
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: Neuer Wein in alten Schläuchen : biblische Frauenfiguren in der
modernen hebräischen Poesie

Autor: Rattok, Lily

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neuer Wein in alten Schläuchen

Biblische Frauenfiguren in der modernen
hebräischen Poesie

von Lily Rattok *

Die Hebräische Bibel hat eine massgebende Aufgabe in der westlichen Kultur

und dient der hebräischen Literatur über Generationen als wichtige
Vorlage. Dieser Vorlage bedienen sich auch die Autorinnen und Autoren der

modernen hebräischen Literatur, um der gesellschaftlichen Wirklichkeit zu
einer Form, der persönlichen Innenwelt zu einem Ausdruck zu verhelfen.

Der normative Charakter des biblischen Textes, das heisst sein Anspruch,
eine ewiggültige Wahrheit auszudrücken, verleiht der Rezeption seiner
Geschichten und Figuren ideologische Bedeutung. Eine eingehende Betrachtung

des gegenwärtigen literarischen Schaffens durch das Prisma der

Mythologie - ein zentrales Mittel, um signifikante Auffassungen jeder Kultur
neu zu definieren — bietet sich in der hebräischen Literatur gerade mittels der

Ausgestaltung biblischer Figuren an.

In seinem Buch Das neue Gedicht: Ausklänge und Auftakte1 behandelt

Hillel Barsei die verschiedenen Arten, auf welche die moderne hebräische

Poesie die biblische Vorlage rezipiert. Hillel Barsei akzentuiert dabei die

Bezugnahme auf Figuren wie Absalom, Saul, Mose und Simson. Es ist indes

kaum erstaunlich, dass er nur männliche Figuren auswählt, ist doch die

Hebräische Bibel ein androzentrischer Text, der nur wenige Frauen darstellt,
und selbst diese spielen nur eine periphere Rolle. „Gegenüber vielen Hundert
männlichen Namen, stehen in der Hebräischen Bibel unverhältnismässig

* Prof. Dr. Lily Rattok ist Dozentin für hebräische Literatur an der Universität Tel
Aviv; 24 Smats BLDV, Tel-Aviv, Israel. Aus dem Hebräischen übersetzt von
Gabrielle Oberhänsli-Widmer, Privatdozentin für Religionsgeschichte des Judentums

und Lehrbeauftragte für Hebräisch an der Universität Zürich; Anschrift: PD
Dr. G. Oberhänsli-Widmer, Mühlehaldestr. 60, CH-8953 Dietikon, Schweiz.

1 Hillel Barsei, Ha-Schir he-Chadasch: Sgirot u-Ftichot!Das neue Gedicht: Ausklänge
und Auftakte, Tel-Aviv 1976, S. 83-96 (hebr.).

158



wenige weibliche Namen",2 und die Aufgabe der entsprechenden weiblichen

Protagonistinnen hat zudem nur episodischen Charakter — dies muss selbst

Adin Steinsaltz zugeben, der immerhin versucht, das Verhältnis der Bibel zu
den Frauen zu verteidigen.

Dennoch rechtfertigt diese Tatsache nicht die Einseitigkeit, mit der Hillel
Barsei die biblische Vorlage in der modernen Lyrik behandelt, denn dieser

Ansatz ignoriert nicht nur die wenigen biblischen Frauenfiguren, sondern
ebenso die zeitgenössischen Dichterinnen, die sich mit diesen Frauenfiguren
identifizieren. Wohl erwähnt Hillel Barsei das Gedicht Absalom von Jona
Wallach, doch weil es sich um einem männlichen Protagonisten handelt,

übergeht er einen der herausragenden Versuche in der hebräischen Poesie:

die neue Definition weiblicher Identität durch Dichterinnen, die sich auf
biblische Figuren stützen.

Selbst der Sammelband von Israel Smora Frauen in der Hebräischen Bibel

3
— eine Anthologie, welche Gedichte, Erzählungen, Märchen und Essays

umfasst — streicht diesen Versuch nicht heraus, da die meisten der darin
enthaltenen Werke von Männern geschrieben wurden. Auf dem Gebiet der

Lyrik, das als einziges auch weibliche Literaturschaffende aufweist, bestreiten
diese 15 von insgesamt 160 Gedichten; und gegenüber mehr als 60 Dichtern
stehen nur sieben Dichterinnen.4 Doch obwohl die weibliche Stimme in
dieser Anthologie so stark untervertreten ist, verdient sie grösstes Interesse,
deckt doch die Lektüre markante Unterschiede zwischen männlicher und
weiblicher Gestaltung der biblischen Protagonistin auf.

Eva

Die meisten Dichter übernehmen die Grundhaltung der biblischen
Geschichte, und nur wenige bieten ihr die Stirn, während die meisten
Dichterinnen die biblische Frauengestalten ganz neu und in deutlicher Abhebung
zur Vorlage umformen. Beispielhaft dafür ist das Gedicht Eva3 von Anda

2 Adin Steinsaltz, Naschim ba-MikralFrauen in der Bibel, Tel Aviv 1983, S. 92
(hebr.).

3 Israel Smora, Naschim ba-Tanach, Tel Aviv 1964 (hebr.).
^ Die bedeutendsten Dichterinnen daruner sind: Anda Pinkerfeld-Amir, die über

Eva, die Frau Lots, Hagar, Lea und Delila schreibt; Rachel mit Texten zu Rahel und
Michal; Jocheved Bat-Mirjam mit dem Gedicht Hagar, Lea Goldberg mit dem
Gedicht Delila; und Ahuva Bat-Channa mit ihren Texten zu Eva, Hagar und Rizpa,
der Tochter Ajas (II Samuel 3,7).

5 Anda Pinkerfeld-Amir, Gadisch we-OmerlHocke und Garbe, Tel-Aviv 1961, S. 9 -11
(hebr.).

159



Pinkerfeld. Laut ihrer Fassung ist Eva weder Vamp noch Verführerin,
sondern vielmehr ein unschuldiges Mädchen, ein bezauberndes Naturkind, das

den Apfel isst als unvermeidbare Folge seiner geschlechtlichen Reife. Dieser
natürliche Prozess gipfelt darin, dass Eva das Geheimnis ihrer Schwangerschaft

entdeckt, welche sie voller Liebe auf sich nimmt:
Ich weiss,
ich werde schwer und schwanger, doch glücklich sein,
eine Schwester bin ich euch,
ihr trächtigen Hindinnen,
ihr schweren Wölfinnen - ihr - wie ich.

In ihrem Monolog wendet sich Eva an die Hirschkühe und Wölfinnen
und erwähnt die Ähnlichkeit zwischen ihnen und ihr, um zu unterstreichen,
wie natürlich die Schwangerschaft für die Frau ist. Es ist denn auch kein

Zufall, dass das Gedicht überhaupt keinen sexuellen Kontakt und keinen

Bezug zu Adam nennt. Leidenschaft und Erotik sind aus dem Text verbannt

mit der Absicht, die Figur von der Sünde zu reinigen, welche ihr die Bibel —

und in deren Folge die westliche Kultur - anlastet. Die Frau wird im Werk

von Anda Pinkerfeld denn als Figur dargestellt, die ihre sexuelle Körperlichkeit

nicht auslebt, ja die ganz auf jede „flüchtige Lust" verzichtet, um ganz
Mutter zu sein. Dem negativen Stereotyp der Frau als Verführerin stellt
Anda Pinkerfeld somit den positiven Mythos der Frau als Mutter gegenüber.

In Anda Pinkerfelds rebellischer Lektüre wird die Schlange wortspielerisch

zur „Nachasch-Lachasch", zur Flüsterschlange im Herzen Evas. Als

Folge dieser Introversion erwirbt die Schlange Segen anstelle des biblischen

Fluches, weil sie die Frau von einem bedeutungsleeren Leben erlöst. Indem
Eva den Apfel isst, eignet sie sich sozusagen die Lehre des fruchttragenden
Baumes an, denn Schwangerschaft und Geburt bedeuten ebenso Lebenszweck

wie zwangsläufiger Prozess in Tier- und Pflanzenwelt. So endet das

Gedicht mit dem Segen für diese erlösende Entdeckung:
Sei mir gesegnet,
Flüsterschlange im Herzen,
du hast mich zur Frucht geführt,
durch die ich erlöst werde,
wenn mir auch keine flüchtige Lust mehr vergönnt ist.

Anda Pinkerfelds Eva verkörpert das Muttersein, keine faustische Rebellin,

wie sie beispielsweise Nehama Aschkenasy6 darstellt. Das heisst, das

Freisprechen von der Erbsünde im Gedicht Eva ist nicht zwangsläufig als

6 Nehama Aschkenasy, Eve's Journey: Feminine Images in Hebraic Literary Tradition,
Philadelphia 1986.

160



Ausdruck einer feministischen Stellungnahme zu verstehen. Trotzdem handelt

es sich um eine besonders frauenspezifische Lesart der biblischen Erzählung,

welche eine glückliche und in ihrer Schwangerschaft erfüllte Eva zeigt,
die in keiner Weise an die entsprechenden Neuformungen der männlichen
Autoren von Israel Smoras Anthologie erinnert.7 Obwohl diese Autoren Eva

von verschiedensten Gesichtspunkten aus beleuchten, so beschuldigen sie

doch zahlreiche von ihnen der Erbsünde und bringen sie mit einer Schwäche

in Verbindung, die ziemlich stereotyp dargestellt wird. Selbst wenn man die

Anthologie von Israel Smora nicht als repräsentative Sammlung betrachtet —

ist sie doch vor mehr als dreissig Jahren zusammengestellt worden, in denen

die hebräische Lyrik auf dem entsprechenden Gebiet um zahlreiche Werke
reicher geworden ist —, so kann man ihr dennoch entnehmen, dass eine

männerspezifische Lesart sich erheblich von einer frauenspezifischen Lesart

unterscheidet, insbesondere in der Erzählung, welche für das Verständnis des

Frauseins von eminentestem Interesse ist.

Jehuda Karni beispielsweise ortet in seinem Gedicht Erste Elegie als Quelle

der weiblichen Eifersucht die Sünde, vom Apfel gegesessen zu haben.

Seine chauvinistische Version der biblischen Geschichte begnügt sich nicht
mit dem Leid, das in der Vorlage über die Frau verhängt wurde, vielmehr

fügt sie ihr noch eine irrationale und verheerende Eifersucht hinzu. Das

Gedicht beginnt mit einer Beschreibung der Erbsünde:

Als aber Eva vom Baum des Wissens kostete,
da bemächtigte sich ihrer die Sünde.

Karni beschreibt, wie Eva Adam zum Kosten des Apfels verleitet, da sie

befurchtet, dass sie selbst wegen ihrer Sünde sterben müsse und Adam dann

mit einer anderen Frau schlafen würde. Diese Befürchtung führt sie zum
Entschluss:

Iss und stirb!
In meinen Armen, mit mir wirst du in der Unterwelt verfaulen.

Mit beissendem Spott überschüttet das Gedicht die Frau, der wohl das

Leben geblieben, die aber dazu verurteilt ist, die Qualen der Unterwelt zu
erleiden aufgrund ihrer Eifersucht:

Gab es auch gar keine Frau ausser ihr - von nun an
lauerte Eva jedem Schritt Adams auf,
denn stark wie der Tod war ihre Eifersucht.

7 Israel Smora, Naschim ba-Tanach, S. 310-319.

161



Die Betrachtung weiterer Gedichte zeigt, dass die Dichter Adam ganz
unterschiedliche Aussagen in den Mund legen: „Ich bin ihr Spott und ihr
Spötter" im Gedicht Der Zorn des Mannes von Meir Mohär, eine Aussage,
die in der starken Begierde gründet, welche Eva in Adam weckt, und bis zur
Beschreibung in Eva in den Wechseljahren von K.A. Bertini, wo gar keine
Rede mehr von aufflackernder Begierde sein kann:

Ihre Hängebrüste reichen ihr bis zu den Knien
wie ein Paar von leeren Schläuchen.

Vergleicht man das Gedicht Eva von Anda Pinkerfeld mit dem Gedicht
Eva, meine Mutter in der Geschlechterkette von Ahuva Bat-Channa, welches

ebenfalls in Israel Smoras Anthologie aufgeführt ist,8 zeichnen sich bei den

beiden Lyrikerinnen markante Unterschiede in der Ausgestaltung der Figur
ab. Ahuva Bat-Channa stellt ihre Eva als leidende Frau dar („Noch lastet der

göttliche Zorn auf meinen Schultern"), aber die lyrische Ich-Sprecherin
verehrt sie und identifiziert sich mit ihr:

Wie du hätte auch ich gehandelt
Für einen Bissen vom Apfel
werde ich mein Leben einsetzen.

Das Moment der Identifikation mit einer Eva, die von Stolz erfüllt ist auf
ihre schöpferische Kraft, welche in ihren Augen der schöpferischen Kraft
Gottes ähnlich ist, bringt die lyrische Ich-Sprecherin auch in einem Gedicht

von Rivka Mirjam zum Ausdruck,9 wenn es ausdrücklich die biblischen
Worte der ersten Mutter aufnimmt:

Ich habe einen Mann erschaffen mit meinem Gott,
dem Grossen, dem Helden, dem Ehrfurchtgebietenden.10

Bei erster Betrachtung lässt sich daraus folgern, dass es weder eine
einheitliche frauenspezifische noch eine einheitliche männerspezifische Lesart

der biblischen Erzählung gibt. Dennoch zeichnen sich zwischen Poet und
Poetin gewisse geschlechtsbedingte Unterschiede ab. „Frauen lesen nicht auf-

8 Israel Smora, Naschim ba-Tanach, S. 317.
9 Rivka Mirjam, 'Ez nagac ba-'Ez!Ein Baum berührte den andern, Jerusalem/Tel-Aviv

1978, S. 35 (hebt.).
10 Das Gedicht basiert auf der Namensetymologie von Genesis 4,1, der Szene von

Kains Geburt (Genesis 4,1). Im Ausklang des Gedichtes, das den Schöpfergott
beschreibt, verdeutlicht die Dichterin, dass die Verbform ,quanti' im Sinn von ,ich
habe erschaffen' zu verstehen ist, um zu unterstreichen, dass jede Frau eine
schöpferische Kraft in sich trägt. (Das hebräische Verb ,qana' kann sowohl .erwerben' wie
,erschaffen' heissen, deshalb wird Genesis 4,1 in deutschen Übersetzungen meist
wiedergegeben mit ,ich habe einen Mann vom Herrn erworben'; Anmerkung der
Übersetzerin).

162



grund einer angeborenen Eigenschaft anders als Männer, sondern weil sie ein
anderes Umfeld erleben," behauptet Mieke Bai" und vermerkt, dass jede
Lektüre historischen und ideologischen Tendenzen unterworfen ist. Weiter
verweist sie auf das geschärfte Empfinden von Frauen gegenüber Gewalt im
biblischen Text, welches zwangsläufig zu einer anderen Lesart führt. Laut
Mieke Bai ist der gewonnene Sinn ein Produkt des Leseaktes, wobei der Text
unterschiedliche Lesarten ermöglicht.

Die Beschäftigung mit Lektüre und Rezeption ist essentiell für einen

Text, der auf einer früheren Vorlage fusst, weil der Schreibakt Ausdruck des

vorangegangenen Lesens darstellt. Wolfgang Müller12 unterstreicht die
Tatsache, dass ein Künstler, der einem anderen Text eine Figur entnimmt, diese

seinen eigenen Vorstellungen von Form und Ideologie anpasst und sie ganz
fur seine eigenen Bedürfnisse nutzt. Lyrikerinnen und Lyriker, die eine biblische

Frauenfigur neu gestalten, drücken damit ihre persönliche Auffassung
aus und wirken mit am Aufbau einer geschlechterorientierten Ideologie. Mit
anderen Worten, zahlreiche der entsprechenden Gedichte liefern einen
wesentlichen Beitrag zur Definition einer weiblichen Identität, selbst wenn sie

die biblischen Protagonistinnen vordergründig naiv rezipieren.
Obwohl sich einige Dichter mit einer weiblichen Figur identifizieren, wie

beispielsweise Saul Tschernichowsky in Die Affare Dina,li ist diese Haltung
doch relativ selten, während die Empathie für die biblische Heldin im
dichterischen Werk von Frauen wesentlich häufiger vorkommt. Zwar existieren

von einer Lyrikerin verfasste Gedichte, welche die patriarchalische Position
übernehmen und die weibliche Figur nicht anders behandeln als die biblische

Quelle, so etwa Lea Goldbergs Text Delila aus dem Zyklus Simsons

Liebe,14 doch bleibt die Anzahl solcher Fassungen gering. Wesentlich häufiger
unterscheidet sich das weibliche Literaturschaffen vom männlichen im Mass

der Identifizierung, welche die Dichterin der antiken Protagonistin
entgegenbringt. Diese Identifizierung ermöglicht, die inneren Beweggründe der

Protagonistin zu verstehen, und manchmal kann sie sogar eine narrative
Alternative anbieten, in der die Frauenfigur eine Hauptrolle spielt.

1 Mieke Bai (ed.), Anti-Covenant — Counter-Reading. Women's Lives in the Hebrew
Bible, U.S.A. 1989, S. 16.

12 Wolfgang Müller, „Interfigurality - A Study on the Interdependence of Literary
Figures", in: Heinrich F. Plett (ed.), Intertextuality, Berlin, New York 1991, S. 107.

*3 Saul Tschernichowsky, Poemot we-Idilliot/Gedichte und Idyllen, Tel-Aviv 1990, S.

244-249 (hebr.; Originalausgabe des Gedichtes Die Affäre Dina 1936).
*4 Lea Goldberg, CA1 ha-Pericha/ Über die Blüte, Tel-Aviv 1959, S. 232 (hebr.).

163



Rahel

Das 1926 verfasste Gedicht Rahel der Lyrikerin Rachel,15 welches der
biblischen Rahel gewidmet ist, steht stellvertretend für das Schaffen zahlreicher

Künstlerinnen, in dem Sinn, als die Neugestaltung der biblischen Frauenfigur

zur Definition der eigenen Person benutzt wurde. Die Neugestaltung
dieser Figuren war eines der Mittel, durch das sich die Autorinnen ein

mythologisches Prestige verschafften, indem sie für sich einen Ort in der

literarischen Tradition beanspruchten. Das Zurückgreifen auf die biblische

Vorlage diente den betreffenden Autorinnen als Eintrittskarte für ein
literarisches Forum, das ganz von Männern beherrscht war, und zwar weil die

Autorinnen über einen Vorteil verfügten: Das gemeinsame Frausein war die

Basis einer besonderen Intimität zwischen Dichterin und biblischer Figur.
Dieses Empfinden einer speziellen Vertrautheit zwischen der modernen
Sprecherin und der antiken Akteurin diente wohl auch als Mittel gegen das

unvermeidbare Empfinden von Fremdheit, unter dem die ersten Hebräisch

schreibenden Schriftstellerinnen litten, eine Fremdheit, die darin gründete,
dass diese Schriftstellerinnen sich als kühne Eindringlinge in eine
Männerdomäne par excellence gewagt hatten.

Das Gedicht Rahel ist eine geeignete Illustration für das, was Wolfgang
Müller Interfiguralität nennt.16 Laut seinen Worten ist Interfiguralität eine

wichtige Dimension der Intertextualität, die sich auf die Verknüpfung von
Figuren unterschiedlichster Texte bezieht. Allerdings beschäftigt sich Wolfgang

Müller nicht mit Beispielen, die der Lyrik entnommen sind, noch
behandelt er die Neugestaltung biblischer Figuren, und dennoch ermöglicht
seine grundsätzliche Definition ein besseres Verständnis für die oben dargestellte

literarische Raffinesse. Die Interfiguralität geht mithin über die

Anspielung oder das Zitat hinaus. So begnügt sich die Dichterin Rachel in
ihrem Gedicht Rahel weder mit der blossen Namensnennung der biblischen

Figur noch mit der Andeutung auf ein paar Verse in der Heiligen Schrift,
vielmehr steht ein komplexes Beziehungsraster zwischen den beiden Figuren

- der lyrischen Ich-Sprecherin im Gedicht und der Hirtin Rahel - im
Zentrum ihres Schaffens.

Ein spezielles Interesse verdient dieses Gedicht auch durch die Tatsache,
dass die Dichterin nicht einfach Rachel heisst, sondern weil sie diesen

Vornamen auch als ihren literarischen Künstlernamen gewählt hat. Dadurch,

'5 Rachel, Rachel — Schirim, Michtavim, Reschimot, Qorot ChajjähalRachel — Gedichte,

Briefe, Aufzeichnungen, die Geschichte ihres Lebens, Tel-Aviv 1985, S. 157 (hebr.).
'6 Wolfgang Müller, Interfigurality, S. 101.

164



dass sie den Familiennamen weglässt und sich mit dem Vornamen begnügt,
drückt sie indirekt die Absicht aus, die Beziehung zwischen ihr selber und
der biblischen Rahel noch enger zu knüpfen. Die in ihrer Art einzigartige
Beziehung zwischen den beiden vermittelt die erste Strophe wie eine unum-
stössliche Tatsache:

Ihr Blut fliesst in meinem Blut,
Ihre Stimme singt in mir -
Rahel, die Hirtin der Schafe Labans,
Rahel - die Mutter der Mutter.

Die lyrische Ich-Sprecherin beschreibt Rahel, die Tochter Labans, als

Ahnfrau, die ihr wirklich blutsverwandt sei. Bei der biblischen Gestalt hebt
sie den Aspekt des Mütterlichen hervor („die Mutter der Mutter"), doch
identifiziert sie sich hauptsächlich mit dem jungen Mädchen Rahel, das noch
die Schafe Labans hütet. Diese Lebensphase Raheis, welche die Hebräische
Bibel ausspart, da sie der Begegnung mit Jakob vorausgeht, wird durch die

Dichterin frei erfunden. Die bedeutungsvolle Wahl, die periphere weibliche
Akteurin in den Mittelpunkt der Geschichte Jakobs zu rücken und ihr damit
eine ungehörig selbständige Existenz zu verleihen, rief unter den Literaturkritikern

Unverständnis hervor, da sie das feministische Anliegen im
lyrischen Werk Rachels nicht nachvollzogen. Das Gedicht erwähnt wohl Raheis

Vater Laban, ohne aber die Verhältnisse zwischen den beiden zu erhellen,
und stellt Laban nur als den Besitzer von Raheis Schafen vor.

Die Dichterin Rachel gestaltet nicht bloss diese frühe Phase im Leben der

biblischen Figur aus - die Phase welche der Handlung in der Vorlage vorangeht,

Werbung und Heirat, mittels derer die Frau in der antiken Welt des

Patriarchats überhaupt erst zu einer sozialen Position aufsteigen konnte —, sie

formt Rahel als eigenständiges junges Mädchen, kühn und selbstsicher, das

heisst sie verleiht ihr Charakterzüge, die das herkömmliche Frauenbild

sprengen. Die Rahel in Rachels Lied ist kein häusliches und beschütztes

Wesen, sondern ein dynamisches Mädchen, das über die gesteckten Grenzen

hinausgeht und die Wüste so gut kennt, dass sie sich absolut frei und
natürlich in ihr bewegen kann:

Und deshalb ist mir eng,
und die Stadt ist mir fremd,
denn ihr Schal wehte
in den Winden der Wüste.

Und deshalb werde ich ihren Weg gehen
mit einer solchen Sicherheit,
denn meine Füsse tragen Erinnerungen
aus alter Zeit, aus alter Zeit.

165



Eine traditionelle Lektüre versteht das Gedicht als Ausdruck einer schnell

und perfekt vollzogenen Integration der lyrischen Ich-Sprecherin in ihrer

neuen Heimat, eine Verwurzelung, die sie dadurch erklärt, dass sie die

Erinnerungen der biblischen Rahel mit ihrer engen Bindung an die Landschaft
übernommen hat.17 Eine solche Lektüre überliest aber den Sachverhalt, dass

die Akteurin in die Wüste hinausgeht und erst dort einen ihr angemessenen
Ort findet. Dass die Dichterin das Sinnbild der Wüste wählt, spielt auf das

Geschlecht der Autorin sowie wohl auch auf das der Protagonistin an, weil
die Position der Frau „an der Grenze zur symbolischen patriarchalischen
Ordnung" sei, so Cheryl J. Exum,18 denn der natürliche Ort der Frau sei in
der Wüste, nicht in der Stadt, welche — im Gegensatz zur Natur - die Kultur
repräsentiere.19

Das Gedicht Rahel gründet indes nicht nur auf einer Sehnsucht zum
Offenen hin, vielmehr drückt es das Befremdetsein der Frau gegenüber den

bestehenden Konventionen aus, und als zwangsläufige Folge davon den

Drang, diese zu sprengen. Eine vergleichbare Empfindung beschreibt das

Gedicht Seldas In jener Nacht:20

Immerzu weinte ich,
bin ich doch gefangen
zwischen den Wänden des Hauses,
zwischen den Wänden der Strasse,
zwischen den Wänden der Stadt

Doch im Gegensatz zu diesem Text macht sich die lyrische Ich-Sprecherin

im Gedicht Rahel tatsächlich auf den Weg. Sie findet die Kraft, diesen

kühnen Schritt zu wagen, im Wissen darum, dass in ihrem Blut das Blut der
biblischen Rahel fliesst und dass ihre Füsse die Erinnerungen der Ahnfrau

tragen.
In meinem Essay „Auf der Suche nach der Dichter-Mutter"21 habe ich

auf ein wesentliches Charakteristikum der hebräischen Frauendichtung hin-

12 Vgl. dazu Ruben Kritz, 'AI Schirat Rachel! Über die Dichtung Rachels, 1969, S. 158
(hebr.).

18 Cheryl J. Exum, Fragmented Women - Feminist (Sub)Versions ofBiblical Narratives,
Sheffield 1993, S. 192.

H Die Wüste als weiblicher Raum findet sich ebenso im Buch von Sch. Schifra (Schire
Midbarl Wüstengedichte, Tel-Aviv 1972, S. 7-9; hebr.), dem Zyklus von Gedichten,

welcher Hagar gewidmet ist und der den Zauber beschreibt, der von diesem
Ort auf sie ausgeht. Eine ähnliche Stimmung vermittelt das Gedicht In der Wüste

von Ahuva Bat-Channa (KfarlEin Dorf Tel-Aviv 1967, S. 39-40; hebr.): „Hahar,
Hagar, dein Ort ist die Wüste".

20 Selda, Schire SeldalDie Gedichte Seldas, Tel-Aviv 1985, S. 13-15 (hebr.).
21 Lily Rattok, „Ha-Chippus achar ha-Em ha-Schirit", in: Schdemot 110, August

1989, S. 126-136 (hebr.).

166



gewiesen: der Versuch, eine Ahnfrau zu erdichten, die ihre Kraft der Tochter
weiterreicht - wobei die Tochter die Dichterin meint. Die besondere Mut-
ter-Tochter-Beziehung ermöglicht für beide eine wundersame Vermischung
in der Art, wie sie im Gedicht Rahel beschrieben wird. Die Tochter erweckt

in ihrem Werk die Erinnerung ihrer Mutter zu neuem Leben und verschafft
sich auf diese Weise die Legitimation, ihr Lied zu singen. Deshalb begnügt
sich die lyrische Ich-Sprecherin weder mit ihrer Blutsverwandtschaft mit der
biblischen Rahel noch mit den ihr wundersam genetisch vererbten

Erinnerungen, vielmehr streicht sie das schöpferische Erbe heraus, das auf sie

gekommen ist: „Ihre Stimme singt in mir".
Die Stimme, welche zum zentralen Ausdruck im zeitgenössischen

Feminismus geworden ist und in der die Identität und die Kraft derjenigen
vertreten sind, welche zum Schweigen verurteilt waren, ist die Stimme der

Schriftstellerin — so die Definition von Susan Lanser.22 In diesem Sinn
fördert die Dichtung Rachels ein wesentliches feministisches Anliegen: sie

verleiht der Erau, über die das Patriarchat das Schweigen verhängt hat, eine

Stimme. Dies stellt eine Handlung von gegenseitiger Wiederbelebung dar,
denn einerseits erlöst die Dichterin die antike Figur von ihrem Schattendasein

im ursprünglichen Text und stellt sie in den Mittelpunkt einer narra-
tiven Alternative, andererseits bringt die Dichterin dadurch einen Aspekt
ihrer eigenen Persönlichkeit zum Ausdruck: zum Schweigen verurteilt zu
sein. Die durch die Dichterin Rachel neugestaltete biblische Rahel verkörpert

die stolze Freiheit der Frau, welche das Patriarchat zu ignorieren suchte.

Einige Kritiker, welche die befreiende Bedeutung des besagten
feministischen Anliegens nicht erfassten, stempelten die spezielle interfigurale Basis

in der Dichtung Rachels als Begrenztheit der Lyrikerin ab. Eli Schweid23

behauptet zum Beispiel: „Uberall dort, wo sie (Rachel) die Bibel in Verse

fasst, — schreibt sie nur über ihre eigene Person, denn nur über sich selber

konnte sie erzählen." Indem dieser Kritiker Rachels Gedicht Nur über mich
selber konnte ich erzählen als Paraphrase missbraucht, zeigt er bloss, dass er
auch diesen Text nicht eingehend gelesen, ebenso wie er die Aussageintention

in Rahel nicht verstanden hat.24

22 Susan Lanser, Fictions of Authority — Women Writers and Narrative Voice, Ithaca
(N.Y.) 1992, S. 3.

23 Eli Schweid, Schalosch Aschmurot ba-Sifrut ha- Ivrit/Drei Nachtwachen in der
hebräischen Literatur, Tel-Aviv 1964, S. 135-138 (hebr.).

24 Nur eine Lektüre, die sich der Komplexität des Gedichtes verschliesst, kann zu der
wörtlichen Folgerung führen: „Nur über mich selber konnte ich erzählen". Vgl.
dazu meinen Artikel: Lily Rattok, „Dioqan ha-Ischa ke-Meschoreret Israelit/Das
Porträt der Frau als israelische Dichterin", in: Mosnajim S. 2-3, Band 62, Mai-Juni
1988 (hebr.).

167



Eli Schweid bemerkt hingegen wohl die tiefe und schicksalshafte Beziehung

zwischen der Dichterin Rachel und der biblischen Rahel und bezeichnet

sie als „seelische Zwillinge". Dennoch beharrt er auf seiner These, dass

im Gedicht nichts an die biblische Figur erinnere. Laut seinen Worten ist
diese „eine kleine Hirtin, ein wenig eifersüchtig, ein wenig oberflächlich,
triebhaft und begriffsstutzig." Eli Schweids Haltung der biblischen Rahel

gegenüber ist voll von negativen Frauenstereotypen und liefert damit selber

den Beweis, wieso eine solche Figur nicht im Gedicht Rahel figurieren kann.

Wäre es wahrscheinlich, dass sich eine Frau mit einer solch misogynen
Haltung identifizieren würde? Und wäre es plausibel, dass sich eine Frau eine so

jämmerliche und abstossende Identitätsfigur aneignen würde? Die Poetin
Rachel bildete die biblische Figur in neuer Form, um sowohl sich selber als

auch die biblische Rahel vor solch erniedrigenden Männerurteilen zu schützen.

Mirjam

Das poetische Muster des Gedichtes Rahel klingt auch im Gedicht Mirjam
von Jocheved Bat-Mirjam an,25 das eine gegenseitige Wiederbelebung
zwischen der zeitgenössischen lyrischen Ich-Sprecherin und der biblischen
Prophetin und Dichterin darstellt. Die eigentümliche Vermischung von Ich-

Sprecherin und urzeitlicher Ahnfrau realisiert Jocheved Bat-Mirjam mittels
eines ekstatischen, die Grenzen aufhebenden Tanzes:

- mit dir, mit dir im Sturm
deines Körpers der sich spannt wie eine Pauke,
mit dir in deinem Tanz angesichts der Glut
von Sandgeruch und ohne Ende,

- ich werde erzählen, eifernd und aussätzig,
ich werde berichten, aufbegehrend über mich selbst.

Ich beschwöre dich, in deiner Weltentsagung beuge dich nicht,
lebe in deiner strahlenden Einsamkeit!

Das Szenario, in welchem sich lyrische Ich-Sprecherin und biblische

Mirjam begegnen, ist wiederum - wie im Gedicht Rachels - die Wüste, doch

sind die Beziehungen zwischen den beiden verwickelter. Die lyrische Ich-

Sprecherin im Gedicht von Jocheved Bat-Mirjam eignet sich das Erbe der

Mirjamfigur mittels eines berauschenden Tanzes an. Ihr ist die Leichtigkeit
und Natürlichkeit der Identifikation, welche das Gedicht Rahel charakteri-

25 Jocheved Bat-Mirjam, Schirim! Gedichte, Tel-Aviv 1972, S. 179-180 (hebr.).

168



sieren, nicht gegeben. Der Prozess gegenseitiger Wiederbelebung zwischen

der Autorin und der Prophetin Mirjam gründet in der Bereitschaft, wie diese

zu dulden und zu leiden, und nicht nur darin, das Joch der Einsamkeit auf
sich zu nehmen, was Teil des Loses jeder autonomen Frau in der
patriarchalischen Gesellschaft ist.

Die Wahl einer spezifischen biblischen Figur ermöglicht, massgebliche

Komponenten in der Welt der Dichterin zu verstehen, die mit dieser Figur
zu neuem Leben finden will. Jocheved Bat-Mirjam wählt die urzeitliche
Verfasserin hebräischer Frauendichtung aus, eine tragische Figur, der wohl
eine wichtige Position zustand, die aber auf grausame Art für etwas bestraft

wurde, was in den Augen des Patriarchats als dreiste Anmassung galt.
Demgegenüber wählt Rachel scheinbar naiv eine Figur, „deren Stimme in ihr
singt", eine junge Hirtin, die in diesem Lebensabschnitt noch unbekannt ist.

Folglich verkörpert die ausgewählte Figur ein menschliches und poetisches
Ideal zugleich: die Einfachheit des Hirtenliedes spiegelt sich in den einfachen

und vorgeblich durchsichtigen Formen der Dichtung Rachels; die dunkle
und komplexe Prophétie spiegelt sich in der symbolistischen Dichtung von
Jocheved Bat-Mirjam.

Die Identifizierung von Jocheved Bat-Mirjam mit der biblischen Mirjam
kann auch die Wahl ihres literarischen Namens erklären, der in seiner Art
beispiellos ist. Dieser seltene Familienname, der die Autorin mit Frauenliteratur

schlechthin in Verbindung bringt, kann hingegen auch auf einem

biographischen Hintergrund erklärt werden: Mirjam hiess die Mutter der

Poetin. Aber die Gedichte Wie Verse sind die Tage und Mirjam von Jocheved

Bat-Mirjam erklären die schicksalhafte und tiefe Beziehung, welche die
Lyrikerin für die biblische Mirjam empfindet. Ilana Pardes26 hat durchaus

recht, wenn sie die feministische Bedeutung der besagten Wahl
herausstreicht. In einer Kultur, in welcher der Vater allen Nachkommen seinen

Namen vererbt, impliziert die Entscheidung der Künstlerin, den Namen der

Mutter zu tragen, eine symbolische Stellungnahme für die Frau.

Damit setzen Rachel und Jocheved Bat-Mirjam nachfolgenden
Schriftstellerinnen ein Zeichen für eine Namenswahl, welche die weibliche Identität
hervorhebt. Auf den Spuren Rachels gingen Elischeva, Bat-Dora und Selda,

die sich mit einem Vornamen begnügten. Rivka Mirjam wählte zwei biblische

Frauennamen und liess den Familiennamen beiseite. Rivka Mirjam

Ilana Pardes, „Jocheved Bat Miriam: The Poetic Strength of a Matronym", in:
Naomi B. Sokoloff/Anne Lapidus Lerner/Anita Norich (ed.), Gender and Text in
Modern Hebrew andJiddish Literature, New York, Jerusalem 1992, S. 39-63.

169



schrieb denn auch drei Gedichte mit dem Titel Rebekka,27 in denen sie die

Wesensgleichheit mit der biblischen Figur ausdrückte, der sie ihren Namen
verdankte.28 Weiter strich Sch. Schifra, deren erste Gedichtsammlung Das

Gedicht einer Frau29 hiess, ihr Frausein dadurch heraus, dass sie den
Familiennamen verheimlichte, und nur den Vornamen anführte. Zahlreiche
Dichterinnen gingen den Weg von Jocheved Bat-Mirjam und wählten einen

Familiennamen, dessen erster Teil „Tochter von ." lautete. Doch die meisten

waren nicht so radikal wie sie und fügten dem als zweiten Teil keinen

Frauennamen bei.30 Nur Bat-Dora, Malka Schechtman - die sich selbst M.
Bat-Channa nannte — sowie eine jüngere Lyrikerin, Ahuva Bat-Channa, nahmen

das Matronym an.
Es ist wichtig hervorzuheben, dass die Formgebung der eigenen Identität

in den Gedichten von Autorinnen nicht allein mittels Identifizierung mit
einer Frauenfigur realisiert wurde, diese Dichterinnen schrieben selbstverständlich

auch über männliche Protagonisten oder über zusätzliche weibliche
Akteure. Gemeinsam ist den Frauenfiguren, die von mehreren Künstlerinnen

gestaltet wurden, das tragische Element in ihrem Schicksal. Die Hagarfigur
von Jocheved Bat-Mirjam oder die Saulstochter Michal in der Dichtung
Rachels sind leidende und gepeinigte Frauen.31

Michal und Tamar

Die biblische Michal figuriert in Rachels Gedicht MichaP2 als eine „ferne
Schwester"; und obwohl ihre Beschreibung davon zeugt, dass sie nahe und
durch die Nähe zu neuem Leben erwacht ist, handelt es sich doch um eine

Wesensähnlichkeit und nicht um eine Wesensgleichheit. Der Leitgedanke,
den Rachel durch die Verbindung zweier biblischer Versteile bildet, will auf

27 Rivka Mirjam, Kutonti ha-Zehubba!Mein gelbes Kleid, Tel-Aviv 1966, S. 25.34
(hebr.); Rivka Mirjam, Kisot ba-MidbarlStühle in der Wüste, Tel-Aviv 1973, S. 80
(hebr.).

28 Rivka Mirjam (Ha-Qolot liqratam!Die Stimmen, die ihnen entgegenklingen, Jerusa¬
lem, Tel-Aviv 1982, S. 45; hebr.) schuf auch eine interessante Mischung zwischen
Rebekka und Debora in ihrem Gedicht Bis du aufstandst.

29 Sch. Schifra, Schir IsehalDas Lied einer Frau, Tel-Aviv 1962 (hebr.).
3° Beispielsweise Techijja Bat-Oren, Allisa Bat-Or, Lea Bat-Chorin, Dalit Bat-Adam

oder Schifra Bat-Mordechai.
31 Unfruchtbarkeit und Verlassenwerden sind häufige Faktoren dafür, dass sich Dich¬

terinnen mit biblischen Frauenfiguren identifizieren. Deshalb sind Gedichte einiger
Autorinnen der noch kinderlosen Rahel gewidmet oder Michal, die starb, ohne
geboren zu haben, und ebenso der verstossenen Hagar und der ungeliebten Lea.

32 Rachel, Rachel, S. 168.

170



ihren besonderen Gesichtspunkt hinweisen: „Und Michal, die Tochter Sauls,

liebte David" (I Samuel 18,20) — „und sie verachtete ihn in ihrem Herzen"

(II Samuel 6,16). Das ambivalente Verhältnis Michals ihrem Liebsten

gegenüber bewirkt das Identifizierungsmoment der lyrischen Ich-Sprecherin:

Michal, ferne Schwester, traurig bin ich wie du,
wie du bin ich verurteilt zu verachten, den ich liebe.

Der Leitgedanke verweist darauf, wie Michal zwischen die Fronten ihres

Vaters Saul und ihres geliebten Ehemannes David gerät, die tragische
Konstellation, welche ihr Unglück bewirkt. Beide Männer - der König und

derjenige, der ihm die Krone entreissen wird — sehen in Michal ein Pfand,
ein Werkzeug, ein Mittel im schicksalhaften Kampf, der zwischen ihnen
tobt. Saul ist bereit, seine Tochter Michal David zur Frau zu geben, um zu
versuchen, seinen Gegner in einen von Anfang an aussichtslosen Kampf zu
schicken, in dem dieser den geforderten Brautpreis erwerben soll.

Demgegenüber nutzt David Michals Liebe und ihre Ergebenheit ihm gegenüber

aus, und nachdem er mit ihrer Hilfe der Verfolgung Sauls entkommen ist,
kehrt er nicht mehr zu ihr zurück, sondern heiratet andere Frauen. Michal
wird von Hand zu Hand gereicht - von ihrem Vater an ihren ersten Mann,
danach an ihren zweiten Mann — und kehrt schliesslich auf Davids Forderung

zu ihm zurück.33

Diese Lebensumstände, die ihren Grund in der Tatsache haben, dass sich

das Patriarchat vor den Gefühlen von Frauen verschliesst, erreichen ihren
dramatischen Höhepunkt in der offenen Kritik, die Michal über David
äussert, worauf sie ihn auf immer verliert und zu einem Leben in Einsamkeit
und Kinderlosigkeit verdammt wird. Dieser Kritik geht die Szene voraus, wo
Michal zum Fenster hinausblickt und sieht, wie David vor der Lade des

Herrn hüpft und tanzt. Der Stolz hält sie zurück, David ihr Leid offen

einzugestehen, und so brechen die Worte aus ihrem Mund als Kritik über
sein Verhalten in einem anderen Zusammenhang.34 Die Dichterin Rachel

führt die Szene in ihrer Beschreibung nicht weiter aus, sondern begnügt sich

mit Anspielungen:

33 In ihrem Gedicht Michal, ein Lehensweg stellt Malka Schaked (Tmunot
Mazav/Zustandsbilder, Tel-Aviv 1996, S. 41-45; hebr.) die Geschichte Davids aus
der Perspektive Michals dar: „Wie dürstete er seit Anbeginn nur nach Macht. / Wie
erklomm er die Windungen zum Palast - und wie war seine Liebe / doch nichts
anderes als Begehren nach Herrschaft."

34 So erklärt Nehama Aschkenasy (Eve's Journey, S. 143) den Gefühlsausbruch Michals
David gegenüber. Laut ihren Worten resultiert die Bitterkeit Michals aus der
distanzierten Haltung, die David ihr gegenüber einnahm, da er mit ihr keine Beziehung

suchte, sondern in ihr nur „ein Symbol seines politischen Sieges" sah.

171



Mehr als einmal habe ich dich am Fenster stehen sehn,
in deinem schönen Auge mischte sich Milde mit Stolz.35

Man kann das Verhältnis zwischen lyrischer Ich-Sprecherin und biblischer

Figur anhand der Schilderung von Michals „Streifenkleid" verstehen:

„Auf deinem seidenen Kleid sind die Streifen von Purpur nicht verblasst".

Dieses Streifenkleid verbindet Michal mit Tamar — sie beide sind unglückliche

Königstöchter, verurteilt zu Erniedrigung, Verlassenwerden und
Kinderlosigkeit aufgrund des verräterischen Verhaltens eines Mannes. Tamar
wird vergewaltigt durch ihren Halbbruder Amnon, zu dem sie von ihrem
Vater David geschickt wurde; danach jagt Amnon Tamar aus seinem Haus

weg, ohne dass David von ihm fordern würde, die Schmach seiner Tochter
auf sich zu nehmen.36

Die Tochter Jeftas

Grausamer jedoch als Saul und David erscheint Jefta, der das Schicksal seiner

blutjungen Tochter bestimmt. In Rachels Gedicht Gebeti7 weckt das Schicksal

der Tochter Jeftas eine Wesensgleichheit im Herzen der lyrischen Ich-

Sprecherin:

Wenn ich auch mein Leben nicht dem Volk gegeben,
so möge doch die Qual meines sich hinziehenden Todes
den zürnenden Gott besänftigen,
wie es der Tod der Tochter Jeftas tat.
Und kommt der Schnitter, meinen Körper zu fällen -
so möge doch das Rauschen der Axt
mit dem Jubelgesang der ermatteten Brüder verschmelzen,
die wohlbehalten vom Kampfe zurückkehren.

Der Protest der lyrischen Ich-Sprecherin in Rachels Gedicht richtet sich

gegen den „zürnenden Gott", der sich nur durch ein Menschenopfer besänftigen

lässt. Rachels Lektüre der biblischen Erzählung verweist auf eine
besondere Sensibilität für die wesentliche Ungleichheit zwischen der männlichen

Gewalttätigkeit in der Schlacht und der Aufopferung von Jeftas Toch-

35 Es ist interessant zu sehen, dass sich Dalia Ravikovitch (Kol ha-Schirim 'ad ko!Alle
bisherigen Gedichte, Tel-Aviv 1995, S. 299; hebr.) in derselben Szene mit Michal
identifiziert, während sie sich von Debora und Mirjam distanziert.

36 Es ist erstaunlich, dass fast keine israelischen Lyrikerinnen auf Tamar Bezug neh¬

men, und selbst Selda, welche sie in einem ihrer Gedichte erwähnt, nennt sie nicht
mit Namen (Selda, Schire Selda, S. 136): „Die missbrauchte Tochter des Königs
David / wünscht sich in ihrem Herzen den Tod, / Nacht für Nacht, / denn
Tausende von Jahren trennen sie nicht / von ihrer Schmach".

37 Rachel, Rachel, S. 256.

172



ter. Die Bereitschaft, freiwillig ihr Leben zu geben, um den kämpfenden
„Brüdern" Leben zu verleihen, erlöst sowohl Jeftas Tochter als auch die

Ich-Sprecherin von einem schrecklichen und sinnlosen Tod.
Anda Pinkerfeld, eine Autorin der Generation Rachels, folgt in ihrem

dramatischen Gedicht Die Tochter Jefiasis den Spuren Rachels bei der

Ausgestaltung der biblischen Mädchengestalt, deren seelische Kraft Staunen
erweckt. Wohl unterstreicht der Leitgedanke des Gedichtes — „und sie ging
hin, sie und ihre Gefährtinnen, um ihre Jungfrauschaft zu beweinen"

(Richter 11,38) - das Motiv des Weinens, doch Jeftas Tochter selber ver-
giesst keine Träne und zeigt sich auch verwundert, als sie ihre Gefährtinnen
weinen hört. Anda Pinkerfeld setzt der biblischen Erzählung nicht nur eine

narrative Alternative entgegen, sondern ermöglicht der Tochter Jeftas zudem,
in einer relativ langen Passage selber das Wort zu ergreifen.

In der Gestalt von Jeftas Tochter formt Anda Pinkerfeld das Bild der

antiken Poetin, mit der sie sich identifiziert, so dass sie selber zur Fürsprecherin

derjenigen wird, welche den antiken weiblichen Kult der Klageweiber
schuf. Dieses Frauengedicht ist in seiner Art äusserst gefühlvoll und ekstatisch:

Ein Lied werden meine Gebeine singen,
und der Gesang wird so stark sein, dass ich ihn nicht mehr halten kann,
in meinem Blut wird er lodern wie ätzendes Feuer,
hervorbrechen aus all meinen Gliedern.

Das prophetische Element in diesem Gedicht, das Element des Feuers,

kann die Bereitschaft des jungen Mädchens erklären, die Entschlossenheit
und der erstaunliche Mut, mit dem sie auf den Opferaltar steigt. Am vereinbarten

Tag verkündet sie schlicht:

Ich bin bereit, mein Vater,
binde mich!
Und als Brandopfer will ich brennen in der Flamme des Herrn.39

(Fortsetzung folgt)

38 Anda Pinkerfeld, Gadisch we-Omer, S. 25-28.
39 Der Mut der Tochter Jeftas ist ebenfalls das Thema im Gedicht Gelübde von Dina

Katan (Millim Mafligot/ Worte, die weit hinausgehen, Tel-Aviv 1989, S. 56; hebr.),
während Allisa Strod (Schane ba-MachoUAnders im Tanz, Tel-Aviv 1974, S. 37-38;
hebr.) die Figur als weinerliche Person darstellt, die betet, um das Gelübde ihres
Vaters zu lösen.

173


	Neuer Wein in alten Schläuchen : biblische Frauenfiguren in der modernen hebräischen Poesie

