Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: Neuer Wein in alten Schlauchen : biblische Frauenfiguren in der
modernen hebraischen Poesie

Autor: Rattok, Lily

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960735

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neuer Wein in alten Schliuchen

Biblische Frauenfiguren in der modernen
hebriischen Poesie

von Lily Rattok™

Die Hebriische Bibel hat eine massgebende Aufgabe in der westlichen Kul-
tur und dient der hebriischen Literatur iiber Generationen als wichtige Vor-
lage. Dieser Vorlage bedienen sich auch die Autorinnen und Autoren der
modernen hebriischen Literatur, um der gesellschaftlichen Wirklichkeit zu
einer Form, der personlichen Innenwelt zu einem Ausdruck zu verhelfen.
Der normative Charakter des biblischen Textes, das heisst sein Anspruch,
eine ewiggiiltige Wahrheit auszudriicken, verleiht der Rezeption seiner Ge-
schichten und Figuren ideologische Bedeutung. Eine eingehende Betrach-
tung des gegenwirtigen literarischen Schaffens durch das Prisma der My-
thologie — ein zentrales Mittel, um signifikante Auffassungen jeder Kultur
neu zu definieren — bietet sich in der hebriischen Literatur gerade mittels der
Ausgestaltung biblischer Figuren an.

In seinem Buch Das neue Gedicht: Ausklinge und Auftakte' behandelt
Hillel Barsel die verschiedenen Arten, auf welche die moderne hebriische
Poesie die biblische Vorlage rezipiert. Hillel Barsel akzentuiert dabei die Be-
zugnahme auf Figuren wie Absalom, Saul, Mose und Simson. Es ist indes
kaum erstaunlich, dass er nur minnliche Figuren auswihlt, ist doch die
Hebriische Bibel ein androzentrischer Text, der nur wenige Frauen darstellt,
und selbst diese spielen nur eine periphere Rolle. ,Gegeniiber vielen Hundert
minnlichen Namen, stehen in der Hebriischen Bibel unverhiltnismissig

*

Prof. Dr. Lily Rattok ist Dozentin fiir hebriische Literatur an der Universitit Tel
Aviv; 24 Smats BLDV, Tel-Aviv, Israel. Aus dem Hebriischen iibersetzt von
Gabrielle Oberhinsli-Widmer, Privatdozentin fiir Religionsgeschichte des Juden-
tums und Lehrbeauftragte fiir Hebriisch an der Universitit Ziirich; Anschrift: PD
Dr. G. Oberhinsli-Widmer, Miihlehaldestr. 60, CH-8953 Dietikon, Schweiz.

I Hillel Barsel, Ha-Schir he-Chadasch: Sgirot u-Ftichot!/ Das neue Gedicht: Ausklinge
und Aufiakte, Tel-Aviv 1976, S. 83-96 (hebr.).

158



wenige weibliche Namen®,” und die Aufgabe der entsprechenden weiblichen
Protagonistinnen hat zudem nur episodischen Charakter — dies muss selbst
Adin Steinsaltz zugeben, der immerhin versucht, das Verhiltnis der Bibel zu
den Frauen zu verteidigen.

Dennoch rechtfertigt diese Tatsache nicht die Einseitigkeit, mit der Hillel
Barsel die biblische Vorlage in der modernen Lyrik behandelt, denn dieser
Ansatz ignoriert nicht nur die wenigen biblischen Frauenfiguren, sondern
ebenso die zeitgendssischen Dichterinnen, die sich mit diesen Frauenfiguren
identifizieren. Wohl erwihnt Hillel Barsel das Gedicht Absazlom von Jona
Wallach, doch weil es sich um einem minnlichen Protagonisten handel,
libergeht er einen der herausragenden Versuche in der hebriischen Poesie:
die neue Definition weiblicher Identitit durch Dichterinnen, die sich auf
biblische Figuren stiitzen.

Selbst der Sammelband von Israel Smora Frauen in der Hebriischen Bi-
bel® — eine Anthologie, welche Gedichte, Erzihlungen, Mirchen und Essays
umfasst — streicht diesen Versuch nicht heraus, da die meisten der darin
enthaltenen Werke von Minnern geschrieben wurden. Auf dem Gebiet der
Lyrik, das als einziges auch weibliche Literaturschaftende aufweist, bestreiten
diese 15 von insgesamt 160 Gedichten; und gegeniiber mehr als 60 Dichtern
stehen nur sieben Dichterinnen. Doch obwohl die weibliche Stimme in
dieser Anthologie so stark untervertreten ist, verdient sie grosstes Interesse,
deckt doch die Lektiire markante Unterschiede zwischen minnlicher und
weiblicher Gestaltung der biblischen Protagonistin auf.

Eva

Die meisten Dichter iibernehmen die Grundhaltung der biblischen Ge-
schichte, und nur wenige bieten ihr die Stirn, wihrend die meisten Dich-
terinnen die biblische Frauengestalten ganz neu und in deutlicher Abhebung
zur Vorlage umformen. Beispielhaft dafiir ist das Gedicht Evz’ von Anda

2 Adin Steinsaltz, Naschim ba-Mikra| Frauen in der Bibel, Tel Aviv 1983, S. 92
(hebr.).

3 Israel Smora, Naschim ba-Tanach, Tel Aviv 1964 (hebr.).

4 Die bedeutendsten Dichterinnen daruner sind: Anda Pinkerfeld-Amir, die iiber
Eva, die Frau Lots, Hagar, Lea und Delila schreibt; Rachel mit Texten zu Rahel und
Michal; Jocheved Bat-Mirjam mit dem Gedicht Hagar, Lea Goldberg mit dem
Gedicht Delila; und Ahuva Bat-Channa mit ihren Texten zu Eva, Hagar und Rizpa,
der Tochter Ajas (II Samuel 3,7).

5 Anda Pinkerfeld-Amir, Gadisch we-Omer| Hocke und Garbe, Tel-Aviv 1961, S.9-11
(hebr.).

159



Pinkerfeld. Laut ihrer Fassung ist Eva weder Vamp noch Verfiihrerin, son-
dern vielmehr ein unschuldiges Midchen, ein bezauberndes Naturkind, das
den Apfel isst als unvermeidbare Folge seiner geschlechtlichen Reife. Dieser
natiirliche Prozess gipfelt darin, dass Eva das Geheimnis ihrer Schwanger-
schaft entdeckt, welche sie voller Liebe auf sich nimmt:

Ich weiss,

ich werde schwer und schwanger, doch gliicklich sein,
eine Schwester bin ich euch,

ihr trichtigen Hindinnen,

ihr schweren Wolfinnen — ihr — wie ich.

In ihrem Monolog wendet sich Eva an die Hirschkiihe und Wélfinnen
und erwihnt die Ahnlichkeit zwischen ihnen und ihr, um zu unterstreichen,
wie natiirlich die Schwangerschaft fiir die Frau ist. Es ist denn auch kein
Zufall, dass das Gedicht iiberhaupt keinen sexuellen Kontakt und keinen
Bezug zu Adam nennt. Leidenschaft und Erotik sind aus dem Text verbannt
mit der Absicht, die Figur von der Siinde zu reinigen, welche ihr die Bibel —
und in deren Folge die westliche Kultur — anlastet. Die Frau wird im Werk
von Anda Pinkerfeld denn als Figur dargestellt, die ihre sexuelle Korperlich-
keit nicht auslebt, ja die ganz auf jede ,fliichtige Lust® verzichtet, um ganz
Mutter zu sein. Dem negativen Stereotyp der Frau als Verfithrerin stelle
Anda Pinkerfeld somit den positiven Mythos der Frau als Mutter gegeniiber.

In Anda Pinkerfelds rebellischer Lektiire wird die Schlange wortspiele-
risch zur ,Nachasch-Lachasch®, zur Fliisterschlange im Herzen Evas. Als
Folge dieser Introversion erwirbt die Schlange Segen anstelle des biblischen
Fluches, weil sie die Frau von einem bedeutungsleeren Leben erlést. Indem
Eva den Apfel isst, eignet sie sich sozusagen die Lehre des fruchttragenden
Baumes an, denn Schwangerschaft und Geburt bedeuten ebenso Lebens-
zweck wie zwangsliufiger Prozess in Tier- und Pflanzenwelt. So endet das
Gedicht mit dem Segen fiir diese erlésende Entdeckung:

Sei mir gesegnet,
Fliisterschlange im Herzen,
du hast mich zur Frucht gefiihre,

durch die ich erlost werde,
wenn mir auch keine fliichtige Lust mehr vergdnnt ist.

Anda Pinkerfelds Eva verkérpert das Muttersein, keine faustische Rebel-
lin, wie sie beispielsweise Nehama Aschkenasy® darstellt. Das heisst, das
Freisprechen von der Erbsiinde im Gedicht Eva ist nicht zwangsliufig als

6 Nehama Aschkenasy, Eve’s Journey: Feminine Images in Hebraic Literary Tradition,
Philadelphia 1986.

160



Ausdruck einer feministischen Stellungnahme zu verstehen. Trotzdem han-
delt es sich um eine besonders frauenspezifische Lesart der biblischen Erzih-
lung, welche eine gliickliche und in ihrer Schwangerschaft erfiillte Eva zeigt,
die in keiner Weise an die entsprechenden Neuformungen der minnlichen
Autoren von Israel Smoras Anthologie erinnert.” Obwohl diese Autoren Eva
von verschiedensten Gesichtspunkten aus beleuchten, so beschuldigen sie
doch zahlreiche von ihnen der Erbsiinde und bringen sie mit einer Schwiche
in Verbindung, die ziemlich stereotyp dargestellt wird. Selbst wenn man die
Anthologie von Israel Smora nicht als reprisentative Sammlung betrachtet —
ist sie doch vor mehr als dreissig Jahren zusammengestellt worden, in denen
die hebriische Lyrik auf dem entsprechenden Gebiet um zahlreiche Werke
reicher geworden ist —, so kann man ihr dennoch entnehmen, dass eine
minnerspezifische Lesart sich erheblich von einer frauenspezifischen Lesart
unterscheidet, insbesondere in der Erzihlung, welche fiir das Verstindnis des
Frauseins von eminentestem Interesse ist.

Jehuda Karni beispielsweise ortet in seinem Gedicht Ersze Elegie als Quel-
le der weiblichen Eifersucht die Siinde, vom Apfel gegesessen zu haben.
Seine chauvinistische Version der biblischen Geschichte begniigt sich nicht
mit dem Leid, das in der Vorlage iiber die Frau verhingt wurde, vielmehr
fiigt sie ihr noch eine irrationale und verheerende Eifersucht hinzu. Das
Gedicht beginnt mit einer Beschreibung der Erbsiinde:

Als aber Eva vom Baum des Wissens kostete,
da bemichtigte sich ihrer die Siinde.

Karni beschreibt, wie Eva Adam zum Kosten des Apfels verleitet, da sie
befiirchtet, dass sie selbst wegen ihrer Siinde sterben miisse und Adam dann
mit einer anderen Frau schlafen wiirde. Diese Beftirchtung fiihrt sie zum
Entschluss:

Iss und stirb!
In meinen Armen, mit mir wirst du in der Unterwelt verfaulen.

Mit beissendem Spott tiberschiittet das Gedicht die Frau, der wohl das
Leben geblieben, die aber dazu verurteilt ist, die Qualen der Unterwelt zu
erleiden aufgrund ihrer Eifersucht:

Gab es auch gar keine Frau ausser ihr — von nun an

lauerte Eva jedem Schritt Adams auf,
denn stark wie der Tod war ihre Eifersucht.

7 Israel Smora, Naschim ba-Tanach, S. 310-319.

161



Die Betrachtung weiterer Gedichte zeigt, dass die Dichter Adam ganz
unterschiedliche Aussagen in den Mund legen: ,Ich bin ihr Spott und ihr
Spétter im Gedicht Der Zorn des Mannes von Meir Mohar, eine Aussage,
die in der starken Begierde griindet, welche Eva in Adam weckt, und bis zur
Beschreibung in Eva in den Wechseljahren von K. A. Bertini, wo gar keine
Rede mehr von aufflackernder Begierde sein kann:

TIhre Hingebriiste reichen ihr bis zu den Knien
wie ein Paar von leeren Schliuchen.

Vergleicht man das Gedicht Evz von Anda Pinkerfeld mit dem Gedicht
Eva, meine Mutter in der Geschlechterkette von Ahuva Bat-Channa, welches
ebenfalls in Israel Smoras Anthologie aufgefiihre ist,® zeichnen sich bei den
beiden Lyrikerinnen markante Unterschiede in der Ausgestaltung der Figur
ab. Ahuva Bat-Channa stellt ihre Eva als leidende Frau dar (,Noch lastet der
gottliche Zorn auf meinen Schultern®), aber die lyrische Ich-Sprecherin ver-
ehrt sie und identifiziert sich mit ihr:

Wie du hitte auch ich gehandelt . . ..
Fiir einen Bissen vom Apfel
werde ich mein Leben einsetzen.

Das Moment der Identifikation mit einer Eva, die von Stolz erfiillt ist auf
ihre schopferische Kraft, welche in ihren Augen der schopferischen Kraft
Gottes dhnlich ist, bringt die lyrische Ich-Sprecherin auch in einem Gedicht
von Rivka Mirjam zum Ausdruck,” wenn es ausdriicklich die biblischen
Worte der ersten Mutter aufnimmt:

Ich habe einen Mann erschaffen mit meinem Gott,
dem Grossen, dem Helden, dem Ehrfurchtgebietenden.'

Bei erster Betrachtung lisst sich daraus folgern, dass es weder eine ein-
heitliche frauenspezifische noch eine einheitliche minnerspezifische Lesart
der biblischen Erzihlung gibt. Dennoch zeichnen sich zwischen Poet und
Poetin gewisse geschlechtsbedingte Unterschiede ab. , Frauen lesen nicht auf-

8  Israel Smora, Naschim ba-Tanach, S. 317. '

9 Rivka Mirjam, ‘Ez naga® ba-*Ez! Ein Baum beriihrte den andern, Jerusalem/ Tel-Aviv
1978, S. 35 (hebr.).

10 Das Gedicht basiert auf der Namensetymologie von Genesis 4,1, der Szene von
Kains Geburt (Genesis 4,1). Im Ausklang des Gedichtes, das den Schépfergott
beschreibt, verdeutlicht die Dichterin, dass die Verbform ,quanti‘ im Sinn von ,ich
habe erschaffen‘ zu verstehen ist, um zu unterstreichen, dass jede Frau eine schop-
ferische Kraft in sich trigt. (Das hebriische Verb ,qana‘ kann sowohl ,erwerben’ wie
,erschaffen’ heissen, deshalb wird Genesis 4,1 in deutschen Ubersetzungen meist
wiedergegeben mit ,ich habe einen Mann vom Herrn erworben‘; Anmerkung der
Ubersetzerin).

162



grund einer angeborenen Eigenschaft anders als Minner, sondern weil sie ein
anderes Umfeld erleben,” behauptet Mieke Bal'' und vermerkt, dass jede
Lektiire historischen und ideologischen Tendenzen unterworfen ist. Weiter
verweist sie auf das geschirfte Empfinden von Frauen gegeniiber Gewalt im
biblischen Text, welches zwangsliufig zu einer anderen Lesart fithrt. Laut
Mieke Bal ist der gewonnene Sinn ein Produkt des Leseaktes, wobei der Text
unterschiedliche Lesarten erméglicht.

Die Beschiftigung mit Lektiire und Rezeption ist essentiell fiir einen
Text, der auf einer fritheren Vorlage fusst, weil der Schreibakt Ausdruck des
vorangegangenen Lesens darstellt. Wolfgang Miiller'* unterstreicht die Tat-
sache, dass ein Kiinstler, der einem anderen Text eine Figur entnimmt, diese
seinen eigenen Vorstellungen von Form und Ideologie anpasst und sie ganz
fiir seine eigenen Bediirfnisse nutzt. Lyrikerinnen und Lyriker, die eine bibli-
sche Frauenfigur neu gestalten, driicken damit ihre personliche Auffassung
aus und wirken mit am Aufbau einer geschlechterorientierten Ideologie. Mit
anderen Worten, zahlreiche der entsprechenden Gedichte liefern einen we-
sentlichen Beitrag zur Definition einer weiblichen Identitit, selbst wenn sie
die biblischen Protagonistinnen vordergriindig naiv rezipieren.

Obwohl sich einige Dichter mit einer weiblichen Figur identifizieren, wie
beispielsweise Saul Tschernichowsky in Die Affiire Dina," ist diese Haltung
doch relativ selten, wihrend die Empathie fiir die biblische Heldin im dich-
terischen Werk von Frauen wesentlich hiufiger vorkommt. Zwar existieren
von einer Lyrikerin verfasste Gedichte, welche die patriarchalische Position
tibernehmen und die weibliche Figur nicht anders behandeln als die bibli-
sche Quelle, so etwa Lea Goldbergs Text Delila aus dem Zyklus Simsons
Liebe,"* doch bleibt die Anzahl solcher Fassungen gering. Wesentlich hiufiger
unterscheidet sich das weibliche Literaturschaffen vom minnlichen im Mass
der Identifizierung, welche die Dichterin der antiken Protagonistin entge-
genbringt. Diese Identifizierung ermdglicht, die inneren Beweggriinde der
Protagonistin zu verstehen, und manchmal kann sie sogar eine narrative
Alternative anbieten, in der die Frauenfigur eine Hauptrolle spielt.

11" Mieke Bal (ed.), Anti-Covenant — Counter-Reading. Women's Lives in the Hebrew

Bible, U.S.A. 1989, S. 16.

Wolfgang Miiller, ,Interfigurality — A Study on the Interdependence of Literary

Figures®, in: Heinrich F. Plett (ed.), Intertextuality, Berlin, New York 1991, S. 107.

13" Saul Tschernichowsky, Poemot we-Idilliot! Gedichte und Idyllen, Tel-Aviv 1990, S.
244249 (hebr.; Originalausgabe des Gedichtes Die Affiire Dina 19306).

14 Tea Goldberg, ‘Al ha-Pericha/ Uber die Bliite, Tel-Aviv 1959, S. 232 (hebr.).

12

163



Rahel

Das 1926 verfasste Gedicht Rabel der Lyrikerin Rachel,” welches der bibli-
schen Rahel gewidmet ist, steht stellvertretend fiir das Schaffen zahlreicher
Kiinstlerinnen, in dem Sinn, als die Neugestaltung der biblischen Frauenfi-
gur zur Definition der eigenen Person benutzt wurde. Die Neugestaltung
dieser Figuren war eines der Mittel, durch das sich die Autorinnen ein my-
thologisches Prestige verschafften, indem sie fiir sich einen Ort in der li-
terarischen Tradition beanspruchten. Das Zuriickgreifen auf die biblische
Vorlage diente den betreffenden Autorinnen als Eintrittskarte fiir ein litera-
risches Forum, das ganz von Minnern beherrscht war, und zwar weil die
Autorinnen iiber einen Vorteil verfiigten: Das gemeinsame Frausein war die
Basis einer besonderen Intimitit zwischen Dichterin und biblischer Figur.
Dieses Empfinden einer speziellen Vertrautheit zwischen der modernen Spre-
cherin und der antiken Akteurin diente wohl auch als Mittel gegen das
unvermeidbare Empfinden von Fremdheit, unter dem die ersten Hebriisch
schreibenden Schriftstellerinnen litten, eine Fremdheit, die darin griindete,
dass diese Schriftstellerinnen sich als kithne Eindringlinge in eine Min-
nerdomine par excellence gewagt hatten.

Das Gedicht Rabel ist eine geeignete Illustration fiir das, was Wolfgang
Miiller Interfiguralitit nennt.'® Laut seinen Worten ist Interfiguralitit eine
wichtige Dimension der Intertextualitit, die sich auf die Verkniipfung von
Figuren unterschiedlichster Texte bezieht. Allerdings beschiftigt sich Wolf-
gang Miiller nicht mit Beispielen, die der Lyrik entnommen sind, noch
behandelt er die Neugestaltung biblischer Figuren, und dennoch erméglicht
seine grundsitzliche Definition ein besseres Verstindnis fiir die oben darge-
stellte literarische Raffinesse. Die Interfiguralitit geht mithin iiber die An-
spielung oder das Zitat hinaus. So begniigt sich die Dichterin Rachel in
ihrem Gedicht Rahel weder mit der blossen Namensnennung der biblischen
Figur noch mit der Andeutung auf ein paar Verse in der Heiligen Schrift,
vielmehr steht ein komplexes Beziehungsraster zwischen den beiden Figuren
— der lyrischen Ich-Sprecherin im Gedicht und der Hirtin Rahel — im Zen-
trum ihres Schaffens.

Ein spezielles Interesse verdient dieses Gedicht auch durch die Tatsache,
dass die Dichterin nicht einfach Rachel heisst, sondern weil sie diesen Vor-
namen auch als ihren literarischen Kiinstlernamen gewihlt hat. Dadurch,

15 Rachel, Rachel — Schirim, Michtavim, Reschimot, Qorot Chajjihal Rachel — Gedichte,
Briefe, Aufzeichnungen, die Geschichte ihres Lebens, Tel-Aviv 1985, S. 157 (hebr.).
16 Wolfgang Miiller, Interfigurality, S. 101.

164



dass sie den Familiennamen weglisst und sich mit dem Vornamen begniigt,
driicke sie indirekt die Absicht aus, die Beziechung zwischen ihr selber und
der biblischen Rahel noch enger zu kniipfen. Die in ihrer Art einzigartige
Bezichung zwischen den beiden vermittelt die erste Strophe wie eine unum-
stossliche Tatsache:

Ihr Blut fliesst in meinem Blut,
Ihre Stimme singt in mir —

Rahel, die Hirtin der Schafe Labans,
Rahel — die Mutter der Mutter.

Die lyrische Ich-Sprecherin beschreibt Rahel, die Tochter Labans, als
Ahnfrau, die ihr wirklich blutsverwandt sei. Bei der biblischen Gestalt hebt
sie den Aspekt des Miitterlichen hervor (,die Mutter der Mutter®), doch
identifiziert sie sich hauptsichlich mit dem jungen Midchen Rahel, das noch
die Schafe Labans hiitet. Diese Lebensphase Rahels, welche die Hebriische
Bibel ausspart, da sie der Begegnung mit Jakob vorausgeht, wird durch die
Dichterin frei erfunden. Die bedeutungsvolle Wahl, die periphere weibliche
Akteurin in den Mittelpunkt der Geschichte Jakobs zu riicken und ihr damit
eine ungehorig selbstindige Existenz zu verleihen, rief unter den Literatur-
kritikern Unverstindnis hervor, da sie das feministische Anliegen im lyri-
schen Werk Rachels nicht nachvollzogen. Das Gedicht erwihnt wohl Rahels
Vater Laban, ohne aber die Verhiltnisse zwischen den beiden zu erhellen,
und stellt Laban nur als den Besitzer von Rahels Schafen vor.

Die Dichterin Rachel gestaltet nicht bloss diese frithe Phase im Leben der
biblischen Figur aus — die Phase welche der Handlung in der Vorlage voran-
geht, Werbung und Heirat, mittels derer die Frau in der antiken Welt des
Patriarchats iiberhaupt erst zu einer sozialen Position aufsteigen konnte —, sie
formt Rahel als eigenstindiges junges Midchen, kithn und selbstsicher, das
heisst sie verleiht ihr Charakterziige, die das herkémmliche Frauenbild
sprengen. Die Rahel in Rachels Lied ist kein hiusliches und beschiitztes
Wesen, sondern ein dynamisches Midchen, das tiber die gesteckten Grenzen
hinausgeht und die Wiiste so gut kennt, dass sie sich absolut frei und na-
tiirlich in ihr bewegen kann:

Und deshalb ist mir eng,
und die Stadt ist mir fremd,

denn ihr Schal wehte
in den Winden der Wiiste.

Und deshalb werde ich ihren Weg gehen
mit einer solchen Sicherheit,

denn meine Fiisse tragen Erinnerungen
aus alter Zeit, aus alter Zeit.

165



Eine traditionelle Lektiire versteht das Gedicht als Ausdruck einer schnell
und perfekt vollzogenen Integration der lyrischen Ich-Sprecherin in ihrer
neuen Heimat, eine Verwurzelung, die sie dadurch erklirt, dass sie die Erin-
nerungen der biblischen Rahel mit ihrer engen Bindung an die Landschaft
iibernommen hat."” Eine solche Lektiire iiberliest aber den Sachverhalt, dass
die Akteurin in die Wiiste hinausgeht und erst dort einen ihr angemessenen
Ort findet. Dass die Dichterin das Sinnbild der Wiiste wihlt, spielt auf das
Geschlecht der Autorin sowie wohl auch auf das der Protagonistin an, weil
die Position der Frau ,an der Grenze zur symbolischen patriarchalischen
Ordnung” sei, so Cheryl ]. Exum,'® denn der natiirliche Ort der Frau sei in
der Wiiste, nicht in der Stadt, welche — im Gegensatz zur Natur — die Kultur
reprisentiere.'”

Das Gedicht Rabel griindet indes nicht nur auf einer Sehnsucht zum
Offenen hin, vielmehr driickt es das Befremdetsein der Frau gegeniiber den
bestehenden Konventionen aus, und als zwangsliufige Folge davon den
Drang, diese zu sprengen. Eine vergleichbare Empfindung beschreibt das
Gedicht Seldas 77 jener Nacht:*

Immerzu weinte ich,

bin ich doch gefangen

zwischen den Winden des Hauses,
zwischen den Winden der Strasse,
zwischen den Winden der Stadt . . ..

Doch im Gegensatz zu diesem Text macht sich die lyrische Ich-Spre-
cherin im Gedicht Rabel tatsichlich auf den Weg. Sie findet die Kraft, diesen
kithnen Schritt zu wagen, im Wissen darum, dass in ihrem Blut das Blut der
biblischen Rahel fliesst und dass ihre Fiisse die Erinnerungen der Ahnfrau
tragen.

In meinem Essay ,,Auf der Suche nach der Dichter-Mutter*' habe ich
auf ein wesentliches Charakteristikum der hebriischen Frauendichtung hin-

17" Vgl. dazu Ruben Kritz, ‘Al Schirat Rachell Uber die Dichtung Rachels, 1969, S. 158
(hebr.).

18 Cheryl J. Exum, Fragmented Women — Feminist (Sub)Versions of Biblical Narratives,
Sheffield 1993, S. 192.

19 Die Wiiste als weiblicher Raum findet sich ebenso im Buch von Sch. Schifra (Schire
Midbar| Wiistengedichte, Tel-Aviv 1972, S. 7—-9; hebr.), dem Zyklus von Gedich-
ten, welcher Hagar gewidmet ist und der den Zauber beschreibt, der von diesem
Ort auf sie ausgeht. Eine dhnliche Stimmung vermittelt das Gedicht /n der Wiiste
von Ahuva Bat-Channa (Kfar/ Ein Dorf, Tel-Aviv 1967, S. 39 -40; hebr.): ,Hahar,
Hagar, dein Ort ist die Wiiste™.

20 Selda, Schire Seldal Die Gedichte Seldas, Tel-Aviv 1985, S. 13—15 (hebr.).

21 Lily Rarttok, ,Ha-Chippus achar ha-Em ha-Schirit®, in: Schdemot 110, August
1989, S. 126—136 (hebr.).

166



gewiesen: der Versuch, eine Ahnfrau zu erdichten, die ihre Kraft der Tochter
weiterreicht — wobei die Tochter die Dichterin meint. Die besondere Mut-
ter- Tochter-Beziehung erméglicht fiir beide eine wundersame Vermischung
in der Art, wie sie im Gedicht Rabel beschrieben wird. Die Tochter erweckt
in ihrem Werk die Erinnerung ihrer Mutter zu neuem Leben und verschafft
sich auf diese Weise die Legitimation, ihr Lied zu singen. Deshalb begniigt
sich die lyrische Ich-Sprecherin weder mit ihrer Blutsverwandtschaft mit der
biblischen Rahel noch mit den ihr wundersam genetisch vererbten Erinne-
rungen, vielmehr streicht sie das schopferische Erbe heraus, das auf sie ge-
kommen ist: ,,Ihre Stimme singt in mir®.

Die Stimme, welche zum zentralen Ausdruck im zeitgenossischen Fe-
minismus geworden ist und in der die Identitit und die Kraft derjenigen
vertreten sind, welche zum Schweigen verurteilt waren, ist die Stimme der
Schriftstellerin — so die Definition von Susan Lanser.”” In diesem Sinn for-
dert die Dichtung Rachels ein wesentliches feministisches Anliegen: sie ver-
leiht der Frau, iiber die das Patriarchat das Schweigen verhingt hat, eine
Stimme. Dies stellt eine Handlung von gegenseitiger Wiederbelebung dar,
denn einerseits erlost die Dichterin die antike Figur von ihrem Schattenda-
sein im urspriinglichen Text und stellt sie in den Mittelpunkt einer narra-
tiven Alternative, andererseits bringt die Dichterin dadurch einen Aspekt
ihrer eigenen Personlichkeit zum Ausdruck: zum Schweigen verurteilt zu
sein. Die durch die Dichterin Rachel neugestaltete biblische Rahel verkér-
pert die stolze Freiheit der Frau, welche das Patriarchat zu ignorieren suchte.

Einige Kritiker, welche die befreiende Bedeutung des besagten femini-
stischen Anliegens nicht erfassten, stempelten die spezielle interfigurale Basis
in der Dichtung Rachels als Begrenztheit der Lyrikerin ab. Eli Schweid*
behauptet zum Beispiel: ,Uberall dort, wo sie (Rachel) die Bibel in Verse
fasst, — schreibt sie nur iiber ihre eigene Person, denn nur iiber sich selber
konnte sie erzihlen.“ Indem dieser Kritiker Rachels Gedicht Nur iiber mich
selber konnte ich erziihlen als Paraphrase missbraucht, zeigt er bloss, dass er
auch diesen Text nicht eingehend gelesen, ebenso wie er die Aussageinten-
tion in Rabel nicht verstanden hat.**

22 Susan Lanser, Fictions of Authority — Women Writers and Narrative Voice, Ithaca
(N.Y)) 1992, S. 3.

23 Eli Schweid, Schalosch Aschmurot ba-Sifrut ha-Ivrit! Drei Nachtwachen in der
hebriischen Literatur, Tel-Aviv 1964, S. 135—138 (hebr.).

24 Nur eine Lektiire, die sich der Komplexitit des Gedichtes verschliesst, kann zu der
wortlichen Folgerung fithren: ,Nur iiber mich selber konnte ich erzihlen®. Vgl.
dazu meinen Artikel: Lily Rattok, ,Diogan ha-Ischa ke-Meschoreret Israelit/ Das
Portrit der Frau als israelische Dichterin®, in: Mosnajim S. 2—3, Band 62, Mai-Juni
1988 (hebr.).

167



Eli Schweid bemerkt hingegen wohl die tiefe und schicksalshafte Bezie-
hung zwischen der Dichterin Rachel und der biblischen Rahel und bezeich-
net sie als ,seelische Zwillinge“. Dennoch beharrt er auf seiner These, dass
im Gedicht nichts an die biblische Figur erinnere. Laut seinen Worten ist
diese ,eine kleine Hirtin, ein wenig eifersiichtig, ein wenig oberflichlich,
triebhaft und begriffsstutzig.“ Eli Schweids Haltung der biblischen Rahel
gegeniiber ist voll von negativen Frauenstereotypen und liefert damit selber
den Beweis, wieso eine solche Figur nicht im Gedicht Rabel figurieren kann.
Wire es wahrscheinlich, dass sich eine Frau mit einer solch misogynen Hal-
tung identifizieren wiirde? Und wiire es plausibel, dass sich eine Frau eine so
jimmerliche und abstossende Identititstigur aneignen wiirde? Die Poetin
Rachel bildete die biblische Figur in neuer Form, um sowohl sich selber als
auch die biblische Rahel vor solch erniedrigenden Minnerurteilen zu schiit-
zen.

Mirjam

Das poetische Muster des Gedichtes Rabel klingt auch im Gedicht Mirjam
von Jocheved Bat-Mirjam an,” das eine gegenseitige Wiederbelebung zwi-
schen der zeitgendssischen lyrischen Ich-Sprecherin und der biblischen Pro-
phetin und Dichterin darstellt. Die eigentiimliche Vermischung von Ich-
Sprecherin und urzeitlicher Ahnfrau realisiert Jocheved Bat-Mirjam mittels
eines ekstatischen, die Grenzen aufhebenden Tanzes:

— mit dir, mit dir im Sturm

deines Korpers der sich spannt wie eine Pauke,
mit dir in deinem Tanz angesichts der Glut
von Sandgeruch und ohne Ende,

— ich werde erzihlen, eifernd und aussitzig,

ich werde berichten, aufbegehrend iiber mich selbst.

Ich beschwére dich, in deiner Weltentsagung beuge dich nicht,
lebe in deiner strahlenden Einsamkeit!

Das Szenario, in welchem sich lyrische Ich-Sprecherin und biblische
Mirjam begegnen, ist wiederum — wie im Gedicht Rachels — die Wiiste, doch
sind die Beziehungen zwischen den beiden verwickelter. Die lyrische Ich-
Sprecherin im Gedicht von Jocheved Bat-Mirjam eignet sich das Erbe der
Mirjamfigur mittels eines berauschenden Tanzes an. lhr ist die Leichtigkeit

und Natiirlichkeit der Identifikation, welche das Gedicht Rabel charakteri-

25 Jocheved Bat-Mirjam, Schirim/ Gedichte, Tel-Aviv 1972, S. 179—-180 (hebr.).

168



sieren, nicht gegeben. Der Prozess gegenseitiger Wiederbelebung zwischen
der Autorin und der Prophetin Mirjam griindet in der Bereitschaft, wie diese
zu dulden und zu leiden, und nicht nur darin, das Joch der Einsamkeit auf
sich zu nehmen, was Teil des Loses jeder autonomen Frau in der patriar-
chalischen Gesellschaft ist.

Die Wahl einer spezifischen biblischen Figur erméglicht, massgebliche
Komponenten in der Welt der Dichterin zu verstehen, die mit dieser Figur
zu neuem Leben finden will. Jocheved Bat-Mirjam wihlt die urzeitliche
Verfasserin hebriischer Frauendichtung aus, eine tragische Figur, der wohl
eine wichtige Position zustand, die aber auf grausame Art fiir etwas bestraft
wurde, was in den Augen des Patriarchats als dreiste Anmassung galt. Dem-
gegeniiber wihlt Rachel scheinbar naiv eine Figur, ,deren Stimme in ihr
singt”, eine junge Hirtin, die in diesem Lebensabschnitt noch unbekannt ist.
Folglich verkérpert die ausgewihlte Figur ein menschliches und poetisches
Ideal zugleich: die Einfachheit des Hirtenliedes spiegelt sich in den einfachen
und vorgeblich durchsichtigen Formen der Dichtung Rachels; die dunkle
und komplexe Prophetie spiegelt sich in der symbolistischen Dichtung von
Jocheved Bat-Mirjam.

Die Identifizierung von Jocheved Bat-Mirjam mit der biblischen Mirjam
kann auch die Wahl ihres literarischen Namens erkliren, der in seiner Art
beispiellos ist. Dieser seltene Familienname, der die Autorin mit Frauenli-
teratur schlechthin in Verbindung bringt, kann hingegen auch auf einem
biographischen Hintergrund erklirt werden: Mirjam hiess die Mutter der
Poetin. Aber die Gedichte Wie Verse sind die Tage und Mirjam von Jocheved
Bat-Mirjam erkliren die schicksalhafte und tiefe Beziehung, welche die Ly-
rikerin fiir die biblische Mirjam empfindet. Ilana Pardes®® hat durchaus
recht, wenn sie die feministische Bedeutung der besagten Wahl heraus-
streicht. In einer Kultur, in welcher der Vater allen Nachkommen seinen
Namen vererbt, impliziert die Entscheidung der Kiinstlerin, den Namen der
Mutter zu tragen, eine symbolische Stellungnahme fiir die Frau.

Damit setzen Rachel und Jocheved Bat-Mirjam nachfolgenden Schrift-
stellerinnen ein Zeichen fiir eine Namenswahl, welche die weibliche Identitit
hervorhebt. Auf den Spuren Rachels gingen Elischeva, Bat-Dora und Selda,
die sich mit einem Vornamen begniigten. Rivka Mirjam wihlte zwei bibli-
sche Frauennamen und liess den Familiennamen beiseite. Rivka Mirjam

26 Tlana Pardes, ,Jocheved Bat Miriam: The Poetic Strength of a Matronym®, in:
Naomi B. Sokoloff/Anne Lapidus Lerner/Anita Norich (ed.), Gender and Text in
Modern Hebrew and Jiddish Literature, New York, Jerusalem 1992, S. 39-63.

169



schrieb denn auch drei Gedichte mit dem Titel Rebekka,” in denen sie die
Wesensgleichheit mit der biblischen Figur ausdriickte, der sie ihren Namen
verdankte.”® Weiter strich Sch. Schifra, deren erste Gedichtsammlung Das
Gedicht einer Frau™ hiess, ihr Frausein dadurch heraus, dass sie den Fami-
liennamen verheimlichte, und nur den Vornamen anfiihrte. Zahlreiche
Dichterinnen gingen den Weg von Jocheved Bat-Mirjam und wihlten einen
Familiennamen, dessen erster Teil ,Tochter von . ..“ lautete. Doch die mei-
sten waren nicht so radikal wie sie und fligten dem als zweiten Teil keinen
Frauennamen bei.*® Nur Bat-Dora, Malka Schechtman — die sich selbst M.
Bat-Channa nannte — sowie eine jiingere Lyrikerin, Ahuva Bat-Channa, nah-
men das Matronym an.

Es ist wichtig hervorzuheben, dass die Formgebung der eigenen Identitit
in den Gedichten von Autorinnen nicht allein mittels Identifizierung mit
einer Frauenfigur realisiert wurde, diese Dichterinnen schrieben selbstver-
stindlich auch iiber minnliche Protagonisten oder tiber zusitzliche weibliche
Akteure. Gemeinsam ist den Frauenfiguren, die von mehreren Kiinstlerinnen
gestaltet wurden, das tragische Element in ihrem Schicksal. Die Hagarfigur
von Jocheved Bat-Mirjam oder die Saulstochter Michal in der Dichtung
Rachels sind leidende und gepeinigte Frauen.”

Michal und Tamar

Die biblische Michal figuriert in Rachels Gedicht Michal 2 als eine ,ferne
Schwester®; und obwohl ihre Beschreibung davon zeugt, dass sie nahe und
durch die Nihe zu neuem Leben erwacht ist, handelt es sich doch um eine
Wesensihnlichkeit und nicht um eine Wesensgleichheit. Der Leitgedanke,
den Rachel durch die Verbindung zweier biblischer Versteile bildet, will auf

27 Rivka Mirjam, Kutonti ha-Zehubbal Mein gelbes Kleid, Tel-Aviv 1966, S. 25.34
(hebr.); Rivka Mirjam, Kisot ba-Midbar/ Stiible in der Wiiste, Tel-Aviv 1973, S. 80
(hebr.).

28 Rivka Mirjam (Ha-Qolot ligratam|Die Stimmen, die ihnen entgegenklingen, Jerusa-
lem, Tel-Aviv 1982, S. 45; hebr.) schuf auch eine interessante Mischung zwischen
Rebekka und Debora in ihrem Gedicht Bis du aufstandst.

29 Sch. Schifra, Schir Ischal Das Lied einer Frau, Tel-Aviv 1962 (hebr.).

30 Beispielsweise Techijja Bat-Oren, Allisa Bat-Or, Lea Bat-Chorin, Dalit Bat-Adam
oder Schifra Bat-Mordechai.

31 Unfruchtbarkeit und Verlassenwerden sind hiufige Faktoren dafiir, dass sich Dich-
terinnen mit biblischen Frauenfiguren identifizieren. Deshalb sind Gedichre einiger
Autorinnen der noch kinderlosen Rahel gewidmet oder Michal, die starb, ohne
geboren zu haben, und ebenso der verstossenen Hagar und der ungeliebten Lea.

32 Rachel, Rackel, S. 168.

170



ihren besonderen Gesichtspunkt hinweisen: ,,Und Michal, die Tochter Sauls,
liebte David“ (I Samuel 18,20) — ,,und sie verachtete ihn in ithrem Herzen®
(I Samuel 6,16). Das ambivalente Verhiltnis Michals ihrem Liebsten ge-
geniiber bewirke das Identifizierungsmoment der lyrischen Ich-Sprecherin:
Michal, ferne Schwester, traurig bin ich wie du,
wie du bin ich verurteilt zu verachten, den ich liebe.

Der Leitgedanke verweist darauf, wie Michal zwischen die Fronten ihres
Vaters Saul und ihres geliebten Ehemannes David geriit, die tragische Kon-
stellation, welche ihr Ungliick bewirkt. Beide Minner — der Kénig und
derjenige, der ihm die Krone entreissen wird — sehen in Michal ein Pfand,
ein Werkzeug, ein Mittel im schicksalhaften Kampf, der zwischen ihnen
tobt. Saul ist bereit, seine Tochter Michal David zur Frau zu geben, um zu
versuchen, seinen Gegner in einen von Anfang an aussichtslosen Kampf zu
schicken, in dem dieser den geforderten Brautpreis erwerben soll. Demge-
geniiber nutzt David Michals Liebe und ihre Ergebenheit ihm gegeniiber
aus, und nachdem er mit ihrer Hilfe der Verfolgung Sauls entkommen ist,
kehrt er nicht mehr zu ihr zuriick, sondern heiratet andere Frauen. Michal
wird von Hand zu Hand gereicht — von ihrem Vater an ihren ersten Mann,
danach an ihren zweiten Mann — und kehrt schliesslich auf Davids Forde-
rung zu ihm zuriick.”

Diese Lebensumstinde, die ihren Grund in der Tatsache haben, dass sich
das Patriarchat vor den Gefithlen von Frauen verschliesst, erreichen ihren
dramatischen Hohepunke in der offenen Kiritik, die Michal iiber David du-
ssert, worauf sie ithn auf immer verliert und zu einem Leben in Einsamkeit
und Kinderlosigkeit verdammt wird. Dieser Kritik geht die Szene voraus, wo
Michal zum Fenster hinausblickt und sieht, wie David vor der Lade des
Herrn hiipft und tanzt. Der Stolz hilt sie zuriick, David ihr Leid offen
einzugestehen, und so brechen die Worte aus threm Mund als Kritik iiber
sein Verhalten in einem anderen Zusalmmenhang.34 Die Dichterin Rachel
fiihrt die Szene in ihrer Beschreibung nicht weiter aus, sondern begniigt sich
mit Anspielungen:

33 In ihrem Gedicht Michal, ein Lebensweg stellt Malka Schaked (7Zmunot
Mazav | Zustandsbilder, Tel-Aviv 1996, S. 41 —45; hebr.) die Geschichte Davids aus
der Perspektive Michals dar: ,Wie diirstete er seit Anbeginn nur nach Macht. / Wie
erklomm er die Windungen zum Palast — und wie war seine Liebe / doch nichts
anderes als Begehren nach Herrschaft.”

34 So erklirt Nehama Aschkenasy (Eve’s Journey, S. 143) den Gefiihlsausbruch Michals
David gegeniiber. Laut ihren Worten resultiert die Bitterkeit Michals aus der di-
stanzierten Haltung, die David ihr gegeniiber einnahm, da er mit ihr keine Bezie-
hung suchte, sondern in ihr nur ,ein Symbol seines politischen Sieges® sah.

171



Mehr als einmal habe ich dich am Fenster stehen sehn,
in deinem schénen Auge mischte sich Milde mit Stolz.”

Man kann das Verhiltnis zwischen lyrischer Ich-Sprecherin und bibli-
scher Figur anhand der Schilderung von Michals ,Streifenkleid® verstehen:
,2Auf deinem seidenen Kleid sind die Streifen von Purpur nicht verblasst®.
Dieses Streifenkleid verbindet Michal mit Tamar — sie beide sind ungliick-
liche Kénigstochter, verurteilt zu Erniedrigung, Verlassenwerden und Kin-
derlosigkeit aufgrund des verriterischen Verhaltens eines Mannes. Tamar
wird vergewaltigt durch ihren Halbbruder Amnon, zu dem sie von ihrem
Vater David geschickt wurde; danach jagt Amnon Tamar aus seinem Haus
weg, ohne dass David von ihm fordern wiirde, die Schmach seiner Tochter

auf sich zu nehmen.?

Die Tochter Jeftas

Grausamer jedoch als Saul und David erscheint Jefta, der das Schicksal seiner
blutjungen Tochter bestimmt. In Rachels Gedicht Geber®” wecke das Schick-
sal der Tochter Jeftas eine Wesensgleichheit im Herzen der lyrischen Ich-
Sprecherin:

Wenn ich auch mein Leben nicht dem Volk gegeben,

so moége doch die Qual meines sich hinziehenden Todes
den ziirnenden Gott besinftigen,

wie es der Tod der Tochter Jeftas tat.

Und kommt der Schnitter, meinen Kérper zu fillen —

so moge doch das Rauschen der Axt

mit dem Jubelgesang der ermatteten Briider verschmelzen,
die wohlbehalten vom Kampfe zuriickkehren.

Der Protest der lyrischen Ich-Sprecherin in Rachels Gedicht richtet sich
gegen den ,ziirnenden Gott*, der sich nur durch ein Menschenopfer besinf-
tigen lisst. Rachels Lektiire der biblischen Erzihlung verweist auf eine be-
sondere Sensibilitit fiir die wesentliche Ungleichheit zwischen der minnli-

chen Gewalttitigkeit in der Schlacht und der Aufopferung von Jeftas Toch-

35 Es ist interessant zu sehen, dass sich Dalia Ravikovitch (Kol ha-Schirim “ad kol Alle
bisherigen Gedichte, Tel-Aviv 1995, S. 299; hebr.) in derselben Szene mit Michal
identifiziert, wihrend sie sich von Debora und Mirjam distanziert.

36 Es ist erstaunlich, dass fast keine israelischen Lyrikerinnen auf Tamar Bezug neh-
men, und selbst Selda, welche sie in einem ihrer Gedichte erwihnt, nennt sie nicht
mit Namen (Selda, Schire Selda, S. 136): ,Die missbrauchte Tochter des Konigs
David / wiinscht sich in ithrem Herzen den Tod, / Nacht fiir Nacht, / denn Tau-
sende von Jahren trennen sie nicht / von ihrer Schmach®.

37 Rachel, Rachel, S. 256.

172



ter. Die Bereitschaft, freiwillig ihr Leben zu geben, um den kimpfenden
,Briidern® Leben zu verleihen, erldst sowohl Jeftas Tochter als auch die
Ich-Sprecherin von einem schrecklichen und sinnlosen Tod.

Anda Pinkerfeld, eine Autorin der Generation Rachels, folgt in ihrem
dramatischen Gedicht Die Tochter Jefias® den Spuren Rachels bei der Aus-
gestaltung der biblischen Midchengestalt, deren seelische Kraft Staunen er-
weckt. Wohl unterstreicht der Leitgedanke des Gedichtes — ,und sie ging
hin, sie und ihre Gefihrtinnen, um ihre Jungfrauschaft zu beweinen®
(Richter 11,38) — das Motiv des Weinens, doch Jeftas Tochter selber ver-
giesst keine Trine und zeigt sich auch verwundert, als sie ihre Gefihrtinnen
weinen hort. Anda Pinkerfeld setzt der biblischen Erzihlung nicht nur eine
narrative Alternative entgegen, sondern erméglicht der Tochter Jeftas zudem,
in einer relativ langen Passage selber das Wort zu ergreifen.

In der Gestalt von Jeftas Tochter formt Anda Pinkerfeld das Bild der
antiken Poetin, mit der sie sich identifiziert, so dass sie selber zur Fiirspre-
cherin derjenigen wird, welche den antiken weiblichen Kult der Klageweiber
schuf. Dieses Frauengedicht ist in seiner Art dusserst gefiihlvoll und eksta-
tisch:

Ein Lied werden meine Gebeine singen,

und der Gesang wird so stark sein, dass ich ihn nicht mehr halten kann,
in meinem Blut wird er lodern wie dtzendes Feuer,

hervorbrechen aus all meinen Gliedern.

Das prophetische Element in diesem Gedicht, das Element des Feuers,
kann die Bereitschaft des jungen Midchens erkliren, die Entschlossenheit
und der erstaunliche Mut, mit dem sie auf den Opferaltar steigt. Am verein-
barten Tag verkiindet sie schlicht:

Ich bin bereit, mein Vater,
binde mich!
Und als Brandopfer will ich brennen in der Flamme des Herrn.”

(Fortsetzung folgt)

38  Anda Pinkerfeld, Gadisch we-Omer, S. 25-28.

39 Der Mut der Tochter Jeftas ist ebenfalls das Thema im Gedicht Gelsibde von Dina
Katan (Millim Mafligot! Worte, die weit hinausgehen, Tel-Aviv 1989, S. 56; hebr.),
wihrend Allisa Strod (Schane ba-Macholl Anders im Tanz, Tel-Aviv 1974, S. 37 —38;
hebr.) die Figur als weinerliche Person darstellt, die betet, um das Geliibde ihres
Vaters zu losen.

173



	Neuer Wein in alten Schläuchen : biblische Frauenfiguren in der modernen hebräischen Poesie

