
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: Moses Mendelssohns Interpretation des Tetragrammaton: "Der Ewige"
[Fortsetzung]

Autor: Horwitz, Rivka

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960733

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Moses Mendelssohns Interpretation des

Tetragrammaton: „Der Ewige"

von Rivka Horwitz*

Hirsch hat in vielem das dialogische Denken von Buber-Rosenzweig

vorweggenommen. Diese fanden freilich, ihre Ubersetzung stehe Hirsch näher
als jedem anderen Übersetzer. Wie Buber und Rosenzweig war auch Hirsch
davon überzeugt, dass man den nahen Gott, der sich mit dem Menschen

trifft, betonen müsse. Rosenzweig, wie Hirsch vor ihm, wendet sich gegen
die Auffassung Gottes als in sich verschlossener Ewigkeit und stellt sich

gegen die maimonidische Ausrichtung.
Der bedeutende neukantianische Philosoph Hermann Cohen scheint

unentschlossen zu sein. Auf der einen Seite war er mit der Bezeichnung „der
Ewige", die Mendelssohn für den Gottesnamen geprägt hatte, einverstanden

und kommentierte ihn auch in seinem Werk „Religion der Vernunft aus den

Quellen des Judentums", anderseits scheint er den Weg für Franz Rosenzweigs

Methode gebahnt zu haben. Cohen stellte Griechentum und
Pantheismus dem Judentum und dem Monotheismus gegenüber. Cohen will
nicht die Einheit Gottes in dem Sinne, dass es nur einen Gott gibt, betonen;
denn das kann man auch bei den Griechen, beispielsweise beim Vorsokra-

tiker Xenophanes, finden. Er bestand vielmehr darauf, dass das Judentum die

Einzigkeit Gottes erkennt, das heisst, dass er so einzig ist, dass es keinen
anderen gibt, keinen ihm Ähnlichen, keinen ausser ihm. Der Akzent liegt auf
der Einzigkeit und Transzendenz Gottes. Er ist das Sein, das jenseits der

Welt liegt. Cohen hob hervor, und das ist wichtig, dass die Auffassung
Gottes als ehje ascher ehje in der Tora noch nicht Philosophie ist, sondern zur
Vernunft gehört, die zur Philosophie führt. Gott ist der Gott der Geschichte;
aber er ist kein National- oder Stammesgott, sondern der Gott der Väter. Er

Aus dem Hebräischen in: Madda'e ha-Jahadut 37 (5757/1997), S. 185-214, übersetzt

von S. Lauer; der erste Teil dieses Beitrages ist im vorigen Heft abgedruckt:
Judaica 55 (1999), S. 64-81 [S. 2-19].

132



ist der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, der Israel aus der ägyptischen
Sklaverei hinausführt und von dem gesagt wird: „Das ist mein Name auf
immer und dies mein Gedächtnis von Geschlecht zu Geschlecht" (Ex 3,15).
Der Gott, der ist und sich nicht verändert, ist „Ich bin, der ich bin", und
dadurch, dass er keinen anderen Namen hat als „ich bin", wird bereits seine

Einzigkeit ausgedrückt. Das wichtigste Symbol ist die Offenbarung Gottes
im Dornbusch, der nicht verzehrt wird. „Gott ist der Seiende. Die Ubersetzung

des Gottesnamens Jahwe, als der Ewige, ist durchaus dieser Grundquelle

der Offenbarung entsprechend".42
Roland Goetschel hat gezeigt, dass in Cohens bedeutenden Worten

Rosenzweigs Auffassung im Kern bereits enthalten ist.43 1929, in Rosenzweigs
letztem Lebensjahr, feierte man in Deutschland Mendelssohns 200. Geburtstag.

Aus diesem Anlass schrieb Rosenzweig den Artikel „Der Ewige", der sich

mit Mendelssohns Übersetzung des Tetragrammaton auseinandersetzt."

Rosenzweigs jüdische Bildung war nicht sehr solide, und man muss bedenken,
dass er jahrelang gelähmt daniederlag. Martin Buber und Nachum Glatzer
halfen ihm, sich mit den jüdischen Quellen vertraut zu machen. Rosenzweig
meinte, die Bezeichnung „der Ewige" sei Calvins Bibelübersetzung aus dem
16. Jahrhundert entnommen, die allerdings „l'Eternel" bietet. Rosenzweig

argumentierte ferner, der Begriff „der Ewige" komme in antiken jüdischen
Quellen nicht vor. Wie wir gesehen haben, wandte sich Rosenzweig gegen
den Midrasch, der den Gottesnamen in der Bedeutung „war, ist und wird
sein" erklärt und ihn mit dem Bereich der Zeit — Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft - verbindet. Das ist die Meinung des Gaons Saadja und ebenso

Maimonides' Zugang, nach dem Gott (das Tetragrammaton) notwendigerweise

existiert; dagegen polemisiert Rosenzweig. Er schreibt, die Bezeichnung
„der Ewige" komme ein paar Male im Griechischen vor, nämlich in der

Baruch-Apokalypse (Ô atcbvtoç). In einigen seiner anderen Schriften äusserte

sich Rosenzweig kritisch gegenüber Mendelssohn und seiner Auffassung des

Judentums. Die Annahme, Mendelssohn habe sich von Calvins Übersetzung

42 H. Cohen, Religion der Vernunft, 2. Aufl., S. 48-50.
43 Roland Goetschel, Exode 3,14 dans la pensée juive allemande de la première partie

du XXe siècle, in: Celui qui est. Interprétations juives et chrétiennes dExode 3,14, éd.

par Alain de Libera et Emilie Zum Brunn, Paris 1986, S. 265-276. Auf die Nähe
Hermann Cohens zu Samson Raphael Hirsch haben schon hingewiesen: Isaak
Heinemann, Die Begründung der Gebote in der jüdischen Literatur (hebr.), Jerusalem
5716 [=1956], II, S. 149; Rivka Horwitz, Uber die Heiligkeit im jüdischen Denken
der Neuzeit, in: Mincha le-Sara; Untersuchungen zur jüdischen Philosophie und zur
Kabbala, hg. von Mosche Idel, Devora Dimant und Schalom Rosenberg, Jerusalem
5754 [=1994], S. 142.

44 Franz Rosenzweig, Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 182-198 (sie).

133



beeinflussen lassen, beruhte auf dem Einfluss der französischen Kultur auf
die Kreise der Berliner Aufklärer, die bekanntlich französisch sprachen und
lasen.

Rosenzweig hat nicht bedacht, dass Mendelssohn ein talmid chakbam

war, voll von Tora. Er hat Mendelssohns jüdische Bildung nicht abgeklärt
und die klassischen jüdischen Kommentatoren nicht nachgeprüft, da er
selbst mit dem Hebräischen Mühe hatte. Er hat weder den Kommentar des

Nachmanides gelesen noch Josef Gikatilla. Dieser wird im BFur zu Ex 3,13
ausdrücklich erwähnt; dort heisst es: „Siehe im Buch Ginnath egoz von
Rabbenu Josef ibn Gikatilla, erster Teil, Kapitel über das Sein, wo des langen
davon gehandelt wird usw." Nachmanides und Abraham ibn Ezra werden im
Bf ur zu Ex 6,3 ausdrücklich zitiert. Rosenzweig hat Hirschs Übersetzung auf
Deutsch gelesen und gekannt. Mendelssohns Übersetzung beurteilte er

seinem eigenen Denken entsprechend.45

Allgemein lässt sich sagen, dass Rosenzweig in seinen anderen Schriften,
besonders in den Kasseler Vorlesungen über „Nathan den Weisen", die
Positionen Mendelssohns und Lessings vom Standpunkt seiner existentialen

und romantischen Philosophie her scharf kritisiert; diese Philosophie stellt
sich gegen deistisches und scholastisches Denken und gegen die Begriffe des

aufklärerischen Denkens. Er wollte nicht anerkennen, dass das jüdische
Leben in Deutschland in hohem Masse auf den Grundlagen von Mendelssohns

Denken beruhte. Wie ich an anderem Ort gezeigt habe, ärgerte sich Rosenzweig

über Mendelssohn und die Aufklärung. Er war dagegen, dass man das

Judentum als Religion betrachtete und den Juden, als wäre er sowohl Jude
als auch Mensch.46 Man kann sagen, dass der Streit zwischen Rosenzweig
und Mendelssohn mit der Fortsetzung des Streites zusammenhängt, der im
18. Jahrhundert zwischen Hamann und Mendelssohn geführt worden ist.

Rosenzweig war das Produkt einer Generation, die das Versagen der

Aufklärung erkannt hatte und neue Lösungen suchte. Zwar ist Rosenzweig nicht

45 Hier haben wir ein Beispiel dafür, wie spätere Denker ihre Meinungen auszudrük-
ken versuchen. Sie lesen ihre Vorgänger nicht mit der nötigen Sorgfalt, sondern
beurteilen diese aufgrund ihrer eigenen Bildung und ihres eigenen Denkens.

46 Franz Rosenzweig, Lessings Nathan, in: ders., Zweistromland. Kleinere Schriften zu
Glauben und Denken, Dordrecht 1984, S. 450. Rivka Horwitz, Hamann and
Rosenzweig on Language. The Revival of Myth, in: Daat (hebr.) 38. Maren Ruth
Niehoff, The Buber-Rosenzweig Translation within Jewish German Tradition, in:
Journal ofJewish Studies 44 (1993), S. 268-275. Paul Mendes-Flohr, Mendelssohn
and Rosenzweig, in: Internationaler Kongress Kassel, München 1986, S. 210-216.
Zu ähnlichen Folgerungen ist Abraham Shapira in seiner Untersuchung über
Romantik und Zionismus im Denken Bubers gelangt: A. Shapira, Buber's Attachment
to Herder and German „Volkism", in: Studies in Zionism 14 (1993), S. 1-30.

134



zum Zionismus gelangt; aber er hat sich aufs entschiedenste von Mendelssohns

persönlichem Versagen bei der Erziehung seiner Kinder distanziert und
es dem Weg zugeschrieben, den Mendelssohn gewählt hatte.

Rosenzweig und Hirsch haben darin recht, dass Mendelssohns Ubersetzung

von Exodus 3,14 nicht geglückt ist, weil ehje als „das ewige Wesen"

übersetzt ist. Hier die Übersetzung des Verses, wie Mendelssohn sie auf
Deutsch in hebräischer Umschrift geschrieben hat: „Gott sprach zu Mose:
Ich bin das Wesen, welches ewig ist. Er sprach nämlich: So sollst du zu den

Kindern Israels sprechen: Das ewige Wesen, welches sich nennt: Ich bin
ewig, hat mich zu euch gesandt".47

Mendelssohns Erklärungen gründen hauptsächlich auf der hebräischen

Wurzel des Tetragrammaton, die „war, ist und wird sein" bedeutet, „in der

Vergangenheit, in der Gegenwart und in der Zukunft"; er steht damit Saadja
Gaon nahe. Was aber die Existenz betrifft, ist er nahe bei dem, was Mai-
monides im „Führer der Verirrten" sagt:48 „Der Name, der aus den
Buchstaben yod, he, waw, he besteht, hat keine verwandte Form, die bekannt

wäre, und wird von nichts anderem geteilt. Ohne Zweifel deutet dieser

grosse Name, der (wie du weisst) nur im Tempel ausgesprochen wird, [. .]

auf irgend etwas hin, das keinerlei Gemeinsamkeit mit Gott, er sei erhoben,
hat. Vielleicht deutet er — gemäss der [biblischen] Sprache, von der wir heute

nur sehr wenig haben, und auch nach unserer Aussprache [dieses Namens] -
auf die Bedeutung der notwendigen Existenz hin". Rosenzweig befasst sich

nicht mit der Furcht, dem Zittern und der Heiligkeit, welche das

Tetragrammaton über den Menschen bringt, sondern untersucht das Tetragrammaton

systematisch im Vergleich mit dem dreibuchstabigen und dem zwei-

buchstabigen Namen; das wird bei der Erklärung dieser Verse nicht behandelt.

Mendelssohn stimmt mit Maimonides darin überein, dass es nicht von
uns abhängt, ob es Gott gibt; deshalb nimmt er die Umschreibung
„notwendigerweise existierend" an. Folgendes schreibt Maimonides in (seinem

Codex) Sefer ham-madda\ Hilkhoth yesode hat-tora 1,3: „Wenn es jemandem
in den Sinn käme, dass keines der vorhandenen Dinge da sei, so wäre doch

er allein vorhanden und von ihrer Nichtigkeit unberührt". Das heisst: Auch

wenn nichts existierte, existierte er allein. Diese Einstellung mitsamt ihrer

philosophischen Entwicklung, die den Gottesbegrilf als Sein untersucht -
von Parmenides bis Hegel —, ist Rosenzweigs Geist fremd. Wie Jehuda Hal-

Übersetzung des Bi'ur zu Exodus 3,14.
Führer der Verirrten, I S. 61. [Wir übersetzen nach der hebräischen Übersetzung mit
Kommentar von Michael Schwarz, Universität Tel Aviv, 1996, ohne ISBN],

135



levi konzentriert sich Rosenzweig nur auf den Gott, dem der Mensch wichtig
ist, und deshalb beschäftigt er sich mit Gott hauptsächlich als Schöpfer, der

sich dem Menschen offenbart, dem gnädigen Gott, der sich seiner Geschöpfe
annimmt und denen, die ihn lieben, hilft, an der Erlösung der Welt zu
arbeiten. Demgegenüber wird der griechische Gott bei Rosenzweig als Gott
dargestellt, der für sich allein ist und keine Verbindung zum Menschen hat.

Das ist seiner Meinung nach der götzendienerische Gott. Als solcher befindet

er sich ein Stockwerk tiefer, unter dem biblischen Gott. Bei Rosenzweig ist
eine gewisse Ambivalenz festzustellen in der Frage, ob das ganze Wissen von
Gott von unseren Sinnen und aus unserer inneren Wahrheit komme oder

aus Quellen fliesse, die ausserhalb unser liegen. Das hängt mit der Erklärung
des ersten Teils des „Sterns der Erlösung" zusammen, wo er das Wesen

Gottes als endlich und Unendliches und Ende behandelt.49 Rosenzweig ist in
seiner Meinung nicht konsequent; manchmal kommt die Gotteserkenntnis

von den Sinnen, und manchmal ist sie eine theologisch abstrakte Erkenntnis.
Leo Strauss hat schon daraufhingewiesen.50 Seiner Meinung nach, wie sie im
Artikel „Der Ewige" zum Ausdruck kommt, lässt diese Situation des Leidens

in Ägypten keinen Raum für eine abstrakte Erörterung des Wesens Gottes.51

Rosenzweig hat freilich die Annahme akzeptiert, dass man auch den

verborgenen, transzendentalen Gott anerkennen müsse; aber Mendelssohns

Lehre hat er nicht angenommen, weil sie weit darüber hinausgeht. Mendelssohns

Erklärung erschien ihm als eine Synthese von Griechentum und
Judentum, in der aristotelische Scholastik stecke, vor der Rosenzweig das

Judentum retten wollte. Rosenzweigs radikale Opposition gegen die Scholastik

und die scholastischen Diskussionen über das Sein, TO öv, brachte ihn dazu,
sich gegen die Auffassung Gottes als notwendigerweise Seiendes, wie sie bei

Mendelssohn auftritt, zu stellen.

Ze'ev Weintraub interpretiert Rosenzweig als Subjektivisten, und als sei

die Quelle seines Denkens in ähnlichen Dingen bei Kierkegaard zu finden.52

49 Stern der Erlösung, Erster Teil, erstes Buch, § 27.
50 Leo Strauss, Spinoza's Critique ofReligion, New York 1965, Preface, S. 9: „Heideg¬

ger had a deeper understanding than Rosenzweig of what was implied in the insight
or demand that the traditional philosophy, which rested on Greek foundations,
must be superseded by a new thinking. He would never have said as Rosenzweig
did that ,we know in the most precise manner, we know with intuitional knowledge,

of experience, what God taken by Himself, what man taken by himself, and
what the world taken by itself is'".

51 Der Ewige, S. 188.
52 Ze'ev Weintraub, Die Ubersetzungen der Tora ins Deutsche (hebr.), Chicago 1967, S.

109. Dort, Anmerkung 6, erklärt er Kierkegaards Ansicht und schreibt: „Was die
Philosophen beweisen können, ist, dass sich der Schluss ,Gott existiert notwendi-

136



Tatsächlich ist das aber nicht zwingend, und ich stimme ihm nicht zu.
Weintraub zeigt, dass auch bei Mendelssohn die Vorsehung betont wird und
dass auch Rosenzweig zugeben wird, dass die Dinge bei ihm nicht eindeutig
sind. Manchmal betont Mendelssohn die Vorsehung, und manchmal — wie
in Exodus 6,6 und Exodus 3,4, wo er das Tetragrammaton mit „allgegenwärtig"

übersetzt - steht er Rosenzweigs Denken näher. In seinem

Kommentar zu Exodus 6,3 schreibt Mendelssohn: „Mit Mose verfährt Gott
[Tetragrammaton] und lässt sich erkennen mit der Eigenschaft des Erbarmens,

das in seinem grossen Namen liegt".
Rosenzweig und Buber wollten zum biblischen Dialog und den

ursprünglichen Helden des Tenakh zurückkehren, nicht zu abstrakten griechischen

Begriffen. Zu Zeiten sagten sie, man müsse zur Bibel zurückkehren,
wie sie in mündlicher Gestalt war, bevor sie niedergeschrieben wurde. Sie

zogen das gesprochene Wort dem geschriebenen vor. Deshalb wollten sie mit
aller Kraft gerade den Dialog ausdrücken, der sich in der Bibel findet, und
ihn in den Mittelpunkt der Erörterung stellen. Ihre Übersetzungsmethode
bestand darin, die griechischen philosophischen Begriffe, die beispielsweise
Onkelos gefallen hatten, fernzuhalten. Ihrer Auffassung nach ist die Bibel die
Geschichte der Begegnungen zwischen Gott und seinem Volk, ehje ascher

ehje bedeutet gemäss dem einfachen Wortsinn im Talmud, den wir oben

zitiert haben: „Ich werde in dieser Sklaverei mit euch sein". Nur ist das bei

Mendelssohn eine von mehreren Schichten des Verses, während es bei

Rosenzweig die einzige Bedeutung ist. „Das ewige Wesen" ist eine statische,

unglückliche Übersetzung. Rosenzweig war bestrebt, den dynamischen Gott
aufzuzeigen, und argumentierte Gott sei „nicht der ewig Existierende,
sondern der Gegenwärtige, der für dich und mit dir da ist". In seinem Essay

drückt Rosenzweig seine Nähe zu drei Kommentaren aus: Luther, Hirsch
und Rabbi Samuel ben Meir. Luther übersetzte „Ich werde sein, der ich sein

werde". Hirsch betonte in seinem Kommentar den göttlichen Willen und
übersetzte „Ich werde sein, der ich sein will". Rabbi Samuel ben Meir, den

gerweise' aus der Annahme einer bestimmten Definition ergibt [. .] Jedoch,
argumentiert Kierkegaard, gibt es keine Wechselbeziehung zwischen dem
philosophischen Gott und dem Menschen überhaupt. Nicht nur, dass die Regeln der

Logik auf die theologischen Begriffe .Ewigkeit' und .Unveränderlichkeit' nicht
anwendbar sind, nicht nur, dass diese Begriffe dem geraden Verstände widerstreben,
sondern es gibt auch keinerlei Beziehung [zwischen ihnen] und dem Menschen, der
leidet und in einer Welt voller Widersprüche lebt". Weintraub stützt sich auf
Kierkegaards Denken in den .Philosophischen Fragmenten', die seines Erachtens Buber
und Rosenzweig stark beeinflusst haben und bei ihnen nachklingen. Siehe Weintraub,

S. 238.

137



Rosenzweig besonders schätzte, brachte in seinem Kommentar zu Exodus

3,14 kryptisch, durch Buchstabenvertauschung (tav alef schin beth) seine

Meinung zum Ausdruck; Rosenzweig entzifferte und übersetzte sie so: „Er
nennt sich Ich Bin Da, und wir nennen ihn: Er ist da".53 Im hebräischen

Original [Rabbi Samuel ben Meirs] heisst es: „Er nennt sich selbst ehje (ich
bin), und wir nennen ihn jihje (er ist), waw statt jyod, wie im Vers 'Denn was

wird (howeh) dem Menschen [für all sein Mühen]'".54 Rosenzweig entnahm
dem Kommentar des Rabbi Samuel ben Meir, das Wesen des Tetragram-
maton von Gott aus sei „ich bin mit dir, ich bin da", und nur vom
Menschen aus heisse es „er existiert". Von beiden Seiten her ist das Gegenwart,
nicht Zukunft. Wenn dem so ist, kann man die Ausführungen Rabbi Samuel
ben Meirs mit „jihje ' gleichsetzen, also dem Futur, und das stimmt mit dem

Kommentar des Abraham ibn Ezra überein.35 Rabbi Samuel ben Meirs
Annahme ist nach Rosenzweig, dass die alte Wurzel von haja hawa war, wie in
Kohelet; daher das Tetragrammaton als Alternativform zu jihje (er wird sein).

Rosenzweig fügt hinzu, was in Exodus 3,13 steht: „Mose sprach zu Gott:
Siehe, ich käme zu den Kindern Israel und spräche zu ihnen: Der Gott eurer
Väter sendet mich zu euch, und sie sprächen zu mir: Welches ist sein Name?

was soll ich ihnen sagen? [14] Da sprach Gott zu Mose: Ich werde sein, der

ich bin; und sprach: So sprich zu den Kindern Israel: Ehje sendet mich zu
euch". Rosenzweig wollte das Hier und Jetzt betonen und stellte die Frage:

„Welchen Sinn hätte wohl für die verzagenden Unglücklichen eine Vorlesung
über Gottes notwendige Existenz?"56 Wenn Menschen leiden, was nützt es,

ihnen zu sagen: Der Ewige hat mich zu euch gesandt? Mose kann Leidende

nicht mit philosophischen Begriffen trösten. Sie brauchen, wie ihr Führer,
die Zusicherung, dass Gott mit ihnen ist. Anders als der Führer, der dies von
Gott gehört hat, bedürfen sie einer Bestätigung, einer Erläuterung des alten

Namens. Er muss ihnen sagen, dass er mit ihnen ist, und damit ist gemeint,
dass er jederzeit für sie da ist und ihnen gnädig sein wird. Rosenzweig wollte

zeigen, dass Gott nicht der Gott der Philosophen ist, sondern der Gott der

Geschichte, dass der Gott Rabbi Salomo ben Isaaks und Rabbi Jehuda Hal-
levis zu ihnen spricht. Jehuda Hallevi hat im „Kusari" (4,3) geschrieben:

53 Rabbi Samuel ben Meir (Raschbam) zu Exodus 3,14; Rosenzweig, Der Ewige, S.

189.
54 Kohelet 2,22, wo die Bedeutung futurisch ist.
55 Rabbi Abraham ibn Ezra, Sefer ha-schem, Yalqut Avraham ibn Ezra (hebr.), hg. von

Israel Levin, New York, Tel Aviv 1985, Ende des 8. Teils, S. 420-427. Abraham
ibn Ezra behandelt dort jah und ehje als Substantive, nicht als Adjektive. Er betont
auch, dass in der Bibel waw und yod verwechselt werden, wie in chawwa und chajja.

56 Der Ewige, S. 188.

138



„Der Vorhandene, der ich vorhanden bin zur Zeit, da sie mich begehren".57

Im selben Geist schrieb Moses Hess, dass ehje der Gott der Geschichte ist,

„der aus jeder sozialen Sklaverei befreit".58 Rosenzweig schreibt: „Mendelssohn

hat also die Entscheidung falsch getroffen, beeinflusst durch den

Vorgang Calvins und einflussempfänglich geworden durch den rationalistisch-
klassizistischen Geist seines Jahrhunderts, der sich ihm hier mit dem Geist
des von Jugend auf verehrten, doch eben hier wie so oft aristotelisch be-

einflussten Maimonides gegen den sicheren Instinkt der jüdischen Tradition
verbündete".59 Rosenzweigs Klagen sind berechtigt, weil man in Mendelssohns

Worten das Leiden der Israeliten nicht spürt. Mendelssohn — wie viele

unserer Kommentatoren, und besonders Maimonides — benützte diese

Gelegenheit Exodus 3,14, da Mose den Israeliten das Tetragrammaton vorstellen

wollte, um die theoretische Frage zu erörtern, was der Name Gottes sei

und wie ihn die Israeliten verstehen sollen. Wie Rabbi Salomo ben Isaak, wie
Rabbiner Hirsch, wie Rabbiner Benno Jacob will Rosenzweig den fernen

Gott aus der Erklärung dieses Verses entfernen und ihn für den besonders

nahen Gott beanspruchen.
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Denkweise Hirschs und

Rosenzweigs, die sich auf Rabbi Salomo ben Isaak beruft, voller Erbarmen auf
die in Ägypten durch schwere Arbeit versklavten Israeliten blickt. Was nach

ihrer Meinung Gott charakterisiert, ist die Eigenschaft des Erbarmens. Gott
wird kommen und den Unterdrückten helfen und sie stützen. Ihnen gegenüber

sehen Maimonides, Josef Gikatilla und Mendelssohn das Problem aus

einem anderen Gesichtswinkel und konzentrieren sich auf ein anderes
Problem. Sie stützen sich auf einen Midrasch, der es so versteht, dass die
Israeliten in Ägypten Götzendienst getrieben haben. Sie haben sich vom Gott
Israels so weit entfernt, dass sie nicht einmal seinen Namen wussten. Diese

Erklärung ergibt sich auch aus dem Text; denn Mose fragt Gott: „Und sie

sprächen zu mir: Was ist sein Name? Was soll ich ihnen sagen?" (Exodus
3,13). Mose sagt auch: „Siehe, sie werden mir nicht glauben und nicht auf
meine Stimme hören; denn sie werden sagen: Gott ist dir nicht erschienen"

(Exodus 4,1). Diese Denker setzen voraus, dass nicht die Schwerarbeit das

zentrale Problem der ägyptischen Sklaverei ist; vielmehr müssen die Israeliten

57 Siehe Ze'ev Harvey, Das erste Gebot und der Gott der Geschichte: Jehuda Halevi
und Chasdai Crescas gegenüber Abraham ibn Ezra und Maimonides (hebr.), in:
Tarbiz 57 (5748), S. 202-216.
Moses Hess, „Rom und Jerusalem" und andere jüdische Schriften (hebr.), Jerusalem
5714, S. 173-174.

59 Der Ewige, S. 189.

139



wissen, bevor sie befreit werden, wer ihr Gott und wer der Erlöser ist, weil
Gottes Wesen in seinem Namen liegt. Hier liegt eine völlig andere

Weltanschauung vor. Die Gotteserkenntnis ist das wichtigste und muss dem Auszug
aus Ägypten vorbereitend vorangehen. Auf diese Weise haben jene Denker
einen bedeutenden allgemein metaphysischen Charakterzug eingebracht;
ihrer Meinung nach ist es möglich, sich auch rationaler Themata, die aus dem

griechischen Denken stammen, zur Erklärung der Geschichte vom Auszug
aus Ägypten zu bedienen.

Gehen wir nun zur Frage über, wie sich Mendelssohn anhand der

Kommentare Josef Gikatillas in seinem Buch Ginnath Egoz in das Thema „der
Ewige" vertieft hat.

Dass Mendelssohn Josef Gikatilla (1248— 1322) und sein Buch Ginnath

Egoz (1274) zitiert, könnte überraschen, weil wir dazu neigen, Mendelssohns

tiefe rabbinische Bildung zu ignorieren. Man kann Mendelssohn nicht mit
den Massstäben der ihm folgenden Generationen messen. Es ist daran zu
erinnern, dass Mendelssohn ein grosser rabbinischer Gelehrter war und dass

im 18. Jahrhundert - wie zuvor im 17. - die Grenzen zwischen Kabbala und

Philosophie nicht so scharf waren wie in den folgenden Epochen. Es war
üblich, sich mit allen Gegenständen jüdischen Wissens zu beschäftigen.
Grenzenloser enzyklopädischer Zugang zu allen Bereichen des Wissens war
damals gang und gäbe. Es leuchtet ein, dass sich Mendelssohn für das Buch
Ginnath Egoz interessierte, das 1773 in Zolkiew neu herausgekommen war
und sich mit den Themen befasste, die auch ihm wichtig waren. Nach
Ginnath Egoz verfasste Josef Gikatilla das Buch „Scha'are ora", ein

grundlegendes kabbalistisches Werk. Ginnath Egoz war auch Rabbi Jakob Emden

bekannt, der es in seinem Buch „Mitpachath sefarim" zitiert, welches
Mendelssohn kannte.60

Es lohnt sich, Jacob Katz zu zitieren, der ebenfalls eine positive Haltung
zur Kabbala bei den Aufklärern des 18. Jahrhunderts festgestellt hat. Manche

von ihnen kannten und schätzten die Kabbala. Katz zitiert Beispiele dafür

aus den Schriften von Mendelssohns Freund Naphtali Herz Wessely.61 Auch

6° Mendelssohn erwähnt es in „Or la-nethiva" (oben Anmerkung 1) S. xvi.
„Mitpachath sefarim", Kapitel 9, §44 heisst „Bemerkungen zum Buch Ginnath
egoz"; es handelt sich in der Hauptsache um eine Auseinandersetzung mit Gikatilla.

H J. Katz sieht kabbalistische Kerne bei Mendelssohn und Wessely. Siehe seinen Arti¬
kel „Zur Frage nach der Verbindung zwischen dem Sabbatianismus und Haskala
und Reform", in: Chokhma, de'a, historya — Untersuchungen zur jüdischen Geschichte

und zum jüdischen Denken, für Prof. Alexander Altmann, Alabama 1979 (hebr.), S.

83-100 Studies in Jewish religious and intellectual history, presented to Alexander
Altmann on the occasion of his 70th birthday/ ed. by Siegfried Stein [...], Alabama

140



nichtjüdische Denker, unter anderen Leibniz und Locke, die Mendelssohn
besonders verehrte, haben sich für die Kabbala interessiert. Alison Coudert
hat das neulich in ihrem Buch über Leibniz beleuchtet.62 Selbstverständlich

war Mendelssohn gegen Sabbatianismus und Frankismus, wie aus seinem

Brief an seinen Lehrer Rabbi Jakob Emden hervorgeht.63 Was jedoch die

Grammatik, die Akzente und die Bedeutung der Buchstaben angeht, so ist es

sehr wohl möglich, dass er sich die Ansichten Gikatillas selber klar machen

wollte. Gikatilla betont immer wieder, dass die Konsonanten nicht ohne die
sie bewegenden Vokale bestehen können. Es ist im Gegenteil die Vokalisa-

tion, die dem Buchstaben einen geistigen Inhalt gibt. Wir wissen, dass

Mendelssohn den masoretischen Text, den die Nichtjuden vernachlässigten,
verteidigt hat.64 Mendelssohn hat sicher nicht auf die Schriften der Kabbalisten
über die Wertschätzung der Vokalisation und der Akzente verzichtet.
Vielleicht hat sich ihm auch die Bedeutung der Vokalisation unter anderem aus

der Disputation mit den Frankisten in der Kathedrale von Lemberg 1759

ergeben. In dieser öffentlichen Disputation hatten die Frankisten auf Grund
ihrer eigenen Verdrehungen und Anschauungen versucht, mit Hilfe einer

Änderung der Vokalisation zu beweisen, dass dort, wo in der halachischen

Literatur steht „es ist ein Gebot, für Pessach roten (adom) Wein zu nehmen",
„römischer [das heisst katholischer] (edom) Wein" zu lesen sei. Ferner wollten

sie zeigen, dass es den Juden geboten sei, für Pessach Christenblut zu

1979). Mit der Kabbala in den Schriften Mendelssohns und im Kreis der Berliner
Aufklärer befasse ich mich an anderem Ort.

62 Alison Coudert, Leibniz and the Kabbalah, Dordrecht 1995. Die Verfasserin zitiert
eindeutige Quellen für Leibniz' Interesse für die Kabbala. Mendelssohn interessierte
nicht gerade das gleiche wie Leibniz, zum Beispiel die Monade, die Seelenwanderung,

die lurjanische Kabbala. Immerhin ist der Einbezug dieses Gegenstandes in
das Gesamtinteresse ein beiden gemeinsames Gebiet. Die Verfasserin behandelt in
ihrem Buch verschiedene Quellen; siehe dort. In ihrem Vortrag auf dem Kongress
der Association for Jewish Studies vom 16. Dezember 1996 sprach Coudert auch
über John Locke, einen anderen Denker, mit dem sich Mendelssohn befasst hat.

63 Mendelssohns Ablehnung des Sabbatianismus schildert gut Samuel Werses, Haskala
und Sabbatianismus: Die Geschichte eines Kampfes, Jerusalem 5748 (hebr.) S. 24ff.
Dort wird Mendelssohns Brief an Emden vom 27. Tischri (30. September) 1766
(Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiläumsausgabe, Band 19, S. 114)
zitiert, der Mendelssohns Gegnerschaft zu Sabbatai Zevi ausdrückt, obwohl der
Name des Pseudomessias nicht erwähnt wird. In seinem Brief ermutigt Mendelssohn

Emden in seinem Kampf. Dort wird auch Material über Salomo Dubno
zitiert, der mit Mendelssohn zusammen an der Bibelübersetzung gearbeitet und sich
ebenfalls vom Sabbatianismus distanziert hat. Im Buch von Werses findet sich
weiteres Material, abgesehen von Briefen. Siehe auch im „Sefer ha-hithabbequth"
von Rabbi Jakob Emden, Altona 5522.

64 Siehe das Buch von Eduard Breuer (oben Anmerkung 2), Kapitel 2, besonders

Anmerkung 98.

141



benützen.65 Die Vokalisation wurde zur Zeit Mendelssohns ein wichtiges
Thema, und weil viele Kabbalisten sich mit den Buchstaben befassten, zitiert
Mendelssohn sie auch. In „Or la-nethiva" zitiert Mendelssohn, was Nach-
manides in der Vorrede zu seinem Pentateuchkommentar sagt, dass die Tora

„mit schwarzem Feuer auf weissem Feuer" geschrieben worden ist. Zwar
meidet Mendelssohn im allgemeinen die Lehre von den Sefiroth; aber er
benützt die Kabbala für seine Deutungen.66 Das Buch Ginnath Egoz hat
Rabbi Josef Gikatilla, ein Schüler des bekannten Kabbalisten Rabbi Abraham
Abulafia, im Alter von nur 26 Jahren geschrieben. Das Buch ist

philosophisch-kabbalistisch und befasst sich mit den Buchstaben; sein Verfasser

kennt die Trennwand zwischen Philosophie und Kabbala so wenig wie sein

Lehrer Abulafia. Gewiss sind die Synthese von Philosophie und Kabbala, die

Mendelssohn an einer Stelle herstellt, und die Verbindung beider bei Gikatilla

sehr verschieden. Das Verhältnis von Philosophie und Kabbala im 18.

Jahrhundert, die Ansicht Mendelssohns und der Verfasser der [zeitgenössischen

Zeitschrift] Ham-meassef, Salomo Maimons, Isaak Satanows und Rabbi

Nachman Krochmals über die Verbindung zwischen Kabbala und
Philosophie — all dies erfordert besondere Erforschung.67 Es ist anzunehmen, dass

65 Elijahu Lipiner, Chazon ha-othiyoth, Jerusalem 5749, S. 372.
66 Das Nachmanides-Zitat kommt in Mendelssohns Einleitung zweimal vor, S. 8 und

15. Mendelssohn unterlässt es freilich, auch die Fortsetzung zu zitieren, wo Nach-
manides noch mehr der Kabbala zuneigt. Nachmanides erklärt, dass ehje ascher ehje
die Eigenschaft der Gerechtigkeit innerhalb des Erbarmens ist; ehje ist die Eigenschaft

der Gerechtigkeit, ascher ehje ist die Eigenschaft des Erbarmens. Das erste ehje
deutet auf die Weisheit Salomos (1 Reg 5,9), das heisst es deutet die Weisheit an.
Siehe den Artikel von Moshe Idel, Rabbi Mosche ben Nachman — Kabbala, Ha-
lacha und geistige Führung, in: Tarbiz 64 (5755), S. 536-580. Idel meint (S. 557),
Nachmanides' Verhältnis zur Philosophie sei „äusserst negativ" gewesen.
Demgegenüber meint Israel Ta-Schma', dass es bei Nachmanides und im Kreis seiner
Schüler eine Mischung von Philosophie und Kabbala gegeben habe; siehe seinen
Artikel „Halacha, Kabbala und Philosophie im christlichen Spanien - zur Kritik des

Buches 'Geschichte der Juden im christlichen Spanien'" (hebr.), in: Jahrbuch für
jüdisches Recht (hebr.), 18/19 (5752/5754), S. 485ff. Ausserdem ist daraufhinzuweisen,

dass Nachmanides in seinem Kommentar zu Kohelet über das spricht, „was
mit dem besonderen Namen aufs engste verbunden ist"; siehe Kithve ha-Ramba"n,
Band 1, hg. von Chavel, S. 192, und Moshe Idel, Kabbala, New Perspectives, Kapitel
3, S. 308, Anmerkung 57 (hebräische Ausgabe). Idel zitiert dort aus Nachmanides,
dass „mit dem besonderen Namen Zeichen und Wunder getan werden können".
Diese Dinge sind später entdeckt worden; Mendelssohn haben sie noch nicht
vorgelegen.

67 Uber Mendelssohns Synthese von Philosophie und Kabbala siehe Friedrich Nicolais
Erinnerungen: Friedrich Christoph Nicolai, Uber meine gelehrte Bildung, Berlin und
Stettin 1799, S. 43-44. Nebenbei bemerkt, erklärt dort Mendelssohn Spinoza als

einerseits von Descartes, anderseits von der Kabbala beeinflusst, wie Coudret es

142



das Buch Mendelssohn wichtig war, obwohl er es nur einmal zitiert. Gika-
tillas allgemeine Tendenz in diesem Buche ist es, zu zeigen, dass der Quell
der Welt in einer kosmologischen Emanation liegt und sich aus den
Buchstaben des Tetragrammaton entfaltet. Seine Ausführungen sind mit
Gematrias, Notarika und Buchstabenvertauschungen, sowie dem „Sefer Jezira"

verknüpft (ginnath enthält die Anfangsbuchstaben von gematria, notarikon
und themurotb). egoz (Nuss) bedeutet, dass die Frucht im Inneren die

Hauptsache ist, nicht die Schale.68 Ginnath Egoz besteht aus drei Teilen. Der
erste Teil behandelt die Namen; dieser wird von Mendelssohn zitiert. Der
zweite Teil gilt den Buchstaben des Alphabets als Grundlage der Schöpfung,
der dritte Teil der Vokalisation.

Kehren wir zu unserem Thema zurück! Die Andeutungen, auf die sich

diejenigen stützten, die meinen, dass die Israeliten in Ägypten Götzendienst

getrieben haben, sind, wie gesagt, folgende Verse in der Tora: „Wenn sie zu
mir sprächen: Was ist sein Name?, was soll ich ihnen sagen?" (Exodus 3,13)
und „Siehe, sie werden mir nicht glauben und nicht auf meine Stimme
hören; denn sie werden sagen: Gott ist dir nicht erschienen" (Exodus 4,1).
Daraus zieht der Midrasch ShemR 16 den Schluss: „So findet man auch, was
die Israeliten betrifft: Als sie in Ägypten waren, waren sie Götzendiener". So

auch Maimonides in den Gesetzen über den Götzendienst 1,3: „Als die Zeit
für die Israeliten in Ägypten lang wurde, lernten sie wieder ihre [der Ägypter]

Taten und Götzen [wörtlich: Sternen] zu dienen wie sie, ausgenommen
der Stamm Levi". Rabbi Josef Gikatilla hat das vertieft und geschrieben:69

auch bei Leibniz gefunden hat; siehe ihr Buch, S. 77. Sie zeigt, dass darin auch
Kritik an Spinoza und eine Verteidigung der Kabbala liegt. Sie stützt sich auf Die
philosophischen Schriften von Leibniz, hg. von C. I. Gerhart, Berlin 1875-90, Band
III, S. 545. Es ist fraglich, ob Mendelssohn diese Schriften von Leibniz gekannt hat;
aber man findet etwas davon bei Salomo Maimon, der mit Mendelssohn in
Verbindung stand und diese Ansicht vertrat; siehe Jerucham Fischel Lachover, Uber die
Granze zwischen Alt und Neu (hebr.), Jerusalem 5711. Dieser zitiert die Ausführungen

Maimons in „Giv'ath ham-more", wonach seines Erachtens Spinoza dem
Gedanken des „Zimzum" der Kabbalisten zustimmt. Isaak Satanow und Salomo
Maimon, Gelehrte aus dem Kreis Mendelssohns, die zur gleichen Zeit in Berlin
lebten, interessierten sich für Kabbala und für Philosophie und verflochten Kabbala
mit Maimonides zu einer Einheit. Einen Versuch, Kabbala mit Philosophie zu
verflechten, finden wir auch im Denken Rabbi Nachman Krochmals. Siehe auch
Moshe Idel, Hasidism. Between Ecstasy and Magic, New York 1995, S. 37—41. Ich
beabsichtige, mich an anderer Stelle damit zu befassen.

68 Sh. Blickstein, Between Philosophy and Mysticism: A Study ofthe Qabbalistic Writings
ofJoseph Gikatilia (1248-1322), ungedruckte Dissertation am Jewish Theological
Seminary in New York. Zur Bedeutung des Namens Ginnath Egoz siehe Gikatillas
Einleitung zu seinem Buch.

69 Ginnath egoz, Jerusalem 5749, S. 54.

143



„Wisse, dass gerade zu jener Zeit, als die Israeliten im ägyptischen Exil waren,
die Gottesleugnung ihren Höhepunkt erreichte, da alle Völker an die
Präexistenz des Vorhandenen, das heisst an die Präexistenz der Welt glaubten.
Sie meinten, es gebe keinen Gott ausser den Sternen, und dachten, der
Sternkreis selbst sei im wesentlichen Gott [wörtlich: der Leib Gottes] und
der den Sternkreis bewegende Geist die im Sternkreis steckende Kraft Gottes

[...]. Als für die Israeliten die Zeit im Exil lang wurde, vergassen sie beinahe

die Namen der Gottheit, die bei den Erzvätern vorgekommen sind, und
wurden wieder wie die anderen Völker, ausser dem Stamm Levi; denn der

Stamm Levi hat nie Götzendienst getrieben und ist deshalb der Krone des

Priestertums gewürdigt worden [...]. Als dann er, gelobt sei er, sich unserem
Meister Mose, Friede sei über ihm, offenbarte, und zu ihm sagte: ,Geh zu
Pharao' [...], sagte er vor ihm: Herr der Welt! Dein grosser Name ist ja
versteckt und verborgen vor allen Völkern, und sie alle leugnen den Glauben

an dich und deine Existenz, und es gibt weder ein Zeichen noch ein Wunder

[...]. Wenn du willst, dass ich in deinem Auftrag gehe, muss ich den wahren

Namen wissen, der deine Wahrheit, deine Ewigkeit, deine Präexistenz und
dein Sein ausdrückt; dann kann ich sagen, dass es einen von alters existierenden

Namen gibt, der mich gesandt hat".
Mendelssohn zitiert Gikatilla und ist von ihm beeinflusst; er schreibt:

„Als die Tage des Exils und der Knechtschaft für die Israeliten lang wurden,

vergassen sie beinahe die heiligen Namen, die im Volk von den Zeiten der

Väter her bekannt waren, und wurden wieder wie die übrigen Völker, die am
Heer des Himmels und seinen Sternbildern festhalten, in der Meinung, es

gebe keinen Gott ausser diesen. Ausgenommen war der Stamm Levi, der

seinem Glauben treu blieb und nie Götzendienst trieb; deshalb wurde er der

Krone des Priestertums gewürdigt. Jetzt sprach Mose: Siehe, dein grosser
Name ist versteckt und verborgen vor jedem Volk und jeder Sprache, und
alle dienen jemandem ausser dir; und wenn dann die Israeliten zu mir sagen:

wer hat dich gesandt, und welches ist der Name, der seine Wahrheit,
Präexistenz und Ewigkeit bedeutet, und dass er alles beherrscht und lenkt?, was
soll ich ihnen sagen?"70

Diese Worte Mendelssohns geben einige wichtige Erkenntnisse her.
Zuallererst finden wir hier die Quelle für die Umschreibung „der Ewige", die
Mendelssohn geprägt hat. Unseres Erachtens hat er die Bezeichnung „der

Ewige" Rabbi Josef Gikatilla entlehnt. Dieser erwähnt hier die Ewigkeit als

70 Aus Mendelssohns Kommentar zu Exodus 3,13. Siehe auch Maimonides, Führer
der Verirrten, 3. Teil, Kapitel 29, 39 und 46, sowie Teil 1, Kapitel 63 und Teil 2,
Kapitel 6; hier ist die Formulierung etwas anders.

144



eine der zentralen und wichtigsten Eigenschaften für die Charakterisierung
Gottes. Mendelssohn zitiert Gikatilla ausdrücklich, vor allem den Abschnitt
mit der Erwähnung des Ewigen, und schreibt von ihm die Definition des

Gottesnamens ab. Dies ist der Beweis dafür, dass Mendelssohn das von ihm
gelernt hat; damit erledigt sich Rosenzweigs oben angeführte Vermutung,
Mendelssohn sei „vom klassischen Rationalismus des Judentums" beeinflusst

gewesen.
Zweitens lohnt es sich, die Erklärungen des Maimonides, Gikatillas und

Mendelssohns, wonach die Israeliten in Ägypten Götzendiener gewesen
seien, näher zu betrachten. In den „Gesetzen über den Götzendienst"
argumentiert Maimonides, der hauptsächliche Irrtum der Israeliten habe darin
bestanden, dass ihnen der Glaube an Gottes Einzigkeit gefehlt habe. Rabbi

Josef Gikatilla fügt hinzu, den Israeliten in Ägypten habe auch die Erkenntnis

von Gottes Präexistenz gefehlt; diese war ihm wegen der von ihm
entwickelten Emanationslehre höchst wichtig. Mendelssohn, gefangen in den

Prinzipien der natürlichen Religion, argumentierte, den Israeliten in Ägypten
habe der Glaube an Gottes Einzigkeit und seine Vorsehung für seine

Geschöpfe gefehlt. Mendelssohn betont an vielen Stellen - und damit steht er

Nachmanides nahe — den Glauben an die Vorsehung. Es ergibt sich also, dass

jeder dieser Denker den Götzendienst der Israeliten in Ägypten unter dem

Gesichtspunkt der hauptsächlichen Charakteristika seines Denkens beschrieben

hat.

Dieser Götzendienst bestand nach der Meinung aller darin, dass die

Naturgewalten (die Sterne, Sonne und Mond) vom Schöpfer der Welt losgelöst
wurden; diese Gewalten erschienen den Götzendienern als Gottheiten und
sie meinten, jedes Gestirn herrsche über eine bestimmte Nation, die ihm
dient. Nach Gikatilla gab es Völker, die Propheten hatten, die ihnen sagten,
wie man sich verhalten soll, und Menschen, die bereit waren, den Dienern
des grossen Gottes zu dienen, weil sie es für eine Ehre für Gott hielten, seine

Diener zu ehren. Auch die Israeliten dienten den Dienern und vergassen die

Namen der Gottheit, die von ihren Vätern überliefert worden waren, die

erhabene und grosse Gewalt - alle, ausser dem Stamm Levi. Nach Auffassung

des Maimonides, Gikatillas und Mendelssohns, die unter den Gelehrten

akzeptiert war, hatte es eine frühe Zeit des Monotheismus gegeben, die

von Adam bis Enosch reichte. In jener Zeit war der Götzendienst noch nicht

zu den Völkern gedrungen; der Glaube an Gottes Einzigkeit herrschte. Uber
die Tage des Enosch heisst es ausdrücklich: „Auch dem Scheth wurde ein

Sohn geboren, und er nannte seinen Namen Enosch. Damals wurde begonnen,

den Namen Gottes [Tetragrammaton] anzurufen" (Genesis 4,26), wo-

145



bei „es wurde begonnen [huchal]" in der Bedeutung „es wurde entweiht"

genommen wird. Zu Genesis 2,4 denkt Mendelssohn darüber nach und

nennt als Möglichkeit, dass der erste Abschnitt der Tora (Genesis 1,1 -2,3),
der erklärt, dass Gott der Schöpfer der Welt ist (2,3), „von den Vätern den

Söhnen mündlich überliefert wurde; darin haben jene heiligen Väter ihren
Söhnen und Schülern das Geheimnis des Anfangs und der Schöpfung der

Welt [aus dem Nichts] beigebracht. So wurde es an allen Enden der Welt
und bei jedem Volk und jeder Sprache bekannt".71 Aber danach wurde die

Tradition verfälscht, „und sie vermengten die Wahrheit mit der Lüge; es

blieben ihnen nur wenige Andeutungen übrig, wie Licht, das in der

Dämmerung und Dunkelheit aufblitzt". In seinem Kommentar zu „ich bin der

Ewige, dein Gott" (Exodus 20,2) schreibt Mendelssohn, dass die Weltvölker
einem Existierenden ausserhalb Gottes dienen, das heisst einer Zwischengewalt,

und trotzdem einem Noachiden »/«»«/"(Verbindung des Glaubens an

Gott mit dem Glauben an ein anderes Wesen) nicht verboten ist, solange er
sich nicht aus dem Herrschaftsbereich des höchsten entfernt. „Allerdings
über uns, sein erwähltes Volk, nachdem er uns aus Ägypten, dem Haus der

Sklaven, hinausgeführt und uns alle Wunder getan hat [. .] herrscht er
unmittelbar." Daraus ergibt sich, dass — nach Mendelssohn — die Israeliten

vor dem Auszug aus Ägypten irren und Götzen dienen konnten.
In der Tora gibt es keinen Anhaltspunkt dafür, dass die Israeliten in

Ägypten Götzendiener waren; es kann aber sein, dass dieser Gedanke aus

zwei Gründen wichtig wurde. Der eine Grund liegt darin, dass man auf diese

Weise argumentieren kann, dass für den Kampf gegen den Götzendienst
stärkere theologische Waffen nötig sind und dass die Erkenntnis von Gottes

Einzigkeit notwendig ist. Ferner verbirgt sich hier vielleicht ein Kampf gegen
das Christentum und die Argumentation, dass die praktischen Gebote zur
Stärkung des Glaubens erforderlich sind, wie wir es auch bei Maimonides im
„Führer der Verirrten", Teil 1, Kapitel 63 finden. Die Tora Abrahams als

Glaube ohne Gebote ist zusammengebrochen, während die Tora Moses,

worin der Glaube an die Einzigkeit Gottes mit Geboten verbunden ist, sich
als stärker erweist, da sie das Volk Israel sowohl den Glauben an Gottes

Einzigkeit als auch die Gebote lehrt.
Bei der Behandlung der Frage nach Gotteserkenntnis in Ägypten wenden

sich auch die genannten Denker dem Unterschied zwischen ehje ascher ehje,

dem Namen, in dem sich Gott den Israeliten in Ägypten offenbart hat, und

71 Dafür, wie ernst Mendelssohn die Urväter von Adam an genommen hat, siehe auch
seine Einleitung Or Ia-netiva, S. 10.

146



dem Tetragrammaton zu. Wir werden sehen, dass Gikatilla und Mendelssohn

glaubten, es gebe einen Unterschied zwischen dem Namen ehje ascher

ehje und dem Tetragrammaton, während Maimonides offenbar dachte, es

bestehe eine Verbindung und sogar Identität zwischen ihnen. Gikatilla wollte
einen grossen Graben zwischen dem Tetragrammaton und ehje ascher ehje

schaffen. Er kritisierte Maimonides, und Mendelssohn folgt ihm.
Alle sind sich darin einig, dass das Tetragrammaton die verborgenste und

erhabenste Quelle ist; sie wird nach Maimonides „notwendigerweise existierend"

genannt. Fraglich bleibt die Stellung von ehje ascher ehje: Entspricht sie

der Stellung des Tetragrammaton und — wenn nicht - welches ist dann
dessen Stellenwert? Um den Unterschied zwischen Gikatilla und Maimonides

zu verstehen, muss man beachten, was Maimonides (Führer der Verirrten,

I, 63) über ehje ascher ehje in seinem Zusammenhang schreibt. In der

Tora wird die Frage gestellt: „Wenn sie zu mir sprächen: was ist sein Name?,

was soll ich ihnen sagen?" Im Zusammenhang mit der Erklärung dieses

Verses arbeitet Maimonides, wie oben erwähnt, den Unterschied zwischen

Abraham, der als Weiser beschrieben wird, und Mose als dem Gesandten

Gottes heraus. Zur Zeit Abrahams waren die Menschen Götzendiener; sie

glaubten an geistige Wesen und daran, dass man Kräfte herunterholen und
Talismane verfertigen kann. Abraham hingegen gelangte mit Nachdenken
und Beweisen zu Gott, das heisst auf dem Wege der Weisheit, und brachte

sogar andere auf die selbe Weise auf den geraden Weg, wie wir dem Vers

„und die Seelen, die sie in Charan erworben hatten" (Genesis 12,3) entnehmen

können. Abraham ist nicht von Gott gesandt worden, um die
Menschen den Glauben an die Einzigkeit Gottes zu lehren; er hat den Leuten
diesen Glauben auf Grund seiner eigenen Erkenntnis erklärt. Mose hingegen
war der erste Gesandte. Gott hat Mose diese Gesandtschaft befohlen. Durch
das Wunder mit dem Stab hat der Glaube an Gottes Einzigkeit seine

Bestätigung und Gültigkeit in den Augen des Volkes erhalten. Maimonides
denkt, die Erkenntnis und Anerkennung der Existenz Gottes sei zuallererst

notwendig gewesen, bevor die Israeliten aus Ägypten ausziehen konnten.
Man musste die Wahrheit festmachen, „dass die Welt einen Gott hat", und
erst danach konnte Mose die Menschen davon überzeugen, dass es Gott war,
der ihn sandte. Nach Maimonides' Meinung war die Mehrheit der
Menschen zur Zeit Moses nicht zu geistiger Vollkommenheit gelangt. Sie gelangten

zum Glauben an die Sternkreise und ihre Macht, das heisst zur Physik,
aber nicht zu dem, was jenseits der Natur liegt, zur Metaphysik. Sie glaubten
an das sinnlich Wahrnehmbare und gelangten nicht zur Vollkommenheit des

Verstandes. Dann aber bestätigte ihnen Mose die Wahrheit des Glaubens an

147



Gott durch die Erkenntnis des Namens ehje ascher ehje, und sie erkannten
die Existenz Gottes an. Die Bedeutung des Namens ist nach Maimonides

von der Wurzel baja, das ist Existenz, abgeleitet, ohne Unterschied zwischen

Vergangenheit und Gegenwart. Das Geheimnis liegt darin, dass dasselbe

Wort zweimal vorkommt. Maimonides erklärt die Verdoppelung mit den

Worten „das Beschriebene ist die Beschreibung", das heisst, dass bei Gott
Existenz und Wesen eins sind. „Der Existierende, der existiert" ist der

„notwendigerweise Existierende"; er kann niemals ohne Existenz oder von nur
möglicher Existenz sein.72 Sehr klar drückt sich Maimonides in der Einleitung

seines Codex Mischne Tora aus: „Alles Vorhandene bedarf seiner; aber

er, gelobt sei er, bedarf ihrer nicht, ja nicht einmal eines von ihnen. Deshalb
ist seine Wahrheit nicht mit der Wahrheit eines von ihnen zu vergleichen".73

In dem Kapitel des „Führers der Verirrten", das uns hier beschäftigt
(1,63), rückt Maimonides die Bedeutung von ehje ascher ehje sehr nahe an die
des Tetragrammaton heran: Beide sind von derselben Wurzel, und von
beiden erklärt er, sie bedeuteten notwendige Existenz. Aber am Ende des

Kapitels trennt Maimonides dennoch das Tetragrammaton von ehje ascher ehje,

indem er schreibt: „Alle Namen sind abgeleitet, ausser dem Tetragrammaton,

das der ausdrückliche Name ist, weil er auf keine Eigenschaft verweist,
sondern nur auf die Existenz und nichts anderes. Absolute, umfassende

Existenz, sodass er immer existiert, das heisst notwendigerweise existiert".74

Nach dem Schluss des Kapitels verweist der ausdrückliche Name auf keine

Eigenschaft, während Maimonides innerhalb des Kapitels schreibt, dass „das

Beschriebene die Beschreibung" ist.

Wenn wir den Unterschied zwischen ehje ascher ehje und dem Tetragrammaton

abklären wollen, finden wir meines Erachtens die Hauptaussage des

Maimonides im Innern des Kapitels, nämlich, dass das Tetragrammaton mit
seinen Eigenschaften identisch ist. Man kann auch sagen, ehje ascher ehje sei

sein Name als Lehrgegenstand, so wie Mose den Israeliten vor dem Auszug
aus Ägypten die Gotteserkenntnis beigebracht hat. Das ist der Name, den die
Israeliten nennen dürfen, während das Tetragrammaton nur im Tempel
ausgesprochen werden darf. Es „weist auf keine Eigenschaft hin", und man
kann nicht darüber sprechen. Im „Führer der Verirrten" 1,61 schreibt Mai-

72 Nach Mendelssohn gibt es einen Unterschied zwischen der Stellung unseres Vaters
Abraham, der mit der Vorsehung unter ihrem Titel „el schaddaj" verbunden ist, und
der Stellung unseres Meisters Mose, welcher der Vorsehung unter ihrem Titel des

Tetragrammaton unterstand. Hierher gehört die Auffassung ihn Ezras und des

Nachmanides, die Mendelssohn zu Exodus 6,3 zitiert und teilweise annimmt.
73 Hilkhoth Yesode Tora 1,3.
74 Führer der Verirrten, S. 134 (Übersetzung von M. Schwarz: 1,129).

148



monides: „Alle seine (er sei erhoben) Namen, die sich in der Heiligen Schrift
finden, sind von Taten abgeleitet [. .] Ausgenommen ist ein Name, nämlich
das Tetragrammaton, denn dies ist der ihm (er sei erhoben) vorbehaltene
Name".75 Rabbi Josef Gikatilla ist mit der Erklärung des Maimonides in
diesem Kapitel nicht zufrieden und schlägt eine andere vor. Gikatilla schildert

die Gottheit in der „Pforte des Seins", von Maimonides angeregt, und

schreibt, das Tetragrammaton sei das Haupt aller Dinge, erhaben über alles,

präexistent und ewig, war, ist und wird sein, gesondert von allem Irdischen.76

Ferner schreibt er, dass alles Vorhandene sein Vorhandensein der Wahrheit

von Gottes Existenz verdankt, und wenn es ihn nicht gibt, kann alles

Vorhandene unmöglich sein; wenn aber alles Vorhandene vergeht, so vergeht er

doch nicht.77 Ferner schreibt Gikatilla dort — und das findet man nicht bei

Maimonides -, dass die anderen Namen, ehje ascher ehje inbegriffen, alle mit
der Weltschöpfung entstanden sind; nur das Tetragrammaton ist präexistent.
Man spricht von Namen im Singular und meint damit nur das Tetragrammaton,

das der einzige und präexistente Name ist. Im „Führer der Verirrten"
1,63 hat Gikatilla eine Schwierigkeit entdeckt; darüber schreibt er:78 „Ich
habe gesehen, dass der grosse Meister, der Verfasser des ,Führers', ehje ascher

ehje erklärt hat als das Existierende, das existiert. Gut und erfreulich ist es,

dass er den Namen ehje als von der Wahrheit des Seins abgeleitet setzt, die

reine Existenz ist, ohne dass eine Tätigkeit damit verbunden wäre. Ich bin

allerdings äusserst erstaunt darüber, dass er diesen Namen so setzt, dass er

nicht über sich (er sei erhoben) hinausgeht, indem er vom Existierenden

spricht, das existiert. Aus seinen Worten scheint hervorzugehen, dass dieser

Name einzig seine Wahrheit angibt. Mir scheint, es gebe seiner Meinung
nach keinen Unterschied zwischen dem Tetragrammaton, das sein präexistentes

Sein bedeutet, und dem Namen ehje, das auf alles Seiende hinweist,
das auf Grund seiner [Gottes] Wahrheit existiert. Es dünkt mich auch, dass

nach seiner (Friede sei auf ihm) Meinung die Namen ehje und das

Tetragrammaton auf das gleiche hinauswollen. Daher sehe ich eine Schwierigkeit
bei ihm: Warum soll denn der Name ehje so ausgesprochen werden, wie er

geschrieben wird, das Tetragrammaton aber nicht, und weshalb weist das

Tetragrammaton auf das einfache, abstrakte Sein hin, was beim Namen ehje

nicht der Fall ist? Richtig finde ich es allerdings, dass er ehje vom Ausdruck
für Sein und Existenz her erklärt". Rabbi Josef Gikatilla lobt Maimonides

75 Führer der Verirrten, S. 127 [Schwarz, S. 121 und Anmerkung 1],
7(* Ginnath Egoz, S. 23.
77 Ginnath Egoz, S. 24.
78 Ginnath Egoz, S. 59.

149



dafür, dass er erkannt hat, dass der Name ehje ascher ehje von der „Wahrheit
des Seins" abgeleitet ist. Das gehe aus den letzten Zeilen des Kapitels hervor,
die aber von dem innerhalb des Kapitels Gesagten etwas abzuweichen scheinen,

wo Maimonides beide Namen miteinander gleichsetzt und als

notwendige Existenz interpretiert. Gikatilla denkt, dass es nach Maimonides
keinen Unterschied zwischen dem Tetragrammaton und ehje gibt; seiner

Meinung nach sei das Tetragrammaton der ursprünglichere Name, während

ehje nur eine Umschreibung der Realität ist und „alles Seiende auf Grund
seiner Wahrheit existiert". Der an der Lehre von der Emanation Interessierte

(Gikatilla) ist bestrebt, den Unterschied zwischen dem Tetragrammaton und
dem Namen ehje ascher ehje hervorzuheben. Ausserdem argumentiert er

gegen Maimonides, dass dieser den Unterschied zwischen dem Namen, der
eben so gesprochen wie geschrieben wird, und dem Namen, der nicht nach

seinen Buchstaben ausgesprochen wird, nicht beachtet, also den Unterschied
in der Aussprache zwischen dem Tetragrammaton und dem Namen ehje.

Mithin macht Rabbi Josef Gikatilla den Unterschied nicht am Empfänger
und der Notwendigkeit, die Israeliten die jenseits des Sternkreises liegende
Wahrheit zu lehren, fest, wie Maimonides es tut; vielmehr erklärt er ehje

ascher ehje als Haupt der Emanation, als Beginn der irdischen Wirklichkeit.
Mendelssohn mischt sich nicht in die Diskussion zwischen Maimonides

und Gikatilla ein. Er hält sich an die Ansicht Rabbi Josef Gikatillas und

bringt eine Auslegung, mit deren Hilfe er den Unterschied zwischen ehje

ascher ehje und dem Tetragrammaton betont:79 „Es gibt einen grossen und
beachtenswürdigen Unterschied zwischen ihnen; denn der heilige Name hat

überhaupt keine Vokalisation und wird einmal als adonaj, einmal als elohim

vokalisiert. Das weist darauf hin, dass er vor jedem Vernünftigen ausser ihm
verborgen und versteckt ist, der ihn mit diesem Namen anruft. Deshalb
haben unsere Weisen gesegneten Andenkens das Wort le'olam so ausgelegt:
le'olam ist defektiv geschrieben, das heisst man hat ihn verborgen, ,nicht so,
wie ich genannt werde, werde ich geschrieben u.s.w.'. Man kann nämlich
den Namen Gottes, er sei gelobt, nicht durch die Aussprache erklären, und
er kann auch nur mit dem feinsten geläuterten Denken erfasst werden. Der
Name ehje freilich hat die ihm zugehörige Vokalisation und wird so gelesen,
wie er geschrieben wird; denn das erhabene Wesen, das so spricht, begreift
sich selbst mit der allervollkommensten Begrifflichkeit wie der Sprechende,
der sagt ehje; das ist der Begriffene, der sich selbst begreift. Vertiefe dich
darin, dass dies ein erhabener Unterschied zwischen diesen heiligen Namen

79 Mendelssohn, Bi'ur (Anmerkung 1) zu Exodus 13,15.

150



ist. Ich habe keinen Autor gesehen, der dagegen aufgetreten wäre." Diese

Ausführungen Mendelssohns zeigen auch, wie wichtig ihm die Tradition
war. Darüber hat jüngst Eduard Breuer in seinen Untersuchungen zu
Mendelssohn des breiten gehandelt und Mendelssohns Auseinandersetzungen mit
den modernen Bibelkritikern betont. Anders als Breuer betonen wir nicht
die Auseinandersetzung mit den Nichtjuden, sondern die Tiefe seiner
Gedanken im Vergleich mit den ihm vorliegenden jüdischen Quellen, wie aus

den bei Breuer versteckten philosophischen Themen hervorgeht, die seine

Meinung durchblicken lassen. Wo nötig, müssen wir untersuchen, ob sie mit
seiner Meinung in den deutschen Schriften übereinstimmen oder nicht. In
diesen Dingen tritt Mendelssohns jüdische Bildung klar zutage.

Was die Verse angeht, mit denen wir uns hier befassen, ist es nach
Mendelssohns Ansicht überaus wichtig, sich in die Verborgenheit und Verstecktheit

des Tetragrammaton zu vertiefen. Das hängt damit zusammen, dass wir
ihn nur mit „geläutertem Denken" erfassen und dass er nicht vokalisiert ist.

Was Mendelssohn unter geläutertem Denken versteht, und worin die

Läuterung besteht, hat er nicht erklärt. Ausserdem hebt Mendelssohn hervor,
dass man zwischen den zwei heiligen Namen — dem Tetragrammaton und

ehje ascher ehje — zu unterscheiden habe. Er weist auf, dass der ewige Gott,
der notwendigerweise existierende ehje, der Existierende, der existiert, ist,
während das Tetragrammaton auf eine verborgenere Schicht verweist, die

mit „geläutertem Denken" erkennbar ist.

Die Tatsache, dass das Tetragrammaton keine eigene Vokalisation hat,
sondern dass die Vokalisation, die wir in den gedruckten Pentateuchen
sehen, vom Namen adonaj oder elohim entlehnt ist,80 ist ein weiterer Beweis

dafür, dass der Name verborgen und versteckt ist. Demgegenüber hat der

Name ehje eine Vokalisation; er ist eher offenbar und kann von uns
ausgesprochen werden. Ein weiteres Thema, das Mendelssohn zur Sprache bringt,
ist der Unterschied zwischen ehje, also erster Person, und dem Tetragrammaton,

also dritter Person, die versteckter und erhabener als die erste Person
ist.81 Der Gedanke, dass „ich" eine göttliche Schicht ausdrückt, die dem
Menschen nahe ist, während „er" eine versteckte und erhöhte Schicht meint,

80 Rabbi Abraham ibn Ezra erörtert in seinem Kommentar zu Exodus 3,15 ein wenig
die Vokalisation des Namens adonaj-, möglicherweise hat Mendelssohn weiterentwickelt,

was er bei ibn Ezra gefunden hat. Siehe ibn Ezra zum Pentateuch, ed.

Ascher Weiser, Jerusalem 5737 [=1977], S. 77.
81 Auch das ist bei ibn Ezra, S. 77, angedeutet.

151



findet sich bereits im Sohar.82 Mendelssohn glaubte, das sei seine Entdek-

kung; vielleicht hat er es im Sohar gesehen und vergessen. Vorher taucht das

Thema nicht auf. Da wir in Mendelssohns Kommentaren zum Pentateuch

Zitate aus dem Sohar gefunden haben, ist anzunehmen, dass er von einer
solchen Erklärung, die er dort gelesen hat, beeinflusst ist.

Zusammenfassend lässt sich sagen: Mendelssohns Zeit bedurfte einer

neuen Bibelübersetzung, und Mendelssohn hat getan, was er konnte. Als er
über dieses erhabene Thema schrieb, dachte er offenbar mehr und tiefer
darüber nach, als man ihm im allgemeinen zugetraut hat. Es verdient auch

hervorgehoben zu werden, dass die Tatsache, dass ein so bedeutender
Aufklärer wie Mendelssohn sein Denken auf die Gelehrten des Mittelalters
abstützt, in der nichtjüdischen europäischen Aufklärung, die sich vom Mittelalter

abgrenzte, ungewöhnlich ist; Arnos Funkenstein hat bereits darauf
hingewiesen.83 Wie er zeigt, war zur Zeit, als sich die nichtjüdische Aufklärung
im allgemeinen gegen die mittelalterliche Theologie wandte und sie kritisierte,

die jüdische Aufklärung im allgemeinen und Mendelssohn besonders

bestrebt, mit den aufgeklärteren Gedanken des Mittelalters in Verbindung zu

treten und sich mit ihnen zu identifizieren. Wir haben gesehen, dass

Mendelssohn beim Thema des Tetragrammaton die gemässigte philosophische
Tradition des Nachmanides, der einige Auffassungen zur Synthese bringt,
fortsetzt und insbesondere hinzufügt, was Rabbi Josef Gikatilla dazu sagt.

Mendelssohn war nicht nur derjenige, der eine neue Ära eröffnet hat; er
hat auch fortzusetzen versucht, was er aus den Generationen vor ihm
geschöpft hat.

82 Gershom Scholem, Major Trends in Jewish Mysticism, New York 1940, S. 216. Über
„du" und „er" siehe Sohar II,90a; III,290a; I,65b; I,204a-b. Auch Cordovero, Par-
des rimmonim, Koretz 5540 [=1780], Pforte der Beinamen, Kapitel 1 und Kapitel 5;
Gikatilla, Scha'are ora, erste und zehnte Pforte, der sowohl „er" als auch ehje
behandelt.

Arnos Funkenstein, Das Verhältnis der jüdischen Aufklärung zur jüdischen Philosophie
des Mittelalters. Vorstellung und historisches Bewusstsein im Judentum und seiner kulturellen

Umgebung (hebr.), Tel Aviv 5751 [=1991], S. 189ff.

152


	Moses Mendelssohns Interpretation des Tetragrammaton: "Der Ewige" [Fortsetzung]

