Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: Moses Mendelssohns Interpretation des Tetragrammaton: "Der Ewige"
[Fortsetzung]

Autor: Horwitz, Rivka

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960733

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Moses Mendelssohns Interpretation des
Tetragrammaton: ,,Der Ewige®

. . b 4
von Rivka Horwitz

Hirsch hat in vielem das dialogische Denken von Buber-Rosenzweig vor-
weggenommen. Diese fanden freilich, ihre Ubersetzung stehe Hirsch niher
als jedem anderen Ubersetzer. Wie Buber und Rosenzweig war auch Hirsch
davon iiberzeugt, dass man den nahen Gott, der sich mit dem Menschen
trifft, betonen miisse. Rosenzweig, wie Hirsch vor ihm, wendet sich gegen
die Auffassung Gottes als in sich verschlossener Ewigkeit und stellt sich
gegen die maimonidische Ausrichtung.

Der bedeutende neukantianische Philosoph Hermann Cohen scheint un-
entschlossen zu sein. Auf der einen Seite war er mit der Bezeichnung ,.der
Ewige®, die Mendelssohn fiir den Gottesnamen geprigt hatte, einverstanden
und kommentierte ihn auch in seinem Werk , Religion der Vernunft aus den
Quellen des Judentums®, anderseits scheint er den Weg fiir Franz Rosen-
zweigs Methode gebahnt zu haben. Cohen stellte Griechentum und Pan-
theismus dem Judentum und dem Monotheismus gegeniiber. Cohen will
nicht die Einheit Gottes in dem Sinne, dass es nur einen Gott gibt, betonen;
denn das kann man auch bei den Griechen, beispielsweise beim Vorsokra-
tiker Xenophanes, finden. Er bestand vielmehr darauf, dass das Judentum die
Einzigkeit Gottes erkennt, das heisst, dass er so einzig ist, dass es keinen
anderen gibt, keinen ihm Ahnlichen, keinen ausser ihm. Der Akzent liegt auf
der Einzigkeit und Transzendenz Gottes. Er ist das Sein, das jenseits der
Welt liegt. Cohen hob hervor, und das ist wichtig, dass die Auffassung
Gottes als ehje ascher ehje in der Tora noch nicht Philosophie ist, sondern zur
Vernunft gehort, die zur Philosophie fithrt. Gott ist der Gott der Geschichte;

aber er ist kein National- oder Stammesgott, sondern der Gott der Viter. Er

Aus dem Hebriischen in: Madda‘e ha-Jahadut 37 (5757/1997), S. 185214, iiber-
setzt von S. Lauer; der erste Teil dieses Beitrages ist im vorigen Heft abgedrucke:

Judaica 55 (1999), S. 64-81 [S. 2-19].

52



ist der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs, der Israel aus der dgyptischen
Sklaverei hinausfithrt und von dem gesagt wird: ,Das ist mein Name auf
immer und dies mein Gedichtnis von Geschlecht zu Geschlecht® (Ex 3,15).
Der Gott, der ist und sich nicht verindert, ist ,,Ich bin, der ich bin“, und
dadurch, dass er keinen anderen Namen hat als ,,ich bin“, wird bereits seine
Einzigkeit ausgedriickt. Das wichtigste Symbol ist die Offenbarung Gottes
im Dornbusch, der nicht verzehrt wird. ,,Gott ist der Seiende. Die Uberset-
zung des Gottesnamens Jahwe, als der Ewige, ist durchaus dieser Grund-
quelle der Offenbarung entsprechend®.*

Roland Goetschel hat gezeigt, dass in Cohens bedeutenden Worten Ro-
senzweigs Auffassung im Kern bereits enthalten ist.® 1929, in Rosenzweigs
letztem Lebensjahr, feierte man in Deutschland Mendelssohns 200. Geburts-
tag. Aus diesem Anlass schrieb Rosenzweig den Artikel ,,Der Ewige®, der sich
mit Mendelssohns Ubersetzung des Tetragrammaton auseinandersetzt.* Ro-
senzweigs jiidische Bildung war nicht sehr solide, und man muss bedenken,
dass er jahrelang gelihmt daniederlag. Martin Buber und Nachum Glatzer
halfen ihm, sich mit den jiidischen Quellen vertraut zu machen. Rosenzweig
meinte, die Bezeichnung ,der Ewige“ sei Calvins Bibeliibersetzung aus dem
16. Jahrhundert entnommen, die allerdings ,I'Eternel® bietet. Rosenzweig
argumentierte ferner, der Begriff ,,der Ewige® komme in antiken jiidischen
Quellen nicht vor. Wie wir gesehen haben, wandte sich Rosenzweig gegen
den Midrasch, der den Gottesnamen in der Bedeutung ,war, ist und wird
sein“ erklirt und ihn mit dem Bereich der Zeit — Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft — verbindet. Das ist die Meinung des Gaons Saadja und ebenso
Maimonides’ Zugang, nach dem Gott (das Tetragrammaton) notwendiger-
weise existiert; dagegen polemisiert Rosenzweig. Er schreibt, die Bezeichnung
»der Ewige® komme ein paar Male im Griechischen vor, nimlich in der
Baruch-Apokalypse (6 aidviog). In einigen seiner anderen Schriften dusserte
sich Rosenzweig kritisch gegeniiber Mendelssohn und seiner Auffassung des
Judentums. Die Annahme, Mendelssohn habe sich von Calvins Ubersetzung

42 H. Cohen, Religion der Vernunft, 2. Aufl., S. 48—50.

43 Roland Goetschel, Exode 3,14 dans la pensée juive allemande de la premiére partie
du XXe siecle, in: Celui qui est. Interprétations juives et chrétiennes d’Exode 3,14, éd.
par Alain de Libera et Emilie Zum Brunn, Paris 1986, S. 265-276. Auf die Nihe
Hermann Cohens zu Samson Raphael Hirsch haben schon hingewiesen: Isaak
Heinemann, Die Begriindung der Gebote in der jiidischen Literatur (hebr.), Jerusalem
5716 [=1956], 11, S. 149; Rivka Horwitz, Uber die Heiligkeit im jiidischen Denken
der Neuzeit, in: Mincha le-Sara; Untersuchungen zur jiidischen Philosophie und zur
Kabbala, hg. von Mosche Idel, Devora Dimant und Schalom Rosenberg, Jerusalem
5754 [=1994], S. 142.

44 Franz Rosenzweig, Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 182-198 (sic).

55



beeinflussen lassen, beruhte auf dem Einfluss der franzésischen Kultur auf
die Kreise der Berliner Aufklirer, die bekanntlich franzésisch sprachen und
lasen.

Rosenzweig hat nicht bedacht, dass Mendelssohn ein zalmid chakham
war, voll von Tora. Er hat Mendelssohns jiidische Bildung nicht abgeklart
und die klassischen jiidischen Kommentatoren nicht nachgepriift, da er
selbst mit dem Hebriischen Miihe hatte. Er hat weder den Kommentar des
Nachmanides gelesen noch Josef Gikatilla. Dieser wird im Bi’ur zu Ex 3,13
ausdriicklich erwihnt; dort heisst es: ,Siehe im Buch Ginnath egoz von
Rabbenu Josef ibn Gikatilla, erster Teil, Kapitel iiber das Sein, wo des langen
davon gehandelt wird usw.“ Nachmanides und Abraham ibn Ezra werden im
Bi’ur zu Ex 6,3 ausdriicklich zitiert. Rosenzweig hat Hirschs Ubersetzung auf
Deutsch gelesen und gekannt. Mendelssohns Ubersetzung beurteilte er sei-
nem eigenen Denken entsprechend.®

Allgemein lisst sich sagen, dass Rosenzweig in seinen anderen Schriften,
besonders in den Kasseler Vorlesungen iiber ,Nathan den Weisen®, die Po-
sitionen Mendelssohns und Lessings vom Standpunkt seiner existentialen
und romantischen Philosophie her scharf kritisiert; diese Philosophie stellt
sich gegen deistisches und scholastisches Denken und gegen die Begriffe des
aufklirerischen Denkens. Er wollte nicht anerkennen, dass das jiidische Le-
ben in Deutschland in hohem Masse auf den Grundlagen von Mendelssohns
Denken beruhte. Wie ich an anderem Ort gezeigt habe, irgerte sich Rosen-
zweig iiber Mendelssohn und die Aufklirung. Er war dagegen, dass man das
Judentum als Religion betrachtete und den Juden, als wire er sowohl Jude
als auch Mensch.*® Man kann sagen, dass der Streit zwischen Rosenzweig
und Mendelssohn mit der Fortsetzung des Streites zusammenhingt, der im
18. Jahrhundert zwischen Hamann und Mendelssohn gefithrt worden ist.
Rosenzweig war das Produkt einer Generation, die das Versagen der Auf-
klirung erkannt hatte und neue Lésungen suchte. Zwar ist Rosenzweig nicht

45 Hier haben wir ein Beispiel dafiir, wie spitere Denker ihre Meinungen auszudriik-
ken versuchen. Sie lesen ihre Vorginger nicht mit der nétigen Sorgfalt, sondern
beurteilen diese aufgrund ihrer eigenen Bildung und ihres eigenen Denkens.

46 Franz Rosenzweig, Lessings Nathan, in: ders., Zweistromland. Kleinere Schrifien zu
Glauben und Denken, Dordrecht 1984, S. 450. Rivka Horwitz, Hamann and Ro-
senzweig on Language. The Revival of Myth, in: Daar (hebr.) 38. Maren Ruth
Niehoft, The Buber-Rosenzweig Translation within Jewish German Tradition, in:
Journal of Jewish Studies 44 (1993), S. 268 —275. Paul Mendes-Flohr, Mendelssohn
and Rosenzweig, in: Internationaler Kongress Kassel, Miinchen 1986, S. 210-216.
Zu shnlichen Folgerungen ist Abraham Shapira in seiner Untersuchung iiber Ro-
mantik und Zionismus im Denken Bubers gelangt: A. Shapira, Buber’s Attachment
to Herder and German ,Volkism®, in: Studies in Zionism 14 (1993), S. 1-30.

134



zum Zionismus gelangt; aber er hat sich aufs entschiedenste von Mendels-
sohns personlichem Versagen bei der Erziehung seiner Kinder distanziert und
es dem Weg zugeschrieben, den Mendelssohn gewihlt hatte.

Rosenzweig und Hirsch haben darin recht, dass Mendelssohns Uberset-
zung von Exodus 3,14 nicht gegliicke ist, weil ehje als ,das ewige Wesen®
tibersetzt ist. Hier die Ubersetzung des Verses, wie Mendelssohn sie auf
Deutsch in hebriischer Umschrift geschrieben hat: ,Gott sprach zu Mose:
Ich bin das Wesen, welches ewig ist. Er sprach nimlich: So sollst du zu den
Kindern Israels sprechen: Das ewige Wesen, welches sich nennt: Ich bin
ewig, hat mich zu euch gc—:sandt“.47

Mendelssohns Erklirungen griinden hauptsichlich auf der hebriischen
Wurzel des Tetragrammaton, die ,war, ist und wird sein“ bedeutet, ,in der
Vergangenbheit, in der Gegenwart und in der Zukunft®; er steht damit Saadja
Gaon nahe. Was aber die Existenz betrifft, ist er nahe bei dem, was Mai-
monides im ,Fithrer der Verirrten® sagt:*®* ,Der Name, der aus den Buch-
staben yod, he, waw, he besteht, hat keine verwandte Form, die bekannt
wire, und wird von nichts anderem geteilt. Ohne Zweifel deutet dieser
grosse Name, der (wie du weisst) nur im Tempel ausgesprochen wird, [. . .]
auf irgend etwas hin, das keinerlei Gemeinsamkeit mit Gott, er sei erhoben,
hat. Vielleicht deutet er — gemiss der [biblischen] Sprache, von der wir heute
nur sehr wenig haben, und auch nach unserer Aussprache [dieses Namens] —
auf die Bedeutung der notwendigen Existenz hin“. Rosenzweig befasst sich
nicht mit der Furcht, dem Zittern und der Heiligkeit, welche das Tetra-
grammaton iiber den Menschen bringt, sondern untersucht das Tetragram-
maton systematisch im Vergleich mit dem dreibuchstabigen und dem zwei-
buchstabigen Namen; das wird bei der Erklirung dieser Verse nicht behan-
delt.

Mendelssohn stimmt mit Maimonides darin iiberein, dass es nicht von
uns abhingt, ob es Gott gibt; deshalb nimmt er die Umschreibung ,not-
wendigerweise existierend” an. Folgendes schreibt Maimonides in (seinem
Codex) Sefer ham-madda‘, Hilkhoth yesode hat-tora 1,3: ,Wenn es jemandem
in den Sinn kidme, dass keines der vorhandenen Dinge da sei, so wire doch
er allein vorhanden und von ihrer Nichtigkeit unberiihrt®. Das heisst: Auch
wenn nichts existierte, existierte er allein. Diese Einstellung mitsamt ihrer
philosophischen Entwicklung, die den Gottesbegriff als Sein untersucht —
von Parmenides bis Hegel —, ist Rosenzweigs Geist fremd. Wie Jehuda Hal-

47 Ubersetzung des Bi’ur zu Exodus 3,14. )
48 Fiihrer der Verirrten, 1 S. 61. [Wir iibersetzen nach der hebriischen Ubersetzung mit
Kommentar von Michael Schwarz, Universitit Tel Aviv, 1996, ohne ISBN].

135



levi konzentriert sich Rosenzweig nur auf den Gott, dem der Mensch wichtig
ist, und deshalb beschiftigt er sich mit Gott hauptsichlich als Schopfer, der
sich dem Menschen offenbart, dem gnidigen Gott, der sich seiner Geschépfe
annimmt und denen, die ihn lieben, hilft, an der Erlosung der Welt zu
arbeiten. Demgegeniiber wird der griechische Gott bei Rosenzweig als Gott
dargestellt, der fiir sich allein ist und keine Verbindung zum Menschen hat.
Das ist seiner Meinung nach der gétzendienerische Gott. Als solcher befindet
er sich ein Stockwerk tiefer, unter dem biblischen Gott. Bei Rosenzweig ist
eine gewisse Ambivalenz festzustellen in der Frage, ob das ganze Wissen von
Gott von unseren Sinnen und aus unserer inneren Wahrheit komme oder
aus Quellen fliesse, die ausserhalb unser liegen. Das hingt mit der Erklirung
des ersten Teils des ,Sterns der Erlosung® zusammen, wo er das Wesen
Gottes als endlich und Unendliches und Ende behandelt.” Rosenzweig ist in
seiner Meinung nicht konsequent; manchmal kommt die Gotteserkenntnis
von den Sinnen, und manchmal ist sie eine theologisch abstrakte Erkenntnis.
Leo Strauss hat schon darauf hingewiesen.”® Seiner Meinung nach, wie sie im
Artikel ,,Der Ewige® zum Ausdruck komme, ldsst diese Situation des Leidens
in Agypten keinen Raum fiir eine abstrakte Erérterung des Wesens Gorttes.”!

Rosenzweig hat freilich die Annahme akzeptiert, dass man auch den
verborgenen, transzendentalen Gott anerkennen miisse; aber Mendelssohns
Lehre hat er nicht angenommen, weil sie weit dariiber hinausgeht. Mendels-
sohns Erkldrung erschien ihm als eine Synthese von Griechentum und Ju-
dentum, in der aristotelische Scholastik stecke, vor der Rosenzweig das Ju-
dentum retten wollte. Rosenzweigs radikale Opposition gegen die Scholastik
und die scholastischen Diskussionen iiber das Sein, t0 6v, brachte ihn dazu,
sich gegen die Auffassung Gottes als notwendigerweise Seiendes, wie sie bei
Mendelssohn auftritt, zu stellen.

Ze’ev Weintraub interpretiert Rosenzweig als Subjektivisten, und als sei
die Quelle seines Denkens in dhnlichen Dingen bei Kierkegaard zu finden.”

49 Stern der Erlisung, Erster Teil, erstes Buch, §27.

50 Leo Strauss, Spinoza’s Critique of Religion, New York 1965, Preface, S. 9: ,Heideg-
ger had a deeper understanding than Rosenzweig of what was implied in the insight
or demand that the traditional philosophy, which rested on Greek foundations,
must be superseded by a new thinking. He would never have said as Rosenzweig
did that ,we know in the most precise manner, we know with intuitional know-
ledge, of experience, what God taken by Himself, what man taken by himself, and
what the world taken by itself is™.

51 Der Ewige, S. 188.

52 Zeev Weintraub, Die Ubersetzungen der Tora ins Deutsche (hebr.), Chicago 1967, S.
109. Dort, Anmerkung 6, erklirt er Kierkegaards Ansicht und schreibt: ,\Was die
Philosophen beweisen konnen, ist, dass sich der Schluss ,Gott existiert notwendi-

136



Tatsichlich ist das aber nicht zwingend, und ich stimme ihm nicht zu.
Weintraub zeigt, dass auch bei Mendelssohn die Vorsehung betont wird und
dass auch Rosenzweig zugeben wird, dass die Dinge bei ihm nicht eindeutig
sind. Manchmal betont Mendelssohn die Vorsehung, und manchmal — wie
in Exodus 6,6 und Exodus 3,4, wo er das Tetragrammaton mit ,allgegen-
wirtig® tibersetzt — steht er Rosenzweigs Denken niher. In seinem Kom-
mentar zu Exodus 6,3 schreibt Mendelssohn: ,Mit Mose verfihrt Gott
[Tetragrammaton] und ldsst sich erkennen mit der Eigenschaft des Erbar-
mens, das in seinem grossen Namen liegt®.

Rosenzweig und Buber wollten zum biblischen Dialog und den ur-
spriinglichen Helden des Tenakh zuriickkehren, nicht zu abstrakten griechi-
schen Begriffen. Zu Zeiten sagten sie, man miisse zur Bibel zuriickkehren,
wie sie in miindlicher Gestalt war, bevor sie niedergeschrieben wurde. Sie
zogen das gesprochene Wort dem geschriebenen vor. Deshalb wollten sie mit
aller Kraft gerade den Dialog ausdriicken, der sich in der Bibel findet, und
ihn in den Mittelpunke der Erorterung stellen. Thre Ubersetzungsmethode
bestand darin, die griechischen philosophischen Begriffe, die beispielsweise
Onkelos gefallen hatten, fernzuhalten. Ihrer Auffassung nach ist die Bibel die
Geschichte der Begegnungen zwischen Gott und seinem Volk. ehje ascher
ehje bedeutet gemiss dem einfachen Wortsinn im Talmud, den wir oben
zitiert haben: ,Ich werde in dieser Sklaverei mit euch sein“. Nur ist das bei
Mendelssohn eine von mehreren Schichten des Verses, wihrend es bei Ro-
senzwelg die einzige Bedeutung ist. ,Das ewige Wesen® ist eine statische,
ungliickliche Ubersetzung. Rosenzweig war bestrebt, den dynamischen Gott
aufzuzeigen, und argumentierte Gott sei ,nicht der ewig Existierende, son-
dern der Gegenwirtige, der fiir dich und mit dir da ist“. In seinem Essay
driickt Rosenzweig seine Nihe zu drei Kommentaren aus: Luther, Hirsch
und Rabbi Samuel ben Meir. Luther iibersetzte ,Ich werde sein, der ich sein
werde®. Hirsch betonte in seinem Kommentar den gottlichen Willen und
ibersetzte ,Ich werde sein, der ich sein will“. Rabbi Samuel ben Meir, den

gerweise’ aus der Annahme einer bestimmten Definition ergibt [. ..] Jedoch, ar-
gumentiert Kierkegaard, gibt es keine Wechselbeziehung zwischen dem philoso-
phischen Gott und dem Menschen iiberhaupt. Nicht nur, dass die Regeln der
Logik auf die theologischen Begriffe ,Ewigkeit” und ,Unverinderlichkeit® nicht an-
wendbar sind, nicht nur, dass diese Begritfe dem geraden Verstande widerstreben,
sondern es gibt auch keinerlei Beziehung [zwischen ihnen] und dem Menschen, der
leidet und in einer Welt voller Widerspriiche lebt”. Weintraub stiitzt sich auf Kier-
kegaards Denken in den ,Philosophischen Fragmenten®, die seines Erachtens Buber
und Rosenzweig stark beeinflusst haben und bei ihnen nachklingen. Siehe Wein-
traub, S. 238.

137



Rosenzweig besonders schitzte, brachte in seinem Kommentar zu Exodus
3,14 kryptisch, durch Buchstabenvertauschung (zav alef, schin beth) seine
Meinung zum Ausdruck; Rosenzweig entzifferte und iibersetzte sie so: ,Er
nennt sich Ich Bin Da, und wir nennen ihn: Er ist da“.> Im hebriischen
Original [Rabbi Samuel ben Meirs] heisst es: ,Er nennt sich selbst ebje (ich
bin), und wir nennen ihn jihje (er ist), waw statt yod, wie im Vers ‘Denn was
wird (poweh) dem Menschen [fiir all sein Miihen]“.”* Rosenzweig entnahm
dem Kommentar des Rabbi Samuel ben Meir, das Wesen des Tetragram-
maton von Gott aus sei ,,ich bin mit dir, ich bin da“, und nur vom Men-
schen aus heisse es ,er existiert“. Von beiden Seiten her ist das Gegenwarrt,
nicht Zukunft. Wenn dem so ist, kann man die Ausfithrungen Rabbi Samuel
ben Meirs mit ,,jihje” gleichsetzen, also dem Futur, und das stimmt mit dem
Kommentar des Abraham ibn Ezra iiberein.””> Rabbi Samuel ben Meirs An-
nahme ist nach Rosenzweig, dass die alte Wurzel von haja hawa war, wie in
Kohelet; daher das Tetragrammaton als Alternativform zu jibje (er wird sein).

Rosenzweig fligt hinzu, was in Exodus 3,13 steht: ,,Mose sprach zu Gott:
Siehe, ich kime zu den Kindern Israel und spriche zu ihnen: Der Gott eurer
Viter sendet mich zu euch, und sie sprichen zu mir: Welches ist sein Name?
was soll ich ihnen sagen? [14] Da sprach Gott zu Mose: Ich werde sein, der
ich bin; und sprach: So sprich zu den Kindern Israel: Ehje sendet mich zu
euch®. Rosenzweig wollte das Hier und Jetzt betonen und stellte die Frage:
~Welchen Sinn hitte wohl fiir die verzagenden Ungliicklichen eine Vorlesung
iiber Gottes notwendige Existenz?“*® Wenn Menschen leiden, was niitzt es,
ihnen zu sagen: Der Ewige hat mich zu euch gesandt? Mose kann Leidende
nicht mit philosophischen Begriffen trosten. Sie brauchen, wie ihr Fiihrer,
die Zusicherung, dass Gott mit ihnen ist. Anders als der Fiihrer, der dies von
Gott gehért hat, bediirfen sie einer Bestitigung, einer Erlduterung des alten
Namens. Er muss ihnen sagen, dass er mit ihnen ist, und damit ist gemeint,
dass er jederzeit fiir sie da ist und ihnen gnidig sein wird. Rosenzweig wollte
zeigen, dass Gott nicht der Gott der Philosophen ist, sondern der Gott der
Geschichte, dass der Gott Rabbi Salomo ben Isaaks und Rabbi Jehuda Hal-
levis zu ihnen spricht. Jehuda Hallevi hat im ,Kusari (4,3) geschrieben:

53 Rabbi Samuel ben Meir (Raschbam) zu Exodus 3,14; Rosenzweig, Der Ewige, S.
189.

54 Kohelet 2,22, wo die Bedeutung futurisch ist.

55 Rabbi Abraham ibn Ezra, Sefer ha-schem, Yalgut Avrabam ibn Ezra (hebr.), hg. von
Israel Levin, New York, Tel Aviv 1985, Ende des 8. Teils, S. 420—427. Abraham
ibn Ezra behandelt dort ja/ und ehje als Substantive, nicht als Adjektive. Er betont
auch, dass in der Bibel waw und yod verwechselt werden, wie in chawwa und chajja.

56 Der Ewige, S. 188.

138



»Der Vorhandene, der ich vorhanden bin zur Zeit, da sie mich begehren®.””

Im selben Geist schrieb Moses Hess, dass ehje der Gott der Geschichte ist,
»der aus jeder sozialen Sklaverei befreit“.>® Rosenzweig schreibt: ,,Mendels-
sohn hat also die Entscheidung falsch getroffen, beeinflusst durch den Vor-
gang Calvins und einflussempfinglich geworden durch den rationalistisch-
klassizistischen Geist seines Jahrhunderts, der sich ihm hier mit dem Geist
des von Jugend auf verehrten, doch eben hier wie so oft aristotelisch be-
einflussten Maimonides gegen den sicheren Instinkt der jiidischen Tradition
verbiindete“.”” Rosenzweigs Klagen sind berechtigt, weil man in Mendels-
sohns Worten das Leiden der Israeliten nicht spiirt. Mendelssohn — wie viele
unserer Kommentatoren, und besonders Maimonides — beniitzte diese Ge-
legenheit Exodus 3,14, da Mose den Israeliten das Tetragrammaton vorstel-
len wollte, um die theoretische Frage zu erértern, was der Name Gottes sei
und wie ihn die Israeliten verstehen sollen. Wie Rabbi Salomo ben Isaak, wie
Rabbiner Hirsch, wie Rabbiner Benno Jacob will Rosenzweig den fernen
Gott aus der Erklirung dieses Verses entfernen und ihn fiir den besonders
nahen Gott beanspruchen.

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass die Denkweise Hirschs und Ro-
senzweigs, die sich auf Rabbi Salomo ben Isaak beruft, voller Erbarmen auf
die in Agypten durch schwere Arbeit versklavten Israeliten blickt. Was nach
ihrer Meinung Gott charakeerisiert, ist die Eigenschaft des Erbarmens. Gott
wird kommen und den Unterdriickten helfen und sie stiitzen. Thnen gegen-
{iber sehen Maimonides, Josef Gikatilla und Mendelssohn das Problem aus
einem anderen Gesichtswinkel und konzentrieren sich auf ein anderes Pro-
blem. Sie stiitzen sich auf einen Midrasch, der es so versteht, dass die Is-
raeliten in Agypten Gotzendienst getrieben haben. Sie haben sich vom Gott
Israels so weit entfernt, dass sie nicht einmal seinen Namen wussten. Diese
Erklirung ergibt sich auch aus dem Text; denn Mose fragt Gott: ,,Und sie
sprichen zu mir: Was ist sein Name? Was soll ich ihnen sagen?” (Exodus
3,13). Mose sagt auch: ,Siche, sie werden mir nicht glauben und nicht auf
meine Stimme héren; denn sie werden sagen: Gott ist dir nicht erschienen®
(Exodus 4,1). Diese Denker setzen voraus, dass nicht die Schwerarbeit das
zentrale Problem der dgyptischen Sklaverei ist; vielmehr miissen die Israeliten

37 Siehe Ze’ev Harvey, Das erste Gebot und der Gott der Geschichte: Jehuda Halevi
und Chasdai Crescas gegeniiber Abraham ibn Ezra und Maimonides (hebr.), in:
Tarbiz 57 (5748), S. 202-216.

58 Moses Hess, ,Rom und Jerusalem* und andere jiidische Schrifien (hebr.), Jerusalem
5714, 8. 173-174.

59 Der Ewige, S. 189.

159



wissen, bevor sie befreit werden, wer ihr Gott und wer der Erléser ist, weil
Gottes Wesen in seinem Namen liegt. Hier liegt eine véllig andere Weltan-
schauung vor. Die Gotteserkenntnis ist das wichtigste und muss dem Auszug
aus Agypten vorbereitend vorangehen. Auf diese Weise haben jene Denker
einen bedeutenden allgemein metaphysischen Charakterzug eingebracht; ih-
rer Meinung nach ist es méglich, sich auch rationaler Themata, die aus dem
griechischen Denken stammen, zur Erklirung der Geschichte vom Auszug
aus Agypten zu bedienen.

Gehen wir nun zur Frage iiber, wie sich Mendelssohn anhand der Kom-
mentare Josef Gikatillas in seinem Buch Ginnath Egoz in das Thema ,der
Ewige® vertieft hat.

Dass Mendelssohn Josef Gikatilla (1248 —1322) und sein Buch Ginnath
Egoz (1274) zitiert, kénnte tiberraschen, weil wir dazu neigen, Mendelssohns
tiefe rabbinische Bildung zu ignorieren. Man kann Mendelssohn nicht mit
den Massstiben der ihm folgenden Generationen messen. Es ist daran zu
erinnern, dass Mendelssohn ein grosser rabbinischer Gelehrter war und dass
im 18. Jahrhundert — wie zuvor im 17. — die Grenzen zwischen Kabbala und
Philosophie nicht so scharf waren wie in den folgenden Epochen. Es war
tiblich, sich mit allen Gegenstinden jiidischen Wissens zu beschiftigen.
Grenzenloser enzyklopidischer Zugang zu allen Bereichen des Wissens war
damals gang und gibe. Es leuchtet ein, dass sich Mendelssohn fiir das Buch
Ginnath Egoz interessierte, das 1773 in Zolkiew neu herausgekommen war
und sich mit den Themen befasste, die auch ihm wichtig waren. Nach
Ginnath Egoz verfasste Josef Gikatilla das Buch ,Scha‘are ora®, ein grund-
legendes kabbalistisches Werk. Ginnath Egoz war auch Rabbi Jakob Emden
bekannt, der es in seinem Buch ,Mitpachath sefarim“ zitiert, welches Men-
delssohn kannte.*

Es lohnt sich, Jacob Katz zu zitieren, der ebenfalls eine positive Haltung
zur Kabbala bei den Aufklirern des 18. Jahrhunderts festgestellt hat. Manche
von ihnen kannten und schiitzten die Kabbala. Katz zitiert Beispiele dafiir
aus den Schriften von Mendelssohns Freund Naphtali Herz Wessely.®' Auch

60 Mendelssohn erwihnt es in ,Or la-nethiva® (oben Anmerkung 1) S. xvi.
~Mitpachath sefarim®, Kapitel 9, §44 heisst ,Bemerkungen zum Buch Ginnath
egoz”; es handelt sich in der Hauptsache um eine Auseinandersetzung mit Gikatilla.

61 J. Katz sicht kabbalistische Kerne bei Mendelssohn und Wessely. Siehe seinen Arti-
kel ,Zur Frage nach der Verbindung zwischen dem Sabbatianismus und Haskala
und Reform®, in: Chokbhma, de‘a, historya — Untersuchungen zur jiidischen Geschichte
und zum Jiidischen Denken, fiir Prof. Alexander Altmann, Alabama 1979 (hebr.), S.
83—100 (= Studies in Jewish religious and intellectual history: presented to Alexander
Altmann on the occasion of his 70th birthday/ed. by Siegfried Stein [. . .], Alabama

140



nichtjiidische Denker, unter anderen Leibniz und Locke, die Mendelssohn
besonders verehrte, haben sich fiir die Kabbala interessiert. Alison Coudert
hat das neulich in ihrem Buch iiber Leibniz beleuchtet.” Selbstverstindlich
war Mendelssohn gegen Sabbatianismus und Frankismus, wie aus seinem
Brief an seinen Lehrer Rabbi Jakob Emden hervorgeht.”” Was jedoch die
Grammatik, die Akzente und die Bedeutung der Buchstaben angeht, so ist es
sehr wohl méglich, dass er sich die Ansichten Gikatillas selber klar machen
wollte. Gikatilla betont immer wieder, dass die Konsonanten nicht ohne die
sie bewegenden Vokale bestehen kénnen. Es ist im Gegenteil die Vokalisa-
tion, die dem Buchstaben einen geistigen Inhalt gibt. Wir wissen, dass Men-
delssohn den masoretischen Text, den die Nichtjuden vernachlissigten, ver-
teidigt hat.®* Mendelssohn hat sicher nicht auf die Schriften der Kabbalisten
tiber die Wertschidtzung der Vokalisation und der Akzente verzichtet. Viel-
leicht hat sich ihm auch die Bedeutung der Vokalisation unter anderem aus
der Disputation mit den Frankisten in der Kathedrale von Lemberg 1759
ergeben. In dieser 6ffentlichen Disputation hatten die Frankisten auf Grund
ihrer eigenen Verdrehungen und Anschauungen versucht, mit Hilfe einer
Anderung der Vokalisation zu beweisen, dass dort, wo in der halachischen
Literatur steht ,es ist ein Gebot, fiir Pessach roten (adom) Wein zu nehmen®,
,romischer [das heisst katholischer] (edom) Wein® zu lesen sei. Ferner woll-
ten sie zeigen, dass es den Juden geboten sei, fiir Pessach Christenblut zu

1979). Mit der Kabbala in den Schriften Mendelssohns und im Kreis der Berliner
Aufklirer befasse ich mich an anderem Ort.

62 Alison Coudert, Leibniz and the Kabbalah, Dordrecht 1995. Die Verfasserin zitiert
eindeutige Quellen fiir Leibniz’ Interesse fiir die Kabbala. Mendelssohn interessierte
nicht gerade das gleiche wie Leibniz, zum Beispiel die Monade, die Seelenwande-
rung, die lurjanische Kabbala. Immerhin ist der Einbezug dieses Gegenstandes in
das Gesamtinteresse ein beiden gemeinsames Gebiet. Die Verfasserin behandelt in
ihrem Buch verschiedene Quellen; siehe dort. In ihrem Vortrag auf dem Kongress
der Association for Jewish Studies vom 16. Dezember 1996 sprach Coudert auch
iiber John Locke, einen anderen Denker, mit dem sich Mendelssohn befasst hat.

63  Mendelssohns Ablehnung des Sabbatianismus schildert gut Samuel Werses, Haskala
und Sabbatianismus: Die Geschichte eines Kampfes, Jerusalem 5748 (hebr.) S. 24ff.
Dort wird Mendelssohns Brief an Emden vom 27. Tischri (30. September) 1766
(Moses Mendelssohn, Gesammelte Schriften. Jubiliumsausgabe, Band 19, S. 114)
zitiert, der Mendelssohns Gegnerschaft zu Sabbatai Zevi ausdriickt, obwohl der
Name des Pseudomessias nicht erwihnt wird. In seinem Brief ermutigt Mendels-
sohn Emden in seinem Kampf. Dort wird auch Material iiber Salomo Dubno
zitiert, der mit Mendelssohn zusammen an der Bibeliibersetzung gearbeitet und sich
ebenfalls vom Sabbatianismus distanziert hat. Im Buch von Werses findet sich
weiteres Material, abgesehen von Briefen. Siche auch im ,Sefer ha-hithabbequth®
von Rabbi Jakob Emden, Altona 5522.

64 Siehe das Buch von Eduard Breuer (oben Anmerkung 2), Kapitel 2, besonders
Anmerkung 98.

141



beniitzen.” Die Vokalisation wurde zur Zeit Mendelssohns ein wichtiges
Thema, und weil viele Kabbalisten sich mit den Buchstaben befassten, zitiert
Mendelssohn sie auch. In ,,Or la-nethiva“ zitiert Mendelssohn, was Nach-
manides in der Vorrede zu seinem Pentateuchkommentar sagt, dass die Tora
»mit schwarzem Feuer auf weissem Feuer® geschrieben worden ist. Zwar
meidet Mendelssohn im allgemeinen die Lehre von den Sefiroth; aber er
beniitze die Kabbala fiir seine Deutungen.®® Das Buch Ginnath Egoz hat
Rabbi Josef Gikatilla, ein Schiiler des bekannten Kabbalisten Rabbi Abraham
Abulafia, im Alter von nur 26 Jahren geschrieben. Das Buch ist philoso-
phisch-kabbalistisch und befasst sich mit den Buchstaben; sein Verfasser
kennt die Trennwand zwischen Philosophie und Kabbala so wenig wie sein
Lehrer Abulafia. Gewiss sind die Synthese von Philosophie und Kabbala, die
Mendelssohn an einer Stelle herstellt, und die Verbindung beider bei Gika-
tilla sehr verschieden. Das Verhiltnis von Philosophie und Kabbala im 18.
Jahrhundert, die Ansicht Mendelssohns und der Verfasser der [zeitgendssi-
schen Zeitschrift] Ham-meassef, Salomo Maimons, Isaak Satanows und Rab-
bi Nachman Krochmals iiber die Verbindung zwischen Kabbala und Philo-

sophie — all dies erfordert besondere 15',1'forsclr1ur1g.67 Es ist anzunehmen, dass

65 Elijahu Lipiner, Chazon ha-othiyoth, Jerusalem 5749, S. 372.

66 Das Nachmanides-Zitat kommt in Mendelssohns Einleitung zweimal vor, S. 8 und
15. Mendelssohn unterlisst es freilich, auch die Fortsetzung zu zitieren, wo Nach-
manides noch mehr der Kabbala zuneigt. Nachmanides erklire, dass ehje ascher ebje
die Eigenschaft der Gerechtigkeit innerhalb des Erbarmens ist; ehje ist die Eigen-
schaft der Gerechtigkeit, ascher ehje ist die Eigenschaft des Erbarmens. Das erste ehje
deutet auf die Weisheit Salomos (1 Reg 5,9), das heisst es deutet die Weisheit an.
Siehe den Artikel von Moshe Idel, Rabbi Mosche ben Nachman — Kabbala, Ha-
lacha und geistige Fiithrung, in: Zarbiz 64 (5755), S. 536—580. Idel meint (S. 557),
Nachmanides’ Verhiltnis zur Philosophie sei ,dusserst negativ® gewesen. Demge-
geniiber meint Israel Ta-Schma’, dass es bei Nachmanides und im Kreis seiner
Schiiler eine Mischung von Philosophie und Kabbala gegeben habe; siche seinen
Artikel ,Halacha, Kabbala und Philosophie im christlichen Spanien — zur Kritik des
Buches ’'Geschichte der Juden im christlichen Spanien* (hebr.), in: jahrbuch fiir
Jjlidisches Rechr (hebr.), 18/19 (5752/5754), S. 485ft. Ausserdem ist darauf hinzu-
weisen, dass Nachmanides in seinem Kommentar zu Kohelet iiber das spricht, ,,was
mit dem besonderen Namen aufs engste verbunden ist“; siehe Kithve ha-Ramba“n,
Band 1, hg. von Chavel, S. 192, und Moshe Idel, Kabbala, New Perspectives, Kapitel
3, S. 308, Anmerkung 57 (hebriische Ausgabe). Idel zitiert dort aus Nachmanides,
dass ,mit dem besonderen Namen Zeichen und Wunder getan werden kénnen®.
Diese Dinge sind spiter entdeckt worden; Mendelssohn haben sie noch nicht vor-

elegen.

67 %begr Mendelssohns Synthese von Philosophie und Kabbala siche Friedrich Nicolais
Erinnerungen: Friedrich Christoph Nicolai, Uber meine gelehrte Bildung, Berlin und
Stettin 1799, S. 43—44. Nebenbei bemerkt, erklirt dort Mendelssohn Spinoza als

einerseits von Descartes, anderseits von der Kabbala beeinflusst, wie Coudret es

142



das Buch Mendelssohn wichtig war, obwohl er es nur einmal zitiert. Gika-
tillas allgemeine Tendenz in diesem Buche ist es, zu zeigen, dass der Quell
der Welt in einer kosmologischen Emanation liegt und sich aus den Buch-
staben des Tetragrammaton entfaltet. Seine Ausfithrungen sind mit Ge-
matrias, Notarika und Buchstabenvertauschungen, sowie dem ,Sefer Jezira®
verkniipft (ginnath enthilt die Anfangsbuchstaben von gematria, notarikon
und themuroth). egoz (Nuss) bedeutet, dass die Frucht im Inneren die
Hauptsache ist, nicht die Schale.®® Ginnath Egoz besteht aus drei Teilen. Der
erste Teil behandelt die Namen; dieser wird von Mendelssohn zitiert. Der
zweite Teil gilt den Buchstaben des Alphabets als Grundlage der Schépfung,
der dritte Teil der Vokalisation.

Kehren wir zu unserem Thema zuriick! Die Andeutungen, auf die sich
diejenigen stiitzten, die meinen, dass die Israeliten in Agypten Gétzendienst
getrieben haben, sind, wie gesagt, folgende Verse in der Tora: ,Wenn sie zu
mir sprichen: Was ist sein Name?, was soll ich ihnen sagen?“ (Exodus 3,13)
und ,Siche, sie werden mir nicht glauben und nicht auf meine Stimme
héren; denn sie werden sagen: Gott ist dir nicht erschienen® (Exodus 4,1).
Daraus zieht der Midrasch ShemR 16 den Schluss: ,,So findet man auch, was
die Israeliten betrifft: Als sie in Agypten waren, waren sie Gotzendiener®. So
auch Maimonides in den Gesetzen iiber den Go6tzendienst 1,3: ,Als die Zeit
fiir die Israeliten in Agypten lang wurde, lernten sie wieder ihre [der Agyp—
ter] Taten und Gétzen [wortlich: Sternen] zu dienen wie sie, ausgenommen
der Stamm Levi“. Rabbi Josef Gikatilla hat das vertieft und geschrieben:*

auch bei Leibniz gefunden hat; siche ihr Buch, S. 77. Sie zeigt, dass darin auch
Kritik an Spinoza und eine Verteidigung der Kabbala liegt. Sie stiitzt sich auf Die
philosophischen Schriften von Leibniz, hg. von C.1. Gerhart, Berlin 1875-90, Band
I1I, S. 545. Es ist fraglich, ob Mendelssohn diese Schriften von Leibniz gekannt hat;
aber man findet etwas davon bei Salomo Maimon, der mit Mendelssohn in Ver-
bindung stand und diese Ansicht vertrat; siche Jerucham Fischel Lachover, Uber die
Granze zwischen Alt und Neu (hebr.), Jerusalem 5711. Dieser zitiert die Ausfiih-
rungen Maimons in ,,Giv‘ath ham-more®, wonach seines Erachtens Spinoza dem
Gedanken des ,,Zimzum® der Kabbalisten zustimmt. Isaak Satanow und Salomo
Maimon, Gelehrte aus dem Kreis Mendelssohns, die zur gleichen Zeit in Berlin
lebten, interessierten sich fiir Kabbala und fiir Philosophie und verflochten Kabbala
mit Maimonides zu einer Einheit. Einen Versuch, Kabbala mit Philosophie zu
verflechten, finden wir auch im Denken Rabbi Nachman Krochmals. Siehe auch
Moshe Idel, Hasidism. Between Ecstasy and Magic, New York 1995, S. 37-41. Ich
beabsichtige, mich an anderer Stelle damit zu befassen.

68  Sh. Blickstein, Between Philosophy and Mysticism: A Study of the Qabbalistic Writings
of Joseph Gikatilia (1248—1322), ungedruckte Dissertation am Jewish Theological
Seminary in New York. Zur Bedeutung des Namens Ginnath Egoz siche Gikatillas
Einleitung zu seinem Buch.

69 Ginnath egoz, Jerusalem 5749, S. 54.

143



~Wisse, dass gerade zu jener Zeit, als die Israeliten im dgyptischen Exil waren,
die Gottesleugnung ihren Hohepunke erreichte, da alle Vélker an die Pri-
existenz des Vorhandenen, das heisst an die Priexistenz der Welt glaubten.
Sie meinten, es gebe keinen Gott ausser den Sternen, und dachten, der
Sternkreis selbst sei im wesentlichen Gott [wortlich: der Leib Gottes] und
der den Sternkreis bewegende Geist die im Sternkreis steckende Kraft Gottes
[. . .]. Als fiir die Israeliten die Zeit im Exil lang wurde, vergassen sie beinahe
die Namen der Gottheit, die bei den Erzvitern vorgekommen sind, und
wurden wieder wie die anderen Volker, ausser dem Stamm Levi; denn der
Stamm Levi hat nie Gétzendienst getrieben und ist deshalb der Krone des
Priestertums gewiirdigt worden [. . .]. Als dann er, gelobt sei er, sich unserem
Meister Mose, Friede sei iiber ihm, offenbarte, und zu ihm sagte: ,Geh zu
Pharao® [...], sagte er vor ihm: Herr der Welt! Dein grosser Name ist ja
versteckt und verborgen vor allen Vélkern, und sie alle leugnen den Glauben
an dich und deine Existenz, und es gibt weder ein Zeichen noch ein Wunder
[. . .]. Wenn du willst, dass ich in deinem Auftrag gehe, muss ich den wahren
Namen wissen, der deine Wahrheit, deine Ewigkeit, deine Priexistenz und
dein Sein ausdriickt; dann kann ich sagen, dass es einen von alters existie-
renden Namen gibt, der mich gesandt hat®.

Mendelssohn zitiert Gikatilla und ist von ihm beeinflusst; er schreibt:
»Als die Tage des Exils und der Knechtschaft fiir die Israeliten lang wurden,
vergassen sie beinahe die heiligen Namen, die im Volk von den Zeiten der
Viter her bekannt waren, und wurden wieder wie die tibrigen Vélker, die am
Heer des Himmels und seinen Sternbildern festhalten, in der Meinung, es
gebe keinen Gott ausser diesen. Ausgenommen war der Stamm Levi, der
seinem Glauben treu blieb und nie Gétzendienst trieb; deshalb wurde er der
Krone des Priestertums gewiirdigt. Jetzt sprach Mose: Siehe, dein grosser
Name ist versteckt und verborgen vor jedem Volk und jeder Sprache, und
alle dienen jemandem ausser dir; und wenn dann die Israeliten zu mir sagen:
wer hat dich gesandt, und welches ist der Name, der seine Wahrheit, Pri-
existenz und Ewigkeit bedeutet, und dass er alles beherrscht und lenkt?, was
soll ich ihnen sagen?“”

Diese Worte Mendelssohns geben einige wichtige Erkenntnisse her. Zu-
allererst finden wir hier die Quelle fiir die Umschreibung ,,der Ewige®, die
Mendelssohn geprigt hat. Unseres Erachtens hat er die Bezeichnung ,der
Ewige“ Rabbi Josef Gikatilla entlehnt. Dieser erwiihnt hier die Ewigkeit als

70 Aus Mendelssohns Kommentar zu Exodus 3,13. Sieche auch Maimonides, Fiibrer
der Verirrten, 3. Teil, Kapitel 29, 39 und 46, sowie Teil 1, Kapitel 63 und Teil 2,
Kapitel 6; hier ist die Formulierung etwas anders.

144



eine der zentralen und wichtigsten Eigenschaften fur die Charakterisierung
Gottes. Mendelssohn zitiert Gikatilla ausdriicklich, vor allem den Abschnitt
mit der Erwidhnung des Ewigen, und schreibt von ihm die Definition des
Gottesnamens ab. Dies ist der Beweis dafiir, dass Mendelssohn das von ithm
gelernt hat; damit erledigt sich Rosenzweigs oben angefithrte Vermutung,
Mendelssohn sei ,,vom klassischen Rationalismus des Judentums® beeinflusst
gewesen.

Zweitens lohnt es sich, die Erklirungen des Maimonides, Gikatillas und
Mendelssohns, wonach die Israeliten in Agypten Gotzendiener gewesen
seien, niher zu betrachten. In den ,,Gesetzen iiber den Gotzendienst™ argu-
mentiert Maimonides, der hauptsichliche Irrtum der Israeliten habe darin
bestanden, dass ihnen der Glaube an Gottes Einzigkeit gefehlt habe. Rabbi
Josef Gikatilla fiigt hinzu, den Israeliten in Agypten habe auch die Erkennt-
nis von Gottes Priexistenz gefehlt; diese war ihm wegen der von ihm ent-
wickelten Emanationslehre héchst wichtig. Mendelssohn, gefangen in den
Prinzipien der natiirlichen Religion, argumentierte, den Israeliten in Agypten
habe der Glaube an Gottes Einzigkeit und seine Vorsehung fiir seine Ge-
schopfe gefehlt. Mendelssohn betont an vielen Stellen — und damit steht er
Nachmanides nahe — den Glauben an die Vorsehung. Es ergibt sich also, dass
jeder dieser Denker den Gétzendienst der Israeliten in Agypten unter dem
Gesichtspunkt der hauptsichlichen Charakeeristika seines Denkens beschrie-
ben hat.

Dieser Gotzendienst bestand nach der Meinung aller darin, dass die Na-
turgewalten (die Sterne, Sonne und Mond) vom Schopfer der Welt losgel6st
wurden; diese Gewalten erschienen den Gotzendienern als Gottheiten und
sie meinten, jedes Gestirn herrsche iiber eine bestimmte Nation, die ihm
dient. Nach Gikatilla gab es Vélker, die Propheten hatten, die ihnen sagten,
wie man sich verhalten soll, und Menschen, die bereit waren, den Dienern
des grossen Gottes zu dienen, weil sie es fiir eine Ehre fiir Gott hielten, seine
Diener zu ehren. Auch die Israeliten dienten den Dienern und vergassen die
Namen der Gottheit, die von ihren Vitern iiberliefert worden waren, die
erhabene und grosse Gewalt — alle, ausser dem Stamm Levi. Nach Auffas-
sung des Maimonides, Gikatillas und Mendelssohns, die unter den Gelehr-
ten akzeptiert war, hatte es eine frithe Zeit des Monotheismus gegeben, die
von Adam bis Enosch reichte. In jener Zeit war der Gétzendienst noch nicht
zu den Vélkern gedrungen; der Glaube an Gottes Einzigkeit herrschte. Uber
die Tage des Enosch heisst es ausdriicklich: ,Auch dem Scheth wurde ein
Sohn geboren, und er nannte seinen Namen Enosch. Damals wurde begon-
nen, den Namen Gottes [Tetragrammaton] anzurufen® (Genesis 4,26), wo-

145



{3

bei ,es wurde begonnen [huchal]® in der Bedeutung ,es wurde entweiht®
genommen wird. Zu Genesis 2,4 denkt Mendelssohn dariiber nach und
nennt als Méglichkeit, dass der erste Abschnitt der Tora (Genesis 1,1-2,3),
der erklirt, dass Gott der Schépfer der Welt ist (2,3), ,von den Vitern den
Sohnen miindlich tiberliefert wurde; darin haben jene heiligen Viter ihren
Sohnen und Schiilern das Geheimnis des Anfangs und der Schépfung der
Welt [aus dem Nichts] beigebracht. So wurde es an allen Enden der Welt
und bei jedem Volk und jeder Sprache bekannt“.”" Aber danach wurde die
Tradition verfilscht, ,und sie vermengten die Wahrheit mit der Liige; es
blieben ihnen nur wenige Andeutungen iibrig, wie Licht, das in der Dim-
merung und Dunkelheit aufblitzt. In seinem Kommentar zu ,ich bin der
Ewige, dein Gott“ (Exodus 20,2) schreibt Mendelssohn, dass die Weltvélker
einem Existierenden ausserhalb Gottes dienen, das heisst einer Zwischenge-
walt, und trotzdem einem Noachiden schitzuf (Verbindung des Glaubens an
Gott mit dem Glauben an ein anderes Wesen) nicht verboten ist, solange er
sich nicht aus dem Herrschaftsbereich des hochsten entfernt. ,Allerdings
iiber uns, sein erwihltes Volk, nachdem er uns aus Agypten, dem Haus der
Sklaven, hinausgeftihrt und uns alle Wunder getan hat [...] herrscht er
unmittelbar.“ Daraus ergibt sich, dass — nach Mendelssohn — die Israeliten
vor dem Auszug aus Agypten irren und Goétzen dienen konnten.

In der Tora gibt es keinen Anhaltspunkt dafiir, dass die Israeliten in
Agypten Gotzendiener waren; es kann aber sein, dass dieser Gedanke aus
zwel Griinden wichtig wurde. Der eine Grund liegt darin, dass man auf diese
Weise argumentieren kann, dass fiir den Kampf gegen den Gétzendienst
stirkere theologische Waffen nétig sind und dass die Erkenntnis von Gottes
Einzigkeit notwendig ist. Ferner verbirgt sich hier vielleicht ein Kampf gegen
das Christentum und die Argumentation, dass die praktischen Gebote zur
Stirkung des Glaubens erforderlich sind, wie wir es auch bei Maimonides im
,Fithrer der Verirrten®, Teil 1, Kapitel 63 finden. Die Tora Abrahams als
Glaube ohne Gebote ist zusammengebrochen, wihrend die Tora Moses,
worin der Glaube an die Einzigkeit Gottes mit Geboten verbunden ist, sich
als stirker erweist, da sie das Volk Israel sowohl den Glauben an Gottes
Einzigkeit als auch die Gebote lehrt.

Bei der Behandlung der Frage nach Gotteserkenntnis in Agypten wenden
sich auch die genannten Denker dem Unterschied zwischen ehje ascher ehje,
dem Namen, in dem sich Gott den Israeliten in Agypten offenbart hat, und

71 Dafiir, wie ernst Mendelssohn die Urviter von Adam an genommen hat, siehe auch
seine Einleitung Or la-netiva, S. 10.

146



dem Tetragrammaton zu. Wir werden sehen, dass Gikatilla und Mendels-
sohn glaubten, es gebe einen Unterschied zwischen dem Namen ehje ascher
ehje und dem Tetragrammaton, wihrend Maimonides offenbar dachte, es
bestehe eine Verbindung und sogar Identitit zwischen ihnen. Gikatilla wollte
einen grossen Graben zwischen dem Tetragrammaton und ehje ascher ehje
schaffen. Er kritisierte Maimonides, und Mendelssohn folgt ihm.

Alle sind sich darin einig, dass das Tetragrammarton die verborgenste und
erhabenste Quelle ist; sie wird nach Maimonides ,,notwendigerweise existie-
rend“ genannt. Fraglich bleibt die Stellung von ebje ascher ehje: Entspricht sie
der Stellung des Tetragrammaton und — wenn nicht — welches ist dann
dessen Stellenwert? Um den Unterschied zwischen Gikatilla und Maimoni-
des zu verstehen, muss man beachten, was Maimonides (Fithrer der Verirr-
ten, I, 63) iiber ehje ascher ehje in seinem Zusammenhang schreibt. In der
Tora wird die Frage gestellt: ,Wenn sie zu mir sprichen: was ist sein Name?,
was soll ich ihnen sagen? Im Zusammenhang mit der Erklirung dieses
Verses arbeitet Maimonides, wie oben erwihnt, den Unterschied zwischen
Abraham, der als Weiser beschrieben wird, und Mose als dem Gesandten
Gottes heraus. Zur Zeit Abrahams waren die Menschen Goétzendiener; sie
glaubten an geistige Wesen und daran, dass man Krifte herunterholen und
Talismane verfertigen kann. Abraham hingegen gelangte mit Nachdenken
und Beweisen zu Gott, das heisst auf dem Wege der Weisheit, und brachte
sogar andere auf die selbe Weise auf den geraden Weg, wie wir dem Vers
»und die Seelen, die sie in Charan erworben hatten® (Genesis 12,5) entneh-
men kénnen. Abraham ist nicht von Gott gesandt worden, um die Men-
schen den Glauben an die Einzigkeit Gottes zu lehren; er hat den Leuten
diesen Glauben auf Grund seiner eigenen Erkenntnis erklirt. Mose hingegen
war der erste Gesandte. Gott hat Mose diese Gesandtschaft befohlen. Durch
das Wunder mit dem Stab hat der Glaube an Gottes Einzigkeit seine Be-
stitigung und Giiltigkeit in den Augen des Volkes erhalten. Maimonides
denkt, die Erkenntnis und Anerkennung der Existenz Gottes sei zuallererst
notwendig gewesen, bevor die Israeliten aus Agypten ausziehen konnten.
Man musste die Wahrheit festmachen, ,dass die Welt einen Gott hat“, und
erst danach konnte Mose die Menschen davon iiberzeugen, dass es Gott war,
der ihn sandte. Nach Maimonides’ Meinung war die Mehrheit der Men-
schen zur Zeit Moses nicht zu geistiger Vollkommenheit gelangt. Sie gelang-
ten zum Glauben an die Sternkreise und ihre Macht, das heisst zur Physik,
aber nicht zu dem, was jenseits der Natur liegt, zur Metaphysik. Sie glaubten
an das sinnlich Wahrnehmbare und gelangten nicht zur Vollkommenheit des
Verstandes. Dann aber bestitigte ihnen Mose die Wahrheit des Glaubens an

147



Gott durch die Erkenntnis des Namens ebje ascher ehje, und sie erkannten
die Existenz Gottes an. Die Bedeutung des Namens ist nach Maimonides
von der Wurzel haja, das ist Existenz, abgeleitet, ohne Unterschied zwischen
Vergangenheit und Gegenwart. Das Geheimnis liegt darin, dass dasselbe
Wort zweimal vorkommt. Maimonides erklirt die Verdoppelung mit den
Worten ,das Beschriebene ist die Beschreibung®, das heisst, dass bei Gott
Existenz und Wesen eins sind. ,,Der Existierende, der existiert ist der ,,not-
wendigerweise Existierende“; er kann niemals ohne Existenz oder von nur
moglicher Existenz sein.”? Sehr klar driickt sich Maimonides in der Einlei-
tung seines Codex Mischne Tora aus: ,,Alles Vorhandene bedarf seiner; aber
er, gelobt sei er, bedarf ihrer nicht, ja nicht einmal eines von ihnen. Deshalb
ist seine Wahrheit nicht mit der Wahrheit eines von ihnen zu vergleichen“.”

In dem Kapitel des ,Fiihrers der Verirrten, das uns hier beschiftigt
(I,63), riickt Maimonides die Bedeutung von ehje ascher ehje sehr nahe an die
des Tetragrammaton heran: Beide sind von derselben Wurzel, und von bei-
den erklire er, sie bedeuteten notwendige Existenz. Aber am Ende des Ka-
pitels trennt Maimonides dennoch das Tetragrammaton von ebje ascher ehje,
indem er schreibt: ,,Alle Namen sind abgeleitet, ausser dem Tetragramma-
ton, das der ausdriickliche Name ist, weil er auf keine Eigenschaft verweist,
sondern nur auf die Existenz und nichts anderes. Absolute, umfassende Exi-
stenz, sodass er immer existiert, das heisst notwendigerweise existiert*.”!
Nach dem Schluss des Kapitels verweist der ausdriickliche Name auf keine
Eigenschaft, wihrend Maimonides innerhalb des Kapitels schreibt, dass ,das
Beschriebene die Beschreibung® ist.

Wenn wir den Unterschied zwischen ebje ascher ehje und dem Tetragram-
maton abkliren wollen, finden wir meines Erachtens die Hauptaussage des
Maimonides im Innern des Kapitels, nimlich, dass das Tetragrammaton mit
seinen Eigenschaften identisch ist. Man kann auch sagen, ebje ascher ehje sei
sein Name als Lehrgegenstand, so wie Mose den Israeliten vor dem Auszug
aus Agypten die Gotteserkenntnis beigebracht hat. Das ist der Name, den die
Israeliten nennen diirfen, wihrend das Tetragrammaton nur im Tempel
ausgesprochen werden darf. Es ,weist auf keine Eigenschaft hin“, und man
kann nicht dariiber sprechen. Im , Fithrer der Verirrten® 1,61 schreibt Mai-

72 Nach Mendelssohn gibt es einen Unterschied zwischen der Stellung unseres Vaters
Abraham, der mit der Vorsehung unter ihrem Titel e/ schaddaj“ verbunden ist, und
der Stellung unseres Meisters Mose, welcher der Vorsehung unter ihrem Titel des
Tetragrammaton unterstand. Hierher gehort die Auffassung ibn Ezras und des
Nachmanides, die Mendelssohn zu Exodus 6,3 zitiert und teilweise annimmt.

73 Hilkhoth Yesode Tora 1,3.

74 Fiiprer der Verirrten, S. 134 (Ubersetzung von M. Schwarz: I, 129)

148



monides: ,, Alle seine (er sei erhoben) Namen, die sich in der Heiligen Schrift
finden, sind von Taten abgeleitet [. . .] Ausgenommen ist ein Name, nimlich
das Tetragrammaton, denn dies ist der ihm (er sei erhoben) vorbehaltene
Name“.”” Rabbi Josef Gikatilla ist mit der Erklirung des Maimonides in
diesem Kapitel nicht zufrieden und schligt eine andere vor. Gikatilla schil-
dert die Gottheit in der ,Pforte des Seins“, von Maimonides angeregt, und
schreibt, das Tetragrammaton sei das Haupt aller Dinge, erhaben iiber alles,
priexistent und ewig, war, ist und wird sein, gesondert von allem Irdischen.”
Ferner schreibt er, dass alles Vorhandene sein Vorhandensein der Wahrheit
von Gottes Existenz verdankt, und wenn es ihn nicht gibt, kann alles Vor-
handene unméglich sein; wenn aber alles Vorhandene vergeht, so vergeht er
doch nicht.”” Ferner schreibt Gikatilla dort — und das findet man nicht bei
Maimonides —, dass die anderen Namen, ehje ascher ehje inbegriffen, alle mit
der Weltschépfung entstanden sind; nur das Tetragrammaton ist priexistent.
Man spricht von Namen im Singular und meint damit nur das Tetragram-
maton, das der einzige und priexistente Name ist. Im ,,Fiihrer der Verirrten®
1,63 hat Gikatilla eine Schwierigkeit entdeckt; dariiber schreibt er:’® Ich
habe gesehen, dass der grosse Meister, der Verfasser des ,Fiihrers’, ebje ascher
ehje erklirt hat als das Existierende, das existiert. Gut und erfreulich ist es,
dass er den Namen ebje als von der Wahrheit des Seins abgeleitet setzt, die
reine Existenz ist, ohne dass eine Titigkeit damit verbunden wire. Ich bin
allerdings dusserst erstaunt dariiber, dass er diesen Namen so setzt, dass er
nicht iiber sich (er sei erhoben) hinausgeht, indem er vom Existierenden
spricht, das existiert. Aus seinen Worten scheint hervorzugehen, dass dieser
Name einzig seine Wahrheit angibt. Mir scheint, es gebe seiner Meinung
nach keinen Unterschied zwischen dem Tetragrammaton, das sein priexi-
stentes Sein bedeutet, und dem Namen e/je, das auf alles Seiende hinweist,
das auf Grund seiner [Gottes] Wahrheit existiert. Es diinkt mich auch, dass
nach seiner (Friede sei auf ihm) Meinung die Namen e/je und das Tetra-
grammaton auf das gleiche hinauswollen. Daher sche ich eine Schwierigkeit
bei ihm: Warum soll denn der Name ehje so ausgesprochen werden, wie er
geschrieben wird, das Tetragrammaton aber nicht, und weshalb weist das
Tetragrammaton auf das einfache, abstrakte Sein hin, was beim Namen ebje
nicht der Fall ist? Richtig finde ich es allerdings, dass er eAje vom Ausdruck
fiir Sein und Existenz her erklirt“. Rabbi Josef Gikatilla lobt Maimonides

/5 Fiibrer der Verirrten, S. 127 [Schwarz, S. 121 und Anmerkung 1].
6 Ginnath Egoz, S. 23.
7 Ginnath Egoz, S. 24.
'8 Ginnath Egoz, S. 59.

0

149



dafiir, dass er erkannt hat, dass der Name ehje ascher ehje von der ,Wahrheit
des Seins® abgeleitet ist. Das gehe aus den letzten Zeilen des Kapitels hervor,
die aber von dem innerhalb des Kapitels Gesagten etwas abzuweichen schei-
nen, wo Maimonides beide Namen miteinander gleichsetzt und als not-
wendige Existenz interpretiert. Gikatilla denke, dass es nach Maimonides
keinen Unterschied zwischen dem Tetragrammaton und ehje gibt; seiner
Meinung nach sei das Tetragrammaton der urspriinglichere Name, wihrend
ehje nur eine Umschreibung der Realitit ist und ,alles Seiende auf Grund
seiner Wahrheit existiert”. Der an der Lehre von der Emanation Interessierte
(Gikatilla) ist bestrebt, den Unterschied zwischen dem Tetragrammaton und
dem Namen ehje ascher ehje hervorzuheben. Ausserdem argumentiert er ge-
gen Maimonides, dass dieser den Unterschied zwischen dem Namen, der
eben so gesprochen wie geschrieben wird, und dem Namen, der nicht nach
seinen Buchstaben ausgesprochen wird, nicht beachtet, also den Unterschied
in der Aussprache zwischen dem Tetragrammaton und dem Namen ebje.
Mithin macht Rabbi Josef Gikatilla den Unterschied nicht am Empfinger
und der Notwendigkeit, die Israeliten die jenseits des Sternkreises liegende
Wahrheit zu lehren, fest, wie Maimonides es tut; vielmehr erklirt er ehje
ascher ebje als Haupt der Emanation, als Beginn der irdischen Wirklichkeit.

Mendelssohn mischt sich nicht in die Diskussion zwischen Maimonides
und Gikatilla ein. Er hilt sich an die Ansicht Rabbi Josef Gikatillas und
bringt eine Auslegung, mit deren Hilfe er den Unterschied zwischen ebje
ascher ehje und dem Tetragrammaton betont:” ,Es gibt einen grossen und
beachtenswiirdigen Unterschied zwischen ihnen; denn der heilige Name hat
tiberhaupt keine Vokalisation und wird einmal als adonaj, einmal als elohim
vokalisiert. Das weist darauf hin, dass er vor jedem Verniinftigen ausser ihm
verborgen und verstecket ist, der ihn mit diesem Namen anruft. Deshalb
haben unsere Weisen gesegneten Andenkens das Wort le‘olam so ausgelegt:
le‘olam ist defektiv geschrieben, das heisst man hat ihn verborgen, ,nicht so,
wie ich genannt werde, werde ich geschrieben u.s.w.. Man kann nimlich
den Namen Gottes, er sei gelobt, nicht durch die Aussprache erkliren, und
er kann auch nur mit dem feinsten geliuterten Denken erfasst werden. Der
Name ehje freilich hat die ihm zugehorige Vokalisation und wird so gelesen,
wie er geschrieben wird; denn das erhabene Wesen, das so spricht, begreift
sich selbst mit der allervollkommensten Begrifflichkeit wie der Sprechende,
der sagt ehje; das ist der Begriffene, der sich selbst begreift. Vertiefe dich

darin, dass dies ein erhabener Unterschied zwischen diesen heiligen Namen

79 Mendelssohn, Bi’ur (Anmerkung 1) zu Exodus 13,15.

150



ist. Ich habe keinen Autor gesehen, der dagegen aufgetreten wire.“ Diese
Ausfithrungen Mendelssohns zeigen auch, wie wichtig ihm die Tradition
war. Dariiber hat jiingst Eduard Breuer in seinen Untersuchungen zu Men-
delssohn des breiten gehandelt und Mendelssohns Auseinandersetzungen mit
den modernen Bibelkritikern betont. Anders als Breuer betonen wir nicht
die Auseinandersetzung mit den Nichtjuden, sondern die Tiefe seiner Ge-
danken im Vergleich mit den ihm vorliegenden jiidischen Quellen, wie aus
den bei Breuer versteckten philosophischen Themen hervorgeht, die seine
Meinung durchblicken lassen. Wo notig, miissen wir untersuchen, ob sie mit
seiner Meinung in den deutschen Schriften iibereinstimmen oder nicht. In
diesen Dingen tritt Mendelssohns jiidische Bildung klar zutage.

Wias die Verse angeht, mit denen wir uns hier befassen, ist es nach Men-
delssohns Ansicht iiberaus wichtig, sich in die Verborgenheit und Verstecke-
heit des Tetragrammaton zu vertiefen. Das hingt damit zusammen, dass wir
ithn nur mit ,geldutertem Denken® erfassen und dass er nicht vokalisiert ist.
Was Mendelssohn unter geldutertem Denken versteht, und worin die Liu-
terung besteht, hat er nicht erklirt. Ausserdem hebt Mendelssohn hervor,
dass man zwischen den zwei heiligen Namen — dem Tetragrammaton und
ehje ascher ehje — zu unterscheiden habe. Er weist auf, dass der ewige Gott,
der notwendigerweise existierende ehje, der Existierende, der existiert, ist,
wihrend das Tetragrammaton auf eine verborgenere Schicht verweist, die
mit ,geldutertem Denken® erkennbar ist.

Die Tatsache, dass das Tetragrammaton keine eigene Vokalisation hat,
sondern dass die Vokalisation, die wir in den gedruckten Pentateuchen se-
hen, vom Namen adonaj oder elohim entlehnt ist,*® ist ein weiterer Beweis
dafiir, dass der Name verborgen und versteckt ist. Demgegeniiber hat der
Name ehje eine Vokalisation; er ist eher offenbar und kann von uns ausge-
sprochen werden. Ein weiteres Thema, das Mendelssohn zur Sprache bringt,
ist der Unterschied zwischen ebje, also erster Person, und dem Tetragram-
maton, also dritter Person, die versteckter und erhabener als die erste Person
ist.*! Der Gedanke, dass ,ich“ eine gottliche Schicht ausdriicke, die dem
Menschen nahe ist, wihrend ,er” eine versteckte und erhohte Schicht meint,

80  Rabbi Abraham ibn Ezra erértert in seinem Kommentar zu Exodus 3,15 ein wenig
die Vokalisation des Namens adonaj; moglicherweise hat Mendelssohn weiterent-
wickelt, was er bei ibn Ezra gefunden hat. Siehe ibn Ezra zum Pentateuch, ed.
Ascher Weiser, Jerusalem 5737 [=1977], S. 77.

81 Auch das ist bei ibn Ezra, S. 77, angedeutet.

151



findet sich bereits im Sohar.”” Mendelssohn glaubte, das sei seine Entdek-
kung; vielleicht hat er es im Sohar gesehen und vergessen. Vorher taucht das
Thema nicht auf. Da wir in Mendelssohns Kommentaren zum Pentateuch
Zitate aus dem Sohar gefunden haben, ist anzunehmen, dass er von einer
solchen Erklirung, die er dort gelesen hat, beeinflusst ist.
Zusammenfassend ldsst sich sagen: Mendelssohns Zeit bedurfte einer
neuen Bibeliibersetzung, und Mendelssohn hat getan, was er konnte. Als er
{iber dieses erhabene Thema schrieb, dachte er offenbar mehr und tiefer
dariiber nach, als man ihm im allgemeinen zugetraut hat. Es verdient auch
hervorgehoben zu werden, dass die Tatsache, dass ein so bedeutender Auf-
klirer wie Mendelssohn sein Denken auf die Gelehrten des Mittelalters ab-
stiitzt, in der nichtjiidischen europiischen Aufklirung, die sich vom Mittel-
alter abgrenzte, ungewshnlich ist; Amos Funkenstein hat bereits darauf hin-
gewiesen.83 Wie er zeigt, war zur Zeit, als sich die nichtjiidische Aufklirung
im allgemeinen gegen die mittelalterliche Theologie wandte und sie kritisier-
te, die jiidische Aufklirung im allgemeinen und Mendelssohn besonders
bestrebt, mit den aufgeklirteren Gedanken des Mittelalters in Verbindung zu
treten und sich mit ihnen zu identifizieren. Wir haben gesehen, dass Men-
delssohn beim Thema des Tetragrammaton die gemissigte philosophische
Tradition des Nachmanides, der einige Auffassungen zur Synthese bringt,
fortsetzt und insbesondere hinzufiigt, was Rabbi Josef Gikatilla dazu sagt.
Mendelssohn war nicht nur derjenige, der eine neue Ara eréffnet hat; er
hat auch fortzusetzen versucht, was er aus den Generationen vor ihm ge-

schopft hat.

82 Gershom Scholem, Major Trends in Jewish Mysticism, New York 1940, S. 216. Uber
»,du“ und ,er” siche Sohar I1,90a; 111,290a; 1,65b; 1,204a-b. Auch Cordovero, Par-
des rimmonim, Koretz 5540 [=1780], Pforte der Beinamen, Kapitel 1 und Kapitel 5;
Gikatilla, Scha‘are ora, erste und zehnte Pforte, der sowohl ,er” als auch ebje be-
handelt.

83  Amos Funkenstein, Das Verhiltnis der jiidischen Aufkliirung zur jiidischen Philosophie
des Mittelalters. Vorstellung und historisches Bewusstsein im Judentum und seiner kultu-

rellen Umgebung (hebr.), Tel Aviv 5751 [=1991], S. 189ff.

152



	Moses Mendelssohns Interpretation des Tetragrammaton: "Der Ewige" [Fortsetzung]

