
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 55 (1999)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezension

Fritz A. Rothschild (Hg.), Christentum aus jüdischer Sicht. Fünfjüdische
Denker des 20. Jahrhunderts über das Christentum und sein Verhältnis zum
Judentum, Veröffentlichungen aus dem Institut Kirche und Judentum
(VIKJ) Band 25, Berlin und Düsseldorf 1998 (Institut Kirche und Judentum

bzw. Presseverband der Evangelischen Kirche im Rheinland), 380 S.,

ISBN 3-923095-27-9; ISBN 3-87645-085-3.

Im Gespräch zwischen jüdischer und christlicher Theologie beginnt eine neue Phase.

Nachdem in den Jahrzehnten nach dem 2. Weltkrieg das Bemühen mit Recht auf das

beiden Religionen Gemeinsame und Verbindende fokussiert war, markiert die vorliegende
Ubersetzung von „Jewish Perspectives on Christianity" (ursprünglich 1990 in Englisch
erschienen) eine veränderte Blickrichtung. Nach Meinung des Herausgebers ist es in der

Gegenwart „als Teil einer aufrichtigen jüdisch-christlichen theologischen Grundsatzdiskussion"

wünschenswert, dass auch der „fundamentale[r] Gegensatz" zwischen Judentum
und Christentum Teil des Gespräches und der gemeinsamen Arbeit wird (S. 19). Es reicht
demnach nicht aus, sich lediglich über das Gemeinsame zu verständigen, ohne zu
berücksichtigen, dass Judentum und Christentum je eigene Religionen sind und auch bleiben
wollen, dass es also für Juden und Christen durchaus Gründe gab und gibt, der

angestammten Religion die Treue zu halten. Damit aber stellt sich - angesichts einer gemeinsamen

Wurzel und einer gemeinsamen Geschichte - die Frage nach den unterscheidenden
Identitätsmarkern beider Religionen ebenso wie die Möglichkeit der gegenseitigen Kritik
bzw. Würdigung.

Eine Weise darüber ins Nachdenken (und dann auch ins Gespräch) zu kommen bildet
das vorliegende Buch, in dem ausgewählte Texte fünf herausragender jüdischer Gelehrter
dieses Jahrhunderts, nämlich Leo Baeck (1873-1956), Martin Buber (1878-1965),
Franz Rosenzweig (1886-1929), Will Herberg (1901-1977) und Abraham J. Heschel

(1907-1972) zusammengestellt sind, in denen sie aus ihrer Sicht „über das Christentum
und sein Verhältnis zum Judentum" reflektieren. Doch drückt der Untertitel des Buches

nur einen Aspekt des gegenseitigen Verhältnisses aus, da allen Autoren gemeinsam ist, dass

sie in ihren Beiträgen auch das Verhältnis des Judentums zum Christentum reflektieren,
ein Aspekt, der es wert ist, in der Gegenwart hervorgehoben zu werden.

Bei den Texten handelt es sich um: Leo Baeck, Harnacks Vorlesungen über das Wesen

des Christentums (1901, stark gekürzt); Geheimnis und Gebot (1921/22); Romantische

Religion (1922, gekürzt); Judentum in der Kirche (Englisch 1925, auf Deutsch erstmals

1958). Martin Buber, Die Brennpunkte der jüdischen Seele (Rede auf einer von
deutschsprachigen Judenmissionsgesellschaften einberufenen Studientagung 1930, erstmals
veröffentlicht 1933); Kirche, Staat, Volk, Judentum. Aus dem Zwiegespräch mit Karl Ludwig
Schmidt im Jüdischen Lehrhaus in Stuttgart (14. Januar 1933, veröffentlicht 1933); Zwei

51



Glaubensweisen (1950, Auswahl aus den Kapiteln 6, 16 und 17); Zum Abschluss (1962).
Franz Rosenzweig, Auswahl aus einigen Briefen; Der Stern der Erlösung (1921, Auswahl);
Eine Anmerkung zum Anthropomorphismus (1928, Auswahl); Weltgeschichtliche Bedeutung
der Bibel (1929). Will Herberg, Judentum und Christentum (Vortrag 28. 12. 1952,
englische Erstveröffentlichung 1953, im vorliegenden Band erstmals auf Deutsch); Ein Jude
sieht aufJesus (Englisch 1966, hier erstmals auf Deutsch). Abraham Joshua Heschel, Mehr
als Innerlichkeit (Englisch 1955, Auswahl aus: God in Search ofMen!Gott sucht den

Menschen, auf Deutsch 1980 erschienen); Eine hebräische Würdigung Reinhold Niebuhrs

(Englisch 1956, auf Deutsch erstmals erschienen in: Die ungesicherte Freiheit, 1985);

Erneuerung des Protestantismus: Eine jüdische Stimme (Englisch 1963, auf Deutsch ebenfalls

in: Die ungesicherte Freiheit); Keine Religion ist ein Eiland (Englisch 1966, im vorliegenden
Band erstmals auf Deutsch); Jüdischer Gottesbegriff und Erneuerung des Christentums

(Englisch 1968, leicht gekürzt hier erstmals auf Deutsch).
Eine Besonderheit dieses Bandes ist der Versuch, die jüdischen Stimmen in ein

aktuelles Gespräch einzubringen, indem der Herausgeber die jeweiligen Einleitungen zu den

Texten von christlichen Theologen verfassen liess, die sich „vom Standpunkt des überzeugten

Christen zur jüdischen Kritik am Christentum" äussern sollten (Vorwort, S. 9). Dass

es dabei jedoch ,nur' zu sehr persönlichen Stellungnahmen gekommen ist, liegt in der

Natur der Sache. Denn weder konnte einer der jüdischen Autoren für sich in Anspruch
nehmen, ,das Judentum' zu repräsenstieren, noch kann dies von den christlichen

Gesprächspartnern gesagt werden, von denen die amerikanischen Vertreter (B.W. Anderson,

J. L. Martyn, J. C. Merkle, daneben die beiden Deutschen B. Casper und E. W.
Stegemann) im deutschsprachigen Raum zudem kaum bekannt sind, und von denen keiner als

Lehrer den Rang der behandelten jüdischen Autoren besitzt.

Aufgebaut ist das Buch in: Einführung des Herausgebers, dann folgen jeweils die

Einleitung des christlichen Verfassers und anschliessend die Texte der jüdischen Autoren.
Abgeschlossen ist das Buch mit Nachweis der Erstveröffentlichungen, einer hilfreichen

Bibliographie, die über Primär- und Sekundärliteratur der behandelten jüdischen Verfasser

informiert, und einer nützlichen Kurzvorstellung der christlichen Autoren.
Es soll hier nicht auf die einzelnen, zum Teil recht bekannten Texte eingegangen

werden, lediglich einige Leseeindrücke seien hier noch angefügt. Zunächst fällt auf, dass es

sich bei den jüdischen Autoren um durchaus kritische, zuweilen auch polemische Töne
nicht scheuende Verhältnisbestimmungen handelt, die bei aller unterschiedlichen

Nuancierung von der Überzeugung getragen sind, dass das Christentum (neben dem Islam) eine

Art praeparatio messianica für die nichtjüdische Welt darstellt, so dass sich eschatologisch
das Christliche und Islamische im Jüdischen vollendet. Schon hieran wird deutlich, dass

auch das Judentum eine „Theologie der Religionen" kennt, die sich der Religionsgeschichte
als Bestätigungsgeschichte der eigenen Religion bedient. Es wird in aktuellen Diskussionen

gelegentlich behauptet, dass das Judentum zwar für das Christentum ein theologisches

Problem darstelle, nicht jedoch umgekehrt. Aber: kann eine Mutter ihr Kind

vergessen oder leugnen, selbst wenn es sich gegen seine Mutter stellt (so die Wendung
dieses vielgebrauchten Bildes bei Heschel [S. 332])? Die in diesem Band versammelten

Texte belegen, dass das Judentum eine intensive Beschäftigung und Auseinandersetzung
mit dem Christentum kennt, das also zumindest als historisches Gegenüber für die eigene
Identität von Bedeutung ist (war).

Es gehört zu den Vorzügen des vorliegenden Bandes, daran zu erinnern, dass es Zeiten

gab, in denen das ernsthafte Gespräch von jüdischer Seite aus auch mit denen geführt

52



wurde, die eine der eigenen Position entgegengesetzte Haltung vertraten (so etwa Bubers

Vortrag auf der Studientagung der deutschen Judenmissionsgesellschaften 1930 oder die
Briefe von Rosenzweig). Zugleich belegen die ausgewählten Texte die weitgesteckten
Themen, über die vergleichend (und dezidiert wertend) nachgedacht wurde. Demgegenüber
erscheint die gegenwärtige Traktandenliste allzu begrenzt auf tagesaktuelle Auseinandersetzungen,

die dem Grundsätzlichen (und damit vielfach auch Gegensätzlichen) zu wenig
Freiheit lässt. Hier sind vor allem Rosenzweigs Beiträge hilfreich (der in Herberg in
gewisser Weise einen Nachfolger fand), der nach meinem Eindruck das beste Gespür für
das unaufgebbar Christliche hat, das freilich heute auch bei Christen nicht mehr
selbstverständlich vorausgesetzt werden kann.

Als wichtiger Gesprächspunkt erweist sich ferner die Frage nach der „Erlösung", in der
die christlichen Autoren mehr oder weniger dem jüdischen Argument folgen, dass Christen

zwar die geschehene Erlösung behaupten, diese sich aber innerweltlich nicht aufweisen

lasse, weshalb beiden nichts anderes übrig bleibe, als weiterhin darauf zu warten. Hier
müsste sich die christliche Theologie meines Erachtens deutlicher herausgefordert fühlen,
ihr Verständnis von Heil und Erlösung im Horizont der schon geschehenen Heilstat
Gottes in Jesus Christus und der noch ausstehenden Vollendung im Kontext der jüdischen
Heilserwartungen deutlicher, vielleicht auch selbstbewusster, zu präzisieren.

Der Band vermittelt darüber hinaus durch seine Auswahl auch etwas von der Einseitigkeit,

die der jüdischen Rezeption des Christentums anhaftet. Besonders eindrücklich
sind hierfür die Arbeiten Baecks (seine Position begegnet teilweise bei Heschel wieder),
dessen polarisierende Darstellung und Schematisierung ein christliches Zerrbild zeichnet,
das nun ebenfalls - hier wendet sich seine Kritik an Harnack gegen ihn selbst - nur noch
als Apologetik und nicht mehr als Geschichtsschreibung gelten kann. Etwas pauschalierend

lässt sich Baecks (und teilweise auch der anderen Autoren) Position dahingehend
zusammenfassen, dass am Christentum gut ist, was sich als „jüdisch" reklamieren lässt,

und schlecht, was sich aus angeblich anderen heidnischen') Quellen speiste, für die dann

vor allem Paulus verantwortlich sein soll. Die darin sich ausdrückende, allzu simple
Gleichsetzung von biblisch (d. h. alttestamentlich) jüdisch und hellenistisch (bzw.
heidnisch) christlich lässt sich so nicht mehr behaupten. Weder die Argumente Harnacks
noch die Baecks sind gegenwärtig historisch diskutabel, und es ist schade, dass darauf in
der betreffenden „Einleitung" zu wenig eingegangen wurde. Die historische Forschung im
Bereich des Neuen Testaments und des antiken Judentums hat in der Zwischenzeit eine

neue Grundlage für das gemeinsame Gespräch erarbeitet, indem die Vielfältigkeit der

jüdischen Mitwelt von Jesus und Paulus in Palästina und der Diaspora deutlicher erkannt
wurde. Insbesondere im Bereich der Christologie lässt sich zeigen, dass auch die neute-
stamentliche ,Hoch- bzw. Präexistenzchristologie', die in den zeitlich frühen Schriften des

Neuen Testaments bereits ausgebildet vorliegt, ausschliesslich aus jüdischen Quellen
verständlich gemacht werden kann.

In diesem Sinne ist das Buch in der Tat anregend und herausfordernd, nicht nur in
knappen einleitenden Bemerkungen, sondern auch einmal ausführlich, sich „vom Standpunkt

des überzeugten Christen zur jüdischen Kritik am Christentum" zu äussern und
sich einer kontroversen „theologischen Grundsatzdiskussion", wie sie der Herausgeber
fordert, nicht zu verschliessen. Erste Anstösse dazu bietet dieser Band, der sich u.a. als

Textgrundlage und Ausgangspunkt für entsprechende Seminare eignet.

Roland Deines

53



Ich glaube an den Gott Israels. Fragen und Antworten zu einem Thema, das

im christlichen Glaubensbekenntnis fehlt, hrsg. von Frank Crüsemann
und Udo Theissmann in Verbindung mit Gabriele Obst, Gisela von Span-
keren, Hartmut Lenhard und Matthias Miliard, Gütersloh: Kaiser, 1999,
158 S. (Kaiser-Taschenbücher; 168) ISBN 3-579-05168-7.

Kornelis Heiko Miskotte stellte in seinem 1975 erschienenen Buch „Der Gott Israels und
die Theologie" die Forderung nach einer Erneuerung der Dogmatik auf, die sich u. a. in
der „Bereitschaft des dogmatischen Denkens, sich fortwährend von den Denkformen und

Sprachstrukturen des Alten Testaments korrigieren zu lassen" (S. 107f) zeigen muss. Dass

die Diskussion über eine Neuorientierung dogmatischen Denkens auf wissenschaftlicher
Ebene eingesetzt hat, belegt die im Jahre 1983 formulierte Frage von Hans-Joachim
Kraus: „Will und wird sie [die Systematische Theologie] dem herkömmlichen Verfahren

folgen und von ,Gott' im allgemein-religiösen oder metaphysischen Sinn sprechen, - oder
wendet sie sich konsequent der Tatsache zu, daß der im Neuen Testament bezeugte Gott
kein anderer ist als der ,Gott Israels'?" (Systematische Theologie im Kontext biblischer
Geschichte und Eschatologie, S. 133). Das hier zu rezensierende Buch, dessen Herausgeber

im Rahmen der Arbeitsgemeinschaft Solidarische Kirche Westfalen und Lippe
arbeiten, thematisiert das Fehlen des Bezugs auf den Gott Israels im Glaubensbekenntnis als

einem zentralen christlichen Text, indem es den Anfang des Bekenntnisses „Ich glaube an
Gott, den Vater, den Allmächtigen ..." zu dem Buchtitel „Ich glaube an den Gott Israels"

umformuliert. Jenseits der fachtheologischen Debatte wenden sich die verschiedenen

Beiträge des Buches vor allem an Laien mit der Absicht, diesen Satz auf zentrale

Glaubensfragen hin durchzubuchstabieren. Im Kontext eines die Geschichte der christlichen
Kirchen durchziehenden theologischen Antijudaismus und angesichts einer gewalttätigen
und mörderischen Verfolgung des jüdischen Volkes innerhalb (und ausserhalb) der Grenzen

des christlichen Abendlandes bis hinein in unser Jahrhundert erwächst die

Notwendigkeit, das Gespräch darüber, wie der christliche Glaube ohne die Herabsetzung und

Diffamierung jüdischer Existenz bekannt werden kann, auch ausserhalb der wissenschaftlichen

Theologie in den Kirchengemeinden aufzunehmen. Motiviert durch den christlichjüdischen

Dialog ist. diese „notwendige innerchristliche Selbstprüfung" (M. Millard, S.

35) inmitten der evangelischen Kirchen in Deutschland bereits in verschiedenen

Synodalerklärungen und -beschlüssen zu Tage getreten. Gegenwärtig befindet sich auch die

Evangelische Kirche von Westfalen in der Vorbereitung auf eine Synode, die in diesem

Jahr unter dem Leitthema „Christen und Juden" stehen wird. Neben der Hauptvorlage,
die am 9. November 1998 der Öffentlichkeit vorgestellt wurde, damit über sie in den

Kirchengemeinden von Westfalen beraten werden kann, will dieses Buch das Gespräch
über das Verhältnis von Christen und Juden zueinander innerhalb der Gemeinden im
Sinne eines „innerchristlichen Diskussions- und Verständigungsversuchjs]" „begleiten und
fördern" (S. llf).

Das Buch ist ein Sammelband, in dem sich unterteilt nach sechs wesentlichen Themen

des christlichen Glaubens (Bibel, Gott, Jesus Christus, Kirche und Israel, Leben und
Handeln, Hoffnung) kurze Beiträge verschiedener Autoren (Christi Maier, Friedrich-
Wilhelm Marquardt, Rolf Rendtorff, Ruth Lapide, Luise Schottroff, Jürgen Moltmann,
Magdalene L. Frettlöh, Klaus Wengst - um nur einige zu nennen) befinden, deren

Uberschrift in Frageform erkennen lässt, dass die Auswahl der Fragestellungen nicht nur

54



im Hinblick auf, sondern gerade auch aus dem Gespräch mit Laien heraus getroffen
wurde. So finden sich in diesem Band 31 Aufsätze, von deren Titeln hier nur einige
aufgezählt werden können: „Ist das Alte Testament ein grausames Buch?"; „Was ist das

Neue am Neuen Testament?"; „Glauben Juden und Christen an denselben Gott?"; „Ist der

Gott des Alten Testaments ein ,Rachegott'?"; „War Jesus der erwartete Messias?"; „War
Jesus ein Gegner der Pharisäer?"; „Hat der neue Bund den alten ersetzt?"; „Soll die Kirche
Juden missionieren?"; „Was geht Christen der jüdische Sabbat an?"; „Ist Auferstehung eine

Hoffnung nur für Christen?". All das sind Fragen, die so in der Diskussion (nicht nur) mit
Nichttheologen immer wieder gestellt und die von den Autoren der Beiträge in einer

anregenden Art und Weise behandelt werden. Inhaltlich wird dabei ein Spektrum
abgedeckt, das von aktuellen Problemen bis hin zu Kernfragen des christlichen Glaubens
reicht: Der Frage nachgehend, ob das Alte Testament ein grausames Buch sei, stellt
beispielsweise Jürgen Ebach in bezug auf die Kriege der Frühzeit Israels die provozierende
These auf: „Wer die Normen dieser und nur dieser Kriege anerkennt, muss real zum
Pazifisten werden." (S. 19). Martina Severin-Kaiser beabsichtigt u.a. mit ihrem Beitrag
zum Kreuzestod Jesu, die Leser sensibel dafür zu machen, dass sich die im Tod Jesu

geschehene Versöhnung zuerst und vor allem im Verhalten von Christen gegenüber Juden
erweisen muss (S. 75). Erfreulicherweise werden dem interessierten, aber hinsichtlich der

Fragen des christlich-jüdischen Verhältnisses noch unerfahrenen Leser weiterführende
Literaturhinweise an die Hand gegeben, die sich sowohl am Ende des Buches als auch im
Anschluss an die Mehrzahl der einzelnen Beiträge finden. Dem Leser wird so der Weg
geebnet, an das Thema des jüdisch-christlichen Gesprächs heranzugehen, um von dort aus

zu einer Neuorientierung in bezug auf das Bekenntnis seines Glaubens zu gelangen.

Dirk Bültmann

David Weiss Halivni, Revelation Restored. Divine Writ and Critical
Responses, Boulder: Westview Press 1997 Radical Traditions: Theology in a

Postcritical Key, 1), 114 S., ISBN 0-8133-3346-6.

Das mit dem NationalJewish Book Awardfor Scholarship 1997 ausgezeichnete Buch bildet
den Auftakt einer Reihe, deren Anliegen jeden theologisch Interessierten aufhorchen lassen

sollte: die Herausgeber der „Radical Traditions" haben es sich zur Aufgabe gemacht, die
auseinander strebenden Grössen „Gott, Text und Gemeinschaft" wieder zusammenzuführen.

Durch neuerliches ad fontes soll die Weisheit der jüdischen, christlichen und
muslimischen Schriften rational - und nicht apologetisch! - für die moderne Gesellschaft zur
Sprache gebracht werden.

Diesen Dialog mit der Tradition, deren inneres Reformpotential es zu wecken gilt,
führt D. Weiss Halivni Vf) anhand eines zentralen Problems jüdischer Theologie seinen

Lesern eindrucksvoll vor Augen: Wie lässt sich (historisch-)kritisches Studium der Tora
mit dem Glauben an deren göttlichen Ursprung vereinbaren? Wie verträgt sich Textkritik
mit unbedingtem göttlichen Gebot?

Ausgangspunkt der Untersuchung bildet die Anerkennung tatsächlicher Widersprüche,

Fehler und Schäden („maculations") im Wortbestand der Schriftlichen Tora, des

Pentateuch zumal. Die Tatsache jedoch, dass diese Problematik schon den Editoren der

55



Tora bewusst war und nicht erst Ergebnis kritischer Forschung ist, stellt zugleich Vfs
Grundthese und Neuansatz dar. Daraus ergibt sich für ihn die Möglichkeit, Lösungswege
für den Widerspruch zwischen fehlerhaftem Text und Anspruch der Offenbarung aus der
Geschichte der Entstehung und Rezeption der Tora selbst zu entwickeln - eine Aufgabe,
der Vf in drei Kapiteln nachgeht.

Nachdem Vf zunächst (Kapitel I) seine Grundthese anhand einer historischen Analyse
der Editionsgeschichte des Pentateuch zu erweisen sucht, beschreibt er in einem zweiten

Kapitel das Entstehen des theologischen Topos der Mündlichen Tora als Halakha le-Mosbe

mi-Sinai - als gleichfalls geoffenbarter Quelle der Halacha. Ein letzter, theologisch orientierter

Abschnitt (Kapitel 3) zeigt die Möglichkeiten auf, die sich aus der historischen

Analyse für eine Neubewertung des Verhältnisses zwischen geoffenbarter Tora und historisch

kritischer Forschung ergeben.
Zentrale Bedeutung innerhalb der historischen Analyse kommt der Person Esras als

des letzten der Propheten zu: Nachdem die Tora seit ihrer Offenbarung an Mose durch
Jahrhunderte von Missachtung in Form von Synkretismus und Götzendienst schweren
Schaden genommen hatte, erstellten Esra und seine Mitstreiter - sich der substantiellen
Verluste wohl bewusst - aus den verfügbaren Materialien einen autoritativen Text, der das

Volk (anders als am Sinai) auch wirklich erreichte: „The Torah was revealed to Moses, but
received, hundreds of years later, under Ezra. Through viewing Ezra's work as a project
of restoration, we may explain the various problems of the canonical text" (S. 4).

Das theologische Programm, welches sich aus diesen historischen Prämissen ergibt,
bezeichnet Vf als chafu Jisra'el („Israel sündigte"): die Spannung zwischen Offenbarung
und Beschädigung des Textes wird in menschliche Fehlbarkeit hinein aufgehoben: „The
divinity of scriptural word is not diminished by human error" (S. 7). Dennoch — das

Problem, wie man sich auf die als defektiv erkannte Schriftliche Tora als göttlichen Befehl
beziehen soll, bleibt für den religiösen Juden bestehen.

An dieser Stelle kommt das Konzept der Mündlichen Tora als Korrektiv und Inter-
pretativ der Schriftlichen zu Tragen. Vf verfolgt die Ursprünge dieses Konzepts und seiner

Entfaltung bis auf die Bibel (S. 25f) und die Zeit Esras (Neh 8,7f; S. 33ff) zurück und
beschreibt dann seine sukzessive Ausformulierung bis in das Hochmittelalter hinein: „In
pre-Talmudic times, resorting to Halakha le-Moshe mi-Sinai was as much as to say that no
exegetical basis for a viewpoint could be found; and positions presented as pure Halakha
le-Moshe mi-Sinai, with no substantiated exegesis, were subject to dispute on exegetical

grounds in the tannaitic period In the time of Saadya Gaon, however, Halakha
le-Moshe mi-Sinai was the ultimate polemical device at a rabbi's disposal" (S. 70). Das

Geschäft der Exegese verlagert sich also schliesslich auf die inhaltliche und/oder
grammatische (Er-)Klärung schwieriger Bibelverse; die Halacha hingegen ist ganz am Sinai
offenbart (worden) und bedarf keiner exegetischen Deduktion (mehr).

Vf ist es gelungen, die Geschichte nachexilischer jüdischer Theologie als den Versuch

transparent zu machen, die Beschädigungen der Schriftlichen Tora zu überwinden
(„overcoming maculation"). Das schriftliche Erbe der Offenbarung vom Sinai wurde erst von
Esra, dem letzten der Propheten, seinem Volk wahrhaft zugänglich gemacht, durch die
rabbinische Exegese in seiner Dignität gewürdigt und durch Konzept und Programm der
Halakha le-Moshe mi-Sinai zur Vollkommenheit des göttlichen Ursprungs aller Halachot

ergänzt. Damit hat zu keiner Zeit die Anerkennung der Widersprüche innerhalb der
Schriftlichen Tora ihre Befolgung als göttliches Gebot verhindert. Der kritische Forscher
kann daher, durch das Beispiel Esras ermutigt, Tora vom Sinai empfangen - wohl wissend,

56



dass sie durch viele menschliche Hände gegangen ist: „The giving and the receiving of the

Torah, according to the Bible itself, were not one and the same event" (S. 84).

Susanne Galley

Joseph Alobaidi, The Messiah in Isaiah 53. The commentaries of Saadia

Gaon, Salmon ben Yeruham and Yefet ben Eli on Is 52:13 — 53:12. Edition and
translation, Bern: Peter Lang 1998 La Bible dans l'histoire - Textes et

études, 2), 211 S., ISBN 3-906760-54-5.

Zu einem locus classicus der biblischen Exegese - zumal im Hinblick auf das christlichjüdische

Gespräch - bietet der Verfasser eine Auswahl von drei judäo-arabischen Versionen

mit Kommentaren in kritischer Edition und englischer Ubersetzung, die je in ihrer

Eigenart eine individualistische Interpretation des Gottesknechtes vertreten und die
Blütezeit der rabbanitisch-karäischen Auseinandersetzungen in charakteristischer Weise
repräsentieren. Die Auswahl der drei Autoren erfolgt mit Bedacht. Saadia als Autorität des

orthodoxen rabbanitischen Judentums der Zeit ist Initiator der umfänglichen arabischen

Bibelübersetzung und -kommentierung und implizit oder explizit ständiger Diskussionspartner

der karäischen Herausforderer, die zwar scharfe Kontrahenten des Gaons, in mancher

Hinsicht jedoch durchaus auch seine Nachahmer waren. Die karäische Exegese wird
mit Salmon durch einen frühen, stark polemisch gegen Saadia gerichteten sowie mit Yefet

durch den ausgewogeneren „klassischen" Vertreter repräsentiert.
Zwar wird der Grossteil der Texte nicht zum ersten Mal bekannt gemacht - die

Übertragung Saadias wie auch Yefets und Salmons Beiträge sind seit A. Neubauer und
S.R. Driver (1877) und L. Marwick (1956) zugänglich -, doch die Erstveröffentlichung
von Saadias Kommentar sowie die Heranziehung bisher nicht verwendeter Handschriften
zur kritischen Neuedition auch des übrigen Textmaterials lässt die Unternehmung des

Verfassers mehr als gerechtfertigt erscheinen, zumal die Zusammenstellung in einem Band
und die Übersetzung von einer Hand die Nutzung erheblich erleichtert.

Nach dem Vorwort und wenigen Hinweisen zur Benutzung folgen drei Blöcke zu den

ausgewählten Autoren in je gleicher Gliederung: Einleitung des Verfassers, judäo-arabi-
scher Text sowie Übersetzung ins Englische. Die Einleitung zu Saadias Exegese gerät am
längsten, da sie im Zusammenhang der Erstveröffentlichung dieses Kommentars den
Nachweis der Autorschaft Saadias führt. Ansonsten behandeln die Einleitungen neben
hermeneutischen Fragen das Messiasbild des Autors sowie die Hauptlinien der Auslegung
Vers für Vers im Vergleich mit den jeweils anderen beiden Autoren. Abschliessend werden
die Charakteristika der verwendeten Handschriften genannt. All diese Teile bieten die
wesentlichen Informationen in knappster Form. Die Fussnoten steuern wertvolle
Einzelinformationen bei. Eine ausführlichere Behandlung der interessanten Integration der Je-

sajaperikope in die Auslegung von Ps 72 bei Salmon wäre sicher wünschenswert gewesen.
Erfreulicherweise wird der rahmende Psalmenkommentar in voller Länge dargeboten.
Gerade Salmons Exegese wird vom Verfasser jedoch spürbar abqualifiziert, was wohl ein
Grund dafür ist, dass auch der bemerkenswerte hermeneutische Ansatz des Karäers deutlich

zu kurz kommt und zudem negativ bewertet wird (S. 67f). Als Manko müssen auch
die äusserst skizzenhaften Ausführungen zu Yefet genannt werden, die auf die besondere

Hermeneutik des Autors gar nicht mehr eigens eingehen.

57



Die lesetechnisch ungünstige „Miriam"-Schrift für den arabischen Text scheint ein
Merkmal der Reihe „La Bible dans l'histoire" zu sein, wovon sich die hebräischen Lemmata

graphisch positiv abheben. Der englischen Ubersetzung ist mehr an der Lesbarkeit
als an der formalen Orientierung am Original gelegen, so dass die zugrundeliegenden
arabischen Strukturen häufig nicht erkennbar werden. Dennoch ist die Wiedergabe sehr

hilfreich und erschliesst die Dokumente sicherlich einem weiteren Leserkreis. Ein weiterer

Vorzug des Bandes ist die Synopse am Ende, die zu jedem Vers den Masoretischen Text,
die drei judäo-arabischen Versionen samt englischer Übertragung sowie einige lexikalische
bzw. inhaltlich vergleichende Anmerkungen des Verfassers speziell zu den Versionen enthält

und so einen kompakten Überblick zu vermitteln vermag. Ein Index der Bibelstellen
rundet das Buch ab.

Die eigentliche Bedeutung des Bandes liegt am Ende in der Edition des Saadiakom-

mentars und der Verfügbarmachung von drei wichtigen mittelalterlichen Kommentaren
nach über hundert Jahren erstmals wieder in einer europäischen Sprache. Dies ist
uneingeschränkt zu begrüssen und lässt gerne über die formalen Unstimmigkeiten und überdies

häufigen Druckfehler hinwegsehen.

Friedmann Eissler

Matthias Messmer, Sowjetischer und postkommunistischer Antisemitismus.

Entwicklungen in Russland, der Ukraine und Litauen. Mit einem Vorwort von
Walter Laqueur, Konstanz: Hartung-Gorre Verlag 1997, VIII, 533 S., ISBN
3-89648-159-8.

Dass es einen Mangel an Untersuchungen zum sowjetischen und postkommunistischen
Antisemitismus gäbe, wird man angesichts der in beachtlicher Zahl in den letzten Jahren
veröffentlichten Abhandlungen zum Thema gewiss nicht behaupten können. Dennoch
verlängert das hier anzuzeigende Buch die Reihe der entsprechenden Titel nicht einfach

nur um einen weiteren. Was das Buch zur lesenswerten Lektüre macht, ist die Frage, die

Vf in den Mittelpunkt seiner Untersuchungen gestellt hat, nämlich die Frage nach den

Bedingungen der allenthalben zu beobachtenden Konstanz antisemitischer Verhaltensweisen

und Vorurteile ebenso wie deren politische Instrumentalisierung in der russischen,

sowjetischen und postsowjetischen Geschichte. Bemerkenswert ist es schon, dass der
Antisemitismus nicht nur alle gesellschaftlichen Umbrüche in der russischen und sowjetischen

Geschichte des 20. Jhs überdauert hat, die Revolution 1917, das Ende des

Stalinismus, Glasnost und Perestroika und die Auflösung der Sowjetunion, sondern sich ebenso

in die entstandenen Nachfolgestaaten der Sowjetunion gleichsam „hinübergerettet" hat.
Vfs Absicht ist es dabei nicht um eine (weitere) „Analyse allgemeiner Theorien zur

Antisemitismusforschung" im Blick auf die russischen und sowjetischen Verhältnisse zu
tun. Hannah Arendts Ansatz folgend gilt sein Bemühen vielmehr der „Betrachtung der
Geschichte des Verhältnisses zwischen Juden und Staat", dem Versuch, „über einen

längeren Zeitraum hinweg die Haltung des Staates gegenüber den Juden zu analysieren" (S.

3), weil darin der Schlüssel zur Wirkweise und Permanenz des Antisemitismus gesehen
werden muss. Entsprechend weit ist denn auch der Bogen der geschichtlichen Analysen

gespannt. Nach einem einführenden Kapitel zum Antisemitismus im zaristischen Russland

58



(S. 13-36) wendet sich Vf zunächst der Geschichte von 1917 bis 1953, d.i. der Ära
Lenins und Stalins zu (S. 36-83). Von besonderem Interesse ist dabei die seit Ende der

zwanziger Jahre zu beobachtende Verkehrung des ursprünglich guten Verhältnisses
zwischen Juden und Revolutionären in sein Gegenteil, bis hin zu jenem staatlich organisierten
Antisemitismus, der insbesondere die letzte Periode der Stalinzeit charakterisierte. Die so

begonnene historische Analyse wird in den folgenden Kapiteln, den Zäsuren in der

sowjetischen Geschichte entsprechend, streng chronologisch vorgehend weitergeführt, wobei
sie, je näher sie an die Gegenwart herankommt, um so ausführlicher wird. Auf die Analyse
der Ära Chruschtschow 1953-1964 (S. 83-119) folgen die Zeit der Stagnation, d. i die
Ära Breschnew (1964-1985) mit einem Schwerpunkt auf der sowjetischen Israelpolitik
(S. 120-204), und der „Abbau der staatlichen Antisemitismuspolitik" in der Ära
Gorbatschow (1985-1991), bei der wiederum die Israelpolitik eigens untersucht wird (S.

205-328). Doch nicht nur der „offizielle", staatliche Antisemitismus ist Gegenstand der

Untersuchung, sondern ebenso der der Strasse, Vf nennt ihn „populären Antisemitismus".
Eine wichtige Rolle bei der Popularisierung spielen dabei durchweg die Intellektuellen und
die Russisch-Orthodoxe Kirche.

Vfs Interesse richtet sich durchgängig auf das Verhältnis von staatlich organisiertem,
politisch instrumentalisiertem Antisemitismus und sogenanntem Volksantisemitismus, also

dem Antisemitismus der Strasse. Seine zentrale Frage lautet: Ist der Antisemitismus der
Strasse auf die jahrzehntelang betriebene Antisemitismuspolitik der jeweiligen sowjetischen
Staatsführung zurückzuführen, oder hat umgekehrt der sogenannte Volksantisemitismus
die Instrumentalisierung des Antisemitismus von oben letztlich erst ermöglicht. Vf scheint
die zweite These zu vertreten; jedenfalls hat er sie plausibel zu machen versucht. Denn dass

es der Volksantisemitismus war, der den staatlichen Antisemitismus möglich gemacht hat,

belegt nach Vf dessen Konstanz, die Tatsache, dass das Ende der Sowjetunion ebenso

wenig ein Ende des staatlich organisierten, politisch instrumentalisierten Antisemitismus
wie des Volksantisemitismus bedeutete, wie Vf im letzten Teil seines Buches darlegt, in
dem er sich mit den Entwicklungen nach dem Zerfall der Sowjetunion in den

Nachfolgestaaten Russland (S. 332-398), der Ukraine (S. 398-434) und Litauen (S. 434-474),
gleichsam exemplarisch, auseinandersetzt und aufzeigt, dass - und wie - der staatliche

Antisemitismus der zurückliegenden Jahrzehnte „privatisiert wurde". Wie weit tatsächlich
„das geistige Vakuum, das der Kommunismus in den Nachfolgestaaten der UdSSR und im

gesamten Ostblock hinterlassen hat, mit ein Grund für die Vielschichtigkeit der jüdischen
Frage" in den Nachfolgestaaten der Sowjetunion ist (S. 331), bedarf allerdings noch
weiterer Klärung. Dabei sollte auch nicht übersehen werden, dass es hinsichtlich der
Wirkweisen des Antisemitismus in den postkommunistischen Gesellschaften Akzentverschiebungen

gibt; und zu prüfen ist auch noch, ob hier tatsächlich der Antisemitismus jene
zentrale Rolle in der Politik spielt oder eher ein Phänomen darstellt, das im Rahmen der

allgemein zu beobachtenden Deideologisierung wesentlich von den Parteiungen des rechten

Spektrums instrumentalisiert wird.
Wenn die vorliegende auch zugegebenermassen nicht die erste Untersuchung zum

Thema ist, muss man Vf gleichwohl dafür dankbar sein, dass er den Mut zu einer

Gesamtdarstellung dieses schwierigen und gleichermassen komplexen Themas aufgebracht
hat. Denn eine Gesamtdarstellung in dieser Art fehlte bislang. Unter Einbeziehung aller

verfügbaren monographischen Bearbeitungen und Abhandlungen und, besonders in den
letzten Kapiteln, der Tageszeitungen bis hin zur schöngeistigen Literatur, ist ihm gelungen,
nicht nur Entwicklungen überschaubar nachzuzeichnen und zusammenzufassen (S. 475-

59



485), sondern ebenso auch nachvollziehbare Erklärungen zu bieten, die den Ausgangspunkt

für alle weitere Diskussion des Themas bieten. Zu bescheinigen ist Vf zudem, dass

er - dies betrifft insbesondere den letzten Teil - an keiner Stelle der Versuchung eines

„Enthüllungsjournalismus" verfallen ist, wie er bei der Behandlung des Themas nur allzu

häufig zu erleben ist. Auch politisch delikate Themen werden hier mit dem nüchternen
Blick des analysierenden Historikers behutsam angegangen. Wie anders kann Geschichte

zum Lehrstück für die Gegenwart werden? Wenn Geschichte bedeutet, gegen Stereotypen
anzugehen, dann hat Vf mit seinem Buch einen diesbezüglich guten Dienst geleistet.

Stefan Schreiner

Frojimovics, Kinga/Géza Komoröczy/Viktoria Pusztal/Andrea
Strbik, A zsidô Budapest: emlékek, szertartâsok, törtenelem {Das jüdische
Budapest: Denkmale, Riten, Geschichte-, ungarisch). Budapest: Center of Jewish
Studies at the Hungarian Academy of Sciences, 1995 (Hungaria Judaica; 7).
2 Bde., 793 S., ISBN 963-508-007-7.

Die Budapester jüdische Gemeinde ist in vielfacher Hinsicht eine der bedeutendsten. Die
geographische und häufig auch politische Lage der Stadt in der Schnittzone mitteleuropäischer

Horizonte einerseits, osteuropäischer (bisweilen, wie während der Osmanenherr-
schaft 1526- 1686 gar orientalischer) andererseits wirkte sich sowohl auf den Zustrom der

Bevölkerung wie auch auf die Ausstrahlung der Gemeinde aus. Nach dem ersten Weltkrieg

und bis zur Schoa war mit der Pester Israelitischen Kultusgemeinde (Pesti Izraelita

Hitközseg) die grösste jüdische Gemeinde der Welt in der erst im 19. Jh. aus den Teilen
Buda (dt. Ofen), Öbuda (dt. Altofen) und Pest zusammengewachsenen Stadt beheimatet.

In der Gemeinde sowie am 1877 nach Breslauer Vorbild gegründeten Rabbinerseminar
wirkten bedeutende Gelehrte (u. a. Samuel Kohn, Wilhelm Bacher, Ignaz Goldziher und

Ludwig Blau). Nach der Schoa und über die Zeit der kommunistischen Diktatur hinweg
war dieses Seminar die einzige Ausbildungsstätte für Rabbiner im damaligen Ostblock.

Die letzte umfassende Darstellung des „jüdischen Budapest" erschien im Jahre 1901

(Büchler, Sândor, A zsidôk t'ôrténete Budapesten a legrégibb idöktöl 1867-ig [Die Geschichte

der Juden in Budapest von den ältesten Zeiten bis 1867; ungarisch]). Das vorliegende Werk
unterscheidet sich von dem genannten nicht nur durch eine Aktualisierung im Hinblick
auf die seither verflossene Geschichte und geleistete Forschung, sondern geht konzeptionell

einen völlig anderen Weg: Es ist keine Geschichte der Juden in Budapest, sondern

eine Bestandsaufnahme der Spuren, die Budapests jüdische Einwohner hinterlassen haben.

Als zeitlicher Rahmen wurde dabei der grösstmögliche gewählt, und der Leser findet

demgemäss eine relativ ausführliche Diskussion der bislang ältesten jüdischen Zeugnisse
auf dem Gebiet der Stadt in ihrer heutigen Ausdehnung, eines vermutlich aus der

ehemaligen Römersiedlung Aquincum stammenden Grabstein (ca. 4. Jh. n. Chr.) ebenso wie
Hinweise auf die neuen oder wiederbelebten Aktivitäten im jüdischen Leben Budapests
nach der politischen Wende der 80er und 90er Jahre (Kapitel XIV: „Jüdisches Leben in
Budapest heute").

60



Die inhaltliche Gliederung des Buches erscheint als Kompromiss zwischen einem

geographischen, historischen und thematischen Ordnungssystem: So finden sich etwa die

Ausfuhrungen über die Budaer Gemeinde - offenkundig aus historischen Gründen -
verteilt auf die Kapitel I („Der Burgberg", S. 11—61: 13. Jh. - 1686 n. Chr.) und XI („Die
Nachbarn der Pester Gemeinde"), andererseits aber wird die Geschichte der Gemeinde in
Öbuda in Kapitel II (S. 62-96) en bloc dargestellt. Erklärungen zu dem bereits oben

erwähnten Grabstein findet der Leser entsprechend der geographischen Lage des

Ungarischen Nationalmuseums als seines heutigen Ausstellungsortes in dem der Josephsstadt

gewidmeten Kapitel VII (S. 317f).
Dem Gegenstand gemäss nimmt die Behandlung der verschiedenen Pester Bezirke

und Viertel den grössten Teil der zwei Bände ein: Kapitel III: „Die Königsgasse: das Alte
Judenviertel von Pest" (S. 97-147); Kapitel IV: „Das Pester jüdische Dreieck" (S.

148-217); Kapitel V: „Die Elisabethstadt" (S. 218-301); Kapitel VI: „Die Josephsstadt"
(S. 302-318); Kapitel VII: „Die Theresienstadt" (S. 319-339); Kapitel IX: „Die
Leopoldstadt, die Neue Leopoldstadt" (S. 438-465); Kapitel X: „Die Äussere Josephsstadt"
(S. 466-480).

Diesem geographisch orientierten Ablauf eingeschaltet wurde das umfangreiche und

wichtige thematische Kapitel VIII („Die Pester Israelitische Kultusgemeinde", S.

349-437). Am Schluss des Buches stehen fünf vorwiegend thematisch orientierte Kapitel:
Kapitel XI: „Die Nachbarn der Pester Gemeinde" (S. 481-493); Kapitel XII: „Pest 1944,
das Ghetto" (S. 494-581); Kapitel XIII: „Jüdische Friedhöfe" (S. 582-610); Kapitel
XIV: „Jüdisches Leben in Budapest heute" (S. 611-633); Kapitel XV: „Das unsichtbare

jüdische Budapest" (S. 634-672).
Unter den zahlreichen denkwürdigen Personen, Ereignissen, Bauten und weiteren

Aspekten des jüdischen Budapest wird der Leser kaum etwas unerwähnt, das meiste gar in
eigenen Teilkapiteln behandelt finden. Die durch die Gliederung der Unterabschnitte
bisweilen noch verstärkte Interferenz verschiedener Gliederungskonzepte und ihre Folgen
wird derjenige, der eine nach wissenschaftlichen Gesichtspunkten konsistente
Rekonstruktion erwartet, zwar gewiss beklagen. Der fortlaufenden Lektüre des interessierten
Laien dürfte sie aber, da häufig quasi assoziativ fortschreitend, eher zuträglich sein.

In der Tat scheint das Buch nicht primär einem Fachpublikum zugedacht, und die

immer wieder eingestreuten Textabschnitte, in denen judaistisches Basiswissen vermittelt
wird, zeigen, dass die Autoren bei ihren Adressaten dasselbe nicht als selbstverständlich

voraussetzen. Wenn Ausführungen über solche Themen wie Sabbatai Zwi (S. 52), über

„Talith, Tefillin, Schema, Kaddisch" (S. 198-202) oder über das Purimfest (S. 230-234)
manchem auf dem Gebiet des Judentums gebildeten Leser verkürzt erscheinen werden, so

dürfte dies angesichts von Raum und Anliegen des Buches kaum vermeidbar sein.
Andererseits aber verspricht die Lektüre dieser Abschnitte dennoch Gewinn, denn alle

Erklärungen sind auf die Situation in Budapest bezogen. So kann auch der einer allgemeinen

Einführung nicht mehr Bedürftige interessante Details über die Manifestationen jüdischen
Lebens in dieser Stadt erfahren. Das Buch ist mit 615 Abbildungen (davon ca. 100 in
Farbe) in grosszügiger und hervorragender Weise illustriert. Neben zahlreichen historischen

Gebäude- und Strassenansichten sowie Porträts bedeutender Persönlichkeiten
erscheinen insbesondere die vielen Reproduktionen von Originaldokumenten bemerkenswert:

eine 1821 (auf Deutsch) ausgestellte Genehmigung für Juden zum Hausieren, ein

Herzl-Brief an Adolf Âgai mit ungarischer Anrede (1889), eine vom Chatam Sofer für den

Vater Ignaz Goldzihers, Adolf Goldziher, verfertigte hebräische Bescheinigung über die

61



Absolvierung der Studien in dessen Pressburger Jeschiwa (1828), das ungarischsprachige
Testament Ignaz Goldzihers (1901), ein handschriftliches hebräisches Gedicht David
Kaufmanns (1896). Ausschreibungen über Bauvorhaben der Gemeinden und über den

beginnenden Verkauf der Synagogenplätze fur die Hohen Feiertage (S. 75: 461),
Werbeplakate jüdischer Geschäfte und Restaurants in grosser Zahl und anderes mehr. Die z.T.
sehr umfangreichen Erklärungen im Abbildungsverzeichnis (S. 686-734) erschliessen den

dokumentarischen Gehalt der Fotos und Reproduktionen und geben wichtige und oft
über den Haupttext hinausgehende zusätzliche Informationen.

Die beiden Bände werden durch drei Indices (Personennamen, Strassennamen und
namhafte Gebäude, Hebräische und jiddische Wörter) gut erschlossen, was den Makel
fehlender Querverweise partiell aufwiegt. Das 364 Titel starke Literaturverzeichnis erhebt
nicht den Anspruch einer vollständigen Bibliographie und erfasst nur die tatsächlich
verwendeten Arbeiten. Gleichwohl hätten wenigstens die umfangreichen Budapest-Artikel
von A. Fürst (in: Arim we-immahot be-Yisrael II [1948]) sowie Y. Komlos und B. Yaron

(in: Pinqas ha-qehillot: Hungariya [1976]) Erwähnung finden sollen.

Ein Mangel des vorliegenden Werkes liegt in seiner Behandlung der recht zahlreich im
Text vorkommenden hebräischen Wörter. Die Entscheidung, diese nahezu durchgängig in
Transkription zu zitieren - sie kann nicht durch technische Gründe diktiert sein, da die

Wiedergabe epigraphischer Texte in hebräischer Schrift erfolgt - beschwört Probleme

herauf, deren Lösung nicht gelungen scheint: Es ist selten ersichtlich, nach welchen
Kriterien die Umschrift entsprechend der west-aschkenasischen, ost-aschkenasischen oder se-

phardischen Aussprache erfolgte (so erscheinen etwa auf S. 231 bei der Beschreibung des

„Haman-Schlagens" zu Purim in drei unmittelbar aufeinanderfolgenden Zeilen
Transkriptionen in drei verschiedenen Aussprachetraditionen). Die Entscheidung für einen

ausgiebigeren Gebrauch der hebräischen Schrift hätte die gezielte Wahl der kontextuell
jeweils korrekten Umschrift ermöglicht und den wissenschaftlichen Wert des Abschnittes
über „Die Budapester jüdische Sondersprache" (S. 252-272) und auch die Aussagekraft
des unter „Lehnwort aus dem Hebräischen und Jiddischen" (S. 645-649) gesammelten
Materials beträchtlich erhöht.

Für ein mit den Ortslagen Budapests weniger vertrautes Publikum sollte bei einer

Neuauflage oder Ubersetzung an die Beigabe weiteren Kartenmaterials samt eines eigenen
Landkartenregisters gedacht werden.

Als Informationsquelle über das jüdische Budapest wie als detaillierter Reiseführer für
den Interessierten ist das Buch in höchstem Masse zu empfehlen. Um es einem grösseren
Publikum zuzuführen, sollte es unbedingt ins Deutsche übersetzt werden.*

Stefan Schorch

* Anmerkung der Redaktion: Dieses Buch ist unterdessen in englischer Übersetzung
erschienen unter dem Titel „Jewish Budapest. Monuments, Rites, History" (siehe

Bücherschau, S. 67).

62



Elmar Weiss: Der Gerechte lebt durch seine Treue. Lob Eschelbacher (1804—

1881), Dr. JosefEschelbacher (1848—1916), Ernestine Eschelbacher, geb. Be-

nario (1958—1931). Anmerkungen und biographische Notizen zu zwei jüdischen

Generationen in Deutschland. Osterburken, © 1996 by Dr. Elmar
Weiss Veröffentlichungen des Vereins zur Erforschung jüdischer Geschichte

und Pflege jüdischer Denkmäler im tauberfränkischen Raum, Bd. 3), 219
S., 35,— DM (erhältlich über den Verein, c/o J. G. Ghiraldin, Kapellenstr. 2,

D-97941 Tauberbischofsheim).

Zwei der zahlreichen bedeutenden Persönlichkeiten im Berliner Judentum des ausgehenden

19. und beginnenden 20. Jahrhunderts waren der konservative Rabbiner Dr. Josef
Eschelbacher und seine Frau Ernestine, geb. Benario. Die vorliegende Darstellung
vermittelt - in der Nachfolge Uriel Tals - erstmals in monographischer Form einen
umfassenden Uberblick über die Geschichte der Eschelbachers, ihre Auffassung vom Judentum
sowie ihr wissenschaftliches und politisches Wirken.

Im Zentrum der Darstellung steht Josef Eschelbacher, geboren am 12. September
1848 in der fränkischen Landgemeinde zu Hainstadt bei Buchen im Odenwald. Sein

Vater Löb Eschelbacher, „einer der ersten badischen jüdischen Volksschullehrer" (S. 31),

war aus der Jeschiwa des fränkischen Bödigheim hervorgegangen, die sich auf die Tradition

des bedeutenden Talmudisten Arje Löb ben Ascher stützte. Sein Lehrerexamen legte
Löb Eschelbacher im Karlsruher evangelischen Lehrerseminar ab, bevor er 1830 in Hainstadt

seine fast 40-jährige Tätigkeit aufnahm. Bei ihm erhielt Josef Eschelbacher den ersten
Schulunterricht und übernahm von ihm eine Lebensform strenger Gesetzestreue (S. 59).

Die wichtigste Station auf dem Bildungsweg Josef Eschelbachers war das Breslauer

Rabbinerseminar „Fraenckelscher Stiftung". Dort erhielt er in den Jahren 1868-1876
seine wissenschaftlich-rabbinische Prägung namentlich durch Zacharias Frankel, Leeser

Lazarus, David Rosin, Heinrich Graetz. An der Breslauer Universität hörte er u.a.
Wilhelm Dilthey. Zu Freunden gewann er solch später prominente Gelehrte wie David
Kaufmann und Marcus Brann. Mit einer Arbeit zur Geschichte der israelitischen Stämme

promovierte er 1873 extern in Halle (S. 70).
In Bruchsal, wohin Eschelbacher 1876 als Rabbiner berufen wurde, erhielt sein

ausgedehntes soziales Wirken, von der Jugendarbeit bis zur Gefangenenfürsorge, die Grundlage.

Zugleich bezog er erstmals gegen die gottesdienstliche „Reformbewegung", die neben

Orgelmusik und Frauengesang auch deutsche Lieder und Gebete in die Liturgie eingeführt
hatte, öffentlich Stellung (S. 83). Im März 1879 heiratete er Ernestine Benario, die vor
allem ab 1910/11 als Gründerin einer Reihe weiterer sozialer Einrichtungen und einer

„Schwesternloge" im Freimaurerorden „Bnei Brith" hervortrat (S. 200ff).
Im Sommer 1899 erhielt Eschelbacher einen Ruf nach Berlin an die Alte Synagoge in

der Heidereutergasse, wo er im März des Folgejahres das Rabbineramt antrat (S. 112-
116). Von Anfang an stellte er sich in die Tradition seines berühmten Vorgängers Michael
Sachs, ebenfalls eines Gegners der radikalen Reform. Selbst als in Eschelbachers eigenen
Kreisen eine Revision des bekannten Gebetbuches von Sachs diskutiert wurde, verteidigte

er die überlieferte Fassung -, und zwar mit einer für ihn typischen Argumentation. Einige
Kollegen wollten „aus ethischen Gründen" die Gebete um eine Wiedereinführung des

Opferdienstes und um die Rückkehr nach Jerusalem streichen. Eschelbacher jedoch erin-

63



nerte daran, dass die Texte immerhin der Bibel entnommen seien; allerdings müsse man
sie in einem „idealen Sinn" verstehen (S. 162f). Auch die originalen hebräischen

Formulierungen des Sachsschen Gebetbuches wollte er trotz mancher Bedenken unangetastet
lassen. Bei alldem nahm Eschelbacher im ganzen dennoch eine ausgleichende Haltung ein.
Er erwies allen jüdischen Zeitströmungen Respekt, sofern er ein „lebendiges jüdisches
Gefühl" bei ihren Vertretern zu finden glaubte (S. 172). Bei der Trauerfeier zum Tod
Herzls beispielsweise hielt er eine vielbeachtete Gedenkrede, obwohl er dem politischen
Zionismus distanziert gegenüberstand.

Weithin bekannt wurde Eschelbacher durch sein Buch „Das Judentum und das Wesen

des Christentums" von 1905, eine der Schriften der 1902 gegründeten „Gesellschaft

zur Förderung der Wissenschaft des Judentums". Anlass war Adolf Harnacks ausserordentlich

einflussreiche Schrift über „Das Wesen des Christentums" (Leipzig 1900). Dem
Judentum wurde darin lediglich die Bedeutung einer historischen Vorstufe des Christentums
zuerkannt. Mit grosser Gelehrsamkeit stützte Eschelbacher seine Auffassung, dass Har-
nack, um ein Beispiel zu nennen, einerseits die Polemik des Paulus, „des Helden des

Protestantismus" (Eschelbacher 1905, S. 145), gegen das „Gesetz" wiederhole, dass

andererseits jedoch die inhaltliche Kohärenz der Paulinischen Briefe im Blick auf die übrigen
Schriften des Neuen Testamentes fragwürdig sei (ebd. S. 145f). — Weiss formuliert
Eschelbachers Ergebnis - vielleicht ein wenig zu pointiert: „Entweder bestehe das Christentum
auf dem ihm Spezifischen und sei dadurch genötigt, sein Selbstverständnis lediglich auf
Kosten des Judentums zu bestimmen [...], oder es gebe das eigentlich Christliche auf,

indem es sich auf die wesentlichen Elemente besinne - und damit wiederum auf das

Jüdische im Christentum - und könne so den Blick für das Judentum, wie es sich selbst

verstehe, öffnen" (Weiss, S. 135).
Wie immer das zu bewerten sein mag: Das wissenschaftliche Werk Josef Eschelbachers

sowie das von ihm und seiner Frau ausgehende soziale Wirken sind in der Nachkriegsforschung

bei weitem nicht ihrem Rang entsprechend berücksichtigt worden. In der Stadt

Buchen, in Eschelbachers Heimat also, ist nun neuerdings eine „Hermann-Cohen-Aka-
demie" gegründet worden, die durch einen international besetzten Beirat gestützt werden
soll. Vielleicht ist sie der geeignete Ort, um einen neuen Akzent zu setzen. Nicht zuletzt
die auffallenden Parallelen im Leben und Denken Josef Eschelbachers und des grossen
Kantianers und jüdischen Philosophen Herman Cohen legen es nahe, die an ihre Namen

geknüpften Forschungsinteressen miteinander zu verbinden.

Hartwig Wiedebach

Alan L. Mittleman: The Politics of Torah. The Jewish Political Tradition
and the Founding ofAgudat Israel. Albany, State University of New York
Press 1996, 200 S. ISBN 0-7914-3078-2

Bei Samson Raphael Hirsch heisst es einmal, die Geschichte der Juden „seit Jeruschalaims
Fall" sei „nichts als ein Triumph des Weiblichen über das Männliche, des Menschen über
den Bürger, des Hauses über den Staat." Als die zionistische Bewegung vor etwas mehr als

einhundert Jahren entstand, ging es nicht zuletzt darum, diesem apolitischen Zustand auf
dem Boden des Judentums abzuhelfen. Obwohl mit dieser Zielsetzung der Anspruch

64



verbunden war, die gesellschaftlichen Verhältnisse der Juden von Grund auf zu ändern,
führte die Neubegründung des Politischen auf dem Boden des Judentums paradoxerweise
auch dazu, in der Forschung die Frage nach vorzionistischen jüdischen Politik-Traditionen

neu zu stellen. Der an der State University ofNew York lehrende Religionswissenschaftler
Alan Mittleman Vf), der vor einigen Jahren mit einer Untersuchung zur deutsch-jüdischen

Neo-Orthodoxie der Frankfurter Prägung im Werk von S. R. Hirschs Enkel Isaac

Breuer hervorgetreten ist, hat sich vor diesem Hintergrund mit einer neuen Studie der

Geschichte und Vorgeschichte der orthodox-jüdischen Weltbewegung Agudat Israel

zugewandt.

Im Lichte der angedeuteten Grundsatzproblematik erörtert Vf in Kap. 1 zunächst die

Frage, ob von einer politischen Tradition im Judentum überhaupt die Rede sein könne.

Die Beantwortung dieser Frage oszilliert in der Literatur zwischen einem „minimalisti-
schen" Ansatz, wie er z.B. von S.W. Baron und G. Weiler (in seiner an Spinoza
orientierten Studie Jewish Theocracy [1988]) vertreten wird, auf der einen und „maximalisti-
schen" Positionen bei Y. F. Baer, L. Finkelstein, D. Elazar und vor allem L. Strauss auf der
anderen Seite, die im Anschluss an die mittelalterliche jüdische Philosophie von einer

Verbindungslinie zwischen den politischen Gegebenheiten der Bibel, der mittelalterlichen

jüdischen Kehillah und den modernen politischen Fragestellungen ausgehen. Wie nicht
anders zu erwarten, stellt sich Vf gegen die Leugner einer politischen Dimension im
Judentum und schliesst sich der zweiten Autorengruppe an. Bemerkenswert sind aber die

Gesichtspunkte, die zu seiner Antwort führen, da die von ihm angestrebte Erweiterung des

Begriffs des Politischen - als Gründe nennt er die Abkoppelung von dem aus dem 19.

Jahrhundert stammenden Begriff des Nationalstaats, das Vorbild der amerikanischen

Relativierung der staatlichen Souveränität in Abkehr von der europäischen „Verdinglichung"
des Staates und die post-colonial awareness (S. 30f) - wohl polemisch auf die zionistische

Erfahrung zu beziehen ist. Daneben ist es nach Vf vor allem die Tatsache, dass die jüdische
Gemeinschaft trotz aller Verfolgungen und Widrigkeiten durch die Jahrhunderte hindurch
überleben konnte, die für die Annahme einer kontinuierlichen politischen Tradition im
Judentum spricht.

Kap. 2 bietet eine an Talmud und Midrasch orientierte knappe inhaltliche
Auseinandersetzung mit dem als „politisch" ausgewiesenen Traditionsstrang, wobei der Autor die

Texte mit aus der Soziologie gewonnenen Distinktionen - „organisches" versus

„konsensuelles" bzw. „kontraktuelles" Gesellschaftsmodell; „politische" versus „administrative"

Herrschaftsform; „zweckrationale" versus „wertrationale" Entscheidungsfindung -
konfrontiert. Dabei geht es vor allem um die Frage, in welchem Masse die Normen der

Torah Raum lassen für ein politisches Betätigungsfeld, in dem die Akteure sich von
Rationalitätserwägungen leiten lassen (S. 72). Das Bild von der Gesamtheit Israels (Klal
Yisrael) als einem gleichsam beseelten, transhistorischen und von einem als erneuerten
Sanhédrin verstandenen obersten Torah-Rat zu „administrierenden" Organismus (z. B. S.

25f) steht hier einer an J.J. Rousseau orientierten Theorie gegenüber, die das jüdische
Gemeinwesen als freie Assoziation jüdischer Bürger denkt, die durch ihren Zusam-
menschluss die aus freien Stücken übernommene Torah erfüllen wollen (S. 85f).

In Kap. 3, dem Zielpunkt seiner Arbeit, behandelt Vf dann die Entstehungsgeschichte
der Agudat Israel in den ersten drei Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts. Vf zeichnet den

Weg nach, der von der Gründung der Israelitischen Religionsgesellschaft in Frankfurt am
Main über das preussische Austrittsgesetz aus dem Jahre 1876 und die im Jahre 1886 von
Frankfurt aus gegründete „Freie Vereinigung für die Interessen des orthodoxen Juden-

65



turns" bis zu den Frankfurter und Bad Homburger Verhandlungen im Vorfeld der Aguda-
Gründung in den Jahren vor dem ersten Weltkrieg führte. Grundlegend für das hier

zutage tretende Politikverständnis ist die Einsicht, dass die von Hirsch ins Leben gerufene

Bewegung nach ihrem Selbstverständnis keine separatistische Abspaltung von der
reformerisch geführten jüdischen Grossgemeinde, sondern eine „Rekonstruktion" des alten

jüdischen Gemeinwesens, der kehillah kedosha, war (S. 80). In Verfolgung dieser Linie
wollten dann auch die aus der Hirsch-Gemeinde erwachsenden übergemeindlichen
Zusammenschlüsse kein separatistisches Parteiinteresse vertreten, sondern für die erneuerte
Gesamtheit Israels stehen und darin dem Zionismus, dem sie mit der Neupolitisierung des

Judentums gar zuvorgekommen seien (S. 115), Konkurrenz machen (S. 95). Es war der

Anspruch der Neoorthodoxen, dass sie mit ihrer Weltorganisation Agudat Israel - und
nicht etwa die Zionistische Weltorganisation - das Volk Israel nach dem ersten Weltkrieg vor
dem Forum des Völkerbundes repräsentieren sollten (S. 122).

Es bleibt freilich schwierig, diese aktivistische Politikkonzeption der Orthodoxie mit
dem „weiblichen" und „häuslichen" Verständnis des Judentums im eingangs angeführten
Hirsch-Zitat und der dort augenscheinlich zum Ausdruck kommenden „apolitischen" und
„konfessionalistischen" Interpretationslinie des Judentums in Ubereinstimmung zu bringen.

Diese Schwierigkeit macht die eigentliche Spannung des Buches aus. Denn auch die
anderen orthodoxen Politstrategen äusserten sich alles andere als einheitlich. Jacob Rosenheim,

der spätere erste Präsident der Agudat Israel-Weltorganisation, konnte das orthodoxe

Weltbündnis „organisch" und, wie Vf sagt, „essentialistisch", sozusagen „von oben

her", am Modell der Lagerordnung beim Auszug der Volkes Israel aus Ägypten beschreiben

und zugleich in demokratischer Weise dem Entscheidungsmonopol der Rabbiner

(da'at ha-torah) entgegentreten. Es bleibt fraglich, wie Vf selbst sagt, ob die von M. Weber
übernommenen Distinktionen die hier zum Ausdruck kommenden Spannungen lösen

können. Der ideologische Niedergang der Agudat Israel im parlamentarischen System
Israels und die Umwandlung der Organisation zu einer ultraorthodoxen Klientelpartei
hängt jedenfalls nicht, wie Vf meint, mit den inneren Widersprüchen in der agudistischen

Theoriebildung, sondern mit dem Plausibilitätsverlust zusammen, den das politische und
auch das Bildungskonzept der deutsch-jüdischen Orthodoxie (Torah im Derech Eretz)

innerjüdisch und innerorthodox durch die Zerstörung des deutschen Judentums und den

Holocaust zu erleiden hatte.

Matthias Morgenstern

66


	Rezensionen

