Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 55 (1999)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezension

Fritz A. ROTHSCHILD (Hg.), Christentum aus jiidischer Sicht. Fiinf jiidische
Denker des 20. Jahrhunderts iiber das Christentum und sein Verbiltnis zum
Judentum, Verdffentlichungen aus dem Institut Kirche und Judentum
(VIKJ) Band 25, Berlin und Diisseldorf 1998 (Institut Kirche und Juden-
tum bzw. Presseverband der Evangelischen Kirche im Rheinland), 380 S.,
ISBN 3-923095-27-9; ISBN 3-87645-085-3.

Im Gesprich zwischen jiidischer und christlicher Theologie beginnt eine neue Phase.
Nachdem in den Jahrzehnten nach dem 2. Weltkrieg das Bemiihen mit Recht auf das
beiden Religionen Gemeinsame und Verbindende fokussiert war, markiert die vorliegende
Ubersetzung von ,Jewish Perspectives on Christianity* (urspriinglich 1990 in Englisch
erschienen) eine verinderte Blickrichtung. Nach Meinung des Herausgebers ist es in der
Gegenwart ,als Teil einer aufrichtigen jiidisch-christlichen theologischen Grundsatzdis-
kussion® wiinschenswert, dass auch der ,fundamentale[r] Gegensatz“ zwischen Judentum
und Christentum Teil des Gespriches und der gemeinsamen Arbeit wird (S. 19). Es reicht
demnach nicht aus, sich lediglich iiber das Gemeinsame zu verstindigen, ohne zu beriick-
sichtigen, dass Judentum und Christentum je eigene Religionen sind und auch bleiben
wollen, dass es also fiir Juden und Christen durchaus Griinde gab und gibt, der ange-
stammten Religion die Treue zu halten. Damit aber stellt sich — angesichts einer gemein-
samen Wurzel und einer gemeinsamen Geschichte — die Frage nach den unterscheidenden
Identititsmarkern beider Religionen ebenso wie die Maglichkeit der gegenseitigen Kritik
bzw. Wiirdigung.

Eine Weise dariiber ins Nachdenken (und dann auch ins Gesprich) zu kommen bildet
das vorliegende Buch, in dem ausgewihlte Texte fiinf herausragender jiidischer Gelehrter
dieses Jahrhunderts, nimlich Leo Baeck (1873-1956), Martin Buber (1878-1965),
Franz Rosenzweig (1886—1929), Will Herberg (1901 -1977) und Abraham ]. Heschel
(1907 -1972) zusammengestellt sind, in denen sie aus ihrer Sicht ,iiber das Christentum
und sein Verhiltnis zum Judentum® reflektieren. Doch driickt der Untertitel des Buches
nur einen Aspekt des gegenseitigen Verhiltnisses aus, da allen Autoren gemeinsam ist, dass
sie in ihren Beitrigen auch das Verhiltnis des Judentums zum Christentum reflektieren,
ein Aspekt, der es wert ist, in der Gegenwart hervorgehoben zu werden.

Bei den Texten handelt es sich um: Leo Baeck, Harnacks Vorlesungen iiber das Wesen
des Christentums (1901, stark gekiirzt); Gebeimnis und Gebot (1921/22); Romantische Re-
ligion (1922, gekiirzt); fudentum in der Kirche (Englisch 1925, auf Deutsch erstmals
1958). Martin Buber, Die Brennpunkte der jiidischen Seele (Rede auf einer von deutsch-
sprachigen Judenmissionsgesellschaften einberufenen Studientagung 1930, erstmals verdf-
fendicht 1933); Kirche, Staar, Volk, Judentum. Aus dem Zwiegespriich mit Karl Ludwig
Schmidt im Jiidischen Lebrhaus in Stuttgart (14. Januar 1933, verdffentlicht 1933); Zwei

51



Glaubensweisen (1950, Auswahl aus den Kapiteln 6, 16 und 17); Zum Abschluss (1962).
Franz Rosenzweig, Auswahl aus einigen Briefen; Der Stern der Erlgsung (1921, Auswahl);
FEine Anmerkung zum Anthropomorphismus (1928, Auswahl); Weltgeschichtliche Bedeutung
der Bibel (1929). Will Herberg, fudentum und Christentum (Vortrag 28. 12. 1952, eng-
lische Erstversffentlichung 1953, im vorliegenden Band erstmals auf Deutsch); Ein Jude
sieht auf Jesus (Englisch 1966, hier erstmals auf Deutsch). Abraham Joshua Heschel, Mehr
als Innerlichkeit (Englisch 1955, Auswahl aus: God in Search of Men/ Gott sucht den Men-
schen, auf Deutsch 1980 erschienen); Eine hebriiische Wiirdigung Reinhold Niebubrs
(Englisch 1956, auf Deutsch erstmals erschienen in: Die ungesicherte Freiheit, 1985); Er-
neuerung des Protestantismus: Eine fiidische Stimme (Englisch 1963, auf Deutsch ebenfalls
in: Die ungesicherte Freibeit); Keine Religion ist ein Eiland (Englisch 1966, im vorliegenden
Band erstmals auf Deutsch); fidischer Gottesbegriff und Erneuerung des Christentums
(Englisch 1968, leicht gekiirzt hier erstmals auf Deutsch).

Eine Besonderheit dieses Bandes ist der Versuch, die jiidischen Stimmen in ein ak-
tuelles Gesprich einzubringen, indem der Herausgeber die jeweiligen Einleitungen zu den
Texten von christlichen Theologen verfassen liess, die sich ,,vom Standpunkt des tiberzeug-
ten Christen zur jiidischen Kritik am Christentum® dussern sollten (Vorwort, S. 9). Dass
es dabei jedoch ,nur® zu sehr persénlichen Stellungnahmen gekommen ist, liegt in der
Natur der Sache. Denn weder konnte einer der jiidischen Autoren fiir sich in Anspruch
nehmen, ,das Judentum® zu reprisenstieren, noch kann dies von den christlichen Ge-
sprichspartnern gesagt werden, von denen die amerikanischen Vertreter (B. W. Anderson,
J.L. Martyn, J.C. Merkle, daneben die beiden Deutschen B. Casper und E. W. Stege-
mann) im deutschsprachigen Raum zudem kaum bekannt sind, und von denen keiner als
Lehrer den Rang der behandelten jiidischen Autoren besitzt.

Aufgebaut ist das Buch in: Einfithrung des Herausgebers, dann folgen jeweils die
Einleitung des christlichen Verfassers und anschliessend die Texte der jiidischen Autoren.
Abgeschlossen ist das Buch mit Nachweis der Erstverdffentlichungen, einer hilfreichen
Bibliographie, die {iber Primir- und Sekundarliteratur der behandelten jiidischen Verfasser
informiert, und einer niitzlichen Kurzvorstellung der christlichen Autoren.

Es soll hier nicht auf die einzelnen, zum Teil recht bekannten Texte eingegangen
werden, lediglich einige Leseeindriicke seien hier noch angefligt. Zunidchst fillt auf, dass es
sich bei den jiidischen Autoren um durchaus kritische, zuweilen auch polemische Téne
nicht scheuende Verhiltnisbestimmungen handelt, die bei aller unterschiedlichen Nuan-
cierung von der Uberzeugung getragen sind, dass das Christentum (neben dem Islam) eine
Art praeparatio messianica fiir die nichtjiidische Welt darstellt, so dass sich eschatologisch
das Christliche und Islamische im Jiidischen vollendet. Schon hieran wird deutlich, dass
auch das Judentum eine ,Theologie der Religionen® kennt, die sich der Religionsgeschich-
te als Bestitigungsgeschichte der eigenen Religion bedient. Es wird in aktuellen Diskus-
sionen gelegentlich behauptet, dass das Judentum zwar fiir das Christentum ein theolo-
gisches Problem darstelle, nicht jedoch umgekehrt. Aber: kann cine Mutter ihr Kind
vergessen oder leugnen, selbst wenn es sich gegen seine Murtter stelle (so die Wendung
dieses vielgebrauchten Bildes bei Heschel [S. 332])? Die in diesem Band versammelten
Texte belegen, dass das Judentum eine intensive Beschiftigung und Auseinanderseczung
mit dem Christentum kennt, das also zumindest als historisches Gegeniiber fiir die eigene
Identitit von Bedeutung ist (war).

Es gehort zu den Vorziigen des vorliegenden Bandes, daran zu erinnern, dass es Zeiten
gab, in denen das ernsthafte Gesprich von jiidischer Seite aus auch mit denen gefiihrt

52



wurde, die eine der eigenen Position entgegengesetzte Haltung vertraten (so etwa Bubers
Vortrag auf der Studientagung der deutschen Judenmissionsgesellschaften 1930 oder die
Briefe von Rosenzweig). Zugleich belegen die ausgewihlten Texte die weitgesteckten The-
men, iiber die vergleichend (und dezidiert wertend) nachgedacht wurde. Demgegeniiber
erscheint die gegenwirtige Trakeandenliste allzu begrenzt auf tagesaktuelle Auseinander-
serzungen, die dem Grundsitzlichen (und damit vielfach auch Gegensitzlichen) zu wenig
Freiheit ldsst. Hier sind vor allem Rosenzweigs Beitrdge hilfreich (der in Herberg in
gewisser Weise einen Nachfolger fand), der nach meinem Eindruck das beste Gespiir fiir
das unaufgebbar Christliche hat, das freilich heute auch bei Christen nicht mehr selbst-
verstindlich vorausgesetzt werden kann.

Als wichtiger Gesprichspunkt erweist sich ferner die Frage nach der , Erlésung®, in der
die christlichen Autoren mehr oder weniger dem jiidischen Argument folgen, dass Chri-
sten zwar die geschehene Erlésung behaupten, diese sich aber innerweltlich nicht aufwei-
sen lasse, weshalb beiden nichts anderes {ibrig bleibe, als weiterhin darauf zu warten. Hier
miisste sich die christliche Theologie meines Erachtens deutlicher herausgefordert fiihlen,
ihr Verstindnis von Heil und Erlésung im Horizont der schon geschehenen Heilstat
Gottes in Jesus Christus und der noch ausstehenden Vollendung im Kontext der jiidischen
Heilserwartungen deutlicher, vielleicht auch selbstbewusster, zu prizisieren.

Der Band vermittelt dariiber hinaus durch seine Auswahl auch etwas von der Einsei-
tigkeit, die der jiidischen Rezeption des Christentums anhaftet. Besonders eindriicklich
sind hierfiir die Arbeiten Baecks (seine Position begegnet teilweise bei Heschel wieder),
dessen polarisierende Darstellung und Schematisierung ein christliches Zerrbild zeichnert,
das nun ebenfalls — hier wendet sich seine Kritik an Harnack gegen ihn selbst — nur noch
als Apologetik und nicht mehr als Geschichtsschreibung gelten kann. Etwas pauschalie-
rend ldsst sich Baecks (und teilweise auch der anderen Autoren) Position dahingehend
zusammenfassen, dass am Christentum gut ist, was sich als ,jiidisch® reklamieren lisst,
und schlecht, was sich aus angeblich anderen (;heidnischen®) Quellen speiste, fiir die dann
vor allem Paulus verantwortlich sein soll. Die darin sich ausdriickende, allzu simple
Gleichsetzung von biblisch (d. h. alttestamentlich) = jiidisch und hellenistisch (bzw. heid-
nisch) = christlich lisst sich so nicht mehr behaupten. Weder die Argumente Harnacks
noch die Baecks sind gegenwirtig historisch diskutabel, und es ist schade, dass darauf in
der betreffenden , Einleitung® zu wenig eingegangen wurde. Die historische Forschung im
Bereich des Neuen Testaments und des antiken Judentums hat in der Zwischenzeit eine
neue Grundlage fiir das gemeinsame Gesprich erarbeitet, indem die Vielfiltigkeit der
jidischen Mitwelt von Jesus und Paulus in Palistina und der Diaspora deutlicher erkannt
wurde. Insbesondere im Bereich der Christologie lisst sich zeigen, dass auch die neute-
stamentliche ,Hoch- bzw. Priexistenzchristologie’, die in den zeitlich frithen Schriften des
Neuen Testaments bereits ausgebildet vorliegt, ausschliesslich aus jiidischen Quellen ver-
stindlich gemacht werden kann.

In diesem Sinne ist das Buch in der Tat anregend und herausfordernd, nicht nur in
knappen einleitenden Bemerkungen, sondern auch einmal ausfiihrlich, sich ,vom Stand-
punket des iiberzeugten Christen zur jiidischen Kritik am Christentum® zu 4ussern und
sich einer kontroversen ,theologischen Grundsatzdiskussion®, wie sie der Herausgeber
fordert, nicht zu verschliessen. Erste Anstésse dazu bietet dieser Band, der sich u.a. als
Textgrundlage und Ausgangspunke fiir entsprechende Seminare eignet.

Roland Deines

53



Ich glanbe an den Gott Israels. Fragen und Antworten zu einem Thema, das
im christlichen Glaubensbekenntnis fehlt, hrsg. von FRANK CRUSEMANN
und UDO THEISSMANN in Verbindung mit Gabriele Obst, Gisela von Span-
keren, Hartmut Lenhard und Matthias Millard, Giitersloh: Kaiser, 1999,
158 S. (Kaiser-Taschenbiicher; 168) ISBN 3-579-05168-7.

Kornelis Heiko Miskotte stellte in seinem 1975 erschienenen Buch ,,Der Gott Israels und
die Theologie“ die Forderung nach einer Erneuerung der Dogmatik auf, die sich u.a. in
der ,Bereitschaft des dogmatischen Denkens, sich fortwihrend von den Denkformen und
Sprachstrukturen des Alten Testaments korrigieren zu lassen® (S. 107f) zeigen muss. Dass
die Diskussion iiber eine Neuorientierung dogmatischen Denkens auf wissenschaftlicher
Ebene eingesetzt hat, belegt die im Jahre 1983 formulierte Frage von Hans-Joachim
Kraus: ,Will und wird sie [die Systematische Theologie] dem herkémmlichen Verfahren
folgen und von ,Gott® im allgemein-religiosen oder metaphysischen Sinn sprechen, — oder
wendet sie sich konsequent der Tatsache zu, daf§ der im Neuen Testament bezeugte Gott
kein anderer ist als der ,Gort Israels? (Systematische Theologie im Kontext biblischer
Geschichte und Eschatologie, S. 133). Das hier zu rezensierende Buch, dessen Heraus-
geber im Rahmen der Arbeitsgemeinschaft Solidarische Kirche Westfalen und Lippe ar-
beiten, thematisiert das Fehlen des Bezugs auf den Gott Israels im Glaubensbekenntnis als
einem zentralen christlichen Text, indem es den Anfang des Bekenntnisses ,,Ich glaube an
Gott, den Vater, den Allméchtigen . . .“ zu dem Buchtitel ,Ich glaube an den Gorr Israels
umformuliert. Jenseits der fachtheologischen Debatte wenden sich die verschiedenen
Beitrdge des Buches vor allem an Laien mit der Absicht, diesen Satz auf zentrale Glau-
bensfragen hin durchzubuchstabieren. Im Kontext eines die Geschichte der christlichen
Kirchen durchziehenden theologischen Antijudaismus und angesichts einer gewalttitigen
und mérderischen Verfolgung des jiidischen Volkes innerhalb (und ausserhalb) der Gren-
zen des christlichen Abendlandes bis hinein in unser Jahrhundert erwichst die Not-
wendigkeit, das Gesprich dariiber, wie der christliche Glaube ohne die Herabsetzung und
Diffamierung jiidischer Existenz bekannt werden kann, auch ausserhalb der wissenschaft-
lichen Theologie in den Kirchengemeinden aufzunehmen. Motiviert durch den christlich-
jiidischen Dialog ist diese ,notwendige innerchristliche Selbstpriifung® (M. Millard, S.
35) inmitten der evangelischen Kirchen in Deutschland bereits in verschiedenen Syn-
odalerklirungen und -beschliissen zu Tage getreten. Gegenwirtig befindet sich auch die
Evangelische Kirche von Westfalen in der Vorbereitung auf eine Synode, die in diesem
Jahr unter dem Leitthema ,,Christen und Juden“ stehen wird. Neben der Hauptvorlage,
die am 9. November 1998 der Offentlichkeit vorgestellt wurde, damit iiber sie in den
Kirchengemeinden von Westfalen beraten werden kann, will dieses Buch das Gesprich
iiber das Verhiltnis von Christen und Juden zueinander innerhalb der Gemeinden im
Sinne eines ,innerchristlichen Diskussions- und Verstindigungsversuch([s]“ , begleiten und
fordern® (S. 11f).

Das Buch ist ein Sammelband, in dem sich unterteilt nach sechs wesentlichen The-
men des christlichen Glaubens (Bibel, Gott, Jesus Christus, Kirche und Israel, Leben und
Handeln, Hoffnung) kurze Beitrige verschiedener Autoren (Christl Maier, Friedrich-
Wilhelm Marquardt, Rolf Rendtorff, Ruth Lapide, Luise Schottroff, Jiirgen Moltmann,
Magdalene L. Frettlsh, Klaus Wengst — um nur einige zu nennen) befinden, deren
Uberschrift in Frageform erkennen lisst, dass die Auswahl der Fragestellungen nicht nur

54



im Hinblick auf, sondern gerade auch aus dem Gesprich mit Laien heraus getroften
wurde. So finden sich in diesem Band 31 Aufsitze, von deren Titeln hier nur einige
aufgezihlt werden konnen: ,Ist das Alte Testament ein grausames Buch?“; ,Was ist das
Neue am Neuen Testament?; ,Glauben Juden und Christen an denselben Gott?“; ,,Ist der
Gott des Alten Testaments ein ,Rachegott?; ,War Jesus der erwartete Messias?®; ,War
Jesus ein Gegner der Pharisier?; ,Hat der neue Bund den alten ersetze?; ,,Soll die Kirche
Juden missionieren?“; ,Was geht Christen der jiidische Sabbat an?“; ,Ist Auferstehung eine
Hoffnung nur fiir Christen?“. All das sind Fragen, die so in der Diskussion (nicht nur) mit
Nichttheologen immer wieder gestellt und die von den Autoren der Beitrdge in einer
anregenden Art und Weise behandelt werden. Inhaltlich wird dabei ein Spektrum abge-
deckt, das von aktuellen Problemen bis hin zu Kernfragen des christlichen Glaubens
reicht: Der Frage nachgehend, ob das Alte Testament ein grausames Buch sei, stellt bei-
spielsweise Jiirgen Ebach in bezug auf die Kriege der Friihzeit Israels die provozierende
These auf: ,Wer die Normen dieser und nur dieser Kriege anerkennt, muss real zum
Pazifisten werden.“ (S. 19). Martina Severin-Kaiser beabsichtigt u.a. mit ihrem Beitrag
zum Kreuzestod Jesu, die Leser sensibel dafiir zu machen, dass sich die im Tod Jesu
geschehene Versshnung zuerst und vor allem im Verhalten von Christen gegeniiber Juden
erweisen muss (S. 75). Erfreulicherweise werden dem interessierten, aber hinsichtlich der
Fragen des christlich-jiidischen Verhiltnisses noch unerfahrenen Leser weiterfithrende Li-
teraturhinweise an die Hand gegeben, die sich sowohl am Ende des Buches als auch im
Anschluss an die Mehrzahl der einzelnen Beitrige finden. Dem Leser wird so der Weg
geebnet, an das Thema des jiidisch-christlichen Gesprichs heranzugehen, um von dort aus
zu einer Neuorientierung in bezug auf das Bekenntnis seines Glaubens zu gelangen.

Dirk Biiltmann

DaviD WEiIss HALIVNI, Revelation Restored. Divine Writ and Critical Re-
sponses, Boulder: Westview Press 1997 (= Radical Traditions: Theology in a
Postcritical Key, 1), 114 S., ISBN 0-8133-3346-6.

Das mit dem National Jewish Book Award for Scholarship 1997 ausgezeichnete Buch bildet
den Auftakt einer Reihe, deren Anliegen jeden theologisch Interessierten authorchen lassen
sollte: die Herausgeber der ,Radical Traditions* haben es sich zur Aufgabe gemacht, die
auseinander strebenden Gréssen ,Gott, Text und Gemeinschaft“ wieder zusammenzufiih-
ren. Durch neuerliches ad fontes soll die Weisheit der jiidischen, christlichen und musli-
mischen Schriften rational — und nicht apologetisch! — fiir die moderne Gesellschaft zur
Sprache gebracht werden.

Diesen Dialog mit der Tradition, deren inneres Reformpotential es zu wecken gilt,
fithrt D. Weiss Halivni (= Vf) anhand eines zentralen Problems jiidischer Theologie seinen
Lesern eindrucksvoll vor Augen: Wie lisst sich (historisch-)kritisches Studium der Tora
mit dem Glauben an deren gétdichen Ursprung vereinbaren? Wie vertrigt sich Textkritik
mit unbedingtem gottlichen Gebor?

Ausgangspunkt der Untersuchung bildet die Anerkennung tatsichlicher Widersprii-
che, Fehler und Schiden (,maculations®) im Wortbestand der Schriftlichen Tora, des
Pentateuch zumal. Die Tatsache jedoch, dass diese Problematik schon den Editoren der

55



Tora bewusst war und nicht erst Ergebnis kritischer Forschung ist, stelle zugleich Vfs
Grundthese und Neuansatz dar. Daraus ergibe sich fiir ihn die Méglichkeit, Lésungswege
fiir den Widerspruch zwischen fehlerhaftem Text und Anspruch der Offenbarung aus der
Geschichte der Entstehung und Rezeption der Tora selbst zu entwickeln — eine Aufgabe,
der Vf in drei Kapiteln nachgeht.

Nachdem Vf zunichst (Kapitel I) seine Grundthese anhand einer historischen Analyse
der Editionsgeschichte des Pentateuch zu erweisen sucht, beschreibt er in einem zweiten
Kapitel das Entstehen des theologischen Topos der Miindlichen Tora als Halakha le-Moshe
mi-Sinai — als gleichfalls geoffenbarter Quelle der Halacha. Ein letzter, theologisch orien-
tierter Abschnitt (Kapitel 3) zeigt die Moglichkeiten auf, die sich aus der historischen
Analyse fiir eine Neubewertung des Verhiltnisses zwischen geoffenbarter Tora und histo-
risch kritischer Forschung ergeben.

Zentrale Bedeutung innerhalb der historischen Analyse kommt der Person Esras als
des letzten der Propheten zu: Nachdem die Tora seit ihrer Offenbarung an Mose durch
Jahrhunderte von Missachtung in Form von Synkretismus und Gétzendienst schweren
Schaden genommen hatte, erstellten Esra und seine Mitstreiter — sich der substantiellen
Verluste wohl bewusst — aus den verfiigbaren Materialien einen autoritativen Text, der das
Volk (anders als am Sinai) auch wirklich erreichte: ,The Torah was revealed to Moses, but
received, hundreds of years later, under Ezra. . . . Through viewing Ezra’s work as a project
of restoration, we may explain the various problems of the canonical text“ (S. 4).

Das theologische Programm, welches sich aus diesen historischen Primissen ergibt,
bezeichnet VI als chat'u Jisra’el (,Israel siindigte®): die Spannung zwischen Offenbarung
und Beschidigung des Textes wird in menschliche Fehlbarkeit hinein aufgehoben: ,The
divinity of scriptural word is not diminished by human error® (S. 7). Dennoch — das
Problem, wie man sich auf die als defektiv erkannte Schriftliche Tora als gottlichen Befehl
bezichen soll, bleibt fiir den religiosen Juden bestehen.

An dieser Stelle kommt das Konzept der Miindlichen Tora als Korrektiv und Inter-
pretativ der Schriftlichen zu Tragen. Vf verfolgt die Urspriinge dieses Konzepts und seiner
Entfaltung bis auf die Bibel (S. 25f) und die Zeit Esras (Neh 8,7f; S. 33ff) zuriick und
beschreibt dann seine sukzessive Ausformulierung bis in das Hochmittelalter hinein: ,,In
pre-Talmudic times, resorting to Halakha le-Moshe mi-Sinai was as much as to say that no
exegetical basis for a viewpoint could be found; and positions presented as pure Halakha
le-Moshe mi-Sinai, with no substantiated exegesis, were subject to dispute on exegetical
grounds in the tannaitic period ... In the time of Saadya Gaon, however, Halakha
le-Moshe mi-Sinai was the ultimate polemical device at a rabbi’s disposal® (S. 70). Das
Geschiift der Exegese verlagert sich also schliesslich auf die inhaltliche und/oder gram-
matische (Er-)Klirung schwieriger Bibelverse; die Halacha hingegen ist ganz am Sinai
offenbart (worden) und bedarf keiner exegetischen Deduktion (mehr).

Vf ist es gelungen, die Geschichte nachexilischer jiidischer Theologie als den Versuch
transparent zu machen, die Beschidigungen der Schriftlichen Tora zu tiberwinden (,over-
coming maculation®). Das schriftliche Erbe der Offenbarung vom Sinai wurde erst von
Esra, dem letzten der Propheten, seinem Volk wahrhaft zuginglich gemacht, durch die
rabbinische Exegese in seiner Dignitit gewiirdigt und durch Konzept und Programm der
Halakha le-Moshe mi-Sinai zur Vollkommenheit des gottlichen Ursprungs aller Halachot
erginzt. Damit hat zu keiner Zeit die Anerkennung der Widerspriiche innerhalb der
Schriftlichen Tora ihre Befolgung als géttliches Gebot verhindert. Der kritische Forscher

kann daher, durch das Beispiel Esras ermutigt, Tora vom Sinai empfangen — wohl wissend,

56



dass sie durch viele menschliche Hinde gegangen ist: ,The giving and the receiving of the
Torah, according to the Bible itself, were not one and the same event” (S. 84).

Susanne Galley

JOSEPH ALOBAIDI, The Messiah in Isaiah 53. The commentaries of Saadia
Gaon, Salmon ben Yeruham and Yefer ben Eli on Is 52:13 — 53:12. Edition and
translation, Bern: Peter Lang 1998 (= La Bible dans l'histoire — Textes et
études, 2), 211 S., ISBN 3-906760-54-5.

Zu einem locus classicus der biblischen Exegese — zumal im Hinblick auf das christlich-
jiidische Gesprich — bietet der Verfasser eine Auswahl von drei judio-arabischen Versio-
nen mit Kommentaren in kritischer Edition und englischer Ubersetzung, die je in ihrer
Eigenart eine individualistische Interpretation des Gottesknechtes vertreten und die Blii-
tezeit der rabbanitisch-kardischen Auseinandersetzungen in charakteristischer Weise repri-
sentieren. Die Auswahl der drei Autoren erfolgt mit Bedacht. Saadia als Autoritit des
orthodoxen rabbanitischen Judentums der Zeit ist Initiator der umfinglichen arabischen
Bibeliibersetzung und -kommentierung und implizit oder explizit stindiger Diskussions-
partner der kardischen Herausforderer, die zwar scharfe Kontrahenten des Gaons, in man-
cher Hinsicht jedoch durchaus auch seine Nachahmer waren. Die kariische Exegese wird
mit Salmon durch einen friihen, stark polemisch gegen Saadia gerichteten sowie mit Yefet
durch den ausgewogeneren ,klassischen® Vertreter reprisentierr.

Zwar wird der Grossteil der Texte nicht zum ersten Mal bekannt gemacht — die
Ubertragung Saadias wie auch Yefets und Salmons Beitrige sind seit A. Neubauer und
S.R. Driver (1877) und L. Marwick (1956) zuginglich —, doch die Erstversffentlichung
von Saadias Kommentar sowie die Heranziehung bisher nicht verwendeter Handschriften
zur kritischen Neuedition auch des iibrigen Textmaterials lisst die Unternehmung des
Verfassers mehr als gerechtfertigt erscheinen, zumal die Zusammenstellung in einem Band
und die Ubersetzung von einer Hand die Nutzung erheblich erleichtert.

Nach dem Vorwort und wenigen Hinweisen zur Benutzung folgen drei Blocke zu den
ausgewihlten Autoren in je glmcher Gliederung: Einleitung des Verfassers, juddo-arabi-
scher Text sowie Ubersetzung ins Englische. Die Einleitung zu Saadias Exegese gerit am
lingsten, da sie im Zusammenhang der Erstverdffentlichung dieses Kommentars den
Nachweis der Autorschaft Saadias fithrt. Ansonsten behandeln die Einleitungen neben
hermeneutischen Fragen das Messiasbild des Autors sowie die Hauptlinien der Auslegung
Vers fiir Vers im Vergleich mit den jeweils anderen beiden Autoren. Abschliessend werden
die Charakeeristika der verwendeten Handschriften genannt. All diese Teile bieten die
wesentlichen Informationen in knappster Form. Die Fussnoten steuern wertvolle Einzel-
informationen bei. Eine ausfithrlichere Behandlung der interessanten Integration der Je-
sajaperikope in die Auslegung von Ps 72 bei Salmon wiire sicher wiinschenswert gewesen.
Erfreulicherweise wird der rahmende Psalmenkommentar in voller Linge dargeboten.
Gerade Salmons Exegese wird vom Verfasser jedoch spiirbar abqualifiziert, was wohl ein
Grund dafiir ist, dass auch der bemerkenswerte hermeneutische Ansatz des Kariers deut-
lich zu kurz kommt und zudem negativ bewertet wird (S. 67f). Als Manko miissen auch
die dusserst skizzenhaften Ausfithrungen zu Yefet genannt werden, die auf die besondere
Hermeneutik des Autors gar nicht mehr eigens eingehen.

57



Die lesetechnisch ungiinstige ,,Miriam“-Schrift fiir den arabischen Text scheint ein
Merkmal der Reihe ,La Bible dans lhistoire” zu sein, wovon sich die hebriischen Lem-
mata graphisch positiv abheben. Der englischen Ubersetzung ist mehr an der Lesbarkeit
als an der formalen Orientierung am Original gelegen, so dass die zugrundeliegenden
arabischen Strukturen hiufig nicht erkennbar werden. Dennoch ist die Wiedergabe sehr
hilfreich und erschliesst die Dokumente sicherlich einem weiteren Leserkreis. Ein weiterer
Vorzug des Bandes ist die Synopse am Ende, die zu jedem Vers den Masoretischen Text,
die drei juddo-arabischen Versionen samt englischer Ubertragung sowie einige lexikalische
bzw. inhaltlich vergleichende Anmerkungen des Verfassers speziell zu den Versionen ent-
hilt und so einen kompakten Uberblick zu vermitteln vermag. Ein Index der Bibelstellen
rundet das Buch ab.

Die eigentliche Bedeutung des Bandes liegt am Ende in der Edition des Saadiakom-
mentars und der Verfiigbarmachung von drei wichtigen mittelalterlichen Kommentaren
nach tiber hundert Jahren erstmals wieder in einer europiischen Sprache. Dies ist unein-
geschrinkt zu begriissen und ldsst gerne iiber die formalen Unstimmigkeiten und iiberdies
hiufigen Druckfehler hinwegsehen.

Friedmann Eissler

MATTHIAS MESSMER, Sowjetischer und postkommunistischer Antisemitismus.

Entwicklungen in Russland, der Ukraine und Litauen. Mit einem Vorwort von
Walter Laqueur, Konstanz: Hartung-Gorre Verlag 1997, VIII, 533 S., ISBN
3-89648-159-8.

Dass es einen Mangel an Untersuchungen zum sowjetischen und postkommunistischen
Antisemitismus gibe, wird man angesichts der in beachtlicher Zahl in den letzten Jahren
veroffentlichten Abhandlungen zum Thema gewiss nicht behaupten kénnen. Dennoch
verlingert das hier anzuzeigende Buch die Reihe der entsprechenden Titel nicht einfach
nur um einen weiteren. Was das Buch zur lesenswerten Lektiire macht, ist die Frage, die
Vf in den Mittelpunke seiner Untersuchungen gestellt hat, nimlich die Frage nach den
Bedingungen der allenthalben zu beobachtenden Konstanz antisemitischer Verhaltens-
weisen und Vorurteile ebenso wie deren politische Instrumentalisierung in der russischen,
sowjetischen und postsowjetischen Geschichte. Bemerkenswert ist es schon, dass der An-
tisemitismus nicht nur alle gesellschaftlichen Umbriiche in der russischen und sowjeti-
schen Geschichte des 20. Jhs iiberdauert hat, die Revolution 1917, das Ende des Stali-
nismus, Glasnost und Perestroika und die Auflésung der Sowjetunion, sondern sich eben-
so in die entstandenen Nachfolgestaaten der Sowjetunion gleichsam , hiniibergerettet” hat.

Vfs Absicht ist es dabei nicht um eine (weitere) ,Analyse allgemeiner Theorien zur
Antisemitismusforschung” im Blick auf die russischen und sowjetischen Verhiltnisse zu
tun. Hannah Arendts Ansatz folgend gilt sein Bemiihen vielmehr der ,Betrachtung der
Geschichte des Verhiltnisses zwischen Juden und Staat, dem Versuch, ,iiber einen lin-
geren Zeitraum hinweg die Haltung des Staates gegeniiber den Juden zu analysieren® (S.
3), weil darin der Schliissel zur Wirkweise und Permanenz des Antisemitismus gesehen
werden muss. Entsprechend weit ist denn auch der Bogen der geschichtlichen Analysen
gespannt. Nach einem einfiihrenden Kapitel zum Antisemitismus im zaristischen Russland

58



(S. 13-36) wendet sich Vf zunichst der Geschichte von 1917 bis 1953, d.i. der Ara
Lenins und Stalins zu (S. 36—83). Von besonderem Interesse ist dabei die seit Ende der
zwanziger Jahre zu beobachtende Verkehrung des urspriinglich guten Verhiltnisses zwi-
schen Juden und Revolutioniren in sein Gegenteil, bis hin zu jenem staatlich organisierten
Antisemitismus, der insbesondere die letzte Periode der Stalinzeit charakterisierte. Die so
begonnene historische Analyse wird in den folgenden Kapiteln, den Zisuren in der so-
wijetischen Geschichte entsprechend, streng chronologisch vorgehend weitergefiihrt, wobei
sie, je niher sie an die Gegenwart herankommt, um so ausfiihrlicher wird. Auf die Analyse
der Ara Chruschtschow 1953 -1964 (S. 83—119) folgen die Zeit der Stagnation, d.i die
Ara Breschnew (1964—1985) mit einem Schwerpunkt auf der sowjetischen Israelpolitik
(S. 120—204), und der ,,Abbau der staatlichen Antisemitismuspolitik“ in der Ara Gor-
batschow (1985-1991), bei der wiederum die Israelpolitik eigens untersucht wird (S.
205-328). Doch nicht nur der ,offizielle®, staatliche Antisemitismus ist Gegenstand der
Untersuchung, sondern ebenso der der Strasse, Vf nennt ihn ,,populiren Antisemitismus®.
Eine wichtige Rolle bei der Popularisierung spielen dabei durchweg die Intellektuellen und
die Russisch-Orthodoxe Kirche.

Vfs Interesse richtet sich durchgiingig auf das Verhilnis von staatlich organisiertem,
politisch instrumentalisiertem Antisemitismus und sogenanntem Volksantisemitismus, also
dem Antisemitismus der Strasse. Seine zentrale Frage lautet: Ist der Antisemitismus der
Strasse auf die jahrzehntelang betriebene Antisemitismuspolitik der jeweiligen sowjetischen
Staatsfithrung zuriickzufiihren, oder hat umgekehrt der sogenannte Volksantisemitismus
die Instrumentalisierung des Antisemitismus von oben letztlich erst erméglicht. Vf scheint
die zweite These zu vertreten; jedenfalls hat er sie plausibel zu machen versucht. Denn dass
es der Volksantisemitismus war, der den staatlichen Antisemitismus méglich gemache hat,
belegt nach Vf dessen Konstanz, die Tatsache, dass das Ende der Sowjetunion ebenso
wenig ein Ende des staatlich organisierten, politisch instrumentalisierten Antisemitismus
wie des Volksantisemitismus bedeutete, wie Vf im letzten Teil seines Buches darlegt, in
dem er sich mit den Entwicklungen nach dem Zerfall der Sowjetunion in den Nachfol-
gestaaten Russland (S. 332—-398), der Ukraine (S. 398 —434) und Litauen (S. 434—-474),
gleichsam exemplarisch, auseinandersetzt und aufzeigt, dass — und wie — der staatliche
Antisemitismus der zuriickliegenden Jahrzehnte ,privatisiert wurde“. Wie weit tatsichlich
»das geistige Vakuum, das der Kommunismus in den Nachfolgestaaten der UdSSR und im
gesamten Ostblock hinterlassen hat, mit ein Grund fiir die Vielschichtigkeit der jiidischen
Frage“ in den Nachfolgestaaten der Sowjetunion ist (S. 331), bedarf allerdings noch wei-
terer Klarung. Dabei sollte auch nicht iibersehen werden, dass es hinsichdich der Wirk-
weisen des Antisemitismus in den postkommunistischen Gesellschaften Akzentverschie-
bungen gibt; und zu priifen ist auch noch, ob hier tatsichlich der Antisemitismus jene
zentrale Rolle in der Politik spielt oder eher ein Phinomen darstellt, das im Rahmen der
allgemein zu beobachtenden Deideologisierung wesentlich von den Parteiungen des rech-
ten Spektrums instrumentalisiert wird.

Wenn die vorliegende auch zugegebenermassen nicht die erste Untersuchung zum
Thema ist, muss man Vf gleichwohl dafiir dankbar sein, dass er den Mut zu einer Ge-
samtdarstellung dieses schwierigen und gleichermassen komplexen Themas aufgebracht
hat. Denn eine Gesamtdarstellung in dieser Art fehlte bislang. Unter Einbeziehung aller
verfligbaren monographischen Bearbeitungen und Abhandlungen und, besonders in den
letzten Kapiteln, der Tageszeitungen bis hin zur schéngeistigen Literatur, ist ihm gelungen,
nicht nur Entwicklungen tiberschaubar nachzuzeichnen und zusammenzufassen (S. 475-

59



485), sondern ebenso auch nachvollziehbare Erklirungen zu bieten, die den Ausgangs-
punke fiir alle weitere Diskussion des Themas bieten. Zu bescheinigen ist Vf zudem, dass
er — dies betrifft insbesondere den letzten Teil — an keiner Stelle der Versuchung eines
»Enthiillungsjournalismus® verfallen ist, wie er bei der Behandlung des Themas nur allzu
hiufig zu erleben ist. Auch politisch delikate Themen werden hier mit dem niichternen
Blick des analysierenden Historikers behutsam angegangen. Wie anders kann Geschichte
zum Lehrstiick fiir die Gegenwart werden? Wenn Geschichte bedeutet, gegen Stereotypen
anzugehen, dann hat Vf mit seinem Buch einen diesbeziiglich guten Dienst geleistet.

Stefan Schreiner

FrojiMovics, KINGA/GEza KOMOROCZY/ VIKTORIA PUSZTAL/ANDREA
STRBIK, A zsidd Budapest: emlékek, szertartisok, tirténelem (Das jiidische Bu-
dapest: Denkmale, Riten, Geschichte; ungarisch). Budapest: Center of Jewish
Studies at the Hungarian Academy of Sciences, 1995 (Hungaria Judaica; 7).
2 Bde., 793 S., ISBN 963-508-007-7.

Die Budapester jiidische Gemeinde ist in vielfacher Hinsicht eine der bedeutendsten. Die
geographische und hiufig auch politische Lage der Stadt in der Schnittzone mitteleuro-
pidischer Horizonte einerseits, osteuropiischer (bisweilen, wie wihrend der Osmanenherr-
schaft 15261686 gar orientalischer) andererseits wirkte sich sowohl auf den Zustrom der
Bevilkerung wie auch auf die Ausstrahlung der Gemeinde aus. Nach dem ersten Welt-
krieg und bis zur Schoa war mit der Pester Israelitischen Kultusgemeinde (Pesti Izraelita
Hitkozség) die grosste jiidische Gemeinde der Welt in der erst im 19. Jh. aus den Teilen
Buda (dt. Ofen), Obuda (dt. Alcofen) und Pest zusammengewachsenen Stadt beheimatet.
In der Gemeinde sowie am 1877 nach Breslauer Vorbild gegriindeten Rabbinerseminar
wirkten bedeutende Gelehrte (u.a. Samuel Kohn, Wilhelm Bacher, Ignaz Goldziher und
Ludwig Blau). Nach der Schoa und iiber die Zeit der kommunistischen Diktatur hinweg
war dieses Seminar die einzige Ausbildungsstitte fiir Rabbiner im damaligen Ostblock.

Die letzte umfassende Darstellung des ,jiidischen Budapest“ erschien im Jahre 1901
(Biichler, Sindor, A zsidék tirténete Budapesten a legrégibb idiktil 1867-ig [Die Geschichte
der Juden in Budapest von den dltesten Zeiten bis 1867; ungarisch]). Das vorliegende Werk
unterscheidet sich von dem genannten nicht nur durch eine Aktualisierung im Hinblick
auf die seither verflossene Geschichte und geleistete Forschung, sondern geht konzeptio-
nell einen véllig anderen Weg: Es ist keine Geschichte der Juden in Budapest, sondern
eine Bestandsaufnahme der Spuren, die Budapests jiidische Einwohner hinterlassen haben.
Als zeitlicher Rahmen wurde dabei der grésstmégliche gewihlt, und der Leser findet
demgemiss eine relativ ausfiihrliche Diskussion der bislang iltesten jiidischen Zeugnisse
auf dem Gebiet der Stadt in ihrer heutigen Ausdehnung, eines vermutlich aus der ehe-
maligen Rémersiedlung Aquincum stammenden Grabstein (ca. 4. Jh. n. Chr.) ebenso wie
Hinweise auf die neuen oder wiederbelebten Aktivititen im jiidischen Leben Budapests
nach der politischen Wende der 80er und 90er Jahre (Kapitel XIV: ,Jiidisches Leben in
Budapest heute").

60



Die inhaltliche Gliederung des Buches erscheint als Kompromiss zwischen einem
geographischen, historischen und thematischen Ordnungssystem: So finden sich etwa die
Ausfiihrungen iiber die Budaer Gemeinde — offenkundig aus historischen Griinden —
verteilt auf die Kapitel I (,Der Burgberg®, S. 11-61: 13. Jh. — 1686 n. Chr.) und XI (,Die
Nachbarn der Pester Gemeinde®), andererseits aber wird die Geschichte der Gemeinde in
Obuda in Kapitel IT (S. 62-96) en bloc dargestellt. Erklirungen zu dem bereits oben
erwihnten Grabstein findet der Leser entsprechend der geographischen Lage des Unga-
rischen Nationalmuseums als seines heutigen Ausstellungsortes in dem der Josephsstadt
gewidmeten Kapitel VII (S. 317f).

Dem Gegenstand gemiss nimmt die Behandlung der verschiedenen Pester Bezirke
und Viertel den grossten Teil der zwei Binde ein: Kapitel III: ,Die Konigsgasse: das Alte
Judenviertel von Pest® (S. 97-147); Kapitel IV: ,Das Pester jiidische Dreieck® (S.
148—-217); Kapitel V: ,Die Elisabethstadt” (S. 218—301); Kapitel VI: ,Die Josephsstadt*
(S. 302-318); Kapitel VII: ,Die Theresienstadt® (S. 319-339); Kapitel IX: ,Die Leo-
poldstadt, die Neue Leopoldstadt (S. 438-465); Kapitel X: ,Die Aussere Josephsstadt
(S. 466-480).

Diesem geographisch orientierten Ablauf eingeschaltet wurde das umfangreiche und
wichtige thematische Kapitel VIII (,Die Pester Israelitische Kultusgemeinde®, S.
349-437). Am Schluss des Buches stehen fiinf vorwiegend thematisch orientierte Kapitel:
Kapitel XI: ,,Die Nachbarn der Pester Gemeinde® (S. 481-493); Kapitel XII: ,Pest 1944,
das Ghetto“ (S. 494-581); Kapitel XIII: ,Jiidische Friedhofe* (S. 582-610); Kapitel
XIV: ,Jiidisches Leben in Budapest heute® (S. 611-633); Kapitel XV: ,Das unsichtbare
jidische Budapest® (S. 634-672).

Unter den zahlreichen denkwiirdigen Personen, Ereignissen, Bauten und weiteren
Aspekten des jiidischen Budapest wird der Leser kaum etwas unerwihnt, das meiste gar in
eigenen Teilkapiteln behandelt finden. Die durch die Gliederung der Unterabschnitte
bisweilen noch verstirkte Interferenz verschiedener Gliederungskonzepte und ihre Folgen
wird derjenige, der eine nach wissenschaftlichen Gesichtspunkten konsistente Rekon-
struktion erwartet, zwar gewiss beklagen. Der fortlaufenden Lektiire des interessierten
Laien diirfte sie aber, da hiufig quasi assoziativ fortschreitend, eher zutriglich sein.

In der Tat scheint das Buch nicht primir einem Fachpublikum zugedacht, und die
immer wieder eingestreuten Textabschnitte, in denen judaistisches Basiswissen vermittelt
wird, zeigen, dass die Autoren bei ihren Adressaten dasselbe nicht als selbstverstindlich
voraussetzen. Wenn Ausfithrungen iiber solche Themen wie Sabbatai Zwi (S. 52), iiber
JTalith, Tefillin, Schema, Kaddisch“ (S. 198—-202) oder iiber das Purimfest (S. 230—234)
manchem auf dem Gebiet des Judentums gebildeten Leser verkiirzt erscheinen werden, so
diirfte dies angesichts von Raum und Anliegen des Buches kaum vermeidbar sein. An-
dererseits aber verspricht die Lektiire dieser Abschnitte dennoch Gewinn, denn alle Er-
klirungen sind auf die Situation in Budapest bezogen. So kann auch der einer allgemeinen
Einfithrung nicht mehr Bediirftige interessante Details {iber die Manifestationen jiidischen
Lebens in dieser Stadt erfahren. Das Buch ist mit 615 Abbildungen (davon ca. 100 in
Farbe) in grossziigiger und hervorragender Weise illustriert. Neben zahlreichen histori-
schen Gebidude- und Strassenansichten sowie Portrits bedeutender Persénlichkeiten er-
scheinen insbesondere die vielen Reproduktionen von Originaldokumenten bemerkens-
wert: eine 1821 (auf peutsch) ausgestellte Genehmigung fiir Juden zum Hausieren, ein
Herzl-Brief an Adolf Agai mit ungarischer Anrede (1889), eine vom Chatam Sofer fiir den
Vater Ignaz Goldzihers, Adolf Goldziher, verfertigte hebriische Bescheinigung iiber die

61



Absolvierung der Studien in dessen Pressburger Jeschiwa (1828), das ungarischsprachige
Testament Ignaz Goldzihers (1901), ein handschriftliches hebriisches Gedicht David
Kaufmanns (1896). Ausschreibungen iiber Bauvorhaben der Gemeinden und iiber den
beginnenden Verkauf der Synagogenplitze fiir die Hohen Feiertage (S. 75: 461), Wer-
beplakate jiidischer Geschifte und Restaurants in grosser Zahl und anderes mehr. Die z. T.
sehr umfangreichen Erklirungen im Abbildungsverzeichnis (S. 686-734) erschliessen den
dokumentarischen Gehalt der Fotos und Reproduktionen und geben wichtige und oft
iiber den Haupttext hinausgehende zusitzliche Informationen.

Die beiden Binde werden durch drei Indices (Personennamen, Strassennamen und
namhafte Gebdude, Hebriische und jiddische Worter) gut erschlossen, was den Makel
fehlender Querverweise partiell aufwiegt. Das 364 Titel starke Literaturverzeichnis erhebt
nicht den Anspruch einer vollstindigen Bibliographie und erfasst nur die tatsichlich ver-
wendeten Arbeiten. Gleichwohl hitten wenigstens die umfangreichen Budapest-Artikel
von A. Fiirst (in: Arim we-immabot be-Yisrael II [1948]) sowie Y. Komlés und B. Yaron
(in: Pingas ha-gehillot: Hungariya [1976]) Erwihnung finden sollen.

Ein Mangel des vorliegenden Werkes liegt in seiner Behandlung der recht zahlreich im
Text vorkommenden hebriischen Worter. Die Entscheidung, diese nahezu durchgingig in
Transkription zu zitieren — sie kann nicht durch technische Griinde diktiert sein, da die
Wiedergabe epigraphischer Texte in hebriischer Schrift erfolgt — beschwért Probleme
herauf, deren Losung nicht gelungen scheint: Es ist selten ersichtlich, nach welchen Kri-
terien die Umschrift entsprechend der west-aschkenasischen, ost-aschkenasischen oder se-
phardischen Aussprache erfolgte (so erscheinen etwa auf S. 231 bei der Beschreibung des
»Haman-Schlagens” zu Purim in drei unmittelbar aufeinanderfolgenden Zeilen Tran-
skriptionen in drei verschiedenen Aussprachetraditionen). Die Entscheidung fiir einen
ausgiebigeren Gebrauch der hebriischen Schrift hitte die gezielte Wahl der kontextuell
jeweils korrekten Umschrift erméglicht und den wissenschaftlichen Wert des Abschnittes
tiber ,Die Budapester jiidische Sondersprache® (S. 252—-272) und auch die Aussagekraft
des unter ,Lehnwort aus dem Hebriischen und Jiddischen® (S. 645-649) gesammelten
Materials betrichtlich erhsht.

Fiir ein mit den Ortslagen Budapests weniger vertrautes Publikum sollte bei einer
Neuauflage oder Ubersetzung an die Beigabe weiteren Kartenmaterials samt eines eigenen
Landkartenregisters gedacht werden.

Als Informationsquelle tiber das jiidische Budapest wie als detaillierter Reisefiihrer fiir
den Interessierten ist das Buch in héchstem Masse zu empfehlen. Um es einem grésseren
Publikum zuzufiihren, sollte es unbedingt ins Deutsche iibersetzt werden.*

Stefan Schorch

*  Anmerkung der Redaktion: Dieses Buch ist unterdessen in englischer Ubersetzung

erschienen unter dem Titel ,Jewish Budapest. Monuments, Rites, History“ (siche

Biicherschau, S. 67).

62



ELMAR WEISS: Der Gerechte lebt durch seine Treue. Lob Eschelbacher (1804—
1881), Dr. Josef Eschelbacher (1848—1916), Ernestine Eschelbacher, geb. Be-
nario (1958—1931). Anmerkungen und biographische Notizen zu zwei jiidi-
schen Generationen in Deutschland. Osterburken, © 1996 by Dr. Elmar
Weiss (= Verdffentlichungen des Vereins zur Erforschung jiidischer Geschich-
te und Pflege jiidischer Denkmiiler im tauberfrinkischen Raum, Bd. 3), 219
S., 35,-- DM (erhiltlich iiber den Verein, c/o J. G. Ghiraldin, Kapellenstr. 2,
D-97941 Tauberbischofsheim).

Zwei der zahlreichen bedeutenden Persénlichkeiten im Berliner Judentum des ausgehen-
den 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts waren der konservative Rabbiner Dr. Josef
Eschelbacher und seine Frau Ernestine, geb. Benario. Die vorliegende Darstellung ver-
mittelt — in der Nachfolge Uriel Tals — erstmals in monographischer Form einen umfas-
senden Uberblick iiber die Geschichte der Eschelbachers, ihre Auffassung vom Judentum
sowie ihr wissenschaftliches und politisches Wirken.

Im Zentrum der Darstellung steht Josef Eschelbacher, geboren am 12. September
1848 in der frinkischen Landgemeinde zu Hainstadt bei Buchen im Odenwald. Sein
Vater Lob Eschelbacher, ,einer der ersten badischen jiidischen Volksschullehrer (S. 31),
war aus der Jeschiwa des frinkischen Bédigheim hervorgegangen, die sich auf die Tradi-
tion des bedeutenden Talmudisten Arje Lob ben Ascher stiitzte. Sein Lehrerexamen legte
Lob Eschelbacher im Karlsruher evangelischen Lehrerseminar ab, bevor er 1830 in Hain-
stadt seine fast 40-jahrige Titigkeit aufnahm. Bei ihm erhielt Josef Eschelbacher den ersten
Schulunterricht und iibernahm von ihm eine Lebensform strenger Gesetzestreue (S. 59).

Die wichtigste Station auf dem Bildungsweg Josef Eschelbachers war das Breslauer
Rabbinerseminar , Fraenckelscher Stiftung®. Dort erhielt er in den Jahren 1868-1876
seine wissenschaftlich-rabbinische Prigung namentlich durch Zacharias Frankel, Leeser
Lazarus, David Rosin, Heinrich Graetz. An der Breslauer Universitit hérte er u.a. Wil-
helm Dilthey. Zu Freunden gewann er solch spiter prominente Gelehrte wie David Kauf-
mann und Marcus Brann. Mit einer Arbeit zur Geschichte der israelitischen Stimme
promovierte er 1873 extern in Halle (S. 70).

In Bruchsal, wohin Eschelbacher 1876 als Rabbiner berufen wurde, erhielt sein aus-
gedehntes soziales Wirken, von der Jugendarbeit bis zur Gefangenenfiirsorge, die Grund-
lage. Zugleich bezog er erstmals gegen die gottesdienstliche ,, Reformbewegung®, die neben
Orgelmusik und Frauengesang auch deutsche Lieder und Gebete in die Liturgie eingefiihrt
hatte, 6ffentlich Stellung (S. 83). Im Mirz 1879 heiratete er Ernestine Benario, die vor
allem ab 1910/11 als Griinderin einer Reihe weiterer sozialer Einrichtungen und einer
~Schwesternloge” im Freimaurerorden ,Bnei Brith“ hervortrat (S. 200ff).

Im Sommer 1899 erhielt Eschelbacher einen Ruf nach Betlin an die Alte Synagoge in
der Heidereutergasse, wo er im Mirz des Folgejahres das Rabbineramt antrat (S. 112-
116). Von Anfang an stellte er sich in die Tradition seines berithmten Vorgingers Michael
Sachs, ebenfalls eines Gegners der radikalen Reform. Selbst als in Eschelbachers eigenen
Kreisen eine Revision des bekannten Gebetbuches von Sachs diskutiert wurde, verteidigte
er die iiberlieferte Fassung —, und zwar mit einer fiir ihn typischen Argumentation. Einige
Kollegen wollten ,aus ethischen Griinden“ die Gebete um eine Wiedereinfithrung des
Opferdienstes und um die Riickkehr nach Jerusalem streichen. Eschelbacher jedoch erin-

63



nerte daran, dass die Texte immerhin der Bibel entnommen seien; allerdings miisse man
sie in einem ,idealen Sinn“ verstehen (S. 162f). Auch die originalen hebriischen For-
mulierungen des Sachsschen Gebetbuches wollte er trotz mancher Bedenken unangetastet
lassen. Bei alldem nahm Eschelbacher im ganzen dennoch eine ausgleichende Haltung ein.
Er erwies allen jiidischen Zeitstrémungen Respekt, sofern er ein ,lebendiges jiidisches
Gefiihl® bei ihren Vertretern zu finden glaubte (S. 172). Bei der Trauerfeier zum Tod
Herzls beispielsweise hielt er eine vielbeachtete Gedenkrede, obwohl er dem politischen
Zionismus distanziert gegeniiberstand.

Weithin bekannt wurde Eschelbacher durch sein Buch ,,Das Judentum und das We-
sen des Christentums® von 1905, eine der Schriften der 1902 gegriindeten ,Gesellschaft
zur Forderung der Wissenschaft des Judentums®. Anlass war Adolf Harnacks ausserordent-
lich einflussreiche Schrift iiber ,Das Wesen des Christentums® (Leipzig 1900). Dem Ju-
dentum wurde darin lediglich die Bedeutung einer historischen Vorstufe des Christentums
zuerkannt. Mit grosser Gelehrsamkeit stiitzte Eschelbacher seine Auffassung, dass Har-
nack, um ein Beispiel zu nennen, einerseits die Polemik des Paulus, ,des Helden des
Protestantismus” (Eschelbacher 1905, S. 145), gegen das ,Gesetz* wiederhole, dass an-
dererseits jedoch die inhaltliche Kohirenz der Paulinischen Briefe im Blick auf die iibrigen
Schriften des Neuen Testamentes fragwiirdig sei (ebd. S. 145f). — Weiss formuliert Eschel-
bachers Ergebnis — vielleicht ein wenig zu pointiert: ,Entweder bestehe das Christentum
auf dem ihm Spezifischen und sei dadurch genatigt, sein Selbstverstindnis lediglich auf
Kosten des Judentums zu bestimmen [...], oder es gebe das eigentich Christliche auf,
indem es sich auf die wesentlichen Elemente besinne — und damit wiederum auf das
Jiidische im Christentum — und kénne so den Blick fiir das Judentum, wie es sich selbst
verstehe, 6ffnen® (Weiss, S. 135).

Wie immer das zu bewerten sein mag: Das wissenschaftliche Werk Josef Eschelbachers
sowie das von ihm und seiner Frau ausgehende soziale Wirken sind in der Nachkriegs-
forschung bei weitem nicht ihrem Rang entsprechend beriicksichtigt worden. In der Stadt
Buchen, in Eschelbachers Heimat also, ist nun neuerdings eine ,Hermann-Cohen-Aka-
demie® gegriindet worden, die durch einen international besetzten Beirat gestiitzt werden
soll. Vielleicht ist sie der geeignete Ort, um einen neuen Akzent zu setzen. Nicht zuletzt
die auffallenden Parallelen im Leben und Denken Josef Eschelbachers und des grossen
Kantianers und jiidischen Philosophen Herman Cohen legen es nahe, die an ihre Namen
gekniipften Forschungsinteressen miteinander zu verbinden.

Hartwig Wiedebach

ALAN L. MITTLEMAN: The Politics of Torah. The Jewish Political Tradition
and the Founding of Agudar Israel. Albany, State University of New York
Press 1996, 200 S. ISBN 0-7914-3078-2

Bei Samson Raphael Hirsch heisst es einmal, die Geschichte der Juden ,seit Jeruschalaims
Fall® sei ,,nichts als ein Triumph des Weiblichen iiber das Minnliche, des Menschen iiber
den Biirger, des Hauses iiber den Staat.“ Als die zionistische Bewegung vor etwas mehr als
einhundert Jahren entstand, ging es nicht zuletzt darum, diesem apolitischen Zustand auf
dem Boden des Judentums abzuhelfen. Obwohl mit dieser Zielsetzung der Anspruch

64



verbunden war, die gesellschaftlichen Verhiltnisse der Juden von Grund auf zu 4ndern,
fiihrte die Neubegriindung des Politischen auf dem Boden des Judentums paradoxerweise
auch dazu, in der Forschung die Frage nach vorzionistischen jiidischen Politik-Traditionen
neu zu stellen. Der an der State University of New York lehrende Religionswissenschaftler
Alan Mittleman (= Vf), der vor einigen Jahren mit einer Untersuchung zur deutsch-jii-
dischen Neo-Orthodoxie der Frankfurter Prigung im Werk von S.R. Hirschs Enkel Isaac
Breuer hervorgetreten ist, hat sich vor diesem Hintergrund mic einer neuen Studie der
Geschichte und Vorgeschichte der orthodox-jiidischen Weltbewegung Agudat Israel zu-
gewandt.

Im Lichte der angedeuteten Grundsatzproblematik erdrtert Vf in Kap. 1 zunichst die
Frage, ob von einer politischen Tradition im Judentum iiberhaupt die Rede sein kénne.
Die Beantwortung dieser Frage oszilliert in der Literatur zwischen einem ,minimalisti-
schen Ansatz, wie er z.B. von S.W. Baron und G. Weiler (in seiner an Spinoza orien-
tierten Studie Jewish Theocracy [1988]) vertreten wird, auf der einen und ,maximalisti-
schen“ Positionen bei Y. F. Baer, L. Finkelstein, D. Elazar und vor allem L. Strauss auf der
anderen Seite, die im Anschluss an die mittelalterliche jiidische Philosophie von einer
Verbindungslinie zwischen den politischen Gegebenheiten der Bibel, der mittelalterlichen
jiidischen Kebillah und den modernen politischen Fragestellungen ausgehen. Wie nicht
anders zu erwarten, stellt sich Vf gegen die Leugner einer politischen Dimension im
Judentum und schliesst sich der zweiten Autorengruppe an. Bemerkenswert sind aber die
Gesichtspunkete, die zu seiner Antwort fithren, da die von ihm angestrebte Erweiterung des
Begriffs des Politischen — als Griinde nennt er die Abkoppelung von dem aus dem 19.
Jahrhundert stammenden Begriff des Nationalstaats, das Vorbild der amerikanischen Re-
lativierung der staatlichen Souverinitit in Abkehr von der europiischen ,Verdinglichung®
des Staates und die post-colonial awareness (S. 30f) — wohl polemisch auf die zionistische
Erfahrung zu beziehen ist. Daneben ist es nach V£ vor allem die Tatsache, dass die jiidische
Gemeinschaft trotz aller Verfolgungen und Widrigkeiten durch die Jahrhunderte hindurch
iiberleben konnte, die fiir die Annahme einer kontinuierlichen politischen Tradition im
Judentum spricht.

Kap. 2 bietet eine an Talmud und Midrasch orientierte knappe inhaldiche Auseinan-
dersetzung mit dem als ,politisch® ausgewiesenen Traditionsstrang, wobei der Autor die
Texte mit aus der Soziologie gewonnenen Distinktionen — ,organisches® versus
,konsensuelles bzw. ,kontrakeuelles“ Gesellschaftsmodell; ,politische® versus ,admini-
strative” Herrschaftsform; ,,zweckrationale® versus ,wertrationale® Entscheidungsfindung —
konfrontiert. Dabei geht es vor allem um die Frage, in welchem Masse die Normen der
Torah Raum lassen fiir ein politisches Betitigungsfeld, in dem die Akteure sich von Ra-
tionalititserwigungen leiten lassen (S. 72). Das Bild von der Gesamtheit Israels (Klal
Yisrael) als einem gleichsam beseelten, transhistorischen und von einem als erneuerten
Sanhedrin verstandenen obersten Torah-Rat zu ,administrierenden® Organismus (z. B. S.
25f) steht hier einer an J.J. Rousseau orientierten Theorie gegeniiber, die das jiidische
Gemeinwesen als freie Assoziation jiidischer Biirger denkt, die durch ihren Zusam-
menschluss die aus freien Stiicken {ibernommene Torah erfiillen wollen (S. 85f).

In Kap. 3, dem Zielpunkt seiner Arbeit, behandelt Vf dann die Entstehungsgeschichte
der Agudat Israel in den ersten drei Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts. Vf zeichnet den
Weg nach, der von der Griindung der Israelitischen Religionsgesellschaft in Frankfurt am
Main iiber das preussische Austrittsgesetz aus dem Jahre 1876 und die im Jahre 1886 von
Frankfurt aus gegriindete ,Freie Vereinigung fiir die Interessen des orthodoxen Juden-

65



tums* bis zu den Frankfurter und Bad Homburger Verhandlungen im Vorfeld der Aguda-
Griindung in den Jahren vor dem ersten Weltkrieg fithrte. Grundlegend fiir das hier
zutage tretende Politikverstindnis ist die Einsicht, dass die von Hirsch ins Leben gerufene
Bewegung nach ihrem Selbstverstindnis keine separatistische Abspaltung von der refor-
merisch gefiihrten jiidischen Grossgemeinde, sondern eine ,Rekonstruktion® des alten
jidischen Gemeinwesens, der kebillah kedosha, war (S. 80). In Verfolgung dieser Linie
wollten dann auch die aus der Hirsch-Gemeinde erwachsenden iibergemeindlichen Zu-
sammenschliisse kein separatistisches Parteiinteresse vertreten, sondern fiir die erneuerte
Gesamtheit Israels stehen und darin dem Zionismus, dem sie mit der Neupolitisierung des
Judentums gar zuvorgekommen seien (S. 115), Konkurrenz machen (S. 95). Es war der
Anspruch der Neoorthodoxen, dass sie mit ihrer Weltorganisation Agudat Israel — und
nicht etwa die Zionistische Weltorganisation — das Volk Israel nach dem ersten Weltkrieg vor
dem Forum des Vélkerbundes reprisentieren sollten (S. 122).

Es bleibt freilich schwierig, diese aktivistische Politikkonzeption der Orthodoxie mit
dem ,weiblichen® und ,hiuslichen Verstindnis des Judentums im eingangs angefiihrten
Hirsch-Zitat und der dort augenscheinlich zum Ausdruck kommenden ,apolitischen® und
,konfessionalistischen“ Interpretationslinie des Judentums in Ubereinstimmung zu brin-
gen. Diese Schwierigkeit macht die eigentliche Spannung des Buches aus. Denn auch die
anderen orthodoxen Politstrategen dusserten sich alles andere als einheitlich. Jacob Rosen-
heim, der spitere erste Prisident der Agudat Israel-Weltorganisation, konnte das ortho-
doxe Weltbiindnis ,organisch® und, wie Vf sagt, ,essentialistisch, sozusagen ,von oben
her, am Modell der Lagerordnung beim Auszug der Volkes Israel aus Agyptcn beschrei-
ben und zugleich in demokratischer Weise dem Entscheidungsmonopol der Rabbiner
(da‘at ha-torah) entgegentreten. Es bleibt fraglich, wie Vf selbst sagt, ob die von M. Weber
tibernommenen Distinktionen die hier zum Ausdruck kommenden Spannungen 16sen
konnen. Der ideologische Niedergang der Agudat Israel im parlamentarischen System
Israels und die Umwandlung der Organisation zu einer ultraorthodoxen Klientelpartei
hingt jedenfalls nicht, wie Vf meint, mit den inneren Widerspriichen in der agudistischen
Theoriebildung, sondern mit dem Plausibilitdtsverlust zusammen, den das politische und
auch das Bildungskonzept der deutsch-jiidischen Orthodoxie (Torah im Derech Eretz)
innerjiidisch und innerorthodox durch die Zerstérung des deutschen Judentums und den
Holocaust zu erleiden hatte.

Matthias Morgenstern

66



	Rezensionen

