Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: Vom Sinn des Exils : Anmerkungen zu Isaak von Trokis Deutung der
galut

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960732

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Vom Sinn des Exils
Anmerkungen zu Isaak von Trokis Deutung der galut

von Stefan Schreiner

Spitestens seit dem 2. Jahrhundert gehoren die Zerstorung Jerusalems durch
die Romer im Jahre 70 und die anschliessende, zumeist dieses Exil genannte
Diaspora, die Zerstreuung der Juden unter die Volker der Welt zu den
Themen, die in der langen Geschichte der apologetisch-polemischen Dis-
kussion zwischen Christen und Juden zu den nachgerade permanent verhan-
delten Themen zihlen.' Dabei weist der Ausdruck dieses Exi/ nicht nur dar-
auf hin, dass die Zerstreuung nach dem Jahre 70 noch immer Gegenwart ist,
also fortdauert, sondern deutet zugleich an, dass dieses Exil im Vergleich zu
den voraufgegangenen beiden Exilen, und das sind der Tradition zufolge die
»agyptische Knechtschaft® und das ,babylonischen Exil“ nach der Zersts-
rung des Ersten Tempels im Jahre 587/6 v. Chr., wesentlich anderer Qualitit
ist. Was dieses Exil von den beiden voraufgegangenen wesentlich unterschei-
det, ist weit mehr noch als dessen fortdauernde Gegenwart die Tatsache, dass
im Gegensatz dazu — folgt man der Tradition — die beiden voraufgegangenen
Exile durch Prophetenwort fiir eine von Anfang an begrenzte Zeit angekiin-
digt worden waren: die ,dgyptische Knechtschaft“ nimlich fiir die Dauer von
vierhundert Jahren (Gen 15,13) und das ,babylonische Exil® fiir die Dauer
von 70 Jahren (Jer 29,10f; vgl. Dan 9,2; 2. Chr 36,12). Wenn es indessen
um den eigentlichen Gegenstand der zwischen Christen und Juden kontro-
vers gefithrten Diskussion um dieses Exil geht, so sind es nicht die Zerstérung
Jerusalems und die anschliessende Diaspora-Existenz der Juden an sich, son-
dern neben dem Problem der Dauer des Exils vor allem — wie Salo W. Baron

1 Siehe dazu H. Schreckenberg, Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ibr li-
terarisches und historisches Umfeld, 3 Bde, Frankfurt/M., Berlin, Bern, New York,
Paris, Wien 1995—1998 (= Europiische Hochschulschriften, XXI11/172.335.497),
Bd. I, S. 1154f.

34



mit Recht betont hat —, seine Ursache: ,If there was any controversy on this
score at all, it referred only to the cause of the Exile.“?

Hinsichtlich dieses Gegenstandes der Diskussion hat Jacob J. Petuchow-
ski mit Blick auf die christliche Seite gemeint: ,,Die Zerstérung Jerusalems
und die Diaspora-Existenz der Juden war seit den frithen Kirchenvitern ein
beliebtes Thema, das als ,Beweis® dafiir diente, dass die Juden den falschen
Glauben hatten und daher von Gott verworfen wurden.“? Dies trifft jedoch
nur zum Teil zu; denn die Zerstérung Jerusalems und die Zerstreuung der
Juden waren nicht so sehr ,Beweis fiir ihren falschen Glauben® als vielmehr
der Vollzug der bereits im Alten Testament angekiindigten Strafe Gottes an
ihnen fiir ihr Verhalten gegeniiber Jesus Christus im allgemeinen und ihre
Schuld am Tod Jesu im besonderen, wie expressis verbis seit den iltesten
christlichen Adversus-Judaeos-Texten immer wieder zu héren ist.*

Hingegen hat Jacob J. Petuchowski recht, wenn er mit Blick auf die
jidische Seite schreibt: ,Diesen ,Beweis® haben die Juden immer zuriickge-
wiesen. Zwar sagten auch sie, dass das Exil als Strafe fiir ihre Siinden [. . .]
von Gott verhingt wurde, aber sie behaupteten auch, dass die Siinden, fiir
die sie bestraft wurden, sich nicht mit denjenigen deckten, die ihnen von
christlicher Seite vorgeworfen wurden.“” Tatsichlich diente wie nach der
Zerstorung des Ersten Tempels, so auch nach der Zerstérung des Zweiten
Tempels, jahrhundertelang, ja, bis in unser Jahrhundert hinein das Schema
von Siinde — Exil (- Umkehr — Erlgsung) immer wieder neu als Deutemuster
der Exilsereignisse ebenso wie der Exilserfahrungen, wie es in dem bekannten
und in diesem Zusammenhang nur allzu oft zitierten Mussafgebet zu den
Feiertagen heisst: mippne chata’enu galinu me-artzenu etc. (,unserer Siinden
wegen wurden wir hinweggefiihrt aus unserem Lande etc.“).® Dabei darf
jedoch nicht tibersehen werden, dass dieses Deutemuster geschichtlicher Er-
eignisse und Erfahrungen allenthalben in einem ganz anderen Sinne gilt, als

2 S.W. Baron, A Social and Religious History of the Jews, 18 Bde, New York, London,
Philadelphia 1952-1983, Bd. V, S. 129f.

3 Artikel DiasporalExil, in: ].]. Petuchowski und C. Thoma, Lexikon der jiidisch-
christlichen Begegnung, Freiburg, Basel, Wien 1989, Sp. 76-82, dort Sp. 80f.

4 Z.B. Justinus, Apologia, cap. 47 u.6.; Tertullian, adv. Judaeos, 111,8 u.6.; Joh.

Chrysostomos, Hom in Mt (1,17-22) IV,1; siche ferner H. Schreckenberg, Die

christlichen Adversus-Judaeos-Texte, S. 223£.227f. Weitere Belege dort S. 706 s.v.

Juden, ihre Heimatlosigkeit etc.

Artikel DiasporalExil, Sp. 81.

6 Text: Siddur Sefat Emet, hg. S. Bamberger, Basel 1982, S. 253; vgl. dazu L. Elbogen,
Der jiidische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung, Berlin 1931 (= repr.
Hildesheim 1967), S. 134f.

N

35



die christliche Polemik unterstellte,’” ganz abgesehen von der heute angesichts
von Auschwitz und der Erfahrung der Schoa aufgebrochenen Frage, ob die-
ses Deutemuster {iberhaupt taugt.’

Die jiidische Seite der Antwort auf die Frage nach dem Exil, nach seinem
Grund und Sinn wire indessen nur sehr verkiirzt dargestellt, wenn sie allein
entweder auf die Abwehr der christlichen Interpretation oder auf das eben
erwihnte Deutemuster von Siinde — Exil (- Umkebr — Erlisung) reduziert
wiirde. Vielmehr finden sich gerade neben der mit dem eben erwihnten
Deutemuster verbundenen Zuriickweisung christlicher Deutung jiidischer
Exilserfahrung immer wieder auch — und zwar gleichfalls seit dem 2. Jahr-
hundert — Versuche einer positiven Sinngebung des Exils, die in der Summe
so etwas wie eine ,,['heologie der ga/ut“ ergeben. Zu diesen Versuchen zihlen
zum Beispiel Ausserungen wie das Dictum R. El‘azars: ,,Der Heilige, geprie-
sen sei Er, zerstreute Israel unter die Volker allein dazu, dass sich ihnen
Proselyten anschliessen kénnen, wie es heisst: Und Ich werde sie mir aussien
im Land (Hos 2,25)“ (bPes 87b);” oder auch das des ofteren zitierte'® Dic-
tum R. Oscha‘jas, in dem er den schwer deutbaren Ausdruck Wohlraten an
seiner Bauernschaft in Israel (Ri 5,11)"" mit folgenden Worten erklirt: ,Was
bedeutet, dass geschrieben ist: Wohltaten an seiner Bauernschaft in Israel?
[Das bedeutet,] eine Wohltat erwies der Heilige, gepriesen sei Er, Israel, dass
er es unter die Volker zerstreute® (bPes 87b).!2

7 Zur Bedeutung dieses Deutemusters und seiner Geschichte sieche L. Jacobs, The
Problem of Evil in Our Times, in: fudaism 17 (1968), S. 347 —352; D. Granatstein,
Theodicy and Belief, in: Tradition 13/3 (1974), S. 36 -47; D. Birnbaum, God and
Evil. A Jewish Perspective, Hoboken 1989; Sh. Rosenberg, Good and Evil in Jewish
Thought, Tel Aviv 1989, u.a.

8  Siehe dazu Chr. Miinz, Der Welt ein Gediichtnis geben. Geschichtstheologisches Den-
ken im Judentum nach Auschwirz, Giitersloh 1995, passim, besonders S. 202ff.

9 Ebenso deutet R. El‘azars auch Gen 12,5 (und die Seelen, die sie in Haran geschaffen
hatten) in BerR XXXIX,14, ed. Mirkin Bd. II, S. 101.

10 So auch von J. J. Petuchowski, Artikel DiasporalExil, Sp. 79.

11 Dies die iibliche Ubersetzung von tzidgot pirzono be-Jisra’el. R. Oscha‘ja deutet,
indem er die Wurzelkonsonanten des etymologisch nicht befriedigend geklirten
Wortes pirzono > p-r-z (siche dazu E. Klein, Etymological Dictionary of the Hebrew
Language, Jerusalem 1987, S. 526¢) umstellt und statt pirzono nun pizrono (,seine
Zerstreuung® von der Wurzel p-z-r, ,zerstreuen®) liest; siche E. Klein, Etymological
Dictionary, S. 500c—501a.

12° Weitere Beispiele und Erliuterungen dazu bei E.E. Urbach, The Sages — Their
Concepts and Beliefs, 2 Bde, Jerusalem 1979, Bd. I, S. 542£.546 mit Bd. II, S. 930f
Anm. 61-70 und S. 934 Anm. 83.

36



Isaak ben Abraham aus Troki und sein ,,Buch der Stirkung
des Glaubens*

In die Reihe der Namen und Autoren, die im Zusammenhang der Bemii-
hungen um eine ,Theologie der ga/ut“ zu nennen sind, und zwar deshalb,
weil sie beides getan, einerseits die christliche Deutung des Exils der Juden
zuriickgewiesen und andererseits eine positive Sinngebung des Exils versucht
haben, gehért auch Isaak ben Abraham aus Troki (15337 —1593?) (fernerhin
Isaak genannt), der dank seiner breiten Bildung'® als eine der herausragen-
den Gestalten der kariischen Gemeinschaft Litauens im 16. Jahrhundert,'
wenn nicht als ihr bedeutendster Gelehrter iiberhaupt in die Geschichte
eingegangen gangen ist.

Obwohl Isaak ein Karier war, darf er dennoch als Vertreter der jiidischen
Seite angesprochen werden. Das mag auf den ersten Blick merkwiirdig er-
scheinen, erklirt sich aber nicht zuletzt aus dem Selbstverstindnis der (da-
maligen) Karider Litauens, die sich zumindest zu jener Zeit — noch — ganz als
Juden betrachteten und dementsprechend auch zum Judentum zugehorig
fiihlten. Auch Isaak redet allenthalben von ,wir Juden®, gleichviel ob er von
den Kariern oder den Rabbaniten oder von beiden redet. Ebenso nennt er
Israel stets ,unser Volk®, wenngleich die Rabbaniten diesen kardischen An-
spruch, gleich ihnen zum jiidischen Volk dazuzugehéren, entschieden zu-
riickwiesen. Bereitschaft bestand hingegen, ihre juristische Vertretung gegen-
tiber der polnisch-litauischen Obrigkeit durch Karier zu akzeptieren, und die
Differenzen, die beide miteinander hinreichend hatten' — in geistig-religio-
ser ebenso wie in halachischer Hinsicht trennten sie Welten voneinander —,
haben das Funktionieren ,geschiftsmissiger® Beziehungen zwischen ihnen
jedenfalls nicht ausgeschlossen, wie die von Jacob Mann vor Jahrzehnten
bereits veroffentlichten kariischen Dokumente aus Litauen'® belegen; und

13 Siche dazu J. Mann, Zexts and Studies, Bd. 11, S. 714f.

14 Zu den litauischen Kariern jener Zeit insgesamt siche S.W. Baron, Social and
Religious History, Bd. XVI, S. 8f mit 320 Anm. 7; S. Szyszman, Das Kariertum —
Lehre und Geschichte, Wien 1983, S. 85ff.111ff; N. Davies, God’s Playground — A
History of Poland, 2 Bde, Oxford 1986, Bd. I, S. 191f; N. Schur, History of the
Karaites, Frankfurt/M. 1992 (= BEATA], 29), S. 101-112; ders., Karaite Ency-
clopedia, S. 280282 (Literatur); M. Greenbaum, The Jews of Lithuania — A History
of a Remarkable Community, 1316—1945, Jerusalem, New York 1995/5755, S.
155-159.

15 Ein Kapitel der Auseinandersetzung zwischen Kariern und Rabbaniten behandelt
hat Ju. Gessen (Hessen), Bor’ba karaimov goroda Trok s evrejami, in: Evrejskaja
Starina 3 (1910), S. 569-579.

16 Texts and Studies in Jewish History and Literature, Bd. 1I: Karaitica, New York
1972,

37



wohl nicht zufillig lautete der volle Titel eines Vertreters der Juden gegen-
tiber der polnisch-litauischen Obrigkeit, auch wenn er ein Karier war: ,Vogt
der Juden®. Mit Recht hatte denn auch Mark Waysblum seinerzeit darauf
aufmerksam gemacht, dass das Wort ,Jude® in Litauen zu jener Zeit ,the
same juridical meaning in respect of both the Rabbanites and Karaites®
hatte."”

Fiir eine Biographie Isaaks ist hier nicht der Ort — von seinem Leben ist
ohnehin nur sehr wenig bekannt, und das wenige, was davon bekannt ist, ist
lingst andernorts geschrieben worden und nachlesbar.'® Uber die Jahrhun-
derte bekannt und gleichermassen berithmt geblieben ist Isaak indessen als

17 M. Waysblum, Isaac of Troki, S. 65.

18 Siehe dazu Ju. Gessen (Hessen), Artikel Troki, Isaak ben Abraham, in: Evrejskaja
Enciklopedija, Bd. XV, Sankt Peterburg 1912, Sp. 32f; I. Markon, Artikel 7rok: 2.,
in: Jiidisches Lexikon, Bd. V, Berlin 1930, Sp. 1058f; 1. Newman, Artikel Troki,
Lsaac ben Abraham, in: Encyclopedia Judaica?, Bd. XV, Jerusalem 1971, Sp. 1403f.
Ferner A. Geiger, Isaak Troki, ein Apologet des Judentums, Breslau 1853 (= in: ders.,
Nachgelassene Schriften, 5 Bde, hg. L. Geiger, Breslau 1885 [= repr. Hildesheim
1999], Bd. III, S. 178—-223); J. H. R. Biesenthal, Der Karait Isac Trocki (sic!), in:
Jeschurun 2 (1860), S. 28—-31.57-67.357-363; 3 (1861), S. 13-21.44—-50.69—
76.101 =106 (unvollendet); H. Schwabedissen und H.L. Strack, Isaak Troki und
seine Zeit, in: Nathanael 5 (1889), S, 52—69); M. Balaban, Historja i literatura
Zydowska, ze szczegblnym uwzgleadnieniem historji Zydéw w Polsce, 3 Bde, Lwéw,
Warszawa, Krakéw 1925 (= repr. Warszawa 1982), Bd. III, S. 254ff; S. Dubnow,
Weltgeschichte des jiidischen Volkes, iibersetzt A. Steinberg, 10 Bde, Berlin 1925-29,
Bd. VI, S. 379-385; ]J. Mann, Texts and Studies in Jewish History and Literature,
Bd. II: Karaitica, New York *1972, Bd. II, S. 714-720; M. Waysblum, Isaac of
Troki and Christian Controversy in the XVI Century, in: Journal of Jewish Studies
(= JJS) 3 (1952), S. 62-77; E.L. Dietrich, Das jiidisch-christliche Religionsge-
sprich am Ausgang des 16. Jahrhunderts nach dem Handbuch des R. Isaak Troki,
in: Judaica 14 (1958), S. 1-39, besonders S. 1-8 (darauf beruht H.-J. Schoeps,
Jiidisch-christliches Religionsgesprich in neunzehn Jahrhunderten, Miinchen, Frank-
furt/M. 1961 [= repr. hg. E. Brocke, Konigstein/T. 1984], S. 87-96); T. Weiss-
Rosmarin im Vorwort zu M. Mocattas englischer Ubersetzung: Hizzug Emunah or
Faith Strengthened, repr. New York 1970, S. VIII-XI; E.I.J. Rosentﬁal Jiidische
Antwort, in: K. H. Rengstorf und S. von Kortzfleisch (Hg.), Kirche und Synagoge —
Handbuch zur Geschichte von Christen und Juden, 2 Bde, Stuttgart 1968 (= repr.
Miinchen 1988; dtv 4478), Bd. I, S. 307-362, dort S. 354—-357; S.W. Baron,
Social and Religious History, Bd. XVI, S. 75f mit 351 Anm. 82; ]. Maier, Geschichte
der jiidischen Religion, Freiburg, Basel, Wien ?1992, S. 506; N. Schur, Karaite
Encyclopedia, Frankfurt/M., Berlin, Bern, New York, Paris, Wien 1995, S. 282; S.
Schreiner, Jes 53 in der Auslegung des Sepher Chizzuq Emuna von R. Isaak ben
Avraham aus Troki, in: B. Janowski und P. Stuhlmacher (Hg.), Der leidende Got-
tesknecht — Jes 53 und seine Wirkungsgeschichte, Tiibingen 1996 (= Forschungen zum
Alten Testament [= FAT], 14), S. 159—-195, dort S. 160ff.

38



der Autor des Sefer Chizzug Emuna (,Buch der Stirkung des Glaubens®)."”
Geschrieben hat er dieses Buch, wie wir vom Autor selbst erfahren, im
Ergebnis seiner Beteiligung an interreligiosen Gesprichen und Disputatio-
nen sowohl mit katholischen als auch protestantischen Theologen unter-
schiedlicher Denominationen, an denen teilzunehmen er in seinen jungen
Jahren an verschiedenen Orten mehrfach die Gelegenheit hatte.”® Zum Ziel
seiner schriftstellerischen Arbeit hatte sich Isaak dabei gesetzt, ein Buch zu
verfassen, das seinen Glaubensgeschwistern — und das waren in seinen Augen
die rabbanitischen Juden nicht weniger als die Karier — von Nutzen und
~den Menschen, die schwach an Wissen und gering an Einsicht sind wie ich,
eine Stiitze und Unterstiitzung (Jes 3,1b) ist,” damit es ihnen dienen kénnte
als das, was es sein sollte, nimlich als eine ,Stirkung des Glaubens®, wie er
sein Buch programmatisch betitelt hat: ,Ich habe es genannt Sefer Chizzug
Emuna, (,Buch der Stirkung des Glaubens®), um [...] schwache Hiinde zu
stirken (Jes 35,3a), und (. . .] wankende Knie zu kriiftigen (Jes 35,3b),“ wie er
in seinem Vorwort (S. 8) geschrieben hat.”!

Entstanden war so ein profundes apologetisch-polemisches Werk, das wie
kaum ein anderes von jiidischer Seite verfasstes Werk seiner Art bis in unser
Jahrhundert Wirkungsgeschichte gehabt hat.”> Dass der Autor ein Karier
war, hat dabei keineswegs ausgeschlossen oder verhindert, dass das Buch
auch unter Juden seine Verbreitung gefunden hat. So beginnt beispielsweise

Moses Mocatta, der das Buch um die Mitte des 19. Jahrhunderts ins Eng-

19 Benutzt wird hier die Ausgabe: Rabbi Jitzchak, Sobhn Abrahams Sefer Chizzugq Emu-
nah — Befestigung im Glauben, hg. und iibersetzt D. Deutsch, Sohrau 1865 (=
Leipzig 21873). Text und Ubersetzung sind in beiden Ausgaben gleich. Erweitert ist
nur der Anmerkungsteil des Ubersetzers: 1865, S. 355—397; 1873, S. 355—432
mit Anhang S. 433-438. — Alle Seitenangaben im folgenden Text ohne zusitzliche
Erliuterung beziehen sich stets auf die Erstausgabe. Die Ubersetzung der Zitate
stammt von mir.

20 Siehe das Vorwort des Verfassers, S. 9f. — Erinnerungen an solche Disputationen
finden sich auch sonst mehrfach in Isaaks Buch, z.B. S. 40.41.43.

21 Diesen Schriftvers, erginzt durch Zitate aus 2. Chr 15,7; Ps 31,25 und 2. Sam
23,2, hatte bereits Josef Qimchi (1105-1170) als Leitmotiv fiir sein Sefer ha-Berit —
den ,Prototyp” der jiidischen, in Dialogform geschriebenen polemisch-apologeti-
schen Literatur — gewiihlt; siehe sein Sefer ha-Berit, ed. F. Talmage, Jerusalem 1974,
S. 21 (englische Ubersetzung: F. Talmage, The Book of the Covenant, Toronto 1972,
S. 25; deutsche chrsctzung D. Bérner-Klein, Das Buch des Bundes — Josef Qim-
chis Diskussion zwischen einem Gliubigen und einem Ungliubigen, in: C. Thoma,
G. Stemberger und Joh. Maier [Hg.], Judentum — Ausblicke und Einsichten, Fest-
schrift K. Schubert, Frankfurc/M., Berlin, Bern 1993 [= Judentum und Umwelt,
43], S. 209-251, dort S. 214).

22 Vergleiche dazu T. Weiss-Rosmarin, in: Hizzug Emunahb or Faith Strengthened, S.
VI-VIIL

39



lische {ibersetzt hatte, sein Vorwort zur Ubersetzung mit dem programma-
tischen Satz: ,,As we Israelites do not impose our faith on others — a practice
altogether repugnant to Judaism — it is necessary to premise that the follow-
ing work is intended exclusively for distribution among our Hebrew com-
munity.“*

Eine inhaltliche Gesamtanalyse des Buches ist hier nicht vonnéten, da
dazu von Abraham Geiger® bis Ernst Ludwig Dietrich® bereits alles Erfor-
derliche gesagt worden ist; und zum Aufbau des Buches sei nur erwihnt, dass
sich der Autor im ersten, 50 Kapitel umfassenden Teil *® seines zweiteiligen
Werkes zunichst mit den wesentlichen Themen christlich-jiidischer Ausein-
andersetzung (Kap. 1-8) und in den anschliessenden Kapiteln 9—50 mirt
der christlichen Auslegung der hebriischen Bibel, des Alten Testaments be-
schiiftigt, wie er am Ende von Kapitel 1,8 (S. 77) bemerke: ,Und jetzt be-
ginne ich niederzuschreiben, was die Gelehrten der Christen mir gegeniiber
an Argumenten aus der Tora, den Propheten und den Schriften vorgebracht
haben.“ Der zweite, zwar 100 Kapitel umfassende, dennoch ungleich kiirzere
Teil des Buches® schliesslich enthilt eine Untersuchung all der neutesta-
mentlichen Texte, die auf die hebriische Bibel Bezug nehmen und/oder aus
ihr zitieren.

Exil (galut) als Siihne

Auf das Thema der ga/ut und ihrer Bedeutung kommt Isaak innerhalb seines
Buches mehrfach zu sprechen. Ausgehend von den christlichen Deutungen
des Exils (siehe oben), die ihm durchaus bekannt gewesen sind und von ihm
auch erwihnt werden (vgl. 1,7, S. 66ff), setzt er sich dabei, neben dem
Problem der Dauer der galut, insbesondere und vor allem mit dem Problem
ihres Grundes und ihres Sinnes auseinander.

Die Frage nach der Dauer des Exils ist aus einem zweifachen Grunde
interessant und daher Gegenstand der Diskussion: Wihrend nimlich die
beiden ,ersten Exile“, das ist die ,igyptische Knechtschaft“ und das ,baby-
lonische Exil“, von allem Anfang an terminiert gewesen sind — Abraham

23 Hizzuq Emunah or Faith Strengthened, S. X.

24 Lsaak Troki, ein Apologet des Judentums, Breslau 1853 (= in: ders., Nachgelassene
Schriften, Bd. 111, Breslau 1885 [= repr. Hildesheim 1999], S. 178-223).

25 Das jiidisch-christliche Religionsgesprich am Ausgang des 16. Jahrhunderts nach
dem Handbuch des R. Isaak Troki, in: Judaica 14 (1958), besonders S. 8—-39.

26 S, 29-282. Ausfiihrliche Inhaltsiibersicht des Verfassers, dort S. 14— 20.

27 S, 283 -354. Ausfithrliche Inhaltsiibersicht des Verfassers, dort S. 20—-28.

40



erfahre, dass die Leiden seiner Nachkommen in der idgyptischen Knecht-
schaft 400 Jahre dauern werden (Gen 15,13) (1,7, S. 67f),*® und hinsichtlich
des babylonischen Exils hatte Jeremia eine Dauer von 70 Jahren angekiindigt
(Jer 29,10; Dan 9,2; 2. Chr 36,21) (1,7, S. 71) —, fehlt eine entsprechende
Ankiindigung im Hinblick auf das Ende des ,gegenwirtigen Exils“ (Dtn
32.34). Obwohl ein Ende auch dieses Exils in Dan 7,15 und 12,7 angedeu-
tet ist (I,7, S. 72f), hat Gott dennoch, so Isaak, keine Frist des Exils offen-
bart, weswegen die Christen aufgrund von Lev 26,38 sagen, dass das ,ge-
genwirtige Exil“ nie authoren werde, also ein permanentes Gericht iiber das
von Gott verworfene Israel darstellt — mit mehr als 1500 Jahren Dauer ist es
ohnehin schon linger als die voraufgegangenen Exile (1,7, S. 73f).* Dage-
gen hilt Isaak, dass auch das ,gegenwiirtige Exil“ ganz sicher ein Ende haben
wird. Dass es bereits mehr als 1500 Jahre fortdauert, ist kein Argument
dagegen (1,7, S. 66.74f). Denn wenn das Ende des Exils auch nur mit vagen
Worten angedeutet, um nicht zu sagen: verschliisselt angekiindigt ist (Dan
7,15 und 12,7), wird es dennoch eintreffen, und zwar dann, wenn der
Grund, der zu diesem Exil gefiihrt hat, nicht mehr besteht. Was aber den
Grund des Exils anbetrifft, so teilt Isaak ohne Einschrinkung die Uberzeu-
gung, die auch in dem oben zitierten Gebet mippne chata’enu galinu me-
artzenu etc. ihren Ausdruck gefunden hat. So sagt Isaak:

,In der Tat ist die Ursache dafiir, dass ein Ende dieses Exils, in dem wir
uns befinden, nicht bekannt gemacht worden ist, diese, dass dieses Exil
verhingt worden ist, um die Vergehen, Freveltaten und Siinden zu sithnen,
die Israel begangen hat seit dem Tag seines Einzugs ins Land bis zu seinem
Eintritt in dieses Exil; denn die Vergehen sind eine schwere Verunreinigung
fiir die Seelen der Siinder und trennen zwischen ihnen und Gott. Darum
bedarf es [Israel] der Reinigung und der Liuterung mittels der Fiille der
Schlige und tédlichen Leiden, die ihm zugefiigt werden wihrend der langen
Dauer dieses Exils; denn durch das babylonische Exil ist es nicht gehérig
geldutert worden, weil es an ithm allein die Siinde des [Unterlassens des]
Erlassjahres gesiihnt hat, das es wihrend seines Aufenthaltes im Israellande
nicht gefeiert hatte. Die iibrigen Vergehen, Freveltaten und Siinden aber, wie
Unzucht, Gétzendienst, Blutvergiessen und dergleichen mehr, sind durch
das babylonische Exil wegen der Kiirze seiner Dauer nicht gesiihnt worden.
Darum hat die gottliche Weisheit verfiigt, dass es [Israel] in dieses Exil

28 Da es sich hier ohnehin nur um ungefihre, nicht aber exakte Angaben handelt, ist
es fiir Isaak unerheblich, dass an anderer Stelle fiir die Dauer des ersten Exils 430
Jahre (Ex 12,40) genannt werden (1,7, S. 68f).

29 Siehe dazu E.L. Dietrich, Das jiidisch-christliche Religionsgesprich, S. 20f.

41



kommt und hier eine sehr lange Zeit bleibt bis ans Ende der Tage, um seine
Strafe zu empfangen, um zu tilgen den Frevel des Gétzendienstes, um weg-
zuschaffen die Siinde der Unzucht und zu siihnen das Vergehen des Blut-
vergiessens,”’ wie es heisst: Ich zerstreue dich unter die Vilker, versprenge dich
in Léinder und tilge deine Unreinbeit von dir (Ez 22,15). [...] Ja, im baby-
lonischen Exil sind seine Siinden, mit Ausnahme der Siinde des [Unterlas-
sens des] Erlassjahres nicht nur nicht getilgt worden, sondern es hat sich
noch neuer Siinden schuldig gemacht. Daher musste es noch einmal ins Exil,
um alle Vergehen und Siinden zu sithnen. Nachdem aber unsere Vergehen
gesithnt und unsere Unreinheit getilgt sein werden durch die Ziichtigungen
dieses bitteren und schweren Exils, dann werden wir nicht wieder siindigen,
dann wird an uns erfiillt werden das Wort, das geschrieben ist in der Tora:
Beschneiden wird der Ewige, dein Gott, dein Herz und das Herz deiner Nach-
kommen, den Ewigen, deinen Gott zu lieben mit deinem ganzen Herzen, mit
deiner ganzen Seele, damit du lebst (Dtn 30,6). [. . .] Weil nun Gott, erhoben
sei Er, beabsichtigt hat, die Tage dieses Exils sehr lang zu machen wegen der
Fiille unserer Vergehen, Freveltaten und Siinden, und weil die allgemeine
und ewige Erlosung von unserer Umkehr abhingig ist, darum hat Seine
Weisheit, erhoben sei Er, verfiigt, den Termin der Erlésung selbst den Pro-
pheten zu verheimlichen, wie es heisst: Es ist verborgen bei mir und versiegelt
in meinen Schatzkammern (Dtn 32,34).“ (1,7, S. 69f)

Dieser Uberzeugung entsprechend, deutet Isaak denn auch alle Leiden,
die die Juden wihrend ihrer langen Exilsgeschichte erlitten haben, als Siih-
neleiden, als von Gott verhingte Strafe(n) zur Siihne fiir die von ihnen
begangenen Siinden. Am eindriicklichsten ist in dieser Hinsicht sicher das,
was er zu diesem Thema im Zusammenhang mit seiner Diskussion der
christlichen und jiidischen Auslegung von Jes 52,13—53,12 geschrieben hat
(1,22, S. 145—-162), einer Perikope, die bekanntlich seit alters einen der /loci
classici in der christlich-jiidischen Auseinandersetzung darstellt. Entgegen der
christlichen bzw. genauer: christologischen Deutung von Jes 52,13-53,12,
die Isaak natiirlich mit aller Entschiedenheit zuriickweist, hat er — wie es
andere bereits vor ihm auch getan haben?' — in dieser Perikope ein Resiimee

30 TIsaak bezieht sich hier auf die rabbinische Lehre von den drei ,grossen Siinden®
(vgl. bAr 15b; yPea I,1/15d; MTehil zu Ps 12,4). Siehe dazu K. Miiller, Tora fiir die
Vilker. Die noachidischen Gebote und Ansiitze zu ihrer Rezeption im Christentum,
Berlin 1994 (= Studien zu Kirche und Israel, 15), S. 51-59.

31 Siehe dazu H. A. Fischel, Die Deuterojesajanischen Gottesknechtslieder in der jue-
dischen Auslegung, in: Hebrew Union College Annual (= HUCA) 18 (1944), S.
53-76, und J. Rembaum, The Development of a Jewish Exegetical Tradition Re-
garding Isaiah 53, in: Harvard Theological Review (= HThR) 75 (1982), S.

42



der Diasporageschichte gesehen und sich demzufolge bemiiht, alle diejenigen
Einzelaussagen der Perikope, die auf das Leiden des Gottesknechtes hinwei-
sen, konsequent zu historisieren und auf ein Kapitel, ein Ereignis in der
judischen Diasporageschichte zu deuten, was ihm fiir seinen Teil auch ge-
lungen ist, wie ich an anderer Stelle ausfiihrlich gezeigt habe.** Nachdem er
dies getan hat, bleibt ihm freilich am Ende die Frage nach dem letzten
Grund und dem Sinn dieser so gedeuteten Geschichte, bleibt ihm die
schwierige Frage also nach dem eigentlichen Grund des Leidens der Juden
ebenso wie nach dem Sinn ihrer Diaspora; und einer Antwort, dem Versuch
einer Antwort auf diese Fragen weicht Isaak keineswegs aus. Im Gegenteil, er
findet (s)eine Antwort, indem er in die jiidische Tradition zuriickblickt.

Exilserfahrung und gottliche Providenz

(S)eine Antwort auf die beiden Fragen findet Isaak — zugleich ein Beleg fiir
den Umfang seiner jiidischen Bildung® — in der von den jiidischen Reli-
gionsphilosophen des Mittelalters formulierten Lehre von der gottlichen Pro-
videnz in ihren zwei Aspekten,®® der ,allgemeinen Providenz® (baschgacha
klalit; providentia generalis) und der ,speziellen oder individuellen Provi-
denz“ (haschgacha pratit; providentia specialis). Dabei meint allgemeine Pro-
videnz die der gesamten Schépfung zugewandte Providenz; die spezielle oder
individuelle Providenz hingegen gilt allein Israel, eine Vorstellung, die nach
Bachja ben Aschers (13./14. Jahrhundert) theologisch-philosophischem
Worterbuch Kad ha-gemah (,Der Mehlkrug®) und anderen mittelalterlichen
Autoren letztlich auf den Schriftvers Jer 32,19 zuriickgeht.”

289-311; V. Varo, Los canticos del Siervo en la exegesis hispano-hebrea, Cordoba
1993, besonders S. 15—41 (introduccién) und S. 283—-299 (conclusiones).

32 Jes 53 in der Auslegung des Sepher Chizzuq Emuna von R. Isaak ben Avraham aus
Troki, in: B. Janowski und P. Stuhlmacher (Hg.), Der leidende Gottesknecht — Jes 53
und seine Wirkungsgeschichte, Tiibingen 1996 (= FAT, 14), S. 159-195.

33 Zu den von Isaak herangezogenen jiidischen Quellen siche meinen Aufsatz: Rab-
banitische Quellen im ,Buch der Stirkung des Glaubens® des Kariers Isaak ben
Abraham aus Troki, in: Frankfurter Judaistische Beitriige (= FJB) 26 (1999) (im
Druck).

34 Siehe dazu 1. Husik, A History of Medieval Jewish Philosophy, New York *1969, S.
2901t.3406ft; L. Jacobs, Principles of Jewish Faith, London 1964, S. 320ff; ]J. Maier,
Geschichte der jiidischen Religion, S. 370—376.

35 Bachja b. Ascher, Kad ha-gemach, in: Kitve Rabbenu Bachja, ed. Ch.B. Chavel,
Jerusalem °1991, S. 15-451; s.v. haschgacha, S. 135—157, besonders S. 136ff
(englische Ubersetzung: Ch. B. Chavel, Encyclopedia of Torah Thoughts, New York
1980, S. 181-204, besonders S. 183ff).

43



In Isaaks Worten lautet diese Lehre von der doppelten Providenz:
»~Abgesehen davon, dass die Vélker der Welt angesichts ihres Geringerseins
in den Augen Gottes, gepriesen sei Er, gleich den anderen Lebewesen nicht
Seiner [speziellen] Providenz gewiirdigt werden, dass Er an ihnen alle ihre
Siinden ahndete, es sei denn, sie tun Israel Boses an zu einer Zeit, da es den
Willen Gottes tut, oder sie veriiben grosse Gewalttat wie die Generation der
Sintflut®® oder Sodom und Gomorra. Dann ahndet Er, gepriesen sei Er, ihre
Siinde und tilge sie aus.” Nicht so jedoch das Volk Israel; [denn] aus Seiner
Liebe zu uns lisst Er uns biissen alle unsere Siinden in dieser Welt nach und
nach allein durch Exile und Leiden, ohne dass Er uns austilgt, wie Er uns
durch seine Propheten versichern liess.“*® (1,22, S. 149f)

Ohne seinen Namen zu nennen, kniipft Isaak mit diesen Sitzen dennoch
unschwer erkennbar an die Formulierung der Lehre von der Providenz an,
wie sie Jahrhunderte frither schon Jehuda b. Schemuel ha-Lewi (1075-
1141)% in seinem Buch des Beweises und Argumentes zur Verteidigung eines
missachteten Glaubens (Sefer ha-Kuzari) — ihnlich aber auch Mose b. Mai-
mon (1135/8—1204) — vorgetragen hatte.* In Aufnahme des bekannten
Satzes aus den Selichot (Bussliedern): Er vergibt die Siinden seines Volkes, die
erste zuerst wegfiibrend) hatte Jehuda ha-Lewi (Kuzari 11,44) geschrieben:
~Er vergibt die Siinden seines Volkes, die erste zuerst wegfiibrend: Denn Er lisst
unsere Siinden nicht iiber uns anwachsen, bis sie durch ihre Menge unseren
volligen Untergang herbeifithren miissten, wie Er es bei den Emoritern getan
hat, wie es heisst: Denn noch ist die Siinde der Emoriter nicht voll (Gen 15,16)
— Er liess sie, bis ihre Siindhaftigkeit sich todlich in ihnen festgesetzt hatte

36 Gen 6,5fF.

37 Tsaak entnimmt dies aus Gen 18,20f; 19,23-29. Vgl. Nah 3,19 (dazu 2,12f;
3,1.4.16); Jona 1,2 (dazu 3,2.4.8). Zu den biblisch-theologischen Implikationen
dieses Sachverhalts siche bereits H. M. Orlinsky, Nationalism — Universalism and
Internationalism in Ancient Israel, in: H. Th. Frank and W.L. Reed (ed.), 7rans-
lating and Understanding the Old Testament, Essays in Honour of H. G. May, Nash-
ville, New York 1970, S. 206-236.

38 Als Schriftbelege folgen Jer 30,11; Am 3,2 und Prov 3,12.

39 Zu Person und Werk siehe J. Maier, Geschichte der jiidischen Religion, S. 270-273.

40 Siehe dazu A.]. Reines, Maimonides’ Concepts of Providence and Theodicy; in:
HUCA 43 (1972), S. 169-206; ferner ]. Guttmann, Die Philosophie des Judentums,
rept. Wiesbaden 1985, S. 146f; C. Sirat, A History of Jewish Philosophy in the Middle
Ages, Paris, Cambridge 1990, S. 116f.

41 Abu |-Hasan Jehuda Halewi, Das Buch Al-Chazari, ed. (arabisch mit hebriischer
Ubersetzung des Jehuda ibn Tibbon) H. Hirschfeld, Leipzig 1887 (= repr. Jerusa-
lem 1970), S. 106107 (deutsche Ubersetzung des arabischen Textes: H. Hirsch-
teld, Das Buch al-Chazari, Breslau 1885, S. 82; des hebriischen Textes: D. Cassel,
Das Buch Kuzari, Berlin °1922, S. 145-140).

izt



[. .. Nicht so Israel,] denn nur euch habe ich erkannt von allen Familien der
Erde; darum suche ich heim an euch alle eure Siinden (Am 3,2).“*

Wenngleich Gott sich nach biblischem Zeugnis zur ,,Ziichtigung Israels*
historischer Personen und/oder Vélker bediente — Jeremia konnte sogar
Nebukadnezzar, der den Tempel in Jerusalem zerstére und die Bewohner
Jerusalems nach Babylon deportiert hat, ,Knecht Gottes“ nennen (Jer 25,9;
27,6) —, so stehen diese Personen und/oder Volker dennoch selber wieder-
um unter seinem Gericht, dann nimlich, wenn sie ihre Aufgabe erledigt oder
sich in Eigenmichtigkeit ergangen haben, wie Isaak mit Bezug auf Ps 79,6
erklirt und in den Kapiteln Ez 25,26 und 35 und Ps 83 geschrieben findet
(1,46, S. 275). Diese Dialektik, die dhnlich auch eine Gegeniiberstellung von
Jer 25 und 27 einerseits und Jer 51 und 52 andererseits erkennbar werden
lisst, lautet in historisierter Form® mit Isaaks Worten:

»Wir finden in den Worten der Propheten, dass die Volker, die Hasser
Israels, die es unterdriicken und quilen, mit grosser Strafe von Gott, erhoben
sei Er, bestraft werden. Und diese ihre Worte haben sich bereits bewahrhei-
tet; denn wir finden keinen Kénig oder Herrscher, der die Juden unter-
driickt, sie gequilt oder ihnen Schaden zugefiigt hat, und doch vor dem
Zorn Gottes, erhoben sei Er, bewahrt geblieben wire. Denn wenn auch
Gott, erhoben sei Er, sie ziichtigt und schligt um ihrer Vergehungen willen,
so will Er dennoch nicht, dass andere sie schlagen. Darum straft Er die, die
sie schlagen, mit wunderbarer, grosser Strafe, wie Er an Pharao, Sanherib,
Nebukadnezzar, Haman und ihresgleichen getan hat. Denn wenngleich die
Kinder Israel vor dem Ewigen, erhoben sei Er, gesiindigt und schwer ge-
frevelt haben und in das Land ihrer Feinde verbannt wurden, so heissen sie
dennoch Sein Volk und Sein Eigentum, erhoben sei Er; denn Er hat sie nicht
verworfen, um sie vollig zu vernichten, sondern nur sie zu ziichtigen und
demiitig werden zu lassen, damit sie zu Thm umkehren. So hat Er auch
Seinen Bund mit ihnen nicht gebrochen, sondern Er, erhoben sei Er, heisst
ihr Gott an jedem Ort, an dem sie sind, wie es heisst: Ja, obschon sie im
Lande ihrer Feinde sind, habe Ich sie doch nicht verworfen und nicht ver-
schmdiht, um sie zu vernichten und meinen Bund mit ihnen zu brechen, denn

Ich bin der Ewige, ihr Gott (Lev 26,44) etc.” (1,46, S. 271f)

42 Derselbe Gedanke begegner bereits in 2. Makk 6,13.15; ebenso auch R. Abahu in
bAZ 4a mit Bezug auf Amos 3,2. Vgl. dazu Raschi zu Ex 32,13 (in: Toratr Hayyim:
Sefer Shemot; Bd. II, ed. M.L. Katzenellenbogen, Jerusalem 1988, S. 192), und
Joseph Albo, Sefer ha-‘Igqarim 1V,38, ed. 1. Husik, Philadelphia 1946, Bd. IV/2, S.
7L

45



All dies gilt nach Isaak keineswegs allein im Blick auf die weit zuriicklie-
gende, biblische Geschichte. Im Gegenteil; es gilt dies bis heute, wie Isaak im
weiteren Verlauf seines eben zitierten Kapitels ausfiithrt. Daher beeilt er sich
denn auch sogleich Beispiele zu zitieren, die geeignet sind zu zeigen, dass sich
dieses Strafgericht Gottes auch heute noch in gleicher Weise an den ,,Feinden
Israels“ ereignet: So beschreibt er im folgenden ausfiihrlich, was sich ,,gegen-
wirtig® in England, wo man katholische Priester totet, in Spanien oder
Frankreich abspielt, wo Religionskriege, Verfolgung und Mord an Protestan-
ten an der Tagesordnung sind — Isaak wusste auch von der sogenannten
Bartholomdusnacht am 24. August 1572 —, und deutet alle diese Ereignisse
unter Verweis auf zahlreiche Schriftverse® als Strafgerichte Gottes an eben
diesen Lindern und ihren Bewohnern fiir ihre voraufgegangenen Verbrechen
an den Juden, indem sie sie verfolgt und am Ende aus ihrem Lande vertrie-
ben haben (1,46, S. 272 -275). Mit dieser Ansicht steht Isaak iibrigens nicht
allein da; ganz dhnlich argumentierte im Blick auf England auch Menasse b.
Israel (1604—1657). In einem seiner Briefe interpretierte er den der Griin-
dung des Commonwealth unter Oliver Cromwell vorausgegangenen Civil
War als gottliches Strafgericht fiir die Vertreibung der Juden aus England im
Jahre 1290.%

Exil als Aufgabe

Das Exil der Juden ist nach Isaak indessen nicht allein Strafe und Ziichti-
gung. Strafe und Ziichtigung ist es im Blick auf Israel; im Blick auf die
Volker hingegen ist es eine Aufgabe. Fiir das Exil gilt damit die gleiche
Dialektik, die auch die biblische Vorstellung von der Erwihlung bestimmut.
Dass Israel, und Israel allein, aus Liebe geziichtigt wird (Prov 3,12), d. h. dass
es ithm auferlegt ist, nicht nur fiir die eigenen, sondern stellvertretend auch
fiir die Siinden der Vélker zu leiden, wie Isaak Jes 53,4 auslegt, ergibt sich
fir thn zum einen aus seinem aus Ps 135,4 und Dtn 32,9 gewonnenen
Verstindnis der Erwihlung Israels (1,22, S. 151f) und zum anderen aus dem
Platz, den Israel aufgrund seiner Erwihlung inmitten der Vélkerwelt ein-
nimmt. Die Erwihlung, wie Isaak sie versteht, schliesst die Ziichtigung mit

43 U.a. Dtn 7,15; 30,7; Jes 41,11f; 47,5f 49,26; Jer 2,3; 10,25; 30,16; Ps 79,6; Joel
4,2; Ob 1,10; Zef 2,9f; Sach 1,15; 2,12f.

44 1. Wolf, Menasseh b. Israels Mission to Cromwell, London 1901, Introduction S.
LXXVII; vgl. dazu auch die Bemerkungen von J. Mann, Texts and Studies, Bd. 11, S.
717 Anm. 154.

46



ein, wie bereits Jehuda ha-Lewi in seinem Sefer ha-Kuzari (11,44) geschrieben
hatte: ,Wihrend wir in Not sind, hat die Welt Ruhe. Die Leiden aber tragen
dazu bei, unsere Lehre zu befestigen, uns zu liutern und die Schlacken von
uns auszuscheiden. Denn durch unsere Lauterkeit haftet der gottliche Geist
an der Welt"“.

Dieser Ansicht schliesst sich Isaak an, auch wenn er wiederum den Na-
men Jehuda ha-Lewis verschweigt. Doch nicht nur die eben zitierte Ansicht
teilt Isaak mit Jehuda ha-Lewi; auch das Bildwort, das Gleichnis von Israel
als dem Herz der Volker, dessen sich Jehuda he-Lewi bediente, um seine
Ansicht zu illustrieren, einschliesslich der Schriftbelege, die er heranzieht (das
sind Ps 106,35f; Am 3,2; Prov 14,10), um Platz und Aufgabe Israels unter
den Volkern zu beschreiben, scheint Isaak von Jehuda ha-Lewi (Kuzari
11,34 —45)% entlehnt und iibernommen zu haben.

Ohne seine Quelle preiszugeben, erklirt Isaak mit bezug auf Ps 106,35f
und Prov 14,10 — und dies klingt fast wie ein wortliches Zitat aus Jehuda
ha-Lewi: ,Denn das Volk Israel ist der bessere Teil des Menschengeschlechts,
wie das Herz der bessere Teil der Glieder ist. Darum, wenn es sich im Exil
inmitten der Volker befindet wie das Herz inmitten der Glieder, leidet es alle
Bedringnisse, die iiber alle Volker kommen, in deren Mitte es lebt, wie das
Herz Schmerz und Qual des ganzen Korpers erleidet, in dessen Innern es
sich befindet® (1,22, S. 152).

Als das Herz der Menschheit muss Israel geradezu inmitten der Vélker,
im Exil, in der Zerstreuung unter die Vélker also leben, denn nur so kann es
seine Aufgabe an ihnen erfiillen. Und wie die Funktionen des Herzens sich
nicht allein im Ertragen, im (Mit-)Leiden erschépfen, sondern ein Wirken
fiir den Organismus bedeuten, in dessen Mitte es sich befindet, wenn dieser
am Leben bleiben soll, so ist nach Isaaks Ansicht das Exil, die Zerstreuung
unter die Volker fiir Israel zwar eine Ziichtigung, eine ,,Passionsgeschichte®,
fiir die Vélker aber eine Wohltat, wie in dem eingangs zitierten Satz R.
Oscha‘jas zu lesen war, eine Aufgabe also, die ein aktives Handeln zugunsten
anderer einschliesst. Ein Gedanke iibrigens, den Isaak aus Ex 19,5f und Jes
61,6 herleitet, den biblischen loci classici der Erwihlung, wonach ,die Schrift
die Gesamtheit des Volkes Israel Priester nennt, um uns wissen zu lassen,
dass — wie die Priester und die Leviten das Volk Israel die Tora und die
Gebote lehrten, wie geschrieben ist: Sie lehren deine Rechte Jakob!und deine
Tora Israel (Dtn 33,10) — so das Volk Israel die Volker der Welt, unter die es

45 Arabisch und hebriisch bei H. Hirschfeld, S.102—107; deutsch bei H. Hirschfeld,
S. 80-83; deutsch bei D. Cassel, S. 143—-147.

47



zerstreut ist, die Worte des lebendigen Gottes lehren und unterrichten soll,
wie geschrieben ist: Erzihlt unter den Vilkern Seine Herrlichkeit, unter allen
Nationen Seine Wundertaten (Ps 96,3)“ (1,22, S. 151). Als weiterer Schrift-
beleg fiir diese Aufgabe Israels dient Ps 105,1. Den Schliissel fiir deren
Verstindnis liefern natiirlich auch Isaak die bekannten und in diesem Kon-
text allenthalben herangezogenen Verse Jes 42,6 und 49,6, nach denen Israel
als ,Bundesvolk® und ,Gottesknecht® die Aufgabe zukommt, ,ein Licht fiir
die Volker® zu sein.

Die Gelehrten der Antike, die Weisen des 2., 3., 4. Jahrhunderts, die
dhnlich wie Isaak von einer zentralen Rolle und Aufgabe sprachen, die das
unter die Volker zerstreute Israel in der Geschichte wahrzunehmen hat,
dachten bei der Erfiillung dieser Aufgabe in erster Linie an ,Missionstitig-
keit®, ,,Proselytenwerbung: Israel unterweist die Vélker, und diese schliessen
sich Israel am Ende als gerim, als Proselyten an.*® Solche Proselytenwerbung
aber kommt fiir Isaak nicht in Betracht; zudem war sie bei den Juden seit
Jahrhunderten bereits obsolet geworden.”” Fiir Isaak erweist sich die Erfiil-
lung der Aufgabe Israels daher in etwas ganz anderem. Dass Israel im Exil
trotz all seiner Leiden dennoch seinen Dienst der Unterweisung, sein Leh-
rersein fiir die Volker in der gebotenen Weise wahrgenommen und diese
seine Aufgabe erfiillt hat, findet er symbolisch in einer liturgischen Hand-
lung ausgedriickt, die er in seiner Auslegung zu dem Vers Jes 53,12 Ende
(Und fiir die Frevler bitter er) mit folgenden Worten beschreibt:

»Er [der Knecht Israel] betete zu Gorr, gepriesen sei Ev, fiir die frevelnden
Viilker, obschon sie ihm viel Béses angetan haben. Dennoch bat und flehte er
zu Gott, gepriesen sei Er, fiir ihr Wohlergehen und das Gliick ihres Staates,
dass Er ihrem Lande Regen gebe zu seiner Zeit, wie der Prophet Jeremia auf
Gottes Geheiss verkiindete: Sucht das Wohl der Stadt, in die Ich euch verban-
nen liess, und betet fiir sie zu Ihm etc. (Jer 29,7). So sagen auch unsere

Weisen, ihr Andenken zum Segen:“® Bete fiir das Wohl der Regierung etc. Und

46 Siche dazu das Material bei E.E. Urbach, The Sages, Bd. 1., S. 541 —554 mit Bd. II,
S. 930-939 Anm. 58—127, und vor allem bei L. H. Feldmann, Jew and Gentile in
the Ancient World. Attitudes and Interactions from Alexander to Justinian, Princeton
1993, Kap. 9-11, S. 288415, aber auch die kritische Position von E. Will et C.
Orrieux, ,,Prosélytisme juif“? Histoire d’une erreur, Paris 1992.

47 1. Katz, Exclusiveness and Tolerance. Studies in Jewish-Gentile Relations in Medieval
and Modern Times, New York 21983, besonders S. 77-81. L.H. Feldmann, Jew
and Gentile in the Ancient World, S. 413415, spricht von ,eclipse of proselytism®
im 5. Jahrhundert.

48 Dieses Zitat ist im Namen R. Chaninas iiberliefert in: mAvot I11,2; vgl. bAZ 4a.

48



ebenso sagen auch wir Juden® in unseren Gebeten regelmissig:* Unser Gort,
der [Du bist] im Himmel, gib Leben und Wohlergehen dem Kinig, unserem
Herrn. Unser Gott, der [Du bist] im Himmel, gib Frieden im Land. Unser
Gott, der [Du bist] im Himmel, gib Frieden (in) der Regierung. Unser Gott im
Himmel, gib Tau und Regen zum Segen zu seiner Zeit. Unser Gott, der [Du
bist] im Himmel, gib Samen dem, der sien und Brot dem, der essen will, wie
geschrieben ist in den Gebetbiichern der sephardischen Gemeinden und
anderes mehr“ (1,22, S. 162).”!

Als das Herz der Volker ist Israel der Lehrer der Vélker, der ihnen
vorangeht und ihnen den Weg weist (so mit Bezug auf Sach 8,23; Num
10,32; Jer 35,19; Jes 66,22). Gerade darum aber ist es mehr als die Volker
Gefihrdungen und Bedrohungen ausgesetzt, wie Isaak aus Jes 53,5 schliesst:
»Die meisten Verhingnisse, Widrigkeiten und Zufallsschlige des Weges tref-
fen die, die vorangehen; insbesondere wenn sie in einen Krieg ziehen, sind
die Leute, die vorangehen, am ehesten Schligen, Verwundungen und Ver-
letzungen ausgesetzt® (1,22, S. 152). Dennoch, oder gerade deswegen haben
— dies ist nach Isaak der Sinn von Jes 53,12 —, ,wenn sie ihre Feinde besiegt
und Beute gemacht haben, auch die Leute, die in den hinteren Reihen
gefolgt sind, mit ihnen gemeinsam Anteil daran, auch ohne dass sie eine
einzige Verletzung, Verwundung oder Schlag erlitten haben®, allerdings mit
der Einschrinkung, dass der Anteil ,der erlittenen Verletzung entsprechend
bemessen wird® (1,22, S. 153). Auf die Geschichte Israels bezogen, bedeutet
dies, dass Israel schliesslich einer Kompensation, und zwar sowohl fiir die in
dieser Welt erlittenen Verletzungen als auch fiir die von ihm an den Vélkern
der Welt erfiillte Aufgabe des Lehrens und Unterweisen, nicht nur wiirdig
ist, sondern sie verdient, auch wenn es sie (erst) in der messianischen Zeit
erhalten wird, wie Isaak am Ende aus Jes 51,22; 52,1ff und 54,1f£.9-10
folgert und mit Verweis auf Jes 61,6; Gen 22,18; 28,14 begriindet: ,Wie die
Leviten und die Priester von den Heben und den Zehnten der Kinder Israel
thren Lebensunterhalt erhielten, so wird in Zukunft das Volk Israel seinen
Lebensunterhalt von den Gaben der Vélker erhalten als Lohn dafiir, dass es
ihnen im Exil diente, und als Kompensation dafiir, dass es sie unterwies®

(1,22, S. 151).2

49 Dass sich Isaak als Karier hier in die rabbanitische liturgische Tradition einreiht,
verdient ausdriicklich betont zu werden.

50 Vel. I. Elbogen, Der jiidische Gottesdienst, S. 222—223; A. Millgram, Jewish Wor-
ship, Philadelphia 5732/1971, S. 189-191.

51 Auch die aschkenasische Tradition kennt das Gebet fiir das Vaterland (siehe Siddur
Sefat Emet, ed. S. Bamberger, S. 122).

52 Ausfiihrlicher behandelt hat Isaak dies in Kap. 1,13 (S. 97-99).

49



Schluss

Exil als Sithne und Exil als Aufgabe — mit dieser Interpretation des Exils reiht
sich Isaak ein in die Reihe der traditionellen Deutungen des Exils. Beide
Aspekte seiner Deutung haben, wie zu sehen war, ihre Vorbilder, die zum
Teil bis auf die Bibel zuriickgehen. Das gilt fiir den Gedanken des Exils als
Siihne(leiden) nicht anders als fiir Isaaks letztlich zwar auf Jer 29 fussende, in
der Ausgestaltung indessen von Jehuda ha-Lewi entlehnte Idee von Israel im
Exil als Lehrer der Vélker. An die Adresse seiner Glaubensgeschwister gerich-
tet, deutet Isaak das Exil als Siihne, was den Ruf zur Busse, zur Umkehr
impliziert; nach aussen, an die Adresse der Christen gerichtet, dokumentiert
und bezeugt er mit seiner Deutung Selbstbehauptung ihnen gegeniiber.
Ungebrochen, so scheint es, kann Isaak mit dieser seiner Form der Deu-
tung des Exils, der Exilsereignisse und Exilserfahrungen ein Deutemuster
tibernehmen, das trotz seiner hiufigen Wiederholung doch auch zu Kritik
Anlass und Anstoss gegeben hat, und dies vor allem deshalb, weil hier eine
Sinngebung der Geschichte begegnet, die immer wieder als problematisch
empfunden worden ist. Die Frage indessen, ob das Schema von Siinde — Exil
(- Umkehr — Erlosung) ein der Deutung der jiidischen Geschichte, ja von
Geschichte iiberhaupt angemessenes Deutemuster ist oder nicht vielmehr
einen untauglichen, ja, illegitimen Versuch darstellt, etwas einen Sinn zu
geben, das sich im letzten jeder Sinngebung entzieht, eine Frage, die heute,
nicht zuletzt im Riickblick auf die Schoa, immer 6fter und immer nach-
driicklicher gestellt wird > — diese Frage ist Isaak bei seinen Erwigungen zum
Thema Exil ebenso wenig gekommen, wie er letztlich auch eine Antwort auf
die Frage schuldig geblieben ist, ob die Berufung auf Jer 29 tatsichlich eine
solche partikularistische Engfithrung der Idee von der Aufgabe Israels zulisst,
wie das von Isaak aus Jehuda ha-Lewis Kuzari iibernommene und unter
Zuhilfenahme von Jes 42,6 und 49,6 gedeutete Gleichnis nahelegt.54 Dies

weiter zu vertiefen, ist freilich bereits ein neues Thema.

53 Siehe oben Anm. 8.
54 Gegen eine solche partikularistische Engfiihrung steht bereits das Jona-Buch; siehe

dazu S. Schreiner, Das Buch Jona — ein kritisches Resiimee der Geschichte Israels,
in: Theologische Versuche, Bd. IX, Berlin 1977, S. 37-45.

50



	Vom Sinn des Exils : Anmerkungen zu Isaak von Trokis Deutung der galut

