
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: Vom Sinn des Exils : Anmerkungen zu Isaak von Trokis Deutung der
galut

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Sinn des Exils

Anmerkungen zu Isaak von Trokis Deutung der galut

von Stefan Schreiner

Spätestens seit dem 2. Jahrhundert gehören die Zerstörung Jerusalems durch
die Römer im Jahre 70 und die anschliessende, zumeist dieses Exil genannte
Diaspora, die Zerstreuung der Juden unter die Völker der Welt zu den

Themen, die in der langen Geschichte der apologetisch-polemischen
Diskussion zwischen Christen und Juden zu den nachgerade permanent verhandelten

Themen zählen.1 Dabei weist der Ausdruck dieses Exil nicht nur
daraufhin, dass die Zerstreuung nach dem Jahre 70 noch immer Gegenwart ist,
also fortdauert, sondern deutet zugleich an, dass dieses Exil im Vergleich zu
den voraufgegangenen beiden Exilen, und das sind der Tradition zufolge die

„ägyptische Knechtschaft" und das „babylonischen Exil" nach der Zerstörung

des Ersten Tempels im Jahre 587/6 v. Chr., wesentlich anderer Qualität
ist. Was dieses Exil von den beiden voraufgegangenen wesentlich unterscheidet,

ist weit mehr noch als dessen fortdauernde Gegenwart die Tatsache, dass

im Gegensatz dazu — folgt man der Tradition — die beiden voraufgegangenen
Exile durch Prophetenwort für eine von Anfang an begrenzte Zeit angekündigt

worden waren: die „ägyptische Knechtschaft" nämlich für die Dauer von
vierhundert Jahren (Gen 15,13) und das „babylonische Exil" für die Dauer

von 70 Jahren (Jer 29,10f; vgl. Dan 9,2; 2. Chr 36,12). Wenn es indessen

um den eigentlichen Gegenstand der zwischen Christen und Juden kontrovers

geführten Diskussion um dieses Exil geht, so sind es nicht die Zerstörung
Jerusalems und die anschliessende Diaspora-Existenz der Juden an sich,
sondern neben dem Problem der Dauer des Exils vor allem — wie Salo W. Baron

1 Siehe dazu H. Schreckenberg, Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr li¬
terarisches und historisches Umfeld, 3 Bde, Frankfurt/M., Berlin, Bern, New York,
Paris, Wien 31995 — 1998 Europäische Hochschulschriften, XXIII/172.335.497),
Bd. I, S. 115ff.

34



mit Recht betont hat —, seine Ursache: „If there was any controversy on this

score at all, it referred only to the cause of the Exile."2

Hinsichtlich dieses Gegenstandes der Diskussion hat Jacob J. Petuchow-
ski mit Blick auf die christliche Seite gemeint: „Die Zerstörung Jerusalems
und die Diaspora-Existenz der Juden war seit den frühen Kirchenvätern ein
beliebtes Thema, das als ,Beweis' dafür diente, dass die Juden den falschen

Glauben hatten und daher von Gott verworfen wurden."3 Dies trifft jedoch
nur zum Teil zu; denn die Zerstörung Jerusalems und die Zerstreuung der

Juden waren nicht so sehr „Beweis für ihren falschen Glauben" als vielmehr
der Vollzug der bereits im Alten Testament angekündigten Strafe Gottes an
ihnen für ihr Verhalten gegenüber Jesus Christus im allgemeinen und ihre
Schuld am Tod Jesu im besonderen, wie expressis verbis seit den ältesten

christlichen Adversus-Judaeos-Textzn immer wieder zu hören ist.4

Hingegen hat Jacob J. Petuchowski recht, wenn er mit Blick auf die

jüdische Seite schreibt: „Diesen ,Beweis' haben die Juden immer zurückgewiesen.

Zwar sagten auch sie, dass das Exil als Strafe für ihre Sünden [. .]

von Gott verhängt wurde, aber sie behaupteten auch, dass die Sünden, für
die sie bestraft wurden, sich nicht mit denjenigen deckten, die ihnen von
christlicher Seite vorgeworfen wurden."5 Tatsächlich diente wie nach der

Zerstörung des Ersten Tempels, so auch nach der Zerstörung des Zweiten
Tempels, jahrhundertelang, ja, bis in unser Jahrhundert hinein das Schema

von Sünde — Exil (- Umkehr - Erlösung) immer wieder neu als Deutemuster
der Exilsereignisse ebenso wie der Exilserfahrungen, wie es in dem bekannten
und in diesem Zusammenhang nur allzu oft zitierten Mussafgebet zu den

Feiertagen heisst: mippne chata'enu galinu me-artzenu etc. („unserer Sünden

wegen wurden wir hinweggeführt aus unserem Lande etc.").6 Dabei darf
jedoch nicht übersehen werden, dass dieses Deutemuster geschichtlicher
Ereignisse und Erfahrungen allenthalben in einem ganz anderen Sinne gilt, als

2 S. W. Baron, A Social and Religious History ofthe Jews, 18 Bde, New York, London,
Philadelphia 1952-1983, Bd. V, S. 129f.

3 Artikel DiasporalExil, in: J. J. Petuchowski und C. Thoma, Lexikon der jüdisch¬
christlichen Begegnung, Freiburg, Basel, Wien 1989, Sp. 76-82, dort Sp. 80f.

4 Z.B. Justinus, Apologia, cap. 47 u.ö.; Tertullian, adv. Judaeos, 111,8 u.ö.; Joh.
Chrysostomos, Horn in Mt (1,17-22) IV,1; siehe ferner H. Schreckenberg, Die
christlichen Adversus-Judaeos-Texte, S. 223f.227f. Weitere Belege dort S. 706 s.v.
Juden, ihre Heimatlosigkeit etc.

5 Artikel DiasporalExil, Sp. 81.
6 Text: Siddur Sefat Emet, hg. S. Bamberger, Basel 1982, S. 253; vgl. dazu I. Elbogen,

Der jüdische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung, Berlin 31931 repr.
Hildesheim 1967), S. 134E

35



die christliche Polemik unterstellte,7 ganz abgesehen von der heute angesichts

von Auschwitz und der Erfahrung der Schoa aufgebrochenen Frage, ob dieses

Deutemuster überhaupt taugt.8
Die jüdische Seite der Antwort auf die Frage nach dem Exil, nach seinem

Grund und Sinn wäre indessen nur sehr verkürzt dargestellt, wenn sie allein
entweder auf die Abwehr der christlichen Interpretation oder auf das eben

erwähnte Deutemuster von Sünde — Exil (- Umkehr — Erlösung) reduziert
würde. Vielmehr finden sich gerade neben der mit dem eben erwähnten
Deutemuster verbundenen Zurückweisung christlicher Deutung jüdischer
Exilserfahrung immer wieder auch - und zwar gleichfalls seit dem 2.
Jahrhundert - Versuche einer positiven Sinngebung des Exils, die in der Summe

so etwas wie eine „Theologie der galut" ergeben. Zu diesen Versuchen zählen

zum Beispiel Äusserungen wie das Dictum R. EFazars: „Der Heilige, gepriesen

sei Er, zerstreute Israel unter die Völker allein dazu, dass sich ihnen

Proselyten anschliessen können, wie es heisst: Und Ich werde sie mir aussäen

im Land (Hos 2,25)" (bPes 87b);9 oder auch das des öfteren zitierte10 Dictum

R. Oseha'j as, in dem er den schwer deutbaren Ausdruck Wohltaten an
seiner Bauernschaft in Israel (Ri 5,11)11 mit folgenden Worten erklärt: „Was

bedeutet, dass geschrieben ist: Wohltaten an seiner Bauernschaft in Israel?

[Das bedeutet,] eine Wohltat erwies der Heilige, gepriesen sei Er, Israel, dass

er es unter die Völker zerstreute" (bPes 87b).12

2 Zur Bedeutung dieses Deutemusters und seiner Geschichte siehe L. Jacobs, The
Problem of Evil in Our Times, in: Judaism 17 (1968), S. 347-352; D. Granatstein,
Theodicy and Belief, in: Tradition 13/3 (1974), S. 36-47; D. Birnbaum, God and
Evil. A Jewish Perspective, Hoboken 1989; Sh. Rosenberg, Good and Evil in Jewish
Thought, Tel Aviv 1989, u.a.

8 Siehe dazu Chr. Münz, Der Welt ein Gedächtnis geben. Geschichtstheologisches Den¬
ken im Judentum nach Auschwitz, Gütersloh 1995, passim, besonders S. 202ff.

9 Ebenso deutet R. El'azars auch Gen 12,5 (und die Seelen, die sie in Haran geschaffen
hatten) in BerR XXXIX,14, ed. Mirkin Bd. II, S. 101.

10 So auch von J. J. Petuchowski, Artikel DiasporalExil, Sp. 79.
11 Dies die übliche Ubersetzung von tzidqot pirzono be-Jisra'el. R. Oscha'ja deutet,

indem er die Wurzelkonsonanten des etymologisch nicht befriedigend geklärten
Wortes pirzono > p-r-z (siehe dazu E. Klein, Etymological Dictionary of the Hebrew
Language, Jerusalem 1987, S. 526c) umstellt und statt pirzono nun pizrono („seine
Zerstreuung" von der Wurzel p-z-r, „zerstreuen") liest; siehe E. Klein, Etymological
Dictionary, S. 500c-501a.

12 Weitere Beispiele und Erläuterungen dazu bei E. E. Urbach, The Sages — Their
Concepts and Beliefs, 2 Bde, Jerusalem 21979, Bd. I, S. 542f.546 mit Bd. II, S. 930f
Anm. 61-70 und S. 934 Anm. 83.

36



Isaak ben Abraham aus Troki und sein „Buch der Stärkung
des Glaubens"

In die Reihe der Namen und Autoren, die im Zusammenhang der
Bemühungen um eine „Theologie der galut" zu nennen sind, und zwar deshalb,

weil sie beides getan, einerseits die christliche Deutung des Exils der Juden

zurückgewiesen und andererseits eine positive Sinngebung des Exils versucht
haben, gehört auch Isaak ben Abraham aus Troki (1533?- 1593?) (fernerhin
Isaak genannt), der dank seiner breiten Bildung13 als eine der herausragenden

Gestalten der karäischen Gemeinschaft Litauens im 16. Jahrhundert,14

wenn nicht als ihr bedeutendster Gelehrter überhaupt in die Geschichte

eingegangen gangen ist.

Obwohl Isaak ein Karäer war, darf er dennoch als Vertreter der jüdischen
Seite angesprochen werden. Das mag auf den ersten Blick merkwürdig
erscheinen, erklärt sich aber nicht zuletzt aus dem Selbstverständnis der

(damaligen) Karäer Litauens, die sich zumindest zu jener Zeit - noch - ganz als

Juden betrachteten und dementsprechend auch zum Judentum zugehörig
fühlten. Auch Isaak redet allenthalben von „wir Juden", gleichviel ob er von
den Karäern oder den Rabbaniten oder von beiden redet. Ebenso nennt er
Israel stets „unser Volk", wenngleich die Rabbaniten diesen karäischen

Anspruch, gleich ihnen zum jüdischen Volk dazuzugehören, entschieden
zurückwiesen. Bereitschaft bestand hingegen, ihre juristische Vertretung gegenüber

der polnisch-litauischen Obrigkeit durch Karäer zu akzeptieren, und die

Differenzen, die beide miteinander hinreichend hatten15 — in geistig-religiöser

ebenso wie in halachischer Hinsicht trennten sie Welten voneinander —,

haben das Funktionieren „geschäftsmässiger" Beziehungen zwischen ihnen

jedenfalls nicht ausgeschlossen, wie die von Jacob Mann vor Jahrzehnten
bereits veröffentlichten karäischen Dokumente aus Litauen16 belegen; und

13 Siehe dazu J. Mann, Texts and Studies, Bd. II, S. 7l4f.
'4 Zu den litauischen Karäern jener Zeit insgesamt siehe S.W. Baron, Social and

Religious History, Bd. XVI, S. 8f mit 320 Anm. 7; S. Szyszman, Das Karäertum —

Lehre und Geschichte, Wien 1983, S. 85ff. 11 Iff; N. Davies, God's Playground - A
History ofPoland, 2 Bde, Oxford 41986, Bd. I, S. 191 f; N. Schur, History of the

Karaites, Frankfurt/M. 1992 BEATA], 29), S. 101-112; ders., Karaite
Encyclopedia, S. 280-282 (Literatur); M. Greenbaum, The Jews ofLithuania —A History
of a Remarkable Community, 1316-1945, Jerusalem, New York 1995/5755, S.

155-159.
15 Ein Kapitel der Auseinandersetzung zwischen Karäern und Rabbaniten behandelt

hat Ju. Gessen (Hessen), Bor'ba karaimov goroda Trok s evrejami, in: Evrejskaja
Starina 3 (1910), S. 569-579.

16 Texts and Studies in Jewish History and Literature, Bd. II: Karaitica, New York
21972.

37



wohl nicht zufällig lautete der volle Titel eines Vertreters der Juden gegenüber

der polnisch-litauischen Obrigkeit, auch wenn er ein Karäer war: „Vogt
der Juden". Mit Recht hatte denn auch Mark Waysblum seinerzeit darauf
aufmerksam gemacht, dass das Wort „Jude" in Litauen zu jener Zeit „the
same juridical meaning in respect of both the Rabbanites and Karaites"
hatte.17

Für eine Biographie Isaaks ist hier nicht der Ort - von seinem Leben ist
ohnehin nur sehr wenig bekannt, und das wenige, was davon bekannt ist, ist

längst andernorts geschrieben worden und nachlesbar.18 Uber die Jahrhunderte

bekannt und gleichermassen berühmt geblieben ist Isaak indessen als

17 M. Waysblum, Isaac ofTroki, S. 65.
18 Siehe dazu Ju. Gessen (Hessen), Artikel Troki, Isaak ben Abraham, in: Evrejskaja

Enciklopedija, Bd. XV, Sankt Peterburg 1912, Sp. 32f; I. Markon, Artikel Troki 2.,
in: Jüdisches Lexikon, Bd. V, Berlin 1930, Sp. 1058f; I. Newman, Artikel Troki,
Isaac ben Abraham, in: Encyclopedia Judaica2, Bd. XV, Jerusalem 1971, Sp. I403f.
Ferner A. Geiger, Isaak Troki, ein Apologet des Judentums, Breslau 1853 in: ders.,
Nachgelassene Schriften, 5 Bde, hg. L. Geiger, Breslau 1885 [= repr. Hildesheim
1999], Bd. III, S. 178-223); J.H.R. Biesenthal, Der Karait Isac Trocki (sie!), in:

Jeschurun 2 (1860), S. 28-31.57-67.357-363; 3 (1861), S. 13-21.44-50.69-
76.101-106 (unvollendet); H. Schwabedissen und H.L. Strack, Isaak Troki und
seine Zeit, in: Nathanael 5 (1889), S, 52 — 69); M. Balaban, Historja i literatura
zydowska, ze szczegôlnym uwzglçadnieniem historji Zydôw w Polsce, 3 Bde, Lwow,
Warszawa, Krakow 1925 repr. Warszawa 1982), Bd. III, S. 254ff; S. Dubnow,
Weltgeschichte des jüdischen Volkes, übersetzt A. Steinberg, 10 Bde, Berlin 1925-29,
Bd. VI, S. 379-385; J. Mann, Texts and Studies in Jewish History and Literature,
Bd. II: Karaitica, New York 21972, Bd. II, S. 714-720; M. Waysblum, Isaac of
Troki and Christian Controversy in the XVI Century, in: Journal ofJewish Studies

JJS) 3 (1952), S. 62-77; E. L. Dietrich, Das jüdisch-christliche Religionsgespräch

am Ausgang des 16. Jahrhunderts nach dem Handbuch des R. Isaak Troki,
in: Judaica 14 (1958), S. 1-39, besonders S. 1-8 (darauf beruht H.-J. Schoeps,
Jüdisch-christliches Religionsgespräch in neunzehn Jahrhunderten, München,
Frankfurt/M. 1961 [= repr. hg. E. Brocke, Königstein/T. 1984], S. 87-96); T. Weiss-
Rosmarin im Vorwort zu M. Mocattas englischer Ubersetzung: Hizzuq Emunah or
Faith Strengthened, repr. New York 1970, S. VIII—XI; E. I.J. Rosenthal, Jüdische
Antwort, in: K. H. Rengstorf und S. von Kortzfleisch (Hg.), Kirche und Synagoge —

Handbuch zur Geschichte von Christen und Juden, 2 Bde, Stuttgart 1968 repr.
München 1988; dtv 4478), Bd. I, S. 307-362, dort S. 354-357; S.W. Baron,
Social and Religious History, Bd. XVI, S. 75f mit 351 Anm. 82; J. Maier, Geschichte
der jüdischen Religion, Freiburg, Basel, Wien 21992, S. 506; N. Schur, Karaite
Encyclopedia, Frankfurt/M., Berlin, Bern, New York, Paris, Wien 1995, S. 282; S.

Schreiner, Jes 53 in der Auslegung des Sepher Chizzuq Emuna von R. Isaak ben
Avraham aus Troki, in: B. Janowski und P. Stuhlmacher (Hg.), Der leidende
Gottesknecht— Jes 53 und seine Wirkungsgeschichte, Tübingen 1996 Forschungen zum
Alten Testament [= FAT], 14), S. 159-195, dort S. I60ff.

38



der Autor des Sefer Chizzuq Emuna („Buch der Stärkung des Glaubens")-19
Geschrieben hat er dieses Buch, wie wir vom Autor selbst erfahren, im
Ergebnis seiner Beteiligung an interreligiösen Gesprächen und Disputationen

sowohl mit katholischen als auch protestantischen Theologen
unterschiedlicher Denominationen, an denen teilzunehmen er in seinen jungen
Jahren an verschiedenen Orten mehrfach die Gelegenheit hatte.20 Zum Ziel
seiner schriftstellerischen Arbeit hatte sich Isaak dabei gesetzt, ein Buch zu
verfassen, das seinen Glaubensgeschwistern - und das waren in seinen Augen
die rabbanitischen Juden nicht weniger als die Karäer - von Nutzen und
„den Menschen, die schwach an Wissen und gering an Einsicht sind wie ich,
eine Stütze und Unterstützung (Jes 3,1b) ist," damit es ihnen dienen könnte
als das, was es sein sollte, nämlich als eine „Stärkung des Glaubens", wie er
sein Buch programmatisch betitelt hat: „Ich habe es genannt Sefer Chizzuq
Emuna, („Buch der Stärkung des Glaubens"), um [. .] schwache Hände zu
stärken (Jes 35,3a), und [. .] wankende Knie zu kräftigen (Jes 35,3b)," wie er
in seinem Vorwort (S. 8) geschrieben hat.21

Entstanden war so ein profundes apologetisch-polemisches Werk, das wie
kaum ein anderes von jüdischer Seite verfasstes Werk seiner Art bis in unser
Jahrhundert Wirkungsgeschichte gehabt hat.22 Dass der Autor ein Karäer

war, hat dabei keineswegs ausgeschlossen oder verhindert, dass das Buch
auch unter Juden seine Verbreitung gefunden hat. So beginnt beispielsweise
Moses Mocatta, der das Buch um die Mitte des 19. Jahrhunderts ins Eng-

19 Benutzt wird hier die Ausgabe: Rabbi Jitzchak, Sohn Abrahams Sefer Chizzuq Emu¬
nah - Befestigung im Glauben, hg. und übersetzt D. Deutsch, Sohrau 1865
Leipzig 21873). Text und Übersetzung sind in beiden Ausgaben gleich. Erweitert ist
nur der Anmerkungsteil des Übersetzers: 1865, S. 355-397; 21873, S. 355-432
mit Anhang S. 433-438. - Alle Seitenangaben im folgenden Text ohne zusätzliche
Erläuterung beziehen sich stets auf die Erstausgabe. Die Übersetzung der Zitate
stammt von mir.

20 Siehe das Vorwort des Verfassers, S. 9f. - Erinnerungen an solche Disputationen
finden sich auch sonst mehrfach in Isaaks Buch, z.B. S. 40.41.43.

21 Diesen Schriftvers, ergänzt durch Zitate aus 2. Chr 15,7; Ps 31,25 und 2. Sam
23,2, hatte bereits Josef Qimchi (1105-1170) als Leitmotiv für sein Sefer ha-Berit-
den „Prototyp" der jüdischen, in Dialogform geschriebenen polemisch-apologetischen

Literatur - gewählt; siehe sein Sefer ha-Berit, ed. F. Talmage, Jerusalem 1974,
S. 21 (englische Übersetzung: F. Talmage, The Book ofthe Covenant, Toronto 1972,
S. 25; deutsche Übersetzung: D. Börner-Klein, Das Buch des Bundes - Josef Qim-
chis Diskussion zwischen einem Gläubigen und einem Ungläubigen, in: C. Thoma,
G. Stemberger und Joh. Maier [Hg.], Judentum — Ausblicke und Einsichten,
Festschrift K. Schubert, Frankfurt/M., Berlin, Bern 1993 [= Judentum und Umwelt,
43], S. 209-251, dort S. 214).

22 Vergleiche dazu T. Weiss-Rosmarin, in: Hizzuq Emunah or Faith Strengthened, S.

VI-VIII.

39



lische übersetzt hatte, sein Vorwort zur Übersetzung mit dem programmatischen

Satz: „As we Israelites do not impose our faith on others - a practice
altogether repugnant to Judaism - it is necessary to premise that the following

work is intended exclusively for distribution among our Hebrew
community."23

Eine inhaltliche Gesamtanalyse des Buches ist hier nicht vonnöten, da

dazu von Abraham Geiger24 bis Ernst Ludwig Dietrich25 bereits alles

Erforderliche gesagt worden ist; und zum Aufbau des Buches sei nur erwähnt, dass

sich der Autor im ersten, 50 Kapitel umfassenden Teil26 seines zweiteiligen
Werkes zunächst mit den wesentlichen Themen christlich-jüdischer
Auseinandersetzung (Kap. 1-8) und in den anschliessenden Kapiteln 9-50 mit
der christlichen Auslegung der hebräischen Bibel, des Alten Testaments

beschäftigt, wie er am Ende von Kapitel 1,8 (S. 77) bemerkt: „Und jetzt
beginne ich niederzuschreiben, was die Gelehrten der Christen mir gegenüber

an Argumenten aus der Tora, den Propheten und den Schriften vorgebracht
haben." Der zweite, zwar 100 Kapitel umfassende, dennoch ungleich kürzere

Teil des Buches27 schliesslich enthält eine Untersuchung all der neutesta-
mentlichen Texte, die auf die hebräische Bibel Bezug nehmen und/oder aus

ihr zitieren.

Exil (galut) als Sühne

Auf das Thema der galut und ihrer Bedeutung kommt Isaak innerhalb seines

Buches mehrfach zu sprechen. Ausgehend von den christlichen Deutungen
des Exils (siehe oben), die ihm durchaus bekannt gewesen sind und von ihm
auch erwähnt werden (vgl. 1,7, S. 66ff), setzt er sich dabei, neben dem

Problem der Dauer der galut, insbesondere und vor allem mit dem Problem
ihres Grundes und ihres Sinnes auseinander.

Die Frage nach der Dauer des Exils ist aus einem zweifachen Grunde
interessant und daher Gegenstand der Diskussion: Während nämlich die

beiden „ersten Exile", das ist die „ägyptische Knechtschaft" und das

„babylonische Exil", von allem Anfang an terminiert gewesen sind - Abraham

23 Hizzuq Emunah or Faith Strengthened, S. X.
24 Isaak Troki, ein Apologet des Judentums, Breslau 1853 in: ders., Nachgelassene

Schrijten, Bd. III, Breslau 1885 [= repr. Hildesheim 1999], S. 178-223).
25 Das jüdisch-christliche Religionsgespräch am Ausgang des 16. Jahrhunderts nach

dem Handbuch des R. Isaak Troki, in: Judaica 14 (1958), besonders S. 8-39.
26 S. 29-282. Ausführliche Inhaltsübersicht des Verfassers, dort S. 14-20.
27 S. 283-354. Ausführliche Inhaltsübersicht des Verfassers, dort S. 20-28.

40



erfährt, dass die Leiden seiner Nachkommen in der ägyptischen Knechtschaft

400 Jahre dauern werden (Gen 15,13) (1,7, S. 67f),28 und hinsichtlich
des babylonischen Exils hatte Jeremia eine Dauer von 70 Jahren angekündigt
(Jer 29,10; Dan 9,2; 2. Chr 36,21) (1,7, S. 71) —, fehlt eine entsprechende

Ankündigung im Hinblick auf das Ende des „gegenwärtigen Exils" (Dtn
32.34). Obwohl ein Ende auch dieses Exils in Dan 7,15 und 12,7 angedeutet

ist (1,7, S. 72f), hat Gott dennoch, so Isaak, keine Frist des Exils offenbart,

weswegen die Christen aufgrund von Lev 26,38 sagen, dass das

„gegenwärtige Exil" nie aufhören werde, also ein permanentes Gericht über das

von Gott verworfene Israel darstellt — mit mehr als 1500 Jahren Dauer ist es

ohnehin schon länger als die voraufgegangenen Exile (1,7, S. 73f).29 Dagegen

hält Isaak, dass auch das „gegenwärtige Exil" ganz sicher ein Ende haben

wird. Dass es bereits mehr als 1500 Jahre fortdauert, ist kein Argument
dagegen (1,7, S. 66.74f). Denn wenn das Ende des Exils auch nur mit vagen
Worten angedeutet, um nicht zu sagen: verschlüsselt angekündigt ist (Dan
7,15 und 12,7), wird es dennoch eintreffen, und zwar dann, wenn der

Grund, der zu diesem Exil geführt hat, nicht mehr besteht. Was aber den

Grund des Exils anbetrifft, so teilt Isaak ohne Einschränkung die Uberzeugung,

die auch in dem oben zitierten Gebet mippne chata'enu galinu me-

artzenu etc. ihren Ausdruck gefunden hat. So sagt Isaak:

„In der Tat ist die Ursache dafür, dass ein Ende dieses Exils, in dem wir
uns befinden, nicht bekannt gemacht worden ist, diese, dass dieses Exil
verhängt worden ist, um die Vergehen, Freveltaten und Sünden zu sühnen,
die Israel begangen hat seit dem Tag seines Einzugs ins Land bis zu seinem

Eintritt in dieses Exil; denn die Vergehen sind eine schwere Verunreinigung
für die Seelen der Sünder und trennen zwischen ihnen und Gott. Darum
bedarf es [Israel] der Reinigung und der Läuterung mittels der Fülle der

Schläge und tödlichen Leiden, die ihm zugefügt werden während der langen
Dauer dieses Exils; denn durch das babylonische Exil ist es nicht gehörig
geläutert worden, weil es an ihm allein die Sünde des [Unterlassens des]

Erlassjahres gesühnt hat, das es während seines Aufenthaltes im Israellande

nicht gefeiert hatte. Die übrigen Vergehen, Freveltaten und Sünden aber, wie
Unzucht, Götzendienst, Blutvergiessen und dergleichen mehr, sind durch
das babylonische Exil wegen der Kürze seiner Dauer nicht gesühnt worden.
Darum hat die göttliche Weisheit verfügt, dass es [Israel] in dieses Exil

28 Da es sich hier ohnehin nur um ungefähre, nicht aber exakte Angaben handelt, ist
es für Isaak unerheblich, dass an anderer Stelle für die Dauer des ersten Exils 430
Jahre (Ex 12,40) genannt werden (1,7, S. 68f).

29 Siehe dazu E. L. Dietrich, Das jüdisch-christliche Religionsgespräch, S. 20f.

41



kommt und hier eine sehr lange Zeit bleibt bis ans Ende der Tage, um seine

Strafe zu empfangen, um zu tilgen den Frevel des Götzendienstes, um
wegzuschaffen die Sünde der Unzucht und zu sühnen das Vergehen des Blut-
vergiessens,30 wie es heisst: Ich zerstreue dich unter die Völker, versprenge dich
in Länder und tilge deine Unreinheit von dir (Ez 22,15). [. .] Ja, im
babylonischen Exil sind seine Sünden, mit Ausnahme der Sünde des [Unterlassens

des] Erlassjahres nicht nur nicht getilgt worden, sondern es hat sich

noch neuer Sünden schuldig gemacht. Daher musste es noch einmal ins Exil,

um alle Vergehen und Sünden zu sühnen. Nachdem aber unsere Vergehen

gesühnt und unsere Unreinheit getilgt sein werden durch die Züchtigungen
dieses bitteren und schweren Exils, dann werden wir nicht wieder sündigen,
dann wird an uns erfüllt werden das Wort, das geschrieben ist in der Tora:
Beschneiden wird der Ewige, dein Gott, dein Herz und das Herz deiner
Nachkommen, den Ewigen, deinen Gott zu lieben mit deinem ganzen Herzen, mit
deiner ganzen Seele, damit du lebst (Dtn 30,6). [. .] Weil nun Gott, erhoben
sei Er, beabsichtigt hat, die Tage dieses Exils sehr lang zu machen wegen der
Fülle unserer Vergehen, Freveltaten und Sünden, und weil die allgemeine
und ewige Erlösung von unserer Umkehr abhängig ist, darum hat Seine

Weisheit, erhoben sei Er, verfügt, den Termin der Erlösung selbst den

Propheten zu verheimlichen, wie es heisst: Es ist verborgen bei mir und versiegelt

in meinen Schatzkammern (Dtn 32,34)." (1,7, S. 69f)
Dieser Überzeugung entsprechend, deutet Isaak denn auch alle Leiden,

die die Juden während ihrer langen Exilsgeschichte erlitten haben, als

Sühneleiden, als von Gott verhängte Strafe(n) zur Sühne für die von ihnen

begangenen Sünden. Am eindrücklichsten ist in dieser Hinsicht sicher das,

was er zu diesem Thema im Zusammenhang mit seiner Diskussion der
christlichen und jüdischen Auslegung von Jes 52,13-53,12 geschrieben hat
(1,22, S. 145-162), einer Perikope, die bekanntlich seit alters einen der loci
classici in der christlich-jüdischen Auseinandersetzung darstellt. Entgegen der
christlichen bzw. genauer: christologischen Deutung von Jes 52,13 — 53,12,
die Isaak natürlich mit aller Entschiedenheit zurückweist, hat er - wie es

andere bereits vor ihm auch getan haben31 - in dieser Perikope ein Resümee

3° Isaak bezieht sich hier auf die rabbinische Lehre von den drei „grossen Sünden"
(vgl. bAr 15b; yPea 1,1/15d; MTehil zu Ps 12,4). Siehe dazu K. Müller, Tora für die
Völker. Die noachidischen Gebote und Ansätze zu ihrer Rezeption im Christentum,
Berlin 1994 Studien zu Kirche und Israel, 15), S. 51-59.

31 Siehe dazu H.A. Fischel, Die Deuterojesajanischen Gottesknechtslieder in der jue-
dischen Auslegung, in: Hebrew Union College Annual HUCA) 18 (1944), S.

53-76, und J. Rembaum, The Development of a Jewish Exegetical Tradition
Regarding Isaiah 53, in: Harvard Theological Review HTbR) 75 (1982), S.

42



der Diasporageschichte gesehen und sich demzufolge bemüht, alle diejenigen
Einzelaussagen der Perikope, die auf das Leiden des Gottesknechtes hinweisen,

konsequent zu historisieren und auf ein Kapitel, ein Ereignis in der

jüdischen Diasporageschichte zu deuten, was ihm für seinen Teil auch

gelungen ist, wie ich an anderer Stelle ausführlich gezeigt habe.32 Nachdem er
dies getan hat, bleibt ihm freilich am Ende die Frage nach dem letzten
Grund und dem Sinn dieser so gedeuteten Geschichte, bleibt ihm die

schwierige Frage also nach dem eigentlichen Grund des Leidens der Juden
ebenso wie nach dem Sinn ihrer Diaspora; und einer Antwort, dem Versuch

einer Antwort auf diese Fragen weicht Isaak keineswegs aus. Im Gegenteil, er
findet (s)eine Antwort, indem er in die jüdische Tradition zurückblickt.

Exilserfahrung und göttliche Providenz

(S)eine Antwort auf die beiden Fragen findet Isaak — zugleich ein Beleg für
den Umfang seiner jüdischen Bildung33 - in der von den jüdischen
Religionsphilosophen des Mittelalters formulierten Lehre von der göttlichen
Providenz in ihren zwei Aspekten,34 der „allgemeinen Providenz" (haschgacha

klalit; Providentia generalis) und der „speziellen oder individuellen Providenz"

(haschgacha pratit-, Providentia specialis). Dabei meint allgemeine
Providenz die der gesamten Schöpfung zugewandte Providenz; die spezielle oder
individuelle Providenz hingegen gilt allein Israel, eine Vorstellung, die nach

Bachja ben Aschers (13./14. Jahrhundert) theologisch-philosophischem
Wörterbuch Kad ha-qemah („Der Mehlkrug") und anderen mittelalterlichen
Autoren letztlich auf den Schriftvers Jer 32,19 zurückgeht.35

289 — 311; V. Varo, Los canticos del Siervo en la exegesis hispano-hebrea, Côrdoba
1993, besonders S. 15-41 (introduction) und S. 283-299 (conclusiones).

32 Jes 53 in der Auslegung des Sepher Chizzuq Emuna von R. Isaak ben Avraham aus
Troki, in: B. Janowski und P. Stuhlmacher (Hg.), Der leidende Gottesknecht — Jes 53
und seine Wirkungsgeschichte, Tübingen 1996 FAT, 14), S. 159-195.

33 Zu den von Isaak herangezogenen jüdischen Quellen siehe meinen Aufsatz: Rab¬
banitische Quellen im „Buch der Stärkung des Glaubens" des Karäers Isaak ben
Abraham aus Troki, in: Frankjurter Judaistische Beiträge FJB) 26 (1999) (im
Druck).

34 Siehe dazu I. Husik, A FListory ofMedieval Jewish Philosophy, New York 31969, S.

290ff.346ff; L. Jacobs, Principles ofJewish Faith, London 1964, S. 320ff; J. Maier,
Geschichte der jüdischen Religion, S. 370-376.

35 Bachja b. Ascher, Kad ha-qemach, in: Kitve Rabbenu Bachja, ed. Ch. B. Chavel,
Jerusalem 61991> S. 15-451; s.v. haschgacha, S. 135-157, besonders S. 136ff
(englische Ubersetzung: Ch. B. Chavel, Encyclopedia of Torah Thoughts, New York
1980, S. 181-204, besonders S. 183ff).

43



In Isaaks Worten lautet diese Lehre von der doppelten Providenz:

„Abgesehen davon, dass die Völker der Welt angesichts ihres Geringerseins
in den Augen Gottes, gepriesen sei Er, gleich den anderen Lebewesen nicht
Seiner [speziellen] Providenz gewürdigt werden, dass Er an ihnen alle ihre
Sünden ahndete, es sei denn, sie tun Israel Böses an zu einer Zeit, da es den

Willen Gottes tut, oder sie verüben grosse Gewalttat wie die Generation der
Sintflut36 oder Sodom und Gomorra. Dann ahndet Er, gepriesen sei Er, ihre
Sünde und tilgt sie aus.37 Nicht so jedoch das Volk Israel; [denn] aus Seiner

Liebe zu uns lässt Er uns büssen alle unsere Sünden in dieser Welt nach und
nach allein durch Exile und Leiden, ohne dass Er uns austilgt, wie Er uns
durch seine Propheten versichern liess."38 (1,22, S. l49f)

Ohne seinen Namen zu nennen, knüpft Isaak mit diesen Sätzen dennoch
unschwer erkennbar an die Formulierung der Lehre von der Providenz an,
wie sie Jahrhunderte früher schon Jehuda b. Schemuel ha-Lewi (1075—

1141)39 in seinem Buch des Beweises und Argumentes zur Verteidigung eines

missachteten Glaubens (Sefer ha-Kuzari) - ähnlich aber auch Mose b. Mai-
mon (1135/8-1204) - vorgetragen hatte.40 In Aufnahme des bekannten
Satzes aus den Selichot (Bussliedern): Er vergibt die Sünden seines Volkes, die

erste zuerst wegßihrend) hatte Jehuda ha-Lewi (Kuzari 11,44) geschrieben:
1

„Er vergibt die Sünden seines Volkes, die erste zuerst wegführend: Denn Er lässt

unsere Sünden nicht über uns anwachsen, bis sie durch ihre Menge unseren

völligen Untergang herbeiführen müssten, wie Er es bei den Emoritern getan
hat, wie es heisst: Denn noch ist die Sünde der Emoriter nicht voll (Gen 15,16)

- Er liess sie, bis ihre Sündhaftigkeit sich tödlich in ihnen festgesetzt hatte

36 Gen 6,5ff.
37 Isaak entnimmt dies aus Gen 18,20f; 19,23-29. Vgl. Nah 3,19 (dazu 2,12f;

3,1.4.16); Jona 1,2 (dazu 3,2.4.8). Zu den biblisch-theologischen Implikationen
dieses Sachverhalts siehe bereits H. M. Orlinsky, Nationalism - Universalism and
Internationalism in Ancient Israel, in: H.Th. Frank and W. L. Reed (ed.), Translating

and Understanding the Old Testament, Essays in Honour of H. G. May, Nashville,

New York 1970, S. 206-236.
38 Als Schriftbelege folgen Jer 30,11; Am 3,2 und Prov 3,12.
39 Zu Person und Werk siehe J. Maier, Geschichte der jüdischen Religion, S. 270-273.
4° Siehe dazu A.J. Reines, Maimonides' Concepts of Providence and Theodicy; in:

HUCA 43 (1972), S. 169-206; ferner J. Guttmann, Die Philosophie des Judentums,

repr. Wiesbaden 1985, S. I46f; C. Sirat, A History ofJewish Philosophy in the Middle
Ages, Paris, Cambridge 21990, S. Il6f.

41 Abu 1-Hasan Jehuda Halewi, Das Buch Al-Chazari, ed. (arabisch mit hebräischer
Ubersetzung des Jehuda ibn Tibbon) H. Hirschfeld, Leipzig 1887 repr. Jerusalem

1970), S. 106-107 (deutsche Übersetzung des arabischen Textes: H. Hirschfeld,

Das Buch al-Chazari, Breslau 1885, S. 82; des hebräischen Textes: D. Cassel,
Das Buch Kuzari, Berlin 51922, S. 145-146).

44



[. Nicht so Israel,] denn nur euch habe ich erkannt von allen Familien der

Erde; darum suche ich heim an euch alle eure Sünden (Am 3,2)."42

Wenngleich Gott sich nach biblischem Zeugnis zur „Züchtigung Israels"

historischer Personen und/oder Völker bediente — Jeremia konnte sogar
Nebukadnezzar, der den Tempel in Jerusalem zerstört und die Bewohner

Jerusalems nach Babylon deportiert hat, „Knecht Gottes" nennen (Jer 25,9;
27,6) —, so stehen diese Personen und/oder Völker dennoch selber wiederum

unter seinem Gericht, dann nämlich, wenn sie ihre Aufgabe erledigt oder
sich in Eigenmächtigkeit ergangen haben, wie Isaak mit Bezug auf Ps 79,6
erklärt und in den Kapiteln Ez 25,26 und 35 und Ps 83 geschrieben findet
(1,46, S. 275). Diese Dialektik, die ähnlich auch eine Gegenüberstellung von
Jer 25 und 27 einerseits und Jer 51 und 52 andererseits erkennbar werden
lässt, lautet in „historisierter Form" mit Isaaks Worten:

„Wir finden in den Worten der Propheten, dass die Völker, die Hasser

Israels, die es unterdrücken und quälen, mit grosser Strafe von Gott, erhoben
sei Er, bestraft werden. Und diese ihre Worte haben sich bereits bewahrheitet;

denn wir finden keinen König oder Herrscher, der die Juden
unterdrückt, sie gequält oder ihnen Schaden zugefügt hat, und doch vor dem

Zorn Gottes, erhoben sei Er, bewahrt geblieben wäre. Denn wenn auch

Gott, erhoben sei Er, sie züchtigt und schlägt um ihrer Vergehungen willen,
so will Er dennoch nicht, dass andere sie schlagen. Darum straft Er die, die

sie schlagen, mit wunderbarer, grosser Strafe, wie Er an Pharao, Sanherib,

Nebukadnezzar, Haman und ihresgleichen getan hat. Denn wenngleich die

Kinder Israel vor dem Ewigen, erhoben sei Er, gesündigt und schwer
gefrevelt haben und in das Land ihrer Feinde verbannt wurden, so heissen sie

dennoch Sein Volk und Sein Eigentum, erhoben sei Er; denn Er hat sie nicht
verworfen, um sie völlig zu vernichten, sondern nur sie zu züchtigen und

demütig werden zu lassen, damit sie zu Ihm umkehren. So hat Er auch

Seinen Bund mit ihnen nicht gebrochen, sondern Er, erhoben sei Er, heisst

ihr Gott an jedem Ort, an dem sie sind, wie es heisst: Ja, obschon sie im
Lande ihrer Feinde sind, habe Ich sie doch nicht verworfen und nicht
verschmäht, um sie zu vernichten und meinen Bund mit ihnen zu brechen, denn

Ich bin der Ewige, ihr Gott (Lev 26,44) etc." (1,46, S. 271f)

42 Derselbe Gedanke begegnet bereits in 2. Makk 6,13.15; ebenso auch R. Abahu in
bAZ 4a mit Bezug auf Arnos 3,2. Vgl. dazu Raschi zu Ex 32,13 (in: Torat Hayyim:
Sefer Shemot-, Bd. II, ed. M. L. Katzenellenbogen, Jerusalem 1988, S. 192), und
Joseph Albo, Sefer baJIqqarim IV,38, ed. I. Husik, Philadelphia 1946, Bd. IV/2, S.

377f.

45



All dies gilt nach Isaak keineswegs allein im Blick auf die weit zurückliegende,

biblische Geschichte. Im Gegenteil; es gilt dies bis heute, wie Isaak im
weiteren Verlauf seines eben zitierten Kapitels ausführt. Daher beeilt er sich

denn auch sogleich Beispiele zu zitieren, die geeignet sind zu zeigen, dass sich

dieses Strafgericht Gottes auch heute noch in gleicher Weise an den „Feinden
Israels" ereignet: So beschreibt er im folgenden ausführlich, was sich „gegenwärtig"

in England, wo man katholische Priester tötet, in Spanien oder
Frankreich abspielt, wo Religionskriege, Verfolgung und Mord an Protestanten

an der Tagesordnung sind - Isaak wusste auch von der sogenannten
Bartholomäusnacht am 24. August 1572 —, und deutet alle diese Ereignisse

unter Verweis auf zahlreiche Schriftverse43 als Strafgerichte Gottes an eben

diesen Ländern und ihren Bewohnern für ihre voraufgegangenen Verbrechen

an den Juden, indem sie sie verfolgt und am Ende aus ihrem Lande vertrieben

haben (1,46, S. 272-275). Mit dieser Ansicht steht Isaak übrigens nicht
allein da; ganz ähnlich argumentierte im Blick auf England auch Menasse b.

Israel (1604-1657). In einem seiner Briefe interpretierte er den der Gründung

des Commonwealth unter Oliver Cromwell vorausgegangenen Civil
War als göttliches Strafgericht für die Vertreibung der Juden aus England im
Jahre 1290.44

Exil als Aufgabe

Das Exil der Juden ist nach Isaak indessen nicht allein Strafe und Züchtigung.

Strafe und Züchtigung ist es im Blick auf Israel; im Blick auf die

Völker hingegen ist es eine Aufgabe. Für das Exil gilt damit die gleiche
Dialektik, die auch die biblische Vorstellung von der Erwählung bestimmt.
Dass Israel, und Israel allein, aus Liebe gezüchtigt wird (Prov 3,12), d. h. dass

es ihm auferlegt ist, nicht nur für die eigenen, sondern stellvertretend auch

für die Sünden der Völker zu leiden, wie Isaak Jes 53,4 auslegt, ergibt sich

für ihn zum einen aus seinem aus Ps 135,4 und Dtn 32,9 gewonnenen
Verständnis der Erwählung Israels (1,22, S. 151 f und zum anderen aus dem

Platz, den Israel aufgrund seiner Erwählung inmitten der Völkerwelt
einnimmt. Die Erwählung, wie Isaak sie versteht, schliesst die Züchtigung mit

43 u.a. Dtn 7,15; 30,7; Jes 41,1 lf; 47,5f; 49,26; Jer 2,3; 10,25; 30,16; Ps 79,6; Joel
4,2; Ob 1,10; Zef 2,9f; Sach 1,15; 2,12f.

44 L. Wolf, Menasseh b. Israels Mission to Cromwell London 1901, Introduction S.

LXXVII; vgl. dazu auch die Bemerkungen von J. Mann, Texts and Studies, Bd. II, S.

717 Anm. 154.

46



ein, wie bereits Jehuda ha-Lewi in seinem Sefer ha-Kuzari (11,44) geschrieben
hatte: „Während wir in Not sind, hat die Welt Ruhe. Die Leiden aber tragen
dazu bei, unsere Lehre zu befestigen, uns zu läutern und die Schlacken von
uns auszuscheiden. Denn durch unsere Lauterkeit haftet der göttliche Geist

an der Welt".
Dieser Ansicht schliesst sich Isaak an, auch wenn er wiederum den

Namen Jehuda ha-Lewis verschweigt. Doch nicht nur die eben zitierte Ansicht
teilt Isaak mit Jehuda ha-Lewi; auch das Bildwort, das Gleichnis von Israel

als dem Herz der Völker, dessen sich Jehuda he-Lewi bediente, um seine

Ansicht zu illustrieren, einschliesslich der Schriftbelege, die er heranzieht (das

sind Ps 106,35f; Am 3,2; Prov 14,10), um Platz und Aufgabe Israels unter
den Völkern zu beschreiben, scheint Isaak von Jehuda ha-Lewi (Kuzari
11,34-45)45 entlehnt und übernommen zu haben.

Ohne seine Quelle preiszugeben, erklärt Isaak mit bezug auf Ps 106,35f
und Prov 14,10 — und dies klingt fast wie ein wörtliches Zitat aus Jehuda
ha-Lewi: „Denn das Volk Israel ist der bessere Teil des Menschengeschlechts,
wie das Herz der bessere Teil der Glieder ist. Darum, wenn es sich im Exil
inmitten der Völker befindet wie das Herz inmitten der Glieder, leidet es alle

Bedrängnisse, die über alle Völker kommen, in deren Mitte es lebt, wie das

Herz Schmerz und Qual des ganzen Körpers erleidet, in dessen Innern es

sich befindet" (1,22, S. 152).
Als das Herz der Menschheit muss Israel geradezu inmitten der Völker,

im Exil, in der Zerstreuung unter die Völker also leben, denn nur so kann es

seine Aufgabe an ihnen erfüllen. Und wie die Funktionen des Herzens sich

nicht allein im Ertragen, im (Mit-)Leiden erschöpfen, sondern ein Wirken
für den Organismus bedeuten, in dessen Mitte es sich befindet, wenn dieser

am Leben bleiben soll, so ist nach Isaaks Ansicht das Exil, die Zerstreuung
unter die Völker für Israel zwar eine Züchtigung, eine „Passionsgeschichte",
für die Völker aber eine Wohltat, wie in dem eingangs zitierten Satz R.

Oschacjas zu lesen war, eine Aufgabe also, die ein aktives Handeln zugunsten
anderer einschliesst. Ein Gedanke übrigens, den Isaak aus Ex 19,5f und Jes

61,6 herleitet, den biblischen loci classici der Erwählung, wonach „die Schrift
die Gesamtheit des Volkes Israel Priester nennt, um uns wissen zu lassen,

dass — wie die Priester und die Leviten das Volk Israel die Tora und die

Gebote lehrten, wie geschrieben ist: Sie lehren deine Rechte Jakob I und deine

Tora Israel (Dtn 33,10) - so das Volk Israel die Völker der Welt, unter die es

45 Arabisch und hebräisch bei H. Hirschfeld, S.102-107; deutsch bei H. Hirschfeld,
S. 80-83; deutsch bei D. Cassel, S. 143-147.

47



zerstreut ist, die Worte des lebendigen Gottes lehren und unterrichten soll,
wie geschrieben ist: Erzählt unter den Völkern Seine Herrlichkeit, unter allen

Nationen Seine Wundertaten (Ps 96,3)" (1,22, S. 151). Als weiterer Schriftbeleg

für diese Aufgabe Israels dient Ps 105,1. Den Schlüssel für deren

Verständnis liefern natürlich auch Isaak die bekannten und in diesem Kontext

allenthalben herangezogenen Verse Jes 42,6 und 49,6, nach denen Israel

als „Bundesvolk" und „Gottesknecht" die Aufgabe zukommt, „ein Licht für
die Völker" zu sein.

Die Gelehrten der Antike, die Weisen des 2., 3., 4. Jahrhunderts, die

ähnlich wie Isaak von einer zentralen Rolle und Aufgabe sprachen, die das

unter die Völker zerstreute Israel in der Geschichte wahrzunehmen hat,
dachten bei der Erfüllung dieser Aufgabe in erster Linie an „Missionstätigkeit",

„Proselytenwerbung": Israel unterweist die Völker, und diese schliessen

sich Israel am Ende als gerim, als Proselyten an.46 Solche Proselytenwerbung
aber kommt für Isaak nicht in Betracht; zudem war sie bei den Juden seit

Jahrhunderten bereits obsolet geworden.47 Für Isaak erweist sich die Erfüllung

der Aufgabe Israels daher in etwas ganz anderem. Dass Israel im Exil

trotz all seiner Leiden dennoch seinen Dienst der Unterweisung, sein
Lehrersein für die Völker in der gebotenen Weise wahrgenommen und diese

seine Aufgabe erfüllt hat, findet er symbolisch in einer liturgischen Handlung

ausgedrückt, die er in seiner Auslegung zu dem Vers Jes 53,12 Ende

{Undfür die Frevler bittet er) mit folgenden Worten beschreibt:

„Er [der Knecht Israel] betete zu Gott, gepriesen sei Er, fiir die frevelnden
Völker, obschon sie ihm viel Böses angetan haben. Dennoch bat und flehte er

zu Gott, gepriesen sei Er, für ihr Wohlergehen und das Glück ihres Staates,

dass Er ihrem Lande Regen gebe zu seiner Zeit, wie der Prophet Jeremia auf
Gottes Geheiss verkündete: Sucht das Wohl der Stadt, in die Ich euch verbannen

liess, und betet für sie zu Ihm etc. (Jer 29,7). So sagen auch unsere
Weisen, ihr Andenken zum Segen:48 Bete für das Wohl der Regierung etc. Und

46 Siehe dazu das Material bei E. E. Urbach, The Sages, Bd. I., S. 541 -554 mit Bd. II,
S. 930-939 Anm. 58- 127, und vor allem bei L. H. Feldmann, Jew and Gentile in
the Ancient World. Attitudes and Interactions from Alexander to Justinian, Princeton
1993, Kap. 9-11, S. 288-415, aber auch die kritische Position von E. Will et C.
Orrieux, „Prosélytisme juif"? Histoire d'une erreur, Paris 1992.

47 J. Katz, Exclusiveness and Tolerance. Studies in Jewish-Gentile Relations in Medieval
and Modern Times, New York 21983, besonders S. 77-81. L.H. Feldmann, Jew
and Gentile in the Ancient World, S. 413-415, spricht von „eclipse of proselytism"
im 5. Jahrhundert.

48 Dieses Zitat ist im Namen R. Chaninas überliefert in: mAvot 111,2; vgl. bAZ 4a.

48



ebenso sagen auch wir Juden49 in unseren Gebeten regelmässig:50 Unser Gott,
der [Du bist] im Himmel, gib Leben und Wohlergehen dem König, unserem

Herrn. Unser Gott, der [Du bist] im Himmel, gib Frieden im Land. Unser

Gott, der [Du bist] im Himmel, gib Frieden (in) der Regierung. Unser Gott im
Himmel, gib Tau und Regen zum Segen zu seiner Zeit. Unser Gott, der [Du
bist] im Himmel, gib Samen dem, der säen und Brot dem, der essen will, wie

geschrieben ist in den Gebetbüchern der sephardischen Gemeinden und
anderes mehr" (1,22, S. 162).51

Als das Herz der Völker ist Israel der Lehrer der Völker, der ihnen

vorangeht und ihnen den Weg weist (so mit Bezug auf Sach 8,23; Num
10,32; Jer 35,19; Jes 66,22). Gerade darum aber ist es mehr als die Völker
Gefährdungen und Bedrohungen ausgesetzt, wie Isaak aus Jes 53,5 schliesst:

„Die meisten Verhängnisse, Widrigkeiten und Zufallsschläge des Weges treffen

die, die vorangehen; insbesondere wenn sie in einen Krieg ziehen, sind
die Leute, die vorangehen, am ehesten Schlägen, Verwundungen und
Verletzungen ausgesetzt" (1,22, S. 152). Dennoch, oder gerade deswegen haben

— dies ist nach Isaak der Sinn von Jes 53,12 —, „wenn sie ihre Feinde besiegt
und Beute gemacht haben, auch die Leute, die in den hinteren Reihen

gefolgt sind, mit ihnen gemeinsam Anteil daran, auch ohne dass sie eine

einzige Verletzung, Verwundung oder Schlag erlitten haben", allerdings mit
der Einschränkung, dass der Anteil „der erlittenen Verletzung entsprechend
bemessen wird" (1,22, S. 153). Auf die Geschichte Israels bezogen, bedeutet
dies, dass Israel schliesslich einer Kompensation, und zwar sowohl für die in
dieser Welt erlittenen Verletzungen als auch für die von ihm an den Völkern
der Welt erfüllte Aufgabe des Lehrens und Unterweisen, nicht nur würdig
ist, sondern sie verdient, auch wenn es sie (erst) in der messianischen Zeit
erhalten wird, wie Isaak am Ende aus Jes 51,22; 52,Iff und 54,lff.9—10
folgert und mit Verweis auf Jes 61,6; Gen 22,18; 28,14 begründet: „Wie die

Leviten und die Priester von den Heben und den Zehnten der Kinder Israel

ihren Lebensunterhalt erhielten, so wird in Zukunft das Volk Israel seinen

Lebensunterhalt von den Gaben der Völker erhalten als Lohn dafür, dass es

ihnen im Exil diente, und als Kompensation dafür, dass es sie unterwies"
(1,22, S. 151)-52

49 Dass sich Isaak als Karäer hier in die rabbanitische liturgische Tradition einreiht,
verdient ausdrücklich betont zu werden.

5° Vgl. I. Elbogen, Der jüdische Gottesdienst, S. 222-223; A. Millgram, Jewish Wor¬

ship, Philadelphia 5732/1971, S. 189-191.
51 Auch die aschkenasische Tradition kennt das Gebet für das Vaterland (siehe Siddur

Sefat Emet, ed. S. Bamberger, S. 122).
52 Ausführlicher behandelt hat Isaak dies in Kap. 1,13 (S. 97—99).

49



Schluss

Exil als Sühne und Exil als Aufgabe — mit dieser Interpretation des Exils reiht
sich Isaak ein in die Reihe der traditionellen Deutungen des Exils. Beide

Aspekte seiner Deutung haben, wie zu sehen war, ihre Vorbilder, die zum
Teil bis auf die Bibel zurückgehen. Das gilt für den Gedanken des Exils als

Sühne(leiden) nicht anders als für Isaaks letztlich zwar aufJer 29 fussende, in
der Ausgestaltung indessen von Jehuda ha-Lewi entlehnte Idee von Israel im
Exil als Lehrer der Völker. An die Adresse seiner Glaubensgeschwister gerichtet,

deutet Isaak das Exil als Sühne, was den Ruf zur Busse, zur Umkehr

impliziert; nach aussen, an die Adresse der Christen gerichtet, dokumentiert
und bezeugt er mit seiner Deutung Selbstbehauptung ihnen gegenüber.

Ungebrochen, so scheint es, kann Isaak mit dieser seiner Form der Deutung

des Exils, der Exilsereignisse und Exilserfahrungen ein Deutemuster
übernehmen, das trotz seiner häufigen Wiederholung doch auch zu Kritik
Anlass und Anstoss gegeben hat, und dies vor allem deshalb, weil hier eine

Sinngebung der Geschichte begegnet, die immer wieder als problematisch
empfunden worden ist. Die Frage indessen, ob das Schema von Sünde — Exil
(- Umkehr — Erlösung) ein der Deutung der jüdischen Geschichte, ja von
Geschichte überhaupt angemessenes Deutemuster ist oder nicht vielmehr
einen untauglichen, ja, illegitimen Versuch darstellt, etwas einen Sinn zu
geben, das sich im letzten jeder Sinngebung entzieht, eine Frage, die heute,
nicht zuletzt im Rückblick auf die Schoa, immer öfter und immer
nachdrücklicher gestellt wird53 — diese Frage ist Isaak bei seinen Erwägungen zum
Thema Exil ebenso wenig gekommen, wie er letztlich auch eine Antwort auf
die Frage schuldig geblieben ist, ob die Berufung auf Jer 29 tatsächlich eine

solche partikularistische Engführung der Idee von der Aufgabe Israels zulässt,

wie das von Isaak aus Jehuda ha-Lewis Kuzari übernommene und unter
Zuhilfenahme von Jes 42,6 und 49,6 gedeutete Gleichnis nahelegt.54 Dies

weiter zu vertiefen, ist freilich bereits ein neues Thema.

53 Siehe oben Anm. 8.
54 Gegen eine solche partikularistische Engführung steht bereits das Jona-Buch; siehe

dazu S. Schreiner, Das Buch Jona - ein kritisches Resümee der Geschichte Israels,
in: Theologische Versuche, Bd. IX, Berlin 1977, S. 37-45.

50


	Vom Sinn des Exils : Anmerkungen zu Isaak von Trokis Deutung der galut

