
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: Zeugin für die Existenz Gottes : Musik im Werk von Abraham J.
Heschel

Autor: Heymel, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960731

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zeugin für die Existenz Gottes

Musik im Werk von Abraham J. Heschel

von Michael Heymel*

Abraham Heschel (geboren 1907 in Warschau, gestorben 1972 in New
York) lehrte seit 1945 am Jewish Theological Seminary in New York. Kurze

Zeit später heiratete er Sylvia Straus, eine Pianistin, die er bereits in Cincin-
natti kennengelernt hatte. Sylvia Straus — „eine sensible, religiöse Frau"
(Susannah Heschel) - hatte Philosophie und Literatur studiert. Auf Empfehlung
von Arthur Rubinstein war sie Meisterschülerin von Eduard Steuermann

(1892- 1964) geworden, einem aus Polen stammenden Juden, der bei Bu-
soni Klavier und bei Schönberg Komposition studiert hatte und der Neuen

Wiener Schule nahe stand.1 Erst nach seiner Heirat fing Heschel an,
theologische Bücher zu schreiben. Seine Tochter Susannah berichtet, welchen
Einfluss Sylvia Straus auf die Beziehung ihres Mannes zur Musik hatte:

„Meine Mutter war ihm eine wunderbare Partnerin, sie konnte seine

philosophischen Gedanken mit ihm diskutieren und ihm ebenso den
amerikanischen religiösen Kontext erklären. Sie vermittelte meinem Vater die

Musik, die ihn offenbar tief beeindruckte. Plötzlich benutzte er musikalische

Metaphern für das religiöse Leben; sie finden sich überall in ,Gott sucht den

Menschen'."2

Pfarrer Dr. Michael Heymel, Bahnstr. 2, D-69483 Wald-Michelbach - Vortrag im
Rahmen der Tagung Gott sucht den Menschen. Zur Aktualität des jüdischen Denkers
Abraham J. Heschel der Evangelischen Akademie Baden in Bad Herrenalb (20.-22.
11. 1998), gehalten am 21. November 1998.

1 Vgl. das Porträt, das Theodor W. Adorno von ihm zeichnet: Nach Steuermanns
Tod, in: ders., Impromptus (edition suhrkamp 267), Frankfurt/Main 2. Aufl. 1970,
S. 150-156; auf Rubinstein verweist Susannah Heschel in: Moral Grandeur and
Spiritual Audacity. Abraham Joshua Heschel. Essays, hrsg. von Susannah Heschel,
New York 1996, Introduction, S. XX.

2 Susannah Heschel, Abraham Joshua Heschel: Tiefentheologie und Politik. Eine
biographische Skizze, in: Judaica 43 (1987), S. 193-206, hier: S. 197.

20



Heschels Zugang zur Musik ist demnach wesentlich durch seine Frau
vermittelt — zumindest hat sie ihm starke musikalische Impulse gegeben.3

Hinzu kommt, als prägender Lebenshintergrund, das Ostjudentum und vor
allem der Chassidismus. Heschel bemerkte einmal, er sei „in einem Haus der

Anbetung aufgewachsen, wo das Geistliche Realität war".4 Dieser Hintergrund

bestimmt nicht nur, worauf es ihm im Gesang der Synagoge
ankommt, sondern sein Verständnis von Musik überhaupt. Musik in der

Synagoge ist für Heschel „nicht Selbstzweck, sondern ein Mittel religiöser
Erfahrung".5 Unabhängig von geistlicher Erkenntnis lässt sich Musik auch
ausserhalb der Synagoge nicht wirklich verstehen.

Hier soll es zunächst darum gehen zu zeigen, wie Heschel in seinem

Aufsatz „Der Beruf des Kantors" Musik versteht und worin er die
Besonderheit der synagogalen Kantorenmusik sieht. In einem weiteren Teil soll

dargestellt werden, welche musikalischen Metaphern Heschel für das religiöse

Leben des Judentums gebraucht. Dabei beziehe ich mich vor allem auf
sein Hauptwerk „Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie des Judentums."

Musik als Sprache des Mysteriums und Mittel religiöser Erfahrung

Der Aufsatz „Der Beruf des Kantors" The Vocation of the Cantor) -
ursprünglich ein Vortrag aus dem Jahre 1957 — dokumentiert zunächst, wie
Heschel die Musik in der Synagoge versteht. Das Gebet bedarf einer
bestimmten Atmosphäre, einer gewissen Empfindsamkeit für den Geist. Daraus

ergibt sich die besondere Aufgabe des Kantors: er hat „die liturgische
Gemeinschaft zu schaffen"6 und durch seine Kunst das jüdische Volk „im
Gebet zu führen".7 Dazu muss er sich mit der Gemeinde identifizieren.

Die Funktion der Musik sieht Heschel darin, „uns zu helfen, damit wir
einen Augenblick der Konfrontation mit der Gegenwart Gottes durchstehen
können [. .]".8 Es geht darum, dass der Mensch dem Verhältnis aller Krea-

3 Sylvia Heschel ihrerseits hat im Gespräch betont, ihr Mann sei schon lange vor
seiner Heirat mit ihr an Musik interessiert gewesen (vgl. Donald J. Moore, The

Human and. The Holy. The Spirituality ofAbraham Joshua Heschel, New York 1989,
S. 3f).

4 A.J. Heschel, Der Beruf des Kantors (1957), in: ders., Die ungesicherte Freiheit,
Neukirchen-Vluyn 1985, S. 194-202, hier: S. 195.

3 Beruf des Kantors, S. 196.
^ Beruf des Kantors, S. 194.
7 Beruf des Kantors, S. 195.
8 Beruf des Kantors, S. 196.

21



tur zu Gott Ausdruck gibt. Seine Aufgabe ist, „Stimme der Herrlichkeit zu
sein, ihr Schweigen zu singen [. .]".9 Der Kantor, der die Gemeinde im
Gebet führt, nimmt stellvertretend wahr, was Aufgabe des Menschen im
Kosmos ist: „Der Kosmos ist eine Gemeinde, die einen Kantor braucht".10

Hier zeigt sich, wie das Geschehen des Gottesdienstes in der Synagoge
bei Heschel unmittelbar zum Gleichnis eines universalen Gottesdienstes

wird. Alles Leben ist in Anbetung begriffen, und Musik wird ganz von der

Anbetung her verstanden. Die folgende Passage beschreibt diesen

Zusammenhang:

„Wir stehen nicht allein in unserem Lobpreis. Wo immer Leben ist, da ist

stumme Anbetung. Die Welt steht dauernd im Begriff, sich in Anbetung zu
einen. Es ist der Mensch, der Kantor des Universums ist und in dessen

Leben das Geheimnis des kosmischen Gebets enthüllt wird. Singen heisst:

fühlen und bestätigen, dass der Geist eine Realität und die Herrlichkeit
gegenwärtig ist. Wenn wir singen, erkennen wir, was sonst jenseits aller

Erkenntnismöglichkeit liegt. Gesang und insbesondere liturgischer Gesang
ist nicht nur eine Ausdrucksweise, sondern ein Mittel, den Geist auf die Erde

zu bringen."11
Der singende Mensch nimmt also den Lobpreis der Welt wahr. Alles

Leben lobt den Schöpfer, und der Mensch ist dazu da, dieses Geheimnis zu
enthüllen. Sein Singen ist mehr als eine Kunstausübung, die man unter
ästhetischen und technischen Gesichtspunkten beurteilen kann. Singen ist
ein geistlicher Vorgang, durch den Gottes Herrlichkeit in der Welt enthüllt
wird; es ist die spezifisch menschliche Weise, diese Herrlichkeit zu gewärtigen.

Durch den Vorgang des Singens wird erkennbar, was ansonsten nicht zu
erkennen wäre, d. h. es gibt für Heschel Erkenntnisse, die einzig durch

Gesang zu gewinnen sind.

„Gebet ist Lied".12 Oder: „Wirkliches Gebet ist Gesang".13 Weil das

Geheimnis das Sagbare überschreitet, ist die einzige ihm angemessene Sprache
die Sprache der Musik. „Das Gefühl für das Unsagbare" ist nach Heschel

grundlegend für Religion und Kunst. Es ist die fundamentale Kategorie auch

für sein Verständnis von Musik. Heschel sagt:
„Musik ist mehr als nur ein Ausdrucksmittel. Sie ist ein Ausstrecken nach

einem Bereich, der jenseits sprachlicher Ausdrucksmöglichkeiten liegt. [. .]

9 Beruf des Kantors, S. 196.
10 Beruf des Kantors, S. 196.
11 Beruf des Kantors, S. 196.
12 Beruf des Kantors, S. 196.
13 A.J. Heschel, Der Mensch fragt nach Gott, Neukirchen-Vluyn 21989, S. 30.

22



Während andere Kräfte in der Gesellschaft gemeinsam daran arbeiten,
unseren Geist abzustumpfen, schenkt Musik uns Augenblicke, in denen das

Gefühl für das Unsagbare lebendig wird."14
Was ist damit gemeint? Heschel scheint hier ein Existential im Sinn zu

haben, eine elementare Bestimmtheit menschlichen Daseins, die alle
Menschen verbindet und sie vor allen übrigen Geschöpfen auszeichnet. Tatsächlich

sieht er dieses Gefühl „als die Wurzel aller schöpferischen Tätigkeiten
des Menschen in der Kunst, im Denken und in der rechten Lebensführung"
[an].15 Es „ist ein geistiges Streben, das aus den Tiefen der Vernunft kommt,
es ist eine Quelle kognitiver Erkenntnis".16

In einer Weise, die an Schleiermachers Rede von einem der christlichen

Religion zugrunde liegenden „Gefühl schlechthinniger Abhängigkeit" erinnert,

kennzeichnet Heschel das Gefühl für das Unsagbare als „das Bewusst-

sein für die Erhabenheit und das Mysterium des Lebens"; als solches wird es

„von allen Menschen geteilt, und in der Tiefe solchen Bewusstseins sind die

Akte und die Gedanken der Religion von höchster Bedeutung".17 Ja, pointiert

kann Heschel sagen: „Religion beginnt mit dem Gefühl für das

Unsagbare".18 An anderer Stelle heisst es: „Das Gefühl für das Unsagbare ist ein
Gefühl für Transzendenz, ein Gespür dafür, dass die Realität Hinweis ist auf
einen überrationalen Sinn".19

Aus diesen Hinweisen geht klar hervor, dass Musik ebenso wie Religion
aus derselben Wurzel erwachsen. In beiden erschliesst sich, dass die Realität
nicht im Sagbaren aufgeht, in beiden bekundet sich eine Erkenntnis, die aus

radikaler Verwunderung erwächst: „Was ist, können wir nicht aussagen".20

Die Musik, so Heschel, schenkt uns solche Augenblicke der Verwunderung.

Dabei täuscht er sich keineswegs darüber, dass es möglich ist, Musik
unsensibel zu gebrauchen und auch durch sie den Geist abzustumpfen. Aber

er sieht - bezeichnenderweise — zuerst das, was die Grösse von Musik
ausmacht, und dann erst, in zweiter Linie, was sie pervertiert und deformiert.

'4 Beruf des Kantors, S. 196f.
„Music, poetry, religion — they all (originate) in the soul's encounter with an aspect
of reality for which reason has no concepts and language has no names " (Man Is
Not Alone: A Philosophy ofReligion, New York 1951, S. 36); Der Mensch fragt nach
Gott, S. 100; vgl. A.J. Heschel, Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie des

Judentums, Neukirchen-Vluyn 41995, S. 32.
lf> Gott sucht den Menschen, S. 17.
12 Gott sucht den Menschen, S. 51.
18 Der Mensch fragt nach Gott, S. 101.
19 Gott sucht den Menschen, S. 79.
20 Der Mensch fragt nach Gott, S. 100.

23



Sogar im Machtzentrum des Dritten Reiches wurde weltentrückt schön

musiziert — höchste musikalische Kunst in Nachbarschaft zum Gemeinen,

zur Barbarei!21 Angesichts dessen, wozu Deutsche fähig waren, fragte He-
schel in einem Fernsehinterview, das nur wenige Tage vor seinem Tod
aufgezeichnet wurde:

„Wenn Deutschland, das eine solche hohe Kultur entwickelt hat, solche

wunderbare Musik, so viele schöne Kathedralen, so viele Wissenschaftler -
wenn die Deutschen fähig waren, das zu tun, was sie taten, wie kann ich
mich auf Menschlichkeit verlassen?"22

Das Primäre, was Heschel in „Der Beruf des Kantors" in den Blick
nimmt, ist die erschütternde Wirkung, die Musik haben kann. „Grosse Musik

zu hören ist ein erschütterndes Erlebnis. Sie konfrontiert die Seele mit
einem Aspekt der Wirklichkeit, zu dem der Verstand keine angemessene
Beziehung herstellen kann".23 Aber sie „ist ein Gefäss, das alles enthalten
kann".24 Und eben daher rührt die Ambivalenz ihrer Wirkungen: „Sie kann
Gemeinheit ausdrücken, sie kann Erhabenheit mitteilen. Sie kann Eitelkeit
aussprechen, sie kann Demut einflössen. Sie kann Dummheit verraten, und
sie kann die Stimme der Hoheit sein".25

Hat Heschel zunächst Musik und Religion als zwei aus derselben Wurzel
erwachsene Formen des Schöpferischen verstanden, so erfolgt nun eine

genauere Zuordnung und Unterscheidung, in der er auf den liturgischen
Gesang eingeht. „Die Musik des Kantors ist zuerst Dienst des liturgischen
Wortes".26 Ohne Demut gegenüber dem Wort wird der Kantor auf eine

Weise singen, die dem Wort widerspricht. Dieser Loslösung des Kantoren-

21 Ein Beispiel dafür ist die historische Aufnahme aus dem Jahr 1942, die in Berlin
aufgezeichnet wurde: Johannes Brahms, Klavierkonzert Nr. 2 B-Dur, Dritter Satz.
Klavier: Edwin Fischer, Berliner Philharmoniker, Dirigent: Wilhelm Furtwängler
(Unicom UNI. 102), Aufnahmedatum: 8. 11. 1942.

22 Carl Stern's Interview with Dr. Heschel (NBC-TV, gesendet am 4. 2. 1973), in:
Moral Grandeur and Spiritual Audacity, S. 395-412, hier: S. 401.

23 Beruf des Kantors, S. 197.
24 Beruf des Kantors, S. 197.
25 Beruf des Kantors, S. 197. Man muss den existentiellen Bezug dieser Sätze zu den

jüdischen Leidenserfahrungen mithören, die Heschel in seinem Buch „Israel - Echo
der Ewigkeit" schildert. Er erinnert daran, dass es für die europäischen Juden
keinen Zufluchtsort gab, an dem sie der drohenden Vernichtung hätten entrinnen
können, und schreibt: „Nazis werden morden und singen" (Neukirchen-Vluyn
1988, S. 68). Dass Menschen dazu fähig sind, beides zu tun, dass Mord und
Gesang in einem Atemzug aufeinander folgen können, ist die ungeheure Möglichkeit

der Perversion des Menschlichen, gegen die Musik als solche nicht immun ist.
Heschel zeigt, dass es gemeine und dumme Musik geben kann - solange es
Menschen gibt, die sich zu anderen gemein und dumm verhalten.

26 Beruf des Kantors, S. 197.

24



gesangs vom liturgischen Wort sucht Heschel zu begegnen. Sie verfehlt nämlich

das Wesen der Liturgie, die „eine Verbindung von Wort und Musik
dar(stellt)".27 Deswegen darf die Musik in der Synagoge nicht die Beziehung
zum Geist der Worte verlieren.

Heschel wendet sich mit Nachdruck dagegen, Musik an die Stelle der

Religion zu setzen. Romantische Kunstreligion ist seine Sache nicht. Gerade

die Tatsache, dass der Konzertsaal „für viele ein Ersatz für die Synagoge"28

sei, zeige an, was dem synagogalen Gottesdienst fehle. Heschels Hauptkritik
lautet:

„Die moderne Kantorenmusik spiegelt vor allem den Mangel an Gefühl
für das Geheimnis, das den eigentlichen Grund des religiösen Bewusstseins

bildet. [. .] So vieles, was wir in der Synagoge hören, ist unserer Liturgie
fremd. So vieles von der Musik, die wir hören, verzerrt und widerspricht

sogar den Worten, statt sie zu erfüllen und zu verherrlichen. Solch eine

Musik hat eine vernichtende Wirkung auf unsere Suche nach dem Gebet."29

Heschels Kritik an der modernen Kantorenmusik ist geistlich motiviert.
Sie zielt deutlich auf eine neue Haltung des liturgischen Singens. Welchen

Weg schlägt Heschel zur Erneuerung vor?

Der Siddur, das hebräische Gebetbuch, sei „zu einer fremden Sprache

geworden".30 Die erste Forderung lautet daher: „Wir müssen lernen, uns in
das innere Leben der Worte unseres Gebetbuches zu vertiefen".31

Soll die Musik des Kantors ihre Würde zurückgewinnen - und für
Heschel geht es dabei um eine geistliche Würde: um Erhebung der Seele -, so

bedarf es der „liturgische(n) Erneuerung" (Hervorhebung von A. H.). Das

bedeutet „eine neue Einsicht in die Bedeutung der liturgischen Worte und
eine vertraute Weise der Aussprache und Aneignung der Worte".32 Um eine

Beziehung zum Geist der Worte des Gebetbuchs zu finden, auf die die

Musik des Kantors angewiesen ist, braucht man Verehrung und Glaube, also

religiöse Haltungen der Person, die über musikalisches Talent und Können

hinausgehen.
Die Kunst des Kantors besteht darin, „die Worte unserer Liturgie zum

Leben zu erwecken".33 Und dabei ist höchster persönlicher Einsatz gefordert.
Heschel versteht die Aufgabe des Kantors vom Phänomen der Stimme her.

27 Beruf des Kantors, S. 200.
28 Beruf des Kantors, S. 198.
2^ Beruf des Kantors, S. 198f.
3° Beruf des Kantors, S. 199.
3! Beruf des Kantors, S. 199.
32 Beruf des Kantors, S. 200.
33 Beruf des Kantors, S. 201.

25



Sie ist das Hindurchtönende (per-sonare hindurchtönen), wodurch die
Person ihr Innerstes enthüllt: „Gesang ist die persönlichste Ausdrucksweise
des Menschen. Nirgendwo enthüllt der Mensch sich so völlig wie in der

Weise, wie er singt".34

Der Bezug auf heilige Worte relativiert die Bedeutung der Musik. He-
schels Argumentation folgt der liturgischen Bindung der Musik an das Wort.
Diese Bindung erlaubt ihm, sowohl Grösse als auch Grenze der Musik zu

würdigen:
„So grossartig Musik auch ist, sie ist weder das Letzte noch das Höchste.

Gott ist der Letzte, und das Medium, durch das uns Seine Führung vermittelt

wird, ist das Wort. Wir haben keine heilige Musik. Wir verehren die

Heilige Schrift, das heilige Wort. Musik ist die Sprache des Mysteriums.
Aber es gibt etwas, das grösser ist als Mysterium. Gott ist der Sinn, der hinter
allem Mysterium waltet."35

Nach Heschel gehört die Musik, um eine Unterscheidung Bonhoeffers

aufzunehmen, nicht in den Bereich des Letzten, sondern des Vorletzten. Sie

kann nur verweisen auf das, was grösser ist als sie, indem sie Worte der

Liturgie mit Verehrung im Herzen zusammenbringt. Sie kann nur für den

Höchsten sprechen. Ihre Funktion ist: zu bezeugen, dass Gott - die Stimme

vom Sinai - existiert. Noch einmal Heschel:

„Es gibt keine Beweise für die Existenz Gottes, aber es gibt Zeugen, an

erster Stelle die Bibel und die Musik. In unserer Liturgie kommen diese

beiden Zeugen zu Wort."36
Als Protestant erinnert man sich an Luthers Diktum, er gebe „nach der

Theologia der Musica den nähesten Platz und höchste Ehre."37 Theologie im
Sinne Luthers gründet auf dem Wort, das die Herzen bewegt, weswegen er
auch sagen kann, „das nach dem heiligen wort Gottes nichts so billich und
hoch zu rhümen vnd zu loben (sei), als eben die Musica ."38

34 Beruf des Kantors, S. 202. Ein Beispiel aus der Musik der Synagoge kann hörbar
machen, wovon Heschel spricht. Dem Gesang Uwajom Haschabbos (Und am
Sabbattage) liegt eine chassidische Melodie zugrunde. Er ist Ausdruck der Sabbatfreude
und preist den Tag, den Gott geheiligt hat, als geistige Wohltat. Gott selbst habe
diesen Tag zum Gedenken an das Werk Seiner Schöpfung als den anmutigsten
bezeichnet: Uwajom Haschabbos. Kantor: Leo Roth, Orgel: Harry Foss, in: Kol
Nidre. Sakrale Musik der Synagoge, Nr. 7 (EMI Classics CD 5 65457 2),
Aufnahmedatum: 1974.

35 Beruf des Kantors, S. 200.
36 Beruf des Kantors, S. 201.
37 Martin Luther, Tischreden, WATR Nr. 7034.
38 Vorrede zu den Symphoniae iucundae (1538), in: WA 50, 368-374, zitiert nach:

Hermann Pfrogner, Musik. Geschichte ihrer Deutung, Freiburg, München 1954, S.

158.

26



Heschels Ausführungen über das Amt des Kantors lesen sich und sind zu
lesen als eine tiefentheologische Würdigung der Musik. Im Unterschied zur
Theologie beschäftigt sich Tiefentheologie nicht damit, was der Mensch

glaubt (dem Inhalt des Glaubens), sondern mit dem Vorgang des Glaubens,
der inneren Erfahrung, die das Herz religiöser Existenz bildet.39 Genau darauf

richtet sich Heschels Interesse: auf das, wodurch Musik, der Gesang
zumal, zu einem Medium von Anbetung werden kann. Sein Zugang zur
Musik ist durch und durch religiös bestimmt, d. h. durch jene Haltung, die
Heschel anderswo als „Gespür für das Geheimnis"40 aller Wirklichkeit
bezeichnet hat.

Damit teilt Heschel im Ansatz eine mystische Musikauffassung im
Judentum, für die „der Lobgesang des Menschen [. .] die höchste Stufe der
Gotteserkenntnis vermittelt [. .]".41 Musik ist eine Weise, mit Gott zu
kommunizieren, sie kann eine Lebensäusserung sein, in der Anbetung laut wird.
Diese Möglichkeit schreibt Heschel, übereinstimmend mit chassidischer

Tradition, keineswegs allein dem Gesang zu! Vielmehr kann grosse Musik
überhaupt, also auch Instrumentalmusik, eine Form des Gottesdienstes
sein,42 sofern sie aus dem Bewusstsein für das Mysterium des Lebens

erwächst. Doch der rabbinischen Musiktheologie entsprechend stellt auch

Heschel die menschliche Stimme ins Zentrum seiner Würdigung der Musik.
Sie ist wie kein anderes Instrument zum wirklichen Gebet geeignet. Im
Gesang geht der Mensch über das Sagbare hinaus, und wenn er dabei

demütig den heiligen Worten naht, dann vermag sein Gesang eine Atmosphäre
der Anbetung zu schaffen.

Musikalische Metaphern fiir das religiöse Leben

Fritz A. Rothschild hat daraufhingewiesen, dass Heschel die Wirklichkeit als

fortschreitenden Prozess sieht. Sie ist für ihn keine feststehende Ordnung,
keine Skulptur, sondern eine Symphonie.43 Inwiefern? Ein musikalisches

39 Vgl. GM 6f und Susannah Heschel, Moral Grandeur and Spiritual Audacity, S.

200E
4° Gott sucht den Menschen, S. 42.
41 Karl Erich Grözinger, Musik und Gesang in der Theologie der frühen jüdischen Li¬

teratur, Tübingen 1982, S. 335.
42 Vgl. die Äusserung des Klezmer-Musikers Andy Statman: „instrumental music is a

spiritual music, it is a form of worshipping God" (in: Klezmer Music. A Marriage
Of Heaven & Earth, Ellipsis Arts 1996. CD 4090, Textbuch S. 36).

43 Fritz A. Rothschild, Abraham J. Heschels Beitrag zum jüdisch-christlichen Dialog,
in: Reformierte Kirchenzeitung 6/1987, S. 206-211, hier: S. 207.

27



Kunstwerk ist wirklich nur im zeitlichen Prozess seines Erklingens, an dem

die Ausübenden und Zuhörenden beteiligt sind. Erst am Ende dieses

Geschehens in der Zeit können die daran Beteiligten die Symphonie als ein
sinnvoll strukturiertes Ganzes verstehen. Sein Sinn bleibt den Unbeteiligten
verborgen. Die Metapher „Symphonie" erlaubt es, Wirklichkeit gleichsam
musikalisch als ein Geschehen in der Zeit wahrzunehmen, das ohne eine

entsprechende Beteiligung nicht verstanden wird.
Diese Weise der Wahrnehmung von Wirklichkeit begegnet in Heschels

Schriften immer wieder, wenn vom religiösen Leben die Rede ist. Hier
zunächst einige Beispiele aus seinem Buch „Gott sucht den Menschen":

„Der Sinn für die ,Wunder, die täglich um uns sind' der Sinn für die

unaufhörlichen Wunder' ist die Quelle des Gebetes. Es gibt keine Anbetung,
keine Musik, keine Liebe, wenn wir die Segnungen oder Niederlagen des

Lebens für selbstverständlich halten."44

„Unerwartet kommen die kostbarsten Gaben zu uns und bleiben
unbemerkt. Gleichsam wie ein Staccato tönt Gottes Gnade in unserem Leben.

Nur wenn wir die anscheinend unverbundenen Töne im Gedächtnis behalten,

können wir die Melodie erkennen."45

„Die Stimme Gottes passt nicht zum menschlichen Ohr. Symbolisch
wird vom Volk am Sinai gesagt: ,Das ganze Volk sah die Stimme' (Ex
20,18), nicht: ,Das ganze Volk hörte die Stimme.'
Der Baal Schern bietet ein Gleichnis an: Ein Musiker spielte auf einem sehr

guten Instrument, und die Musik bezauberte die Menschen so sehr, dass sie

nicht anders konnten, als voller Begeisterung tanzen. Da ging ein Mann
vorüber, der taub war und von Musik nichts wusste. Als der die Menschen

hingerissen tanzen sah, war er überzeugt, sie seien verrückt. Wäre er weise

gewesen, hätte er ihre Freude und Hingerissenheit gespürt und sich zu den
Tanzenden gesellt.
Wir hören die Stimme nicht. Wir sehen nur die Worte in der Bibel.
Selbst wenn wir taub sind, können wir das Hinreissende dieser Worte
sehen."46

„Einzig wenn wir mit den Worten der Bibel leben, wenn wir mit ihrer

ergreifenden Sprache mitempfinden, wird unser Ohr sich ihrer Stimme
öffnen. Die Worte der Bibel sind wie die Noten einer göttlichen Musik, die nur
die feinsten Saiten der Seele aufnehmen können. Gottes Gegenwart in der
Bibel wird nur durch das Empfinden für das Heilige wahrgenommen."47

44 Gott sucht den Menschen, S. 40.
45 Gott sucht den Menschen, S. 109.
46 Gott sucht den Menschen, S. 19If.
47 Gott sucht den Menschen, S. 193.

28



Was geben uns solche Gleichnisse zu verstehen? Musik gibt es nicht ohne

einen Sinn für die Wunder, die uns in allen Dingen unseres Lebens umgeben.

Heschel nennt die Musik in einem Atemzug mit Anbetung und Liebe —

lauter Haltungen, die über sich selbst hinaus weisen. Gemeinsam ist ihnen
das Staunen. Im Unterschied zu anderen Akten der Wahrnehmung, die sich

jeweils auf einen Ausschnitt der Wirklichkeit beziehen, bezieht sich „radikales

Staunen [. .] auf die gesamte Wirklichkeit [. ,]".48 „Wahrnehmung
des Göttlichen beginnt mit Staunen".49

Wie Musik eine gewisse Musikalität erfordert, d. h. die Sensibilität und
die Fähigkeit, musikalische Abläufe wahrzunehmen und in ihrem
Zusammenhang zu erkennen, so ist auch ein geistlicher Sinn dafür nötig, in
unserem Leben Gottes Gnade wahrzunehmen. Es braucht eine besondere

Sensibilität, damit wir uns von den Worten der Bibel bewegen lassen. Das

Gleichnis des Baal Schern Tow zeigt, dass Menschen, „die Gottes Herrlichkeit

und seine Anwesenheit in der Welt nicht fühlen und erleben, in gewisser
Hinsicht in der Lage von Tauben und Taubstummen sind: dass sie keinen
Sinn für Musik haben, weil ihnen das Organ dazu fehlt oder verkümmert
ist."50

Doch selbst die Seele eines tauben Menschen kann angerührt werden von
dem, was er sieht\ Wie Musik den ganzen Menschen durch sichtbare

Bewegung und körperlich fühlbare Schwingung der Töne ergreifen kann, so

kann auch Gottes Gegenwart vernehmbar werden, sofern jemand nur „das

Empfinden für das Heilige" bewahrt hat.
Schon aus den wenigen Beispielen ist zu ersehen, weshalb Heschel gerade

musikalische Metaphern wählt, um religiöses Leben zu charakterisieren.

Wenn Gott die einzige umfassende Wirklichkeit ist und die ganze Welt Seine

Herrlichkeit widerspiegelt, dann können nur zutiefst Beteiligte Seine Gegenwart

wahrnehmen. Eben dies gilt, wie wir gesehen haben, auch von der

Musik: wir erfassen nur, was Musik ist, wenn wir an ihrer Aufführung mit
unserer ganzen Existenz beteiligt sind.

Einem distanzierten Zuschauer, dem innerlich gleichgültig ist, was
geschieht, lässt sich weder eine tiefere Einsicht in Musik noch in religiöses
Leben vermitteln: „Man kann die Schönheit der Musik einem Menschen,

Gott sucht den Menschen, S. 37.
49 Gott sucht den Menschen, S. 37.
5° Fritz A. Rothschild, Leben zwischen Verzweiflung und Hoffnung. Abraham He¬

schel als Interpret des Chassidismus, in: Evangelische Akademie Baden (Hrsg.), Der
Chassidismus. Leben zwischen Verzweiflung und Hoffnung (Herrenaiber Forum, 15),
Karlsruhe 1996, S. 89-106, hier: S. 95.

29



der taub und empfindungslos ist, nicht beweisen; und es gibt für einen

Menschen, der geistlich taub und ohne Glauben und Weisheit ist, keine

Beweise für die Wahrheit des prophetischen Anspruchs".51
Heschel spricht von jüdischem Leben nach Gottes Geboten als jemand,

der von der Schönheit solchen Lebens begeistert ist. Er kann daher sagen:
„Musik in Form einer Partitur ist nur dem zugänglich, der Musik in der

Seele hat. Es genügt nicht, die Noten herunterzuspielen, man muss sein,
was man spielt. Es genügt nicht, eine Mizwa zu tun; man muss leben,
was man tut. Ziel ist, Zugang zu geheiligtem Tun zu finden. Aber Heiligkeit

in der Mizwa wird nur dem offenbar, der Heiligkeit in seiner eigenen
Seele entdecken kann. Eine Mizwa tun ist eine Sache, teilhaben an ihrem
Geist eine andere."52

Dieses Gleichnis macht uns darauf aufmerksam, dass es für das Leben

mit Gott nicht nur auf irgendein Tun ankommt, durch das Vorschriften
äusserlich erfüllt werden, sondern Sinn und Ziel allen Tuns besteht darin,
„die Seele zu verwandeln ' und „den Menschen zu heiligen",53 Die Vorschriften

einer Partitur möglichst korrekt auszuführen heisst noch nicht, die Musik

zum Leben zu erwecken. Das geschieht erst durch einen Menschen,
dessen Lebendigkeit - dessen Seele - von Musik erfüllt ist. „Eine Mizwa", so

Heschel, „ist wie eine Musikpartitur, ihre Ausführung ist keine mechanische

Fertigkeit, sondern ein künstlerischer Akt".54 Es ist eine Kunst, sie so zu
erfüllen, dass sie eine persönliche Antwort des Menschen an Gott ist. Grosse

Musik ist für das religiöse Leben des Judentums gleichnisfähig, weil sie der

völligen Hingabe der Person bedarf, um sie zu realisieren. Heschel besteht

darauf, dass dabei mehr gefordert ist als Innerlichkeit. Religion nach
jüdischem Verständnis zielt auf Verkörperung, auf ein Leben in Übereinstimmung
mit Gott, insofern das, „was der Mensch in seiner konkreten physischen
Existenz tut, [. .] für Gott unmittelbar relevant (ist)".55 Sehr schön wird das

im folgenden Gleichnis anschaulich:

„In dieser Welt wird Musik mit konkreten Instrumenten gemacht, und
für den Juden sind Mizwot die Instrumente, mit denen das Heilige verwirklicht

wird. Wäre der Mensch nur Verstand, dann wäre Anbetung in Gedanken

die Form, mit Gott in Verbindung zu treten. Aber der Mensch ist

51 Gott sucht den Menschen, S. 179.
52 Gott sucht den Menschen, S. 243.
53 Gott sucht den Menschen, S. 239f.
54 Gott sucht den Menschen, S. 243.
55 Gott sucht den Menschen, S. 230.

30



Körper und Seele und sein Ziel ist, so zu leben, dass beide, sein Herz und
Fleisch dem lebendigen Gott singen."56

Demnach hat Instrumentalmusik etwas zu tun mit einer Heiligung des

konkreten Lebens, an der Leib und Seele gleichermassen beteiligt sind. Das

Tun des Guten, das einem immer wieder aufgegeben ist, läutert das Ich von
niedrigen, selbstsüchtigen Motiven, wie die beständige Übung auf dem

Instrument den Musizierenden in seiner Spielweise zu läutern vermag. Vom

religiösen Leben gilt wie vom Musizieren auf einem Instrument, dass die

schönste und reinste Verkörperung dort gelingt, wo die Person sich ganz
ihrem Tun hingibt:

„Die Tat reisst uns fort, sie begeistert die Seele und beweist uns, dass die

grösste Schönheit in der grössten Entfernung vom Mittelpunkt des Ich
wächst. [. .] Wenn ein Künstler mit ganzer Hingabe ein Konzert spielt, so

liegt ihm in diesem Augenblick der Gedanke an Beifall, Ruhm oder Gage

ganz fern. Seine völlige Aufmerksamkeit, sein ganzes Sein ist bei der Musik.
Käme ihm irgendein fremder Gedanke, dann würde die Konzentration
schwinden und die Reinheit seines Spiels wäre dahin. Die Gage mag eine

Rolle gespielt haben, als er mit seinem Agenten verhandelte; während des

Spiels aber fordert die Musik seine volle Konzentration."57
Heschel zeigt, wie sehr das Musizieren als künstlerisches Tun dem

religiösen Tun ähnelt. Beides geschieht umso reiner, je mehr ein Mensch darin

präsent ist. Präsenz meint: aufmerksam und konzentriert bei dem sein, was

man gerade in diesem Augenblick tut. Insofern kann Musizieren eine
wunderbare, spielende Einübung in religiöses Leben sein. Heschel hat dies meines

Wissens nirgendwo explizit zum Ausdruck gebracht. Doch im
osteuropäischen Judentum, in dem er aufwuchs, hat er Musik als eine Lebensäus-

serung erlebt, die alles alltägliche Tun religiös qualifiziert: „alle Juden sangen:
der Student über dem Talmud, der Schneider, während er ein Paar Hosen
nähte, der Schuhmacher, während er zerrissene Schuhe flickte, und der

Prediger während seiner Predigt".58
Die mystische Lebensweise, wie Heschel sie charakterisiert, zielt darauf

ab, alle Wirklichkeit mit Gott zu vereinen. Was immer ein Mensch tut, soll
nicht mechanisch ausgeführt werden, sondern so, dass er dabei über die

mystische Bedeutung seines Tuns meditiert.59 Musik, vor allem Gesang,

56 Gott sucht den Menschen, S. 230.
57 Gott sucht den Menschen, S. 311.
5g A. J. Heschel, Die Erde ist des Herrn, Neukirchen-Vluyn 1985, S. 13.
59 Vgl. A.J. Heschel, The Mystical Element in Judaism (1960), in: Jacob Neusner

(Hrsg.), Understanding Rabbinic Judaism. From Talmudic to Modern Times, New
York 1974, S. 279-302, hier: S. 289 und 295.

31



kann helfen, in Einheit mit Gott zu leben, sich täglich in religiöses Leben

einzuüben. Dieser Gedanke folgt auch aus der musikalischen Deutung, die

Heschel der Thora als der Summe aller Mizwot gibt:
„Der Sinn des jüdischen Gesetzes wird erschlossen, wenn man es als

heilige Melodie begreift. Das Göttliche singt in unseren guten Taten, es

enthüllt sich in unserem heiligen Tun. Unser Bemühen ist nur der Kontrapunkt

in der Musik Seines Willens. Wenn wir unser Leben Gott zur
Verfügung stellen, entdecken wir das Göttliche in uns und seine Harmonie mit
dem Göttlichen über uns."60

Genau diese Haltung hat Heschel im Ostjudentum kennengelernt. In
seinem Buch „Die Erde ist des Herrn" gebraucht er fast die gleichen poetischen

Worte, mit denen er später die Lebensbedeutung des jüdischen
Gesetzes darstellt: „Für den frommen Juden [. .] ist das jüdische Gesetz heilige
Musik. Das Göttliche singt in guten Taten. Das Bemühen des Menschen ist

nur der Kontrapunkt zur Musik Seines Willens".61

Religiöses Leben, wie Heschel es beschreibt, erfordert von einem
Menschen eben jene Qualität, die der jüdische Kantor braucht, um seine Aufgabe
in der Synagoge so wahrzunehmen, dass er dem Geist des liturgischen Wortes

entspricht. Das oberste Ziel dabei ist „Selbsthingabe an das, was grösser ist
als das Selbst".62

Weiter oben haben wir gesehen, wie Heschel im Gleichnis von dem

Künstler, der mit Hingabe in die Musik eingetaucht ist, das religiöse Tun

charakterisiert. In seinem Buch über das Gebet „Der Mensch fragt nach

Gott" dient ihm dasselbe Gleichnis zur Veranschaulichung dessen, was Beten

heisst: Das Gebet ist „in erster Linie Kawana, die Ausrichtung des ganzen
Seins auf ein Ziel, das Sammeln der Seele in einem Brennpunkt".63

Bleibt am Schluss die Frage, warum Heschel so gerne in musikalischen

Metaphern vom religiösen Leben spricht. Das Judentum ist eine „Religion
der Zeit",64 die darauf abzielt, die Zeit zu heiligen. Grundlegend für jüdische
Existenz ist die Offenbarung am Sinai, ein Geschehen zu einer ganz
bestimmten Zeit, in einem einzigartigen Augenblick. Gott zeigte sich und

sprach in besonderen Ereignissen. Die menschliche Haltung, die dem

entspricht, nennt Heschel „Sinn für das Einmalige".65 Wenn die Würde, Jude zu

6° Gott sucht den Menschen, S. 242; vgl. Der Mensch fragt nach Gott, S. 75.
61 Die Erde ist des Herrn, S. 53.
62 Der Mensch fragt nach Gott, S. 20.
63 Der Mensch fragt nach Gott, S. 10.
64 Gott sucht den Menschen, S. 154ff.
65 Gott sucht den Menschen, S. 155.

32



sein, darin liegt, dem Sinai-Ereignis die Treue zu halten, dann ergibt sich

daraus die Aufgabe, dem Zeitlichen einen Sinn zu geben und alles Lebendige
in seiner Einmaligkeit wahrzunehmen. Denn alle Dinge, die sich in Zeit und
Geschichte ereignen, sind bedeutungsvoll „für Gott und entscheidend für die

Bestimmung des Menschen".66 „Im Prinzip kann jeder Augenblick des

Lebens und jede Erfahrung vom sensiblen Gläubigen als göttliche Anrede und

Aufforderung angesehen werden."67

Musik eignet sich deshalb so hervorragend zum Gleichnis für religiöses
Leben, weil sie eine Zeitkunst ist, die den Menschen in jedem Augenblick
beansprucht. Musikalische Ereignisse sind, darin der Offenbarung und allem
Leben vergleichbar, einzigartige und einmalige Ereignisse, die sich kein zweites

Mal auf die gleiche Weise ereignen. Sie erschliessen sich nur dem

Beteiligten. Insofern können sie den Menschen darauf aufmerksam machen, was

es heisst, mit Gott zu leben, und ihn für ein solches Leben sensibilisieren.

Die dem Menschen aufgegebene Heiligung der Zeit findet ihren besonderen,

spezifisch jüdischen Ausdruck in der Heiligung des Sabbat. Es kann
daher nicht überraschen, dass Heschel auch und gerade vom Sabbat in
musikalischen Metaphern spricht:

„Der Sabbat ist der Kontrapunkt des Lebens, die Melodie, die in allen

Aufregungen und Wechselfällen des Lebens, die unser Gewissen bedrohen,

festgehalten wird; er ist das Bewusstsein von Gottes Gegenwart in der
Welt."68 „Schöpfung ist die Sprache Gottes, Zeit ist Sein Lied, und die

Dinge des Raumes sind die Konsonanten dieses Liedes. Die Zeit heiligen
heisst, die Vokale im Einklang mit ihm zu singen."69

66 Gott sucht den Menschen, S. 159.
67 Fritz A. Rothschild, Abraham Heschels religiöses Denken, in: Emuna 6 (1971),

Heft 6, S. 400-410, hier: S. 404.
68 Gott sucht den Menschen, S. 321.
69 A.J. Heschel, Der Sabbat, Neukirchen-Vluyn 1990, S. 79.

33


	Zeugin für die Existenz Gottes : Musik im Werk von Abraham J. Heschel

