Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: Zeugin fur die Existenz Gottes : Musik im Werk von Abraham J.
Heschel

Autor: Heymel, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960731

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960731
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zeugin fiir die Existenz Gottes

Musik im Werk von Abraham J. Heschel

von Michael Heymel™

Abraham Heschel (geboren 1907 in Warschau, gestorben 1972 in New
York) lehrte seit 1945 am Jewish Theological Seminary in New York. Kurze
Zeit spiter heiratete er Sylvia Straus, eine Pianistin, die er bereits in Cincin-
natti kennengelernt hatte. Sylvia Straus — ,.eine sensible, religiose Frau“ (Su-
sannah Heschel) — hatte Philosophie und Literatur studiert. Auf Empfehlung
von Arthur Rubinstein war sie Meisterschiilerin von Eduard Steuermann
(1892 -1964) geworden, einem aus Polen stammenden Juden, der bei Bu-
soni Klavier und bei Schénberg Komposition studiert hatte und der Newuen
Wiener Schule nahe stand.' Erst nach seiner Heirat fing Heschel an, theo-
logische Biicher zu schreiben. Seine Tochter Susannah berichtet, welchen
Einfluss Sylvia Straus auf die Bezichung ihres Mannes zur Musik hatte:
~Meine Mutter war ithm eine wunderbare Partnerin, sie konnte seine
philosophischen Gedanken mit ihm diskutieren und ihm ebenso den ame-
rikanischen religiosen Kontext erkliren. Sie vermittelte meinem Vater die
Musik, die ihn offenbar tief beeindruckte. Plétzlich benutzte er musikalische
Metaphern fiir das religiose Leben; sie finden sich iiberall in ,Gott sucht den

¢ «?2

Menschen’.

*  Pfarrer Dr. Michael Heymel, Bahnstr. 2, D-69483 Wald-Michelbach — Vortrag im
Rahmen der Tagung Gott sucht den Menschen. Zur Aktualitit des jiidischen Denkers
Abraham ]. Heschel der Evangelischen Akademie Baden in Bad Herrenalb (20.-22.
11. 1998), gehalten am 21. November 1998.

I Vgl. das Portrit, das Theodor W. Adorno von ihm zeichnet: Nach Steuermanns
Tod, in: ders., Impromptus (edition suhrkamp 267), Frankfurt/ Main 2. Aufl. 1970,
S. 150—-156; auf Rubinstein verweist Susannah Heschel in: Moral Grandeur and
Spiritual Audacity. Abraham Joshua Heschel. Essays, hrsg. von Susannah Heschel,
New York 1996, Introduction, S. XX.

2 Susannah Heschel, Abraham Joshua Heschel: Tiefentheologie und Politik. Eine
biographische Skizze, in: Judaica 43 (1987), S. 193-2006, hier: S. 197.

20



Heschels Zugang zur Musik ist demnach wesentlich durch seine Frau
vermittelt — zumindest hat sie ihm starke musikalische Impulse gegeben.’
Hinzu kommyt, als prigender Lebenshintergrund, das Ostjudentum und vor
allem der Chassidismus. Heschel bemerkte einmal, er sei ,,in einem Haus der
Anbetung aufgewachsen, wo das Geistliche Realitit war“.* Dieser Hinter-
grund bestimmt nicht nur, worauf es ihm im Gesang der Synagoge an-
kommt, sondern sein Verstindnis von Musik iiberhaupt. Musik in der Syn-
agoge ist fiir Heschel ,nicht Selbstzweck, sondern ein Mittel religioser Er-
fahrung“.” Unabhingig von geistlicher Erkenntnis lisst sich Musik auch aus-
serhalb der Synagoge nicht wirklich verstehen.

Hier soll es zunichst darum gehen zu zeigen, wie Heschel in seinem
Aufsatz ,Der Beruf des Kantors“ Musik versteht und worin er die Beson-
derheit der synagogalen Kantorenmusik sieht. In einem weiteren Teil soll
dargestellt werden, welche musikalischen Metaphern Heschel fiir das religio-
se Leben des Judentums gebraucht. Dabei beziche ich mich vor allem auf
sein Hauptwerk ,,Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie des Juden-
tums.“

Musik als Sprache des Mysteriums und Mittel religiéser Erfahrung

Der Aufsatz ,Der Beruf des Kantors“ (The Vocation of the Cantor) — ur-
spriinglich ein Vortrag aus dem Jahre 1957 — dokumentiert zunichst, wie
Heschel die Musik in der Synagoge versteht. Das Gebet bedarf einer be-
stimmten Atmosphire, einer gewissen Empfindsamkeit fiir den Geist. Dar-
aus ergibt sich die besondere Aufgabe des Kantors: er hat ,die liturgische
Gemeinschaft zu schaffen“® und durch seine Kunst das jiidische Volk ,,im
Gebet zu fithren®.” Dazu muss er sich mit der Gemeinde identifizieren.
Die Funktion der Musik sieht Heschel darin, ,,uns zu helfen, damit wir

einen Augenblick der Konfrontation mit der Gegenwart Gottes durchstehen
konnen [...]“% Es geht darum, dass der Mensch dem Verhiltnis aller Krea-

3 Sylvia Heschel ihrerseits hat im Gesprich betont, ihr Mann sei schon lange vor
seiner Heirat mit ihr an Musik interessiert gewesen (vgl. Donald ]J. Moore, The
Human and The Holy. The Spirituality of Abraham Joshua Heschel, New York 1989,
S. 3t).

4 A.]. Heschel, Der Beruf des Kantors (1957), in: ders., Die ungesicherte Freiheit,

Neukirchen-Vluyn 1985, S. 194-202, hier: S. 195.

Beruf des Kantors, S. 196.

Beruf des Kantors, S. 194.

Beruf des Kantors, S. 195.

Beruf des Kantors, S. 196.

[o BN B W |

21



tur zu Gott Ausdruck gibt. Seine Aufgabe ist, ,Stimme der Herrlichkeit zu
sein, ihr Schweigen zu singen [...]“.” Der Kantor, der die Gemeinde im
Gebet fiihrt, nimmt stellvertretend wahr, was Aufgabe des Menschen im
Kosmos ist: ,,Der Kosmos ist eine Gemeinde, die einen Kantor braucht“.!®

Hier zeigt sich, wie das Geschehen des Gottesdienstes in der Synagoge
bei Heschel unmittelbar zum Gleichnis eines universalen Gottesdienstes
wird. Alles Leben ist in Anbetung begriffen, und Musik wird ganz von der
Anbetung her verstanden. Die folgende Passage beschreibt diesen Zusam-
menhang:

»Wir stehen nicht allein in unserem Lobpreis. Wo immer Leben ist, da ist
stumme Anbetung. Die Welt steht dauernd im Begriff, sich in Anbetung zu
einen. Es ist der Mensch, der Kantor des Universums ist und in dessen
Leben das Geheimnis des kosmischen Gebets enthiillt wird. Singen heisst:
fiilhlen und bestitigen, dass der Geist eine Realitit und die Herrlichkeit
gegenwirtig ist. Wenn wir singen, erkennen wir, was sonst jenseits aller
Erkenntnismdglichkeit liegt. Gesang und insbesondere liturgischer Gesang
ist nicht nur eine Ausdrucksweise, sondern ein Mittel, den Geist auf die Erde
zu bringen.“"!

Der singende Mensch nimmt also den Lobpreis der Welt wahr. Alles
Leben lobt den Schépfer, und der Mensch ist dazu da, dieses Geheimnis zu
enthiillen. Sein Singen ist mehr als eine Kunstausiibung, die man unter
isthetischen und technischen Gesichtspunkten beurteilen kann. Singen ist
ein geistlicher Vorgang, durch den Gottes Herrlichkeit in der Welt enthiillt
wird; es ist die spezifisch menschliche Weise, diese Herrlichkeit zu gewirti-
gen. Durch den Vorgang des Singens wird erkennbar, was ansonsten nicht zu
erkennen wire, d. h. es gibt fiir Heschel Erkenntnisse, die einzig durch Ge-
sang zu gewinnen sind.

,Gebet ist Lied“."? Oder: ,Wirkliches Gebet ist Gesang“.135 Weil das Ge-
heimnis das Sagbare iiberschreitet, ist die einzige ihm angemessene Sprache
die Sprache der Musik. ,Das Gefiihl fiir das Unsagbare® ist nach Heschel
grundlegend fiir Religion und Kunst. Es ist die fundamentale Kategorie auch
fiir sein Verstindnis von Musik. Heschel sagt:

»Musik ist mehr als nur ein Ausdrucksmittel. Sie ist ein Ausstrecken nach
einem Bereich, der jenseits sprachlicher Ausdrucksméglichkeiten liegt. [. . .]

9 Beruf des Kantors, S. 196.
10 Beruf des Kantors, S. 196.
11 Beruf des Kantors, S. 196.
12 Beruf des Kantors, S. 196.
13 A.]. Heschel, Der Mensch fragt nach Gott, Neukirchen-Vluyn 21989, S. 30.

22



Wihrend andere Krifte in der Gesellschaft gemeinsam daran arbeiten, un-
seren Geist abzustumpfen, schenkt Musik uns Augenblicke, in denen das
Gefiihl fiir das Unsagbare lebendig wird.“ '

Was ist damit gemeint? Heschel scheint hier ein Existential im Sinn zu
haben, eine elementare Bestimmtheit menschlichen Daseins, die alle Men-
schen verbindet und sie vor allen iibrigen Geschdpfen auszeichnet. Tatsich-
lich sieht er dieses Gefiihl ,als die Wurzel aller schopferischen Titigkeiten
des Menschen in der Kunst, im Denken und in der rechten Lebensfithrung®
[an]."”® Es ,jist ein geistiges Streben, das aus den Tiefen der Vernunft kommt,
es ist eine Quelle kognitiver Erkenntnis®."

In einer Weise, die an Schleiermachers Rede von einem der christlichen
Religion zugrunde liegenden ,Gefiihl schlechthinniger Abhingigkeit® erin-
nert, kennzeichnet Heschel das Gefiihl fiir das Unsagbare als ,das Bewusst-
sein fiir die Erhabenheit und das Mysterium des Lebens®; als solches wird es
»von allen Menschen geteilt, und in der Tiefe solchen Bewusstseins sind die
Akte und die Gedanken der Religion von héchster Bedeutung®."” Ja, poin-
tiert kann Heschel sagen: ,Religion beginnr mit dem Getiihl fiir das Unsag-
bare“." An anderer Stelle heisst es: ,Das Gefiihl fiir das Unsagbare ist ein
Gefiihl fiir Transzendenz, ein Gespiir dafiir, dass die Realitit Hinweis ist auf
einen iiberrationalen Sinn“."

Aus diesen Hinweisen geht klar hervor, dass Musik ebenso wie Religion
aus derselben Wurzel erwachsen. In beiden erschliesst sich, dass die Realitit
nicht im Sagbaren aufgeht, in beiden bekundet sich eine Erkenntnis, die aus

radikaler Verwunderung erwichst: ,Was sz, kénnen wir nicht aussagen“.20

Die Musik, so Heschel, schenkt uns solche Augenblicke der Verwunde-
rung. Dabei tiuscht er sich keineswegs dariiber, dass es moglich ist, Musik
unsensibel zu gebrauchen und auch durch sie den Geist abzustumpfen. Aber
er sicht — bezeichnenderweise — zuerst das, was die Grésse von Musik aus-
macht, und dann erst, in zweiter Linie, was sie pervertiert und deformiert.

14 Beruf des Kantors, S. 196f.

15 Music, poetry, religion — they all (originate) in the soul’s encounter with an aspect
of reality for which reason has no concepts and language has no names “ (Man Is
Not Alone: A Philosophy of Religion, New York 1951, S. 36); Der Mensch fragt nach
Gott, S. 100; vgl. A.]. Heschel, Gott sucht den Menschen. Eine Philosophie des Ju-
dentums, Neukirchen-Vluyn 41995, S. 32.

16 Gott sucht den Menschen, S. 17.

17" Gott sucht den Menschen, S. 51.

18 Der Mensch fragt nach Gort, S. 101.

19 Gott sucht den Menschen, S. 79.

20 Der Mensch fragt nach Gott, S. 100.

23



Sogar im Machtzentrum des Dritten Reiches wurde weltentriickt schon
musiziert — hochste musikalische Kunst in Nachbarschaft zum Gemeinen,
zur Barbarei!?’ Angesichts dessen, wozu Deutsche fihig waren, fragte He-
schel in einem Fernsehinterview, das nur wenige Tage vor seinem Tod auf-
gezeichnet wurde:

Wenn Deutschland, das eine solche hohe Kultur entwickelt hat, solche
wunderbare Musik, so viele schone Kathedralen, so viele Wissenschaftler —
wenn die Deutschen fihig waren, das zu tun, was sie taten, wie kann ich
mich auf Menschlichkeit verlassen?“?**

Das Primire, was Heschel in ,Der Beruf des Kantors“ in den Blick
nimmt, ist die erschiitternde Wirkung, die Musik haben kann. ,Grosse Mu-
sik zu horen ist ein erschiitterndes Erlebnis. Sie konfrontiert die Seele mit
einem Aspekt der Wirklichkeit, zu dem der Verstand keine angemessene
Beziehung herstellen kann“.*® Aber sie ,ist ein Gefiss, das alles enthalten
kann“.?* Und eben daher riihrt die Ambivalenz ihrer Wirkungen: ,,Sie kann
Gemeinheit ausdriicken, sie kann Erhabenheit mitteilen. Sie kann Eitelkeit
aussprechen, sie kann Demut einflgssen. Sie kann Dummbheit verraten, und
sie kann die Stimme der Hoheit sein®.”

Hat Heschel zunichst Musik und Religion als zwei aus derselben Wurzel
erwachsene Formen des Schopferischen verstanden, so erfolgt nun eine ge-
nauere Zuordnung und Unterscheidung, in der er auf den liturgischen Ge-
sang eingeht. ,Die Musik des Kantors ist zuerst Dienst des liturgischen
Wortes“.** Ohne Demut gegeniiber dem Wort wird der Kantor auf eine
Weise singen, die dem Wort widerspricht. Dieser Loslosung des Kantoren-

21 Ein Beispiel dafiir ist die historische Aufnahme aus dem Jahr 1942, die in Berlin
aufgezeichnet wurde: Johannes Brahms, Klavierkonzert Nr. 2 B-Dur, Dritter Satz.
Klavier: Edwin Fischer, Berliner Philharmoniker, Dirigent: Wilhelm Furtwingler
(Unicom UNI. 102), Aufnahmedatum: 8. 11. 1942.

22 Carl Stern’s Interview with Dr. Heschel (NBC-TV, gesendet am 4. 2. 1973), in:
Moral Grandeur and Spiritual Audacity, S. 395—412, hier: S. 401.

23 Beruf des Kantors, S. 197.

24 Beruf des Kantors, S. 197.

25 Beruf des Kantors, S. 197. Man muss den existentiellen Bezug dieser Sitze zu den
jidischen Leidenserfahrungen mithéren, die Heschel in seinem Buch ,Israel — Echo
der Ewigkeit* schildert. Er erinnert daran, dass es fiir die europdischen Juden kei-
nen Zufluchtsort gab, an dem sie der drohenden Vernichtung hitten entrinnen
kénnen, und schreibt: ,Nazis werden morden und singen“ (Neukirchen-Vluyn
1988, S. 68). Dass Menschen dazu fihig sind, beides zu tun, dass Mord und
Gesang in einem Atemzug aufeinander folgen kénnen, ist die ungeheure Maglich-
keit der Perversion des Menschlichen, gegen die Musik als solche nicht immun ist.
Heschel zeigt, dass es gemeine und dumme Musik geben kann — solange es Men-
schen gibt, die sich zu anderen gemein und dumm verhalten.

26 Beruf des Kantors, S. 197.

24



gesangs vom liturgischen Wort sucht Heschel zu begegnen. Sie verfehlt nim-
lich das Wesen der Liturgie, die ,eine Verbindung von Wort und Musik
dar(stellt)“.”” Deswegen darf die Musik in der Synagoge nicht die Beziechung
zum Geist der Worte verlieren.

Heschel wendet sich mit Nachdruck dagegen, Musik an die Stelle der
Religion zu setzen. Romantische Kunstreligion ist seine Sache nicht. Gerade
die Tatsache, dass der Konzertsaal ,fiir viele ein Ersatz fiir die Synagoge“?®
sei, zeige an, was dem synagogalen Gottesdienst fehle. Heschels Hauptkritik
lautet:

,Die moderne Kantorenmusik spiegelt vor allem den Mangel an Gefiihl
fiir das Geheimnis, das den eigentlichen Grund des religiosen Bewusstseins
bildet. [...] So vieles, was wir in der Synagoge héren, ist unserer Liturgie
fremd. So vieles von der Musik, die wir héren, verzerrt und widerspricht
sogar den Worten, statt sie zu erfiillen und zu verhertlichen. Solch eine
Musik hat eine vernichtende Wirkung auf unsere Suche nach dem Gebet.“*

Heschels Kritik an der modernen Kantorenmusik ist geistlich motiviert.
Sie zielt deutlich auf eine neue Haltung des liturgischen Singens. Welchen
Weg schligt Heschel zur Erneuerung vor?

Der Siddur, das hebriische Gebetbuch, sei ,zu einer fremden Sprache
geworden®“.” Die erste Forderung lautet daher: ,Wir miissen lernen, uns in
das innere Leben der Worte unseres Gebetbuches zu vertiefen“.”’

Soll die Musik des Kantors ihre Wiirde zuriickgewinnen — und fiir He-
schel geht es dabei um eine geistliche Wiirde: um Erhebung der Seele —, so
bedarf es der ,/liturgische(n) Erneuwerung“ (Hervorhebung von A.H.). Das
bedeutet ,eine neue Einsicht in die Bedeutung der liturgischen Worte und
eine vertraute Weise der Aussprache und Aneignung der Worte“.”> Um eine
Beziehung zum Geist der Worte des Gebetbuchs zu finden, auf die die
Musik des Kantors angewiesen ist, braucht man Verehrung und Glaube, also
religiose Haltungen der Person, die iiber musikalisches Talent und Kénnen
hinausgehen.

Die Kunst des Kantors besteht darin, ,,die Worte unserer Liturgie zum
Leben zu erwecken®.”> Und dabei ist hochster persénlicher Einsatz gefordert.
Heschel versteht die Aufgabe des Kantors vom Phinomen der Stimme her.

27 Beruf des Kantors, S. 200.
28 Beruf des Kantors, S. 198.
29 Beruf des Kantors, S. 198f.
30 Beruf des Kantors, S. 199.
31 Beruf des Kantors, S. 199.
32 Beruf des Kantors, S. 200.
33 Beruf des Kantors, S. 201.

25



Sie ist das Hindurchtonende (per-sonare = hindurchténen), wodurch die
Person ihr Innerstes enthiillt: ,,Gesang ist die personlichste Ausdrucksweise
des Menschen. Nirgendwo enthiille der Mensch sich so véllig wie in der
Weise, wie er singt*.**

Der Bezug auf heilige Worte relativiert die Bedeutung der Musik. He-
schels Argumentation folgt der liturgischen Bindung der Musik an das Wort.
Diese Bindung erlaubt ihm, sowohl Grosse als auch Grenze der Musik zu
wiirdigen:

»90 grossartig Musik auch ist, sie ist weder das Letzte noch das Héchste.
Gott ist der Letzte, und das Medium, durch das uns Seine Fithrung vermit-
telt wird, ist das Wort. Wir haben keine heilige Musik. Wir verehren die
Heilige Schrift, das heilige Wort. Musik ist die Sprache des Mysteriums.
Aber es gibt etwas, das grosser ist als Mysterium. Gott ist der Sinn, der hinter
allem Mysterium waltet.“?

Nach Heschel gehort die Musik, um eine Unterscheidung Bonhoeffers
aufzunehmen, nicht in den Bereich des Letzten, sondern des Vorletzten. Sie
kann nur verweisen auf das, was grosser ist als sie, indem sie Worte der
Liturgie mit Verehrung im Herzen zusammenbringt. Sie kann nur fiir den
Héchsten sprechen. Thre Funktion ist: zu bezeugen, dass Gott — die Stimme
vom Sinai — existiert. Noch einmal Heschel:

»Es gibt keine Beweise fiir die Existenz Gottes, aber es gibt Zeugen, an
erster Stelle die Bibel und die Musik. In unserer Liturgie kommen diese
beiden Zeugen zu Wort.“*

Als Protestant erinnert man sich an Luthers Diktum, er gebe ,,nach der
Theologia der Musica den nihesten Platz und héchste Ehre.“?” Theologie im
Sinne Luthers griindet auf dem Wort, das die Herzen bewegt, weswegen er
auch sagen kann, ,das nach dem heiligen wort Gottes nichts so billich und
hoch zu rhiimen vnd zu loben (sei), als eben die Musica . ..

34 Beruf des Kantors, S. 202. Ein Beispiel aus der Musik der Synagoge kann hérbar
machen, wovon Heschel spricht. Dem Gesang Uwajom Haschabbos (Und am Sab-
battage) liegt eine chassidische Melodie zugrunde. Er ist Ausdruck der Sabbatfreude
und preist den Tag, den Gott geheiligt hat, als geistige Wohltat. Gott selbst habe
diesen Tag zum Gedenken an das Werk Seiner Schopfung als den anmutigsten
bezeichnet: Uwajom Haschabbos. Kantor: Leo Roth, Orgel: Harry Foss, in: Kol
Nidre. Sakrale Musik der Synagoge, Nr. 7 (EMI Classics CD 5 65457 2), Auf-
nahmedatum: 1974.

35 Beruf des Kantors, S. 200.

36 Beruf des Kantors, S. 201.

37" Martin Luther, Tischreden, WATR Nr. 7034.

38 Vorrede zu den Symphoniae iucundae (1538), in: WA 50, 368374, zitiert nach:
Hermann Pfrogner, Musik. Geschichte ihrer Deutung, Freiburg, Miinchen 1954, S.
158.

26



Heschels Ausfiihrungen iiber das Amt des Kantors lesen sich und sind zu
lesen als eine tiefentheologische Wiirdigung der Musik. Im Unterschied zur
Theologie beschiftigt sich Tiefentheologie nicht damit, was der Mensch
glaubt (dem Inhalt des Glaubens), sondern mit dem Vorgang des Glaubens,
der inneren Erfahrung, die das Herz religioser Existenz bildet.”” Genau dar-
auf richtet sich Heschels Interesse: auf das, wodurch Musik, der Gesang
zumal, zu einem Medium von Anbetung werden kann. Sein Zugang zur
Musik ist durch und durch religids bestimmt, d. h. durch jene Haltung, die
Heschel anderswo als ,,Gespiir fiir das Geheimnis“*° aller Wirklichkeit be-
zeichnet hat.

Damit teilt Heschel im Ansatz eine mystische Musikauffassung im Ju-
dentum, fiir die ,der Lobgesang des Menschen [...] die héchste Stufe der
Gotteserkenntnis vermittelt [. . .]“.%' Musik ist eine Weise, mit Gott zu kom-
munizieren, sie kann eine Lebensdusserung sein, in der Anbetung laut wird.
Diese Moglichkeit schreibt Heschel, {ibereinstimmend mit chassidischer Tra-
dition, keineswegs allein dem Gesang zu! Vielmehr kann grosse Musik
iiberhaupt, also auch Instrumentalmusik, eine Form des Gottesdienstes

2 sofern sie aus dem Bewusstsein fiir das Mysterium des Lebens er-

sein,
wichst. Doch der rabbinischen Musiktheologie entsprechend stellt auch
Heschel die menschliche Stimme ins Zentrum seiner Wiirdigung der Musik.
Sie ist wie kein anderes Instrument zum wirklichen Gebet geeignet. Im
Gesang geht der Mensch iiber das Sagbare hinaus, und wenn er dabei de-
miitig den heiligen Worten naht, dann vermag sein Gesang eine Atmosphire

der Anbetung zu schaffen.

Musikalische Metaphern fiir das religiose Leben

Fritz A. Rothschild hat darauf hingewiesen, dass Heschel die Wirklichkeit als
fortschreitenden Prozess sicht. Sie ist fiir ihn keine feststehende Ordnung,
keine Skulptur, sondern eine Symphonie.” Inwiefern? Ein musikalisches

39 Vgl. GM 6f und Susannah Heschel, Moral Grandeur and Spiritual Audacity, S.
200f.

40 Gott sucht den Menschen, S. 42.

41 Karl Erich Grozinger, Musik und Gesang in der Theologie der friihen jiidischen Li-
teratur, Tiibingen 1982, S. 335.

42 Vgl. die Ausserung des Klezmer-Musikers Andy Statman: ,instrumental music is a
spiritual music, it is a form of worshipping God® (in: Klezmer Music. A Marriage

Of Heaven & Earth, Ellipsis Arts 1996. CD 4090, Textbuch S. 36).
43 Fritz A. Rothschild, Abraham J. Heschels Beitrag zum jiidisch-christlichen Dialog,
in: Reformierte Kirchenzeitung 6/1987, S. 206-211, hier: S. 207.

27



Kunstwerk ist wirklich nur im zeitlichen Prozess seines Erklingens, an dem
die Ausiibenden und Zuhérenden beteiligt sind. Erst am Ende dieses Ge-
schehens in der Zeit kénnen die daran Beteiligten die Symphonie als ein
sinnvoll strukturiertes Ganzes verstehen. Sein Sinn bleibt den Unbeteiligten
verborgen. Die Metapher ,Symphonie® erlaubt es, Wirklichkeit gleichsam
musikalisch als ein Geschehen in der Zeit wahrzunehmen, das ohne eine
entsprechende Beteiligung nicht verstanden wird.

Diese Weise der Wahrnehmung von Wirklichkeit begegnet in Heschels
Schriften immer wieder, wenn vom religiosen Leben die Rede ist. Hier zu-
nichst einige Beispiele aus seinem Buch ,,Gott sucht den Menschen®:

,Der Sinn fiir die ;Wunder, die tiglich um uns sind® der Sinn fiir die
,unaufhérlichen Wunder® ist die Quelle des Gebetes. Es gibt keine Anbetung,
keine Musik, keine Liebe, wenn wir die Segnungen oder Niederlagen des
Lebens fiir selbstverstindlich halten.“*

~Unerwartet kommen die kostbarsten Gaben zu uns und bleiben unbe-
merkt. Gleichsam wie ein Staccato tont Gottes Gnade in unserem Leben.
Nur wenn wir die anscheinend unverbundenen Téne im Gedichtnis behal-
ten, kénnen wir die Melodie erkennen.“%

,Die Stimme Gottes passt nicht zum menschlichen Ohr. Symbolisch
wird vom Volk am Sinai gesagt: ,Das ganze Volk sah die Stimme' (Ex
20,18), nicht: ,Das ganze Volk horte die Stimme.*

Der Baal Schem bietet ein Gleichnis an: Ein Musiker spielte auf einem sehr
guten Instrument, und die Musik bezauberte die Menschen so sehr, dass sie
nicht anders konnten, als voller Begeisterung tanzen. Da ging ein Mann
voriiber, der taub war und von Musik nichts wusste. Als der die Menschen
hingerissen tanzen sah, war er iiberzeugt, sie seien verriickt. Wire er weise
gewesen, hitte er ihre Freude und Hingerissenheit gespiirt und sich zu den
Tanzenden gesellt.

Wir horen die Stimme nicht. Wir sehen nur die Worte in der Bibel.
Selbst wenn wir taub sind, konnen wir das Hinreissende dieser Worte se-
hen.“4°

,Einzig wenn wir mit den Worten der Bibel leben, wenn wir mit ihrer
ergreifenden Sprache mitempfinden, wird unser Ohr sich ihrer Stimme 6ff-
nen. Die Worte der Bibel sind wie die Noten einer gottlichen Musik, die nur
die feinsten Saiten der Seele aufnehmen konnen. Gottes Gegenwart in der
Bibel wird nur durch das Empfinden fiir das Heilige wahrgenommen.“*

44 Gott sucht den Menschen, S. 40.

45 Gott sucht den Menschen, S. 109.
46 Gott sucht den Menschen, S. 191f.
47 Gott sucht den Menschen, S. 193.

28



Was geben uns solche Gleichnisse zu verstehen? Musik gibt es nicht ohne
einen Sinn fiir die Wunder, die uns in allen Dingen unseres Lebens umge-
ben. Heschel nennt die Musik in einem Atemzug mit Anbetung und Liebe —
lauter Haltungen, die iiber sich selbst hinaus weisen. Gemeinsam ist ithnen
das Staunen. Im Unterschied zu anderen Akten der Wahrnehmung, die sich
jeweils auf einen Ausschnitt der Wirklichkeit beziehen, bezieht sich ,radi-
kales Staunen [...] auf die gesamte Wirklichkeit [...]“.% »Wahrnehmung
des Gottlichen beginnt mit Staunen®.”

Wie Musik eine gewisse Musikalitit erfordert, d. h. die Sensibilitit und
die Fihigkeit, musikalische Abliufe wahrzunehmen und in ihrem Zusam-
menhang zu erkennen, so ist auch ein geistlicher Sinn dafiir nétig, in un-
serem Leben Gottes Gnade wahrzunehmen. Es braucht eine besondere
Sensibilitit, damit wir uns von den Worten der Bibel bewegen lassen. Das
Gleichnis des Baal Schem Tow zeigt, dass Menschen, ,,die Gottes Herrlich-
keit und seine Anwesenheit in der Welt nicht fiihlen und erleben, in gewisser
Hinsicht in der Lage von Tauben und Taubstummen sind: dass sie keinen
Sinn fiir Musik haben, weil ihnen das Organ dazu fehlt oder verkiimmert
1

Doch selbst die Seele eines tauben Menschen kann angeriihrt werden von
dem, was er sieht! Wie Musik den ganzen Menschen durch sichtbare Be-
wegung und kérperlich fiihlbare Schwingung der Téne ergreifen kann, so
kann auch Gottes Gegenwart vernehmbar werden, sofern jemand nur ,das
Empfinden fiir das Heilige® bewahrt hat.

Schon aus den wenigen Beispielen ist zu ersehen, weshalb Heschel gerade
musikalische Metaphern wihlt, um religiéses Leben zu charakterisieren.
Wenn Gott die einzige umfassende Wirklichkeit ist und die ganze Welt Seine
Herrlichkeit widerspiegelt, dann kénnen nur zutiefst Beteiligte Seine Gegen-
wart wahrnehmen. Eben dies gilt, wie wir gesehen haben, auch von der
Musik: wir erfassen nur, was Musik ist, wenn wir an ihrer Auffithrung mit
unserer ganzen Existenz beteiligt sind.

Einem distanzierten Zuschauer, dem innerlich gleichgiiltig ist, was ge-
schieht, lasst sich weder eine tiefere Einsicht in Musik noch in religioses
Leben vermitteln: ,Man kann die Schonheit der Musik einem Menschen,

48 Gort sucht den Menschen, S. 37.

49 Gott sucht den Menschen, S. 37.

50 Fritz A. Rothschild, Leben zwischen Verzweiflung und Hoffnung. Abraham He-
schel als Interpret des Chassidismus, in: Evangelische Akademie Baden (Hrsg.), Der
Chassidismus. Leben zwischen Verzweiflung und Hoffnung (Herrenalber Forum, 15),
Karlsruhe 1996, S. 89—-106, hier: S. 95.

29



der taub und empfindungslos ist, nicht beweisen; und es gibt fiir einen
Menschen, der geistlich taub und ohne Glauben und Weisheit ist, keine
Beweise fiir die Wahrheit des prophetischen Anspruchs.”’

Heschel spricht von jiidischem Leben nach Gottes Geboten als jemand,
der von der Schinbeit solchen Lebens begeistert ist. Er kann daher sagen:

»Musik in Form einer Partitur ist nur dem zuginglich, der Musik in der
Seele hat. Es geniigt nicht, die Noten herunterzuspielen, man muss sein,
was man spielt. Es geniigt nicht, eine Mizwa zu tun; man muss leben,
was man tut. Ziel ist, Zugang zu geheiligtem Tun zu finden. Aber Heilig-
keit in der Mizwa wird nur dem offenbar, der Heiligkeit in seiner eigenen
Seele entdecken kann. Eine Mizwa tun ist eine Sache, teilhaben an ihrem
Geist eine andere.“”

Dieses Gleichnis macht uns darauf aufmerksam, dass es fiir das Leben
mit Gott nicht nur auf irgendein Tun ankommt, durch das Vorschriften
jusserlich erfiillt werden, sondern Sinn und Ziel allen Tuns besteht darin,
,die Seele zu verwandeln“ und ,den Menschen zu beilig‘s’m“.s3 Die Vorschrif-
ten einer Partitur moglichst korrekt auszufiihren heisst noch nicht, die Mu-
sik zum Leben zu erwecken. Das geschieht erst durch einen Menschen,
dessen Lebendigkeit — dessen Seele — von Musik erfiillt ist. ,,Eine Mizwa“, so
Heschel, ,ist wie eine Musikpartitur, ihre Ausfithrung ist keine mechanische
Fertigkeit, sondern ein kiinstlerischer Akt“.> Es ist eine Kunst, sie so zu
erfiillen, dass sie eine persénliche Antwort des Menschen an Gott ist. Grosse
Musik ist fiir das religiose Leben des Judentums gleichnisfihig, weil sie der
volligen Hingabe der Person bedarf, um sie zu realisieren. Heschel besteht
darauf, dass dabei mehr gefordert ist als Innerlichkeit. Religion nach jiidi-
schem Verstindnis zielt auf Verkdrperung, auf ein Leben in Ubereinstimmung
mit Gott, insofern das, ,was der Mensch in seiner konkreten physischen
Existenz tut, [. . .] fiir Gott unmittelbar relevant (ist)“.”> Sehr schon wird das
im folgenden Gleichnis anschaulich:

»In dieser Welt wird Musik mit konkreten Instrumenten gemacht, und
fiir den Juden sind Mizwot die Instrumente, mit denen das Heilige verwirk-
licht wird. Wire der Mensch nur Verstand, dann wire Anbetung in Gedan-
ken die Form, mit Gott in Verbindung zu treten. Aber der Mensch ist

51 Gott sucht den Menschen, S. 179.
52 Gott sucht den Menschen, S. 243.
53 Gott sucht den Menschen, S. 239f.
54  Gott sucht den Menschen, S. 243.
55 Gott sucht den Menschen, S. 230.

30



Kérper und Seele und sein Ziel ist, so zu leben, dass beide, sein Herz und
Fleisch dem lebendigen Gott singen.

Demnach hat Instrumentalmusik etwas zu tun mit einer Heiligung des
konkreten Lebens, an der Leib und Seele gleichermassen beteiligt sind. Das
Tun des Guten, das einem immer wieder aufgegeben ist, ldutert das Ich von
niedrigen, selbstsiichtigen Motiven, wie die bestindige Ubung auf dem In-
strument den Musizierenden in seiner Spielweise zu liutern vermag. Vom
religiosen Leben gilt wie vom Musizieren auf einem Instrument, dass die
schonste und reinste Verkérperung dort gelingt, wo die Person sich ganz
ihrem Tun hingibt:

»Die Tat reisst uns fort, sie begeistert die Seele und beweist uns, dass die
grosste Schonheit in der grossten Entfernung vom Mittelpunkt des Ich
wichst. [...] Wenn ein Kiinstler mit ganzer Hingabe ein Konzert spielt, so
liegt ihm in diesem Augenblick der Gedanke an Beifall, Ruhm oder Gage
ganz fern. Seine vollige Aufmerksamkeit, sein ganzes Sein ist bei der Musik.
Kime ihm irgendein fremder Gedanke, dann wiirde die Konzentration
schwinden und die Reinheit seines Spiels wire dahin. Die Gage mag eine
Rolle gespielt haben, als er mit seinem Agenten verhandelte; wihrend des
Spiels aber fordert die Musik seine volle Konzentration.“*

Heschel zeigt, wie sehr das Musizieren als kiinstlerisches Tun dem reli-
giosen Tun dhnelt. Beides geschieht umso reiner, je mehr ein Mensch darin
priisent ist. Prisenz meint: aufmerksam und konzentriert bei dem sein, was
man gerade in diesem Augenblick tut. Insofern kann Musizieren eine wun-
derbare, spielende Einiibung in religiéses Leben sein. Heschel hat dies mei-
nes Wissens nirgendwo explizit zum Ausdruck gebracht. Doch im osteuro-
pdischen Judentum, in dem er aufwuchs, hat er Musik als eine Lebensius-
serung erlebt, die alles alltdgliche Tun religios qualifiziert: ,.alle Juden sangen:
der Student iiber dem Talmud, der Schneider, wihrend er ein Paar Hosen
nihte, der Schuhmacher, wihrend er zerrissene Schuhe flickte, und der Pre-
diger wihrend seiner Predigt”.”®

Die mystische Lebensweise, wie Heschel sie charakterisiert, zielt darauf
ab, alle Wirklichkeit mit Gott zu vereinen. Was immer ein Mensch tut, soll
nicht mechanisch ausgefiihrt werden, sondern so, dass er dabei iiber die
mystische Bedeutung seines Tuns meditiert.” Musik, vor allem Gesang,

56 Gott sucht den Menschen, S. 230.

57 Gott sucht den Menschen, S. 311.

58  A.]. Heschel, Die Erde ist des Herrn, Neukirchen-Vluyn 1985, S. 13.

9 Vgl. A.]. Heschel, The Mystical Element in Judaism (1960), in: Jacob Neusner
(Hrsg.), Understanding Rabbinic Judaism. From Talmudic to Modern Times, New
York 1974, S. 279-302, hier: S. 289 und 295.

2l



kann helfen, in Einheit mit Gott zu leben, sich tiglich in religioses Leben
einzuiiben. Dieser Gedanke folgt auch aus der musikalischen Deutung, die
Heschel der Thora als der Summe aller Mizwot gibt:

»Der Sinn des jidischen Gesetzes wird erschlossen, wenn man es als
heilige Melodie begreift. Das Géttliche singt in unseren guten Taten, es
enthiillt sich in unserem heiligen Tun. Unser Bemiihen ist nur der Kontra-
punkt in der Musik Seines Willens. Wenn wir unser Leben Gott zur Ver-
fugung stellen, entdecken wir das Géttliche in uns und seine Harmonie mit
dem Géttlichen iiber uns.“®

Genau diese Haltung hat Heschel im Ostjudentum kennengelernt. In
seinem Buch ,Die Erde ist des Herrn® gebraucht er fast die gleichen poeti-
schen Worte, mit denen er spiter die Lebensbedeutung des jiidischen Ge-
setzes darstellt: ,Fiir den frommen Juden [. . .] ist das jiidische Gesetz heilige
Musik. Das Géottliche singt in guten Taten. Das Bemiihen des Menschen ist
nur der Kontrapunkt zur Musik Seines Willens®.'

Religioses Leben, wie Heschel es beschreibt, erfordert von einem Men-
schen eben jene Qualitit, die der jiidische Kantor braucht, um seine Aufgabe
in der Synagoge so wahrzunehmen, dass er dem Geist des liturgischen Wor-
tes entspricht. Das oberste Ziel dabei ist ,,Selbsthingabe an das, was grosser ist
als das Selbst*.”?

Weiter oben haben wir gesehen, wie Heschel im Gleichnis von dem
Kiinstler, der mit Hingabe in die Musik eingetaucht ist, das religiose 7un
charakterisiert. In seinem Buch iiber das Gebet ,Der Mensch fragt nach
Gott“ dient ihm dasselbe Gleichnis zur Veranschaulichung dessen, was Bezen
heisst: Das Gebet ist ,in erster Linie Kawana, die Ausrichtung des ganzen
Seins auf ein Ziel, das Sammeln der Seele in einem Brennpunkt*.®

Bleibt am Schluss die Frage, warum Heschel so gerne in musikalischen
Metaphern vom religisen Leben spricht. Das Judentum ist eine ,Religion
der Zeit“,%* die darauf abzielt, die Zeit zu heiligen. Grundlegend fiir jiidische
Existenz ist die Offenbarung am Sinai, ein Geschehen zu einer ganz be-
stimmten Zeit, in einem einzigartigen Augenblick. Gott zeigte sich und
sprach in besonderen Ereignissen. Die menschliche Haltung, die dem ent-
spricht, nennt Heschel ,,Sinn fiir das Einmalige“.65 Wenn die Wiirde, Jude zu

60 Gott sucht den Menschen, S. 242; vgl. Der Mensch fragt nach Gott, S. 75.
61 Die Erde ist des Herrn, S. 53.

62 Der Mensch fragt nach Gott, S. 20.

63 Der Mensch fragt nach Gott, S. 10.

64  Gott sucht den Menschen, S. 154fF.

65  Gott sucht den Menschen, S. 155.

32



sein, darin liegt, dem Sinai-Ereignis die Treue zu halten, dann ergibt sich
daraus die Aufgabe, dem Zeitlichen einen Sinn zu geben und alles Lebendige
in seiner Einmaligkeit wahrzunehmen. Denn alle Dinge, die sich in Zeit und
Geschichte ereignen, sind bedeutungsvoll ,.fiir Gott und entscheidend fiir die
Bestimmung des Menschen®.®® Im Prinzip kann jeder Augenblick des Le-
bens und jede Erfahrung vom sensiblen Gliubigen als gottliche Anrede und
Aufforderung angesehen werden.“®

Musik eignet sich deshalb so hervorragend zum Gleichnis fiir religioses
Leben, weil sie eine Zeitkunst ist, die den Menschen in jedem Augenblick
beansprucht. Musikalische Ereignisse sind, darin der Offenbarung und allem
Leben vergleichbar, einzigartige und einmalige Ereignisse, die sich kein zwei-
tes Mal auf die gleiche Weise ereignen. Sie erschliessen sich nur dem Betei-
ligten. Insofern kénnen sie den Menschen darauf aufmerksam machen, was
es heisst, mit Gott zu leben, und ihn fiir ein solches Leben sensibilisieren.

Die dem Menschen aufgegebene Heiligung der Zeit findet ihren beson-
deren, spezifisch jiidischen Ausdruck in der Heiligung des Sabbat. Es kann
daher nicht iiberraschen, dass Heschel auch und gerade vom Sabbat in mu-
sikalischen Metaphern spricht:

,Der Sabbat ist der Kontrapunkt des Lebens, die Melodie, die in allen
Aufregungen und Wechselfillen des Lebens, die unser Gewissen bedrohen,
festgehalten wird; er ist das Bewusstsein von Gottes Gegenwart in der
Welt.“©8 »ochopfung ist die Sprache Gottes, Zeit ist Sein Lied, und die
Dinge des Raumes sind die Konsonanten dieses Liedes. Die Zeit heiligen
heisst, die Vokale im Einklang mit ihm zu singen.“®

66  Gott sucht den Menschen, S. 159.

67 Fritz A. Rothschild, Abraham Heschels religioses Denken, in: Emuna 6 (1971),
Heft 6, S. 400—410, hier: S. 404.

68  Gott sucht den Menschen, S. 321.

69 A.]. Heschel, Der Sabbat, Neukirchen-Vluyn 1990, S. 79.

33



	Zeugin für die Existenz Gottes : Musik im Werk von Abraham J. Heschel

