Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: Moses Mendelssohns Interpretation des Tetragrammaton: "Der Ewige"
Autor: Horwitz, Rivka

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960730

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Moses Mendelssohns Interpretation des
Tetragrammaton: ,,Der Ewige®

von Rivka Horwitz”™

Am Anfang seiner Laufbahn neigte Moses Mendelssohn (1729 -1786), der
bekannte jiidische Philosoph der Aufklirung, zu Themen des zeitgendssi-
schen Denkens und war besonders von der Philosophie von Leibniz, Wolff
und Locke beeinflusst. Er interessierte sich unter anderem fiir Aesthetik,
Sprache und Unsterblichkeit der Seele — Themen von iiberragender Bedeu-
tung zu seiner Zeit. Sein Leben #4nderte sich jedoch, nachdem im Jahre 1769
Diakon Johann Kaspar Lavater in Ziirich Teile aus der ,Palingénésie” des
Genfer Charles Bonnet ins Deutsche iibersetzt hatte. In diesem Buch wurde
der Versuch unternommen, die Wahrheit des Christentums zu beweisen.
Lavater sandte Moses Mendelssohn die Ubersetzung mit dem &ffentlichen
Appell, Charles Bonnet zu widerlegen oder die Religion seiner Viter zu
verlassen und die Beweise des Verfassers anzunehmen. Mendelssohn befand
sich in einer schwierigen Lage. Er fiirchtete sich davor, das Christentum zu
kritisieren, weil eine solche Kritik einen Ausbruch von Gewalt gegen die
Juden hitte veranlassen kénnen, die damals keine biirgerlichen Rechte be-
sassen und an vielen Orten nicht einmal wohnen durften. Mendelssohn
empfand, dass er zu einem unterdriickten Volk gehorte, das von der herr-
schenden Nation Schutz und Schirm erflehen musste. Er musste also eine
dem Judentum angemessene Lésung finden, ohne das Christentum zu ver-
letzen, obwohl er an diesem Kritik iibte." Es gab freilich Aufklirer, die Men-

*  Aus dem Hebriischen in: Madda‘e ha-Jahadut 37 (5757/1997), S. 185214, iiber-
setzt von S. Lauer.
1 Siehe seinen Brief an Lavater, Moses Mendelssohns Gesammelte Schriften. Jubiliums-
ausgabe (]ubA) 7. Uber Mendelssohns Verhiltnis zum Christentum siehe auch den
LBrur® [d. 1. der hebriische Kommentar zu Mendelssohns Pentateuch- Ubersctzung,
jetzt in JubA, Binde 15-18, Teiliibersetzung des Bi’ur in Band 9, Teil 3] Ex 3,13.
Zu ,Mendelssohn und das Christentum® siche den Briefwechsel mit dem Erbprin-
zen von Braunschweig-Wolfenbiittel, JubA 7, S. 299-305. Siehe auch Alexander
Altmann, Moses Mendelssohn. A Biographical Study, Philadelphia 1973 (Altmann,
Biographical Study), S. 535.



delssohn brieflich unterstiitzten; aber in der Offentlichkeit verteidigte ihn
niemand. Lavaters Tat hatte einen schicksalhaften Einfluss auf Mendelssohns
Leben. Er verfiel in eine schwere Krankheit, an deren Folgen er auch vor-
zeitig starb. Dieses Vorkommnis fithrte dazu, dass seine geistigen Interessen
sich dnderten. Er begann, seinen Briidern zu helfen und iiber jiidische Ge-
genstinde zu schreiben. Einige Jahre spiter beschloss er, den ganzen Penta-
teuch ins Deutsche zu iibersetzen (in hebriischer Schrift, wie damals iiblich)
und der Ubersetzung einen hebriischen Kommentar in Raschi-Schrift bei-
zugeben. Er selbst iibersetzte den ganzen Pentateuch und kommentierte den
Wochenabschnitt ,,Bereschith® (Gen 1,1-6,8) und das Buch Exodus. Die
tibrigen Biicher wurden von Mendelssohns Gefihrten kommentiert, wih-
rend er Chefredakteur der ganzen Ausgabe war. Diese Ubersetzung heisst
oder Biur® oder ,Pfade des Friedens“.* Mit diesem Unternehmen wollte
Mendelssohn seinen jiidischen Briidern helfen, die jiidische Lehre festzuhal-
ten, wihrend sie das Ghetto verliessen und in die neue Welt eintraten. Das
Tetragrammaton und der Name Adonaj sind biblisch. Jeder dieser Namen
verweist auf einen anderen Aspekt des Gottesverstindnisses. Adonaj kommt
in der Bibel selten vor, ist aber zur festen Ubersetzung des Tetragrammaton
geworden, da es seit der rabbinischen Zeit nicht mehr ausgesprochen wird.
Die Ubersetzung kyrios findet sich in der Septuaginta und in den Schriften
Philons. Ohne Zweifel ist dieser Name in vorchristlicher Zeit geprigt wor-
den. Die Prigung eines neuen Gottesnamens ist sehr folgenreich und ver-
langt deshalb von jedem Philosophen besonderes, vertieftes Nachdenken.
Der Gottesname ist deswegen so wichtig, weil er Charakteristiken und We-

2 Dazu siche Werner Weinberg in JubA 15.1, vii—cliv; ders., Language Questions
Relating to Moses Mendelssohns Pentateuch Translation, in: Hebrew Union College
Annual (HUCA) 55 (1984), S. 197 -241, sowie das wichtige Buch von Perez Sand-
ler, Moses Mendelssohns und seiner Gruppe Kommentar zur Tora (hebr.), Jerusalem
5701/1941, und Altmann, Biographical Study, S. 368—-420. Wie ich im Oktober
1994 in Boston von Prof. Uriel Simon gehért habe, hat Altmann zugestanden, dass
er das Thema Bibelkommentar in seinem Buch nicht erschépfend behandelt hat.
Uber den Zusammenhang zwischen Mendelssohn und den mittelalterlichen jiidi-
schen Quellen siche David Sorkin, Moses Mendelssohn and the Religious Enlighten-
ment, Berkley 1996; Raphael Jospe, Biblical Exegesis as a Philosophic Literary Gen-
re: Abraham Ibn Ezra and Moses Mendelssohn, in: Jewish Philosophy and the Acad-
emy, ed. Emil L. Fackenheim and Raphael Jospe, Teaneck 1996, S. 48 -92; Edward
Breuer, The Limits of Englightenment: Jews, Germans and the Eigehteenth-Century
Study of Scripture, Cambridge/Mass. 1996; Edward Israel Breuer, Die Aufklirung
und die Schrift. Untersuchung iiber Moses Mendelssohns frithe Schriften (hebr.)
in: Zion 59 (5745/1985), S. 445—463; siehe auch Yerucham Lachover, Rambam
und die jiidische Haskala (Aufklirung) in ihren Anfingen (hebr.) in: Moznayim 3
(5695/1935), S. 539-546.



sen Gottes ausdriickt. Mendelssohn, der das Tetragrammaton mit ,,Der Ewi-
ge“ iibersetzte, hat damit etwas ganz Neues eingefiihrt. Ziel dieses Essays ist
es, Mendelssohns Gedanken und deren Rezeption nachzugehen.

Mendelssohn hat mit voller Absicht fiir das Tetragrammaton eine neue,
uniibliche Ubersetzung gewihlt. In dieser Wahl — anstelle der zu seiner Zeit
iiblichen Ubersetzung ,2Der Herr®, die auf dem Namen Adonaj beruht —
steckt eine antichristliche Tendenz. Die Christen tibersetzen das Tetragram-
maton mit kyrios (dominus, the Lord, der Herr”) und dhnlichen Namen, die
das Herrschertum des Schopfers ausdriicken, aber nicht die Bedeutung des
Tetragrammaton in Hinsicht auf Zeit oder Ewigkeit. Den Christen, die am
Anklang an ihren Herrn Christus interessiert waren, passte diese Uberset-
zung, die es seit den frithen Bibeliibersetzungen gibt; es fiel ihnen leicht, mit
dieser Ubersetzung des Tetragrammaton christliche Anspielungen zu verbin-
den.

Mendelssohn entfernte sich von der Ubersetzung des Tetragrammaton,
die dem Wort Adonaj entspricht, und zog eine andere, ebenfalls auf einer
jiidischen Quelle, nimlich der Wurzel haja (,sein®), beruhende vor. Indem
Mendelssohn das Tetragrammaton mit ,der Ewige iibersetzte, driickte er
damit seinen Willen aus, den Bereich der Zeit und Existenz wieder zu be-
tonen und sich vom Bereich der Herrschaft des Schépfers, den man mit
Herrschaft und Konigtum assoziieren kénnte, zu entfernen. Wenn es bei-
spielsweise in Ps 23,1 heisst ,,Gott [Tetragrammaton] ist mein Hirte“, kén-
nen Christen leicht an den ,guten Hirten“ denken; durch die Ubersetzung
des Tetragrammaton mit ,Herr wurde die christliche Verbindung mit Chri-
stus, dem Hirten, hergestellt. Die Christen neigten dazu, zu vergessen, dass
im hebriischen Original das Tetragrammaton steht, das eine ganz andere
Bedeutung hat.* Moglicherweise dachte Mendelssohn, die Deutung des
Tetragrammaton als Herrschaft konnte fiir die Juden, die das Ghetto verlies-
sen, problematisch sein, und vielleicht fiel es ihm auch aus persénlichen
Griinden schwer, es durch einen Namen mit christlichen Anklingen wie-
derzugeben, weil er auch nach der Lavater-Affire bittere Kimpfe mit dem
Christentum auszufechten hatte. Ziel dieser neuen Namensgebung war es,
den jiidischen Glauben, der von nun an Gott den Ewigen hiess, vom christ-
lichen Glauben, der seinen Gott weiterhin den Herrn nannte, zu trennen.
Der aufgeklirte Jude, der aus dem Ghetto heraustrat, nennt seinen Gott bei
einem anderen Namen als der Christ, mit dem er in engem Kontake ist.

3 Auch Luther hat das Tetragrammaton mit ,der Herr" iibersetzt.
4 Franz Rosenzweig, ,Der Ewige“, in: Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 185.



Mendelssohn hatte Recht damit, dass er sich von der Ubersetzung des
Tetragrammaton durch die Wurzel von Adonaj entfernte. In den 150 Jahren
seit seiner Ubersetzung ist seine Weltanschauung, die sich darin ausdriicke,
ernst genommen worden, jiidische Bibeliibersetzer haben das Attribut ,Herr*
vermieden. Es ist eine Tatsache, dass sich die von ihm geprigte Benennung
»der Ewige“ unter den Juden der Zeit nach ihm stark verbreitet hat. Men-
delssohns Bibeliibersetzung ist in 27 Ausgaben in Deutschland, Osterreich,
Frankreich, Polen, Wilna und Pest herausgekommen; es gibt davon auch
Ubersetzungen und Bearbeitungen.” Die jiidische Gesellschaft bediente sich
ihrer in hohem Masse, sowohl fiir das Studium als auch in der Synagoge.
Viele Rabbiner gaben ihre (abgedruckte) Approbation zu den wiederholten
Auflagen des ,,Bi’ur®, vor allem in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts, als
die Juden nicht mehr Hebriisch konnten und keine andere traditionelle
Ubersetzung vorhanden war. Es gab zwar die Ubersetzung von Blitz aus dem
Jahre 1679, doch war diese nicht mehr angemessen,® und die Juden wollten

>  Siehe Steven M. Lowenstein, The Readership of Mendelssohn’s Bible Translation,
in: HUCA 52 (1982), S. 170—213 und Weinberg in JubA 15.1, iix—iilx. Lowen-
stein und Weinberg sind wichtig, beschiftigen sich aber mit den Problemen der
Ubersetzung, nicht des Kommentars. Manche zitieren aus Mendelssohns Emleltung
zum Bi’ur, wo er schreibt, dass ,die Kenntnis des Hebriischen zuriickgeht®. Im
ganzen Aufbau des ,,Or la-netiva® steckt freilich ein gewisses Paradox: Die Uber-
setzung ist fiir diejenigen gemacht worden, die nicht mehr Hebriisch kénnen,
wihrend der Kommentar gerade fiir in der hebriischen Traditionsliteratur Bewan-
derte geschrieben ist. Der Kommentar ist ja eine Art Anthologie aus den Miqra’ot
Gedolot mit persénlichen Zusitzen. Zu diesem Thema siehe auch Michael Brocke,
Die Bibeliibersetzungen der deutschen Juden: Zwischen Moses Mendelssohn und
Martin Buber und Franz Rosenzweig (hebr.), in: Akten des 10. Weltkongresses fiir
jlidische Studlien, Jerusalem 1989, Abt. 2, Bd. 2, S. 35-40, besonders S. 36, 38.

6 Tora, Propheten und Hagiographen, tbersetzt von Jekutiel Blitz, Amsterdam
1676—1679. Es handelt sich um eine Ubersetzung in volkstiimliches Deutsch in
hebriischer Umschrift. Altmann, Biographical Study, S. 409, kénnte filschlicher-
weise so verstanden werden, als hitte sich Blitz einer alten deutschen Schrift be-
dient. Wenn man sich Blitz’ Text ansieht, versteht man bald, warum Mendelssohn
eine neue Uberserzung als wichtig ansah. Die Sprache der Ubersetzung ist ein
jidisch-deutscher Dialekt, der Druck sehr schwer leserlich, der Kultur der Auf-
klarung fremd, und die Ubersetzung ist voller Ungenauigkeiten im Hebriischen wie
im Deutschen. In seiner Einleitung zur Ubersetzung und Erklarung der Tora, ,Or
la-netiva®“, schreibt Mendelssohn: ,Ich habe die Ubersetzung des R[abbi] Jekutiel
gesehen [. . .] Seine Absicht mag vielleicht [6blich gewesen sein, und deshalb fand er
die Zustimmung der Weisen seiner Zeit; aber was er gemacht hat, ist gar nicht
lobenswert, denn er hat das Wesen der heiligen Sprache nicht erfasst und die Tiefe
ihrer poetischen Ausdriicke nicht verstanden, und was er davon begriffen hat, hat er
in eine stammelnde, schlechte und ganz verderbte Sprache tibertragen® (JubA 15.1,
S. 39a = JubA 9.1, S. 55f). Es ist interessant festzustellen, dass Blitz vorsichriger-
weise Ex 3,14a nicht iibersetzt hat — wie es auch Rabbiner Hirsch und Rabbiner



natiirlich nicht Pentateuch-Ausgaben beniitzen, deren Ubersetzung von Mis-
sionaren stammte. Meir Hildesheimer bringt in seinem Artikel iiber die
Mendelssohn-Rezeption in der rabbinischen Literatur des 19. Jahrhunderts
viel dazu.” Nicht wenige Rabbiner sahen in Mendelssohn einen Juden, der
die Tora und die Gebote hielt. Weil die Ubersetzung in fliessendem und
grammatikalisch korrektem Deutsch abgefasst war, und der Kommentar zur
Hauptsache auf den ,Miqra’ot Gedolot” basierte, beniitzte man das Werk
auch in den Synagogen.®

Die Bezeichnung ,Der Ewige® oder ,das ewige Wesen® fiir das Tetra-
grammaton ist so wichtig geworden, dass Ubersetzer, die Mendelssohns Stil
kritisch gegeniiberstanden und es vorzogen, die Tora in anderer Sprache zu
libersetzen, diese Bezeichnung doch beibehielten. Sie findet sich, wie wir
spiter sehen werden, auch in den Schriften des Philosophen Hermann Co-
hen; es konnte sein, dass sie fiir ihn zum Rationalismus des 19. Jahrhunderts

gepasst hat. Die Ubersetzungen von Leopold Zunz,” Ludwig Philippson (der

Bamberger gehalten haben. Siche auch Perez Sandler (oben Anmerkung 2), S.
63—66, in dem Abschnitt, der dem Tetragrammaton gewidmet ist. Seine Ausfiih-
rungen sind teilweise ungenau.

7 Meir Hildesheimer, Moses Mendelssohn in Nineteenth-Century Rabbinical Liter-
ature, in: Proceedings of the Academy of Jewish Research (PAAJR) 55 (1988), S. 79—
133. Hildesheimer stiitzt sich auf die Approbationen und zitiert eine sehr lange
Reihe von Rabbinern, unter ihnen Hirsch Levin, Jehuda Fernbach und Schemaja
Landsberg, die ihre Approbation zur ersten Auflage von 1783 gegeben haben. Wei-
tere Approbationen stammen von Mordechai Baneth, Mose Minz, Akiba Eger,
Jakob Josef Ettlinger und Elasar Dov Ottensosser, Leiter der Jeschiwa in Hochberg.
Uberraschend ist die Erwihnung von Abraham Benjamin Wolf Hamburger, Leiter
der Jeschiwa in Fiirth, der gegen das Studium profaner Gegenstinde war. Hildes-
heimer erwihnt auch die vielen Approbationen, deren der ,Bi’ur® in Osteuropa,
besonders in Litauen gewiirdigt wurde, sowie lobende Worte in den Schriften von
Zvi Hirsch Kalischer, Esriel Hildesheimer, Nathan Adler (dem spiteren Oberrab-
biner von England), Meir Lehmann und Elijahu Gutmacher. Man wird gewiss
noch iiberpriifen miissen, wann diese Dinge geschrieben worden sind, und ob nicht
ein Teil davon ambivalent ist.

8  Eine Ubersetzung, die dem Zeitgeist entspricht, wird volkstiimlich, und ihre Her-
kunft wird gemeiniglich vergessen. Eine Freundin hat mir erzdhlt, dass man in
Chadarim in Brooklyn gelegentlich das Tetragrammaton mit ,der Eibiger” iiber-
setzt. Wie es dazu gekommen ist, weiss ich nicht. Ich habe jedoch die allgemeine
Beobachtung gemacht, dass man in den Vereinigten Staaten die Bezeichnung ,The
Eternal“ beniitzt; sie findet sich auch in der englischen Ubersetzung des Kommen-
tars von Nachmanides zum Pentateuch; sieche C.B. Chavel, Ramban, Nachmanides,
Commentary on the Torah, Part 1, New York, S. 62 (nur ein Beispiel von vielen).

9 Tora, Propheten und Hagiographen, in der Ubersetzung von Zunz, ohne hebriischen
Text, redigiert von Leopold Zunz und iibersetzt von H. Arnheim und M. Sachs,
Berlin 1837. Zunz iibersetzt Ex 3,14a: ,Ich werde seyn, der Ich bin“.



seiner Ubersetzung einen langen Kommentar beigab),'” und des orthodoxen
Rabbiners Selig Bir Bamberger'' stiitzen sich auf Mendelssohns Uberset-
zung. Sie konnten wie Mendelssohn in seinem Kommentar argumentieren,
dass das Tetragrammaton die ewige Gegenwart ausdriickt und somit den
Grundsatz wahrt, dass es eine Vorsehung gibt. Rabbi Meir Fiirth aus Dessau
schreibt in seinem Buch ,Divrei Yoscher:'? ,Es ist bekannt, dass die deut-
sche Ubersetzung der Tora von dem gelehrten Rabbi Moses Dessau seligen
Angedenkens die beste aller vorhandenen deutschen Ubersetzungen ist. Er
hat das Tetragrammaton nur mit dem Wort ,,Ewiger” oder ,ewiges Wesen*
[. . .] tibersetzt, obgleich das Tetragrammaton mehr ausdriicke; etwa, dass der
Heilige, gelobt sei er, notwendigerweise existiert, alles weiss, alles lenkt, und
anderes mehr.”

Zu Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts wurden Bibeliiber-
setzungen ins Englische und Franzsische veranstaltet, die unter dem Ein-
fluss Mendelssohns standen; darin wird das Tetragrammaton mit ,,der Ewige“
wiedergegeben. So steht es mit der franzosischen Ubersetzung von Grand

Rabbin Zadoc Kahn'® und der englischen Ubersetzung von M. Rosenbaum

10 Tora, iibersetzt von Ludwig Philippson, Leipzig 1858. Es handelt sich um eine
Pentateuch-Ubersetzung mit Kommentar und Abbildungen von schonen Holz-
schnitten. Es scheint, dass der Kommentar von Mendelssohns ,Bi’ur® und ver-
schiedenen wissenschaftlichen Arbeiten beeinflusst ist. Philippson beginnt seinen
Kommentar zu Ex 3,14a mit der Erklirung von Raschi und fiihrt danach noch viele
Erklirungen an, u.a. von Philon, Michaelis, Rabe und Josef Albo. Aber zu Beginn
von Ex 3,15 identifiziert er sich mit Mendelssohns Ubersetzung und zeigt auf, dass
die Hauptsache darin besteht, dass dieser Name ,unverinderliche Ewigkeit® be-
zeichnet. Dies deutet auf Philippsons Streben nach Ubereinstimmung mit der zeit-
gendssischen Philosophie hin.

1 Fiinf Biicher der Tora, Isaak Dov Bamberger, mit dem hebriischen Text, Frankfurt
1867. Die chrsetzung scheint als Exemplar zum Gebrauch in den orthodoxen
Synagogen in Deutschland gedacht zu sein. An der Ubersetzung waren Rabbiner
Abraham Adler und Meir Lehmann beteiligt.

12 Dijvrei Yoscher, 0. Q. 1818, S. 24b. Das Buch wimmelt von Druckfehlern. Es han-
delt sich um einen polemischen Traktat iiber Kindererziehung.

13 Zadoc Kahn, La Bible, Paris 1899 [,La Bible du Rabbinat"]. Méglicherweise war er
von Mendelssohn beeinflusst und umschrieb deshalb das Tetragrammaton mit
»'Eternel®, vielleicht liegt aber auch der Einfluss der in Genf erschienenen kalvi-
nistischen Ubersetzung vor, die Rosenzweig erwihnt. Es gab nimlich eine beliebte
protestantische Ubersetzung ins Franzosische, die 18741880 von L. Segond ver-
fasst wurde und unter dem Einfluss der Genfer Ubersetzung stand. Auch hier wird
das Tetragrammaton mit ,I’Eternel” wiedergegeben und betont, dass Gott war, ist
und sein wird. Siehe Jacob A. Loewen, The Name of God in Translations, in: 7he
Bible Translator 36 (1985), S. 402.



und A. M. Silbermann, der Raschis Kommentar, vokalisiert und iibersetzt,
beigegeben ist.

Rabbiner Samson Raphael Hirsch und Franz Rosenzweig haben sich —
aus Griinden, auf die wir noch eingehen werden — gegen die Bezeichnung
,der Ewige“ als Ubersetzung fiir das Tetragrammaton gewandt, dabei jedoch
die Bezeichnung ,der Herr®, die bis dahin im Deutschen iiblich war, ver-
mieden. Hirsch iibersetzte sowohl das Tetragrammaton als auch den Namen
Elohim mit dem deutschen Wort ,,Gott“; nur liess er ,Gott* als Ubersetzung
fiir das Tetragrammaton gesperrt (also betont) drucken, aber als Ubersetzung
fiir Elohim ungesperrt. Wenn in der Bibel beide Namen nebeneinander ste-
hen, tibersetzte Hirsch, als ob nur das Tetragrammaton stiinde, also gesperrt
gedrucke; er verzichtete also auf den Doppelnamen. Darin zeigt sich die
Schwierigkeit, den Namen Elohim zu iibersetzen. Man kann sagen, Hirsch
habe in der Tat auf die Ubersetzung des Tetragrammaton iiberhaupt verzich-
tet, da er sich fiir die Ubersetzung zweier so verschiedener Namen eines
einzigen Wortes bediente. Ex 3,14 hat Hirsch nicht ibersetzt, sondern
hebriisch gelassen. Zijoni schreibt: ,Ich habe alle Ubersetzungen gepriift und
nirgends diese beiden Namen iibersetzt gefunden [. . .]. Wenn ehje ein Name
ist, was heisst dann ascher ehje? Kann man sagen, ,Ruben, der Ruben ist“?
Vielmehr ist [das zweite] e/je eine Erklirung des Namens®."

Hirsch ging gewissermassen auf Ubersetzungen vor Mendelssohn zuriick,
wie z.B. auf diejenige von Blitz, der sowohl das Tetragrammaton als auch
den Namen Elohim mit dem deutschen ,,Gott® iibersetzte, aber dann, wenn
das Tetragrammaton und Elohim nebeneinander stehen, ,Gott, der Herr"
iibersetzte.'® So hielt es auch der fiihrende Reformer Gotthold Salomon in
seiner Pentateuchiibersetzung von 1837: Er iibersetzte beide Namen mit
,Gott“, und nur wenn sie nebeneinander stehen ,,Gott, der Herr“,"

14" Diese Pentateuchausgaben sind mehrmals aufgelegt worden. Chumash with Targum
Onkelos, Haphtaroth and Rashi’s Commentary in English and Hebrew, by A. M. Sil-
bermann and M. Rosenbaum, London 1929 -1934. Dlese Tora-Ubersetzungen, die
sich Mendelssohns Ubersetzung des Tetragrammaton bedienen, sind spiter auch
mit der Approbation von Rabbi Moshe Feinstein herausgekommen.

15 Das Zitat des Zijoni ist Menahem M. Kascher, Tora schelema, Bd. VIII, New York
1944, S. 150, §176, entnommen. Was die Frage betrifft, ob Ex 3,14 ein Gottes-
name sei oder nicht, ist darauf hinzuweisen, dass Maimonides in seiner Erdrterung
des Verbots, heilige Namen zu l8schen, Ex 3,14 nicht erwihnt (Jesode hat-Tora,
6,1-2).

16 7.B. Gen 2,4.

17" Gotthold Salomon, Tora, Propheten und Hagiographen, ins Deutsche iibersetzt, ohne
hebriiischen Text, Altona 1837. Eine Rezension dieser Ubersetzung in: Allgemeine
Zeitung des Judentums (AZ]) (3] (1839), S. 342f.



Rosenzweig und Buber stimmten in ihrer Bibeliibersetzung mit Men-
delssohns Auffassung darin iiberein, dass man nicht zu der vorher tiblichen
Ubersetzung des Tetragrammaton mit ,,der Herr® zuriickgehen soll; sie such-
ten eine neue Losung, die mit ihrer religiésen Anschauung {ibereinstimmte.'®
Das Wort ehje oder hawaja (,das Sein®) ist nach Rosenzweig von Aaja ab-
geleitet, das urspriinglich dynamische Bedeutung hat; der Akzent liegt dar-
auf, dass sich Gott dem Menschen und der Mensch Gott zuwendet."”

ehje ist ein Verb, und deshalb tritt das aktive Element hervor, wihrend
~ewig" ein Adjektiv ist und daher ein statisches Element enthilt. Wie wichtig
es ist, dass ehje als Verb Dynamik ausdriickt — im Gegensatz zum griechi-
schen Begriff des Seins (bawaja) —, hat Rosenzweig von Benno Jacob gelernt;
er driickt dies in einem Brief folgendermassen aus:*’ ,,Gott nennt sich nicht
den Seienden, sondern den Daseienden, den dir Daseienden, dir zur Stelle
Seienden, dir Gegenwirtigen, bei dir Anwesenden oder vielmehr zu die
Kommenden, dir Helfenden. Denn das hebriische ,haja“ ist ja nicht wie das
indogermanische ,sein“ seinem Wesen nach Kopula, also statisch, sondern
ein Wort des Werdens, Eintretens, Geschehens. Das bloss kopulative sein
wird hebriisch entweder gar nicht oder durch zwischengestelltes ,,hu®, ,hi®
usw. ausgedriickt. Nur weil dieser dir gegenwirtig Werdende dir immer
gegenwiirtig werden wird, wenn du ihn brauchst und rufst — ich werde dasein
—, nur deshalb ist er dann unserem Nachdenken, freilich auch der Im-
merseiende, der Absolute, der Ewige, losgeldst dann von meiner Bediirftig-
keit und meinem Augenblick [. . .]“.* Rosenzweig und Buber haben in ihrer
Bibeliibersetzung vorgeschlagen, das Tetragrammaton mit den Personalpro-
nomina ich, du, er wiederzugeben; dadurch wird die Zuwendung des Ich
zum Du betont. ehje meint: ,,ich werde fiir dich da sein®. Nach Rosenzweig

18 Buber denkt wie Rosenzweig, dass Gott dem Menschen zur Seite steht, dass er
seinen Geschépfen die Hand reicht. Das Neue bei Buber ist, dass die Geschichte
vom brennenden Dornbusch darauf hinweist, dass die Lehre des Judentums im
Gegensatz zur Zauberei und Magie Agyptens steht. In Agypten waren die Kenntnis
der Gottesnamen, der Glaube daran und die Beherrschung der Gottheit mit Hilfe
der Kenntnis der Namen verbreitet. Ex 3,14 bedeutet, dass Gott seiner Gemeinde
beisteht; darin driickt sich das Bestreben aus, die Sache von jedem magischen
Element zu losen. Siehe Buber, Kinigtum Gottes, Jerusalem 1965, S. 92ff; ders.,
Maoses, Miinchen, Heidelberg 1964, S. 47-66.

19" Rosenzweig ist von seinem Freund, dem Bibelkommentator Benno Jacob, beein-
flusst; siche B. Jacob, Moses und der Dornbusch, in: Monatsschrift fiir Geschichte
und Wissenschaft des Judentums (MGW]) 66 (1922), S. 11-33.116—138.180-200.

20 Brief an Martin Goldner vom 23. Juni 1927; F. Rosenzweig, Briefe, Berlin 1935,
S. 601f. Zwei Zeilen vorher verweist Rosenzweig auf die ,prachtvolle Abhandlung®
B. Jacobs, ,Moses am Dornbusch® in: MGW] 1922.

21 F. Rosenzweig, Der Stern der Erlisung, 4. Aufl., Den Haag 1976, S. 303.



liegt die Betonung nicht bloss auf einem Gegeniiberstehen, sondern auf
einem Da-Sein fiir den andern, ein ,,ich bin dein“, oder wie es im Hohelied
steht ,mein Geliebter ist mein“.*

Rosenzweigs Ansichten sind in gewissem Masse eine Antithese zu den-
jenigen Mendelssohns. Unsere Aufgabe ist es, Mendelssohns Auffassung bes-
ser zu klidren: Welche waren seine Tendenzen, und was waren die Quellen fiir
seine Entscheidungen? Wir wollen also das Thema unter drei Gesichtspunk-
ten behandeln: 1. Die Quellen fiir Mendelssohns Meinung von der Bedeu-
tung des Namens ,,der Ewige® und seine Berufung auf das, was Nachmanides
zu Ex 3,14 schreibt. 2. Was bedeutet es, dass Samson Raphael Hirsch und
Franz Rosenzweig sich gegen Mendelssohns Ubersetzung stellen? 3. Vertiefte
Einsicht in die Bedeutung des Tetragrammaton und der Ubersetzung »der
Ewige“ aufgrund genauen Studiums dessen, was Mendelssohn zu Ex 3,13.15
sagt, wobei er sich auf Maimonides und Josef Gikatillas Ginnath Egoz (,Der
Nussgarten®) stiitzt. Mendelssohns Ubersetzung des Tetragrammaton ,der
Ewige® bietet innere Schwierigkeiten; denn ,ewig” ist ein Adjektiv und kein
Substantiv. Auch die Hinzufiigung des bestimmten Artikels zu einem Eigen-
namen ist schwierig. Uberhaupt hat jede Ubersetzung ihre Grenzen, erst
recht die Ubersetzung eines heiligen Namens. Was er iiber das Tetragram-
maton zu sagen hat, schreibt Mendelssohn in seinem Kommentar zu Ex
3,13—15; Gen 2,4; Ex 6,4 und Gen 43,14. An der Hauptstelle, Ex 3,14,
beniitzt Mendelssohn Nachmanides, ohne thn namentlich zu nennen: so
verfahrt er ofter. Aber Hirsch und Rosenzweig, die der Sache nicht niher
nachgegangen sind, haben das nicht beachtet und so auch nicht gemerkt,
dass sie mit ihrem Angriff auf Mendelssohn tatsichlich Nachmanides ange-
griffen haben, der einer der gréssten und wichtigsten Kommentatoren des
Mittelalters ist. Sie haben ihm auch Dinge vorgeworfen, die seiner Auffas-
sung widersprechen, und die er nicht gesagt hat. Sie haben seine Nihe zu
Nachmanides und Gikatilla nicht beachtet, obwohl Mendelssohn in seinem
Kommentar zu Ex 3,13 ausdriicklich darauf hinweist.

Die I"Jbersctzung »der Ewige“ verweist nach Mendelssohn auf mehreres;
sie stiitzt sich auf zwei grundlegende Erklirungen des Nachmanides, der
seinerseits Maimonides zitiert. Bekanntlich neigt Nachmanides oft dazu, in
einem Wort der Tora mehr als eine Bedeutung zu sehen; er findet darin

22 Diese Verwendung des Gottesnamens findet sich auch im Midrasch ShemR 3,5-6.
Mendelssohns Verwendung der mittelalterlichen Kommentatoren ist noch nicht
erforscht worden. Es liesse sich zeigen, dass er in seinen Erklirungen das, was seine
philosophischen aufklirerisch-moralischen Auffassungen bestirkt, dem einfachen
Wortsinn vorzieht.

10



mehrere Schichten und Erklirungen. Nachmanides bietet folgende Kom-
mentare zu Ex 3,13: 1. Ich bin mit dir — nach Raschi, der sich auf den
Talmud stiitzt; 2. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft — nach Saadja
und dem Midrasch; 3. notwendige Existenz — nach Maimonides’ ,,Fiihrer der
Verirrten®.

Nachmanides” Ausfithrungen beruhen auf mehreren Quellen, darunter
frithe Midraschim, welche Ex 3,14 behandeln. Die erste Erklirung will un-
terstreichen, dass ,der Ewige® der Gott der Geschichte, der Vorsehung und
des Erbarmens ist. Die Quelle ist im babylonischen Talmud (bBer 9b) und
wird auch von Raschi zu Ex 3,14 zitert; diese Erklirung hat Rosenzweig
nachdriicklich iibernommen. Die Talmudstelle lautet: ,,(Ex 3,14). Der Hei-
lige, gelobt sei er, sagte zu Mose: Geh, sag den Israeliten: Ich war mit euch in
dieser Knechtschaft, und ich werde in der Knechtschaft der Kénigreiche mit
euch sein®“.? Rosenzweig hat das ausgeschopft: ,Ich bin mit dir®. Nachma-
nides erklirt die Aussage des Talmud: ,Ich werde in all ihrer Not mit ihnen
sein: Mit der Eigenschaft des Erbarmens®. Gott (Tetragrammaton) hért das
Gebet; man ruft zu ihm, und er antwortet. Das ist nach Nachmanides ,der
grosse Beweis dafiir, dass es einen Gott gibt, der nahe ist, und einen Gott,
der Richter ist“. Bei Nachmanides und ebenso bei Mendelssohn besteht ein
tiefer Zusammenhang zwischen Vorsehung und barmherziger Lenkung der
Welt. Gott ist es, der die Bewihrten belohnt und die Frevler bestraft. Die
Vorsehung ist ein iiberaus wichtiges Thema in Mendelssohns Weltanschau-
ung. Das Thema der Vorsehung, wie auch den Begriff ,Gott des Gerichts®
hat Mendelssohn bei Nachmanides gefunden.

Die zweite Quelle will zeigen, dass Gott der Gott aller Zeiten ist; sie
findet sich in ShemR 3,6: ,,(Ex 3,14) Rabbi Jizchak sagt: Der Heilige, gelobt
sei er, sagte zu Mose: Sag ihnen: Ich bin, der ich war, und bin es jetzt, und
ich bin es, der in der Zukunft ist.“ Das heisst, dass das Tetragrammaton mit
den Ausdriicken fiir Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft verbunden ist.*

23 Bei Raschi heisst es: ,,Ich werde sein“: mit ihnen in dieser Not; ,der ich sein werde*:
mit ihnen in der Knechtschaft der {ibrigen Konigreiche.

24 FEinen weiteren, zhnlichen Midrasch gibt es in Otijot deRabbi Akiva, in: BatM, hg.
von A. Wertheimer, Jerusalem 1950—1953, Teil 2, Version A, S. 364. Dort wird Ex
3,14 eher kosmologisch erklirt: ,Der Heilige, gelobt sei er, sagte nimlich, und ich
werde in der kiinftigen Welt sein“. In Saadjas Torakommentar, gesammelt und
iibersetzt von J. Kafach, Jerusalem 1963, zu Ex 3,6, S. 50, heisst es: ,Der Uran-
fingliche, der besteht, der notwendigerweise existiert, dessen Existenz kein Ende
hat®. Hier hat sich aber ein Fehler eingeschlichen; denn Saadja spricht nicht vom
notwendigerweise Existierenden, sondern vom ,Ewigen®, also einem Begriff, der es
mit der Zeit zu tun hat, wie ,der Uranfingliche, dessen Existenz kein Ende hat®.
Ich danke Prof. D.]. Lasker und Prof. Ch. Ben Schammai, die mir geholfen haben,
dies zu kliren.

11



Dieser Midrasch nimmt das Verstindnis Gottes als eines Gottes der Zeit, das
bei Saadja auftritt, vorweg. Was aus Saadja zitiert wird, stammt aus seiner
(nicht wortlichen) arabischen Ubersetzung von Ex 3,14. Nachmanides hat
das iibersetzt und in seinem Kommentar zitiert: ,[. . .] der nicht vergangen
ist und nicht vergehen wird, denn er ist der erste, und er ist der letzte®.
Manche iibersetzen Saadja freier, etwa in dem Sinn, dass Gott auf Ewigkeit
uranfinglich ist. So hat z. B. Abraham, der Sohn des Maimonides, Saadja
interpretiert:” ,Denn ehje bedeutet eine Vorzeit ohne Anfang, und ascher
ehje verweist auf immerwihrende Ewigkeit ohne Ende®. Diese Auffassungen,
die die Zeit von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft auszeichnen, stehen
Mendelssohns Ubersetzung nahe und beruhen, wie wir gesehen haben, auf
midraschischen Quellen. Saadjas interpretierende Ubersetzung lisst sich mit
seinem Denken iiberhaupt verbinden, nimlich mit der Methode, mit deren
Hilfe er in der Auseinandersetzung mit den Kariern Gottes geistiges, un-
korperliches Wesen aufzeigen will. Diese Zuginge zum Problem sind Rosen-
zweig durchaus entgegengesetzt, der sich vor Vermenschlichung nicht scheut
und besonders betont, dass Gott dynamisch ist. Wenn sich Rosenzweig mit
Mendelssohns Ubersetzung des Tetragrammaton befasst, beriicksichtigt er
nicht den fernen Gott, den Gott des Maimonides, der zu Vergangenheit oder
Zukunft gehért, der ein ,Er” ist. Rosenzweig konzentriert sich nur auf Gott
als ,Du”; anders ausgedriickt: Er entfernt sich von seiner eigenen Auffassung
im ,Stern der Erlosung® und nihert sich Bubers Anschauung in ,Ich und
Du®. Nachmanides und — in seinem Gefolge — Mendelssohn ziehen eine
Synthese verschiedener Auffassungen vor. Sie scheuen sich nicht, auch aus
griechischem Denken zu schopfen und bringen midraschische und griechi-
sche Begriffe zusammen. Sie nehmen auch Maimonides” Auffassung an und
stimmen mit ihm darin iiberein, dass Gott auch ,notwendigerweise exi-
stiert“. Vermutlich ist es ihnen bewusst, dass Maimonides’ Auffassung auf
dem griechischen Seinsbegriff (T0 Ov, ,das Seiende®) beruht, der sich in der
Schrift oder im Midrasch tatsichlich nicht findet.

~Notwendigerweise existierend” ist ein Begriff der aristotelischen Philo-
sophie. Er findet sich bei Ibn Sina (Avicenna) und wurde durch Abraham
ibn Daud ins jiidische Denken eingefiihrt. Auch in der Lehre des Maimo-
nides ist es ein iiberaus wichtiger Begriff.”* ,Notwendigerweise existierend*
ist ein Begriff, der Existenz und Gegenwart identifiziert und nach Nach-

25 Abraham, Sohn des Maimonides, zitiert nach J. Kafach, Saadjas Kommentar zur
Tora (oben Anmerkung 24); Kafach nennt aber die Quelle nicht.

26 Siehe Alexander Altmann, The Divine Atcributes: An Historical Survey, in: Judaism
15 (1966), S. 49ff.

12



manides alle Zeiten in einem Wort umfasst. Wie wir oben gesehen haben, ist
allerdings Rosenzweig dagegen, dass man dem Gott Israels den griechischen
Seinsbegriff zuordnert.

Um Mendelssohns Nihe zu Nachmanides zu zeigen, wollen wir beide
zitieren. Nachmanides schreibt:” ,Denn Mose [. . . wollte] iiber Gott genaue
Auskunft [haben] beziiglich seiner Existenz und Vorschlag. Der Heilige, ge-
lobt sei er, antwortete ithm [. . .]: Sie bediirfen keines anderen Beweises als,
dass ich in jeder Not bei ihnen sein werde; sie rufen zu mir, und ich werde
ihnen antworten. Das ist der grosse Beweis dafiir, dass es einen Gott gibt, der
uns jedesmal nahe ist, wenn wir ihn rufen, und dass es einen richtenden Gott
gibt. [. . .] Ferner hat es Rabbi Jizchak so ausgelegt: Weil die ganze voriiber-
gehende und zukiinftige Zeit beim Schopfer gegenwirtig (denn es gibt keine
»~Ablésungen und Scharen® [vgl. Hiob 10,17] bei ihm) und nichts von sei-
nen Tagen vergangen ist, deshalb werden an ihm alle Zeiten in einem Na-
men genannt. Das verweist auf die Notwendigkeit seiner Existenz. [. ..] Wer
diesen verehrungswiirdigen Namen anruft, wird Gnade und Erbarmen er-
fahren [...]. Saadja hat geschrieben, [dieser Name] bedeute, dass er nicht
vergangen ist und nicht vergehen wird, denn er ist der erste, und er ist der
letzte.[*®] Seine Worte stehen denen des Rabbi Jizchak nahe. Der Meister
[d.i. Maimonides] sagt im ,,Fiihrer der Verirrten“: Der Existierende, der exi-
stiert“.”’

Wenden wir uns nun Mendelssohn zu. Dieser schreibt:*® ,Da Vergan-
genheit und Zukunft als Zeiten beim Schépfer ganz Gegenwart sind — denn
bei ihm gibt es ,keine Ablésungen und Scharen® [Hiob 10,17] — und nicht
von seinen Tagen vergangen ist, werden also alle Zeiten bei ihm mit seinem
Namen benannt, der ,er war®, ,er ist“ und ,er wird sein“ umfasst. Damit
weist dieser Name auf die Notwendigkeit seiner Existenz und ebenso auf
seine stete und ununterbrochene Vorsehung hin, als ob er mit diesem Na-
men sagte: Ich bin mit den Menschen, zu begnadigen und mich zu erbar-
men, wessen ich mich erbarme [vgl. Ex 33,19 ...], und ich werde in jeder
ihrer Note bei ihnen sein: Ich werde in dieser Not mit ihnen sein, und ich

27 Aus Nachmanides’ Kommentar zur Tora, hg. von Ch. D. Chavel, Jerusalem 1962,
Ex 3,13, S. 291f. Im vorliegenden Zitat scheint er Saadja und Maimonides einander
anzunihern und beider Meinung anzunehmen.

28 Menahem M. Kascher, Tora schelema, Bd. VIII, New York 1944, S. 151, §178,
schreibt, in Saadjas Ubersetzung heisse es nach Derenbourg: ,Weil er seit jeher ist
und kein Ende hat“. Diese Ubersetzung passt genau zu dem Gedanken, der ihm in
den Kommentaren des Nachmanides und Mendelssohns zugeschrieben wird.

29  Nachmanides bezieht sich wohl auf Maimonides, Fiibrer der Verirrten, 1 63.

30 Mendelssohns Kommentar zu Ex 3,14.

13



werde mit ihnen sein, sooft sie zu mir rufen. Nun gibt es im Deutschen kein
Wort, das die Bedeutung aller Zeiten, sowie der notwendigen Existenz und
der Forschung zusammen umfasst, wie dieser heilige Name [. . .]; so haben
wir {ibersetzt ,der Ewige“. Onkelos hat ,ehje ascher ehje iibersetzt: ,Ich
werde sein, mit wem ich sein werde“ (nach dem von Nachmanides zitierten
Wortlaut,[*'] wie ,ich begnadige, wen ich begnadige, und ich erbarme mich,
wessen ich mich erbarme® (Ex 33,19). Er hat mit seiner Ubersetzung nur auf
die Vorsehung abgezielt, entsprechend dem zweiten Midrasch.[**] Der Gaon
Rabbi Saadja schreibt: Die Erklirung [des Tetragrammaton] ist, dass er nicht
vergangen ist und nicht vergehen wird, denn er ist der erste und er ist der
letzte. Seine Worte stehen dem ersten Midrasch nahe, der die Ewigkeit her-
vorhebt. Maimonides hat [das Tetragrammaton] in seinem ,Fiihrer der Ver-
irrten” erklirt: ,,Der Existierende, der existiert”. Er zielt damit auf die Be-
deutung der notwendigen Existenz ab. Tatsichlich enthilt [das Tetragram-
maton] alle drei Bedeutungen; nur haben Onkelos im Aramiischen und
Saadja und Maimonides im Arabischen [...] kein Wort gefunden, das alle
diese Bedeutungen umfasst wie dieser heilige Name. Deshalb hat jeder von
ihnen nach einer Weise den Namen mit einer dieser Bedeutungen erklirt.
Der deutsche Ubersetzer [**] hat es fiir gut befunden, ihn mit der Bedeutung
der Ewigkeit zu erkliren, weil die anderen Bedeutungen sich daraus erge-
ben.“

Nach dem Vorgang des Nachmanides verflicht Mendelssohn in seinem
Kommentar mehrere Meinungen miteinander und erwihnt die Gedanken
der Vorsehung, des Einschlusses aller Zeiten und der notwendigen Existenz
nebeneinander. In seiner Ubersetzung jedoch wihlt er den Ausdruck ,der
Ewige*. Er rechtfertigt diese seine Ubersetzung mit dem Argument, dass dies
die Ubersetzung sei, die im Deutschen auf die einleuchtendste (wenn auch

mangelhafte) Weise das hebriische Tetragrammaton gemiss der Erklirung
des zweiten Midrasch (ShemR 3,6) und des Zitates bei Nachmanides aus-
driickt.

31 Was in Mendelssohns Kommentar in runden Klammern steht, und iiberhaupt
grammatikalische Erwigungen, stammt von seinem Kollegen Salomo Dubno. Die
Ubersetzung ,Ich werde sein, mit wem ich sein werde® steht nicht in unserem
Onkelos-Text, hat aber Nachmanides vorgelegen. Menahem M. Kascher, 7ora
schelema, Bd. VIII, New York 1944, S. 150, § 176, zitiert ebenfalls Onkelos in der
Version des Nachmanides (aramiisch) und schreibt nach Zijoni: ,,Also deutet ehje
auf die Zukunft, bedeutet also die Zukunft®“. Nach Kascher wird das auch in ,Ohev
Ger"“ von S.D. Luzzatto zitiert, der bestimmt von Mendelssohn beeinflusst war.

32 Gemeint ist der Midrasch, der aus dem Talmud, Raschi und Nachmanides zitiert
ist. Hier stiitzt sich Mendelssohn also auf das ,ich werde mit dir sein®, worauf
Rosenzweig beruht.

33 Also Mendelssohn selbst.

14



Mendelssohn schliesst folgendermassen: ,,Der deutsche Ubersetzer [das
ist: er selbst] hat es fiir richtig befunden, es [das Tetragrammaton] als Aus-
druck der Ewigkeit zu deuten, weil sich die anderen Bedeutungen davon
ableiten lassen.[**] So habe ich auch gefunden, dass Jonathan ben Usiel es
mit dieser Bedeutung iibersetzt: Ich, der ich war und in Zukunft bin, hat
mich zu euch gesandt.“ Im Kommentar zu Ex 6,3 fasst er seine Meinung
folgendermassen zusammen: ,Gegenstand des verehrten Namens [sind die
hebriischen Buchstaben] Jod, He und manche der erhabenen und verehrten
Bedeutungen, die darin enthalten sind. Dazu gehért, dass der Name, gelobt
sei er, Quell allen Seins ist, dass auf Grund seines einfachen Willens alles
Seiende wird und besteht, dass er alles Existierende in steter Vorsehung lenkt,
und dass er jederzeit fiir die, die seinen Willen tun, da ist, um ihnen durch
Verinderungen der Weltordnung Neues zu erschaffen.”

Der erste Gegner von Mendelssohns Kommentar war der bekannte or-
thodoxe Rabbiner Samson Raphael Hirsch. Hirschs Verhiltnis zu Mendels-
sohn ist noch nicht genau untersucht worden. in den ,Neunzehn Briefen®,
die zu seinen frithen Schriften (1836) gehéren, und die er im Alter von 28
Jahren verfasst hat, scheint sich Hirsch iiber Mendelssohn positiver zu dus-
sern als in seinem Pentateuch-Kommentar, den er 1867 begonnen hat. In
den ,Neunzehn Briefen® schreibt er:** ,,[Denn, nun . . .,] trat [wieder] eine
hochhervorglinzende, hochst achtbare Personlichkeit auf [. . .]. Sie selbst —
ihre freiere Geistesentwicklung auch nicht aus dem Judentum geschopft ha-

bend, eigentlich gross in philosophischen Disziplinen der Metaphysik und

34 Altmann schreibt, dass Mendelssohn den Gedanken, dass alle Attribute miteinander
verbunden und aus einer Bedeutung ableitbar sind, vom Philosophen [A.G.]
Baumgarten gelernt hat; siche Altmann, Biographical Study, S. 408, und seinen
Artikel (oben Anmerkung 25), S. 40-60, besonders S. 58. Sachlich findet sich das
in Josef Gikatilla, Ginnath egoz, im Kapitel iiber das Sein, S. 54. Mendelssohn
nennt dies in seinem Kommentar zur Tora als Quelle.

35 Samson Raphael Hirsch, lggeroth Zafon [hebriische Ubersetzung der ,Neunzehn
Briefe“], Jerusalem 1967, 18. Brief, S. 70f.: Franz Rosenzweig (oben Anmerkung 4)
,Der Ewige®, S. 188.197f (Statt einer Riickiiberserzung geben wir das Original
nach der Ausgabe Berlin 1919, S. 107, wieder. Anmerkung des Ubersetzers). Wich-
tig ist es auch, Mendelssohn zu Gen 2,4 zu erwihnen, wo er eine rabbinische
Auslegung der zwei Gottesnamen, Elohim und das Tetragrammaton, zitiert, die als
Attribut der Gerechtigkeit und Attribut des Erbarmens erklirt werden. Mendels-
sohn fiigt hinzu: ,Bekanntlich ist der Eigenname, das heisst das Tetragrammaton,
nicht bekannt gemacht worden, der auf Gottes individuelle Vorsehung auf auser-
wihlte Menschen und seine Anhinglichkeit an diejenigen, die seine Gebote be-
wahren, hinweist, es sei denn durch die Zeichen und Wunder, die er den Israeliten
getan hat, als er sie aus Agypten hinausfiihrte.” Ferner schreibt er dort: ,Der ver-
ehrte Name, der seine Knechte lenkt, sein Geheimnis seinen Propheten enthiille
und zu jeder Zeit da ist, wenn sie zu ihm rufen.”

15



Asthetik, Th’nach nur philologisch-isthetisch entwickelnd, [. . .], dabei per-
sonlich ein praktisch religidser Jude — zeigte ihren Briidern und der Welt:
man kénne streng religiéser Jude sein und doch hochgeachtet hervorglinzen
als deutscher Plato! — Dies ,und doch!“ entschied.

Hirsch fiigt dort in einer Fussnote hinzu, dass Mendelssohn — im Ge-
gensatz zu Maimonides im ,Fiithrer der Verirrten® — die praktische Seite des
Judentums als die wesentliche betont. Er erwihnt auch Mendelssohns Lob
der Symbole in ,Jerusalem® in zustimmendem Sinne. Hitten Mendelssohns
Nachfolger seine Auffassung verstanden und durchgefiihrt, wiirde das Ju-
dentum, meint Hirsch, anders aussehen. Man kann sagen, Hirsch sehe sich
in dieser Sache fast als Mendelssohns Nachfolger.

Man kann also sehen, dass Hirsch iiber Mendelssohn als eine positive
Gestalt spricht. Er kritisiert ihn allerdings dafiir, dass er sich von nichtjii-
dischen Denkern beeinflussen lisst; gewiss denkt Hirsch dabei an Leibniz
und Wolff. Da Hirsch ein originires Judentum wollte, war die Aufnahme
ausserjiidischen Denkens fiir ihn negativ. Hirsch bemerkte nicht, dass er
selber von Kant beeinflusst war. Wenigstens theoretisch mochte er dussere
Einfliisse nicht. Besonders kritisierte Hirsch den griechischen Einfluss auf
Maimonides’ ,Fiihrer der Verirrten® und meinte ernstlich, dass Jehuda Hal-
levi und Nachmanides keinem #dusseren Einfluss unterlegen seien, sondern
ausschliesslich jiidische Quellen beniitzt hitten.

Bekanntlich wollte Hirsch das religiése Leben in Deutschland erneuern;
seine Tendenz war religiés, pidagogisch und praktisch. Deshalb schrieb er
eine Ubersetzung der Bibel und einen Kommentar zum Pentateuch, um
damit seinen Werten Ausdruck zu verleihen. Mehr als dreissig Jahre waren
seit den ,,Neunzehn Briefen“ vergangen. Jetzt wollte er seine eigene Botschaft
verkiinden: in diesem Rahmen bezog er sich nicht mehr auf Mendelssohn,
wie er es zuerst getan hatte. Die Bezeichnung ,der Ewige” flir das Tetra-
grammaton kam Hirsch in den Sechziger Jahren seines Lebens wie eine
deistische Gottesbezeichnung vor. Vielleicht hatte sich das geistige Klima in
Deutschland verindert, und vielleicht brauchte Hirsch auch den ,Bi’ur”
nicht mehr, war er doch daran, eine eigene deutsche Toraiibersetzung heraus-
zugeben. Die Ursachen sind nicht véllig klar; aber der Ton hatte sich verin-
dert.

Es scheint, Hirsch habe Mendelssohns Ubersetzung des Tetragrammaton
deshalb nicht gemocht, weil er glaubte, sie stamme aus fremden Quellen.
Wie nach ihm Rosenzweig, strebte Hirsch nach Konzentration auf den na-
hen Gott und auf das Attribut des Erbarmens beim fernen, transzendenten
Gott. In seiner Erérterung von Gen 2,4 driickt Hirsch aus, warum er die

16



Bezeichnung ,,der Ewige® ablehnt, ohne Mendelssohn namentlich zu erwih-
nen. Aus irgendeinem Grund hat sich Hirsch nur mit der Ubersetzung ,der
Ewige“ befasst und nicht mit Mendelssohns Kommentar. Er schreibt: 36
~Wenn uns auch die tiefe Wesenheit Gottes, die darin niedergelegt ist, ewig
unergriindlich bleibt, so haben wir uns doch das zu vergegenwirtigen, was
uns von der Bedeutung dieses Namens zuginglich sein soll. Schon die Wei-
sen lassen ihn als middath ha-rachamim, als die waltende Liebe Gottes be-
greifen, und zeigt schon dies, wie weit ab der Begriff ,,Ewiger® von seiner
eigentlichen Bedeutung liegt, und wie dieser Begriff, unter welchen man
gemeinhin diesen Namen fasst, nicht im entferntesten ihm entspricht, ge-
schweige ihn erschopft. ,,Ewig® ist ein metaphysischer, transzendentaler Be-
griff, der kaum irgendwie eine praktische Bezichung zu etwas anderem, ge-
schweige denn zu unserem Sein und Werden enthilt. Ein Ewiges stellt sich
uns als das in sich geschlossenste Dasein dar. Das von einem Wesen ausge-
sprochene Pridikat der Ewigkeit offenbart uns nichts als die Art seines sub-
jektivsten Seins, und enthilt nicht das leiseste Merkmal seines Wirkens und
Waltens. Der Gedanke ,Ewig® lisst unser Herz kalt und enthilt nichts fiir
unser Leben, ist somit ausser aller Verwandtschaft mit middath ha-rachamim.
Der vierbuchstabige Gottesname, unter welcher Punktation auch immer ge-
dacht — die iiberlieferte ist ja die des schem adnuth, mit welchem wir ihn
aussprechen — stellt sich nicht als das Prisens einer intransitiven Kalform,
sondern als Futurum einer transitiven Piel- oder Hifil-Form der Wurzel
hajah dar, somit nicht: der Seiende, sondern: der Sein Spendende, auch
nicht: der das Dasein gespendet Habende, sondern: der immer zur Spende
neuen Seins Bereite, und das ist ja eben in tefster Fiille: middath ha-racha-
mim. Gott ist nicht etwa der ewige , Alte der Tage“, der, nachdem er die
Welt erschaffen, nun in die Tiefe seines ewigen Seins versunken ausruht; er
ist elogim chajim u-melekh olam, er ist der lebendige, ewig waltende Gortt,
von dem nicht nur die ganze Vergangenheit stammt, der jeden kommenden
Augenblick verleiht, der jeden kommenden Augenblick dem Erziehungsbe-
diirfnisse des Menschen gemiiss gestaltet [. . .]".

Hirsch argumentierte gegen Mendelssohn, das Tetragrammaton sei kein
Partizip des Qal. Es lag ihm daran, zu betonen, dass Gott Kénig ist, dass

36 Wir zitieren nach dem unverinderten Nachdruck der 2. Auflage, Frankfurt 1994,
Bd. 1, S. 43. Kursiv Gedrucktes gibt hebriische Buchstaben wieder. Ubrigens
kénnte es sein, dass Hirschs Ausfithrungen Rosenzweig beeindruckten, weil er sie
im deutschen Original las, wihrend ihm Mendelssohns hebriischer Kommentar
schwerer fiel. Es besteht freilich kein Zweifel daran, dass sich Rosenzweig ideell
mehr mit Hirsch identifizierte.

17



Adonaj Willen hat, und deshalb zeigte er, dass das Tetragrammaton als Piel
oder Hifil zur Wurzel hwh gehort. Er wandte sich gegen die mechanistische
Anschauung, wonach Gott wie der wunderbare Uhrmacher ist, der die Welt
in Bewegung gesetzt hat, und jetzt ruht. Wichtig war ihm die stindige
Dynamik Gottes in der Gegenwart, die sich auch in der Lehre Rosenzweigs
findet. Hirsch wies darauf hin, dass das Tetragrammarton eine Bezeichnung
fiir das Attribut der Gnade und Barmbherzigkeit ist, und hebt den Aspeke des
nahen Gottes hervor. Das wird freilich auch bei Nachmanides und bei Men-
delssohn erwihnt; aber Hirsch hat sich von Mendelssohns Kommentar los-
gesagt. Natiirlich widerspricht die Behauptung, Gott ruhe in der Tiefe seines
Seins, vollig der Absicht Mendelssohns oder des Nachmanides, die beide die
stete Vorsehung betonen. Man muss sich dariiber wundern, dass ein so gros-
ser Gelehrter wie Hirsch nicht bemerkt hat, dass Mendelssohn aus Nach-
manides schépft, wo doch Nachmanides der geistige Vater vieler seiner ei-
genen Erklirungen ist,”” und dass er Mendelssohn mit Dingen belastet, die
nicht stimmen. So gern wie Mendelssohn Nachmanides gehabt hat, hat auch
Hirsch diesen geliebt. Hirsch bediente sich der Auffassung des Nachmanides
oft in seinem Kommentar zum Pentateuch, manchmal auch ohne ihn zu
nennen, und hatte ihn in den ,Neunzehn Briefen® gepriesen. Er meinte,
Nachmanides und Jehuda Hallevi hitten das reine Judentum ,aus sich selbst
heraus“ erbaut und nicht unter fremdem Einfluss.*® Ohne Zweifel hat
Hirsch Mendelssohns Kommentar abgelehnt, weil er die Ubersetzung der
Ewige® nicht schitzte. Ein weiterer Grund fiir die Ablehnung des Kommen-
tars ist Mendelssohns maimonidische Auslegung, dass Gott notwendiger-
weise existiert. Nach Hirschs Meinung stiitzen sich Mendelssohns Worte auf
philosophische Begriffe, die die intime Bezichung zwischen Gott und
Mensch auflésen; moglicherweise ist das eine Anspielung auf Maimonides.
Hirsch schrieb Maimonides, dem Verfasser des ,Fiihrers der Verirrten®,
griechische Tendenzen zu, der sich der Jude widersetzen miisse. Sowohl
Hirsch als auch Mendelssohn neigten meistens gegen Maimonides dem Pla-
tonismus zu. In diesem Falle freilich folgt Mendelssohn Maimonides; aber
Hirsch seinerseits hat das nicht untersucht. Er griff Maimonides Begriindung
der Gebote im dritten Teil des ,Fiihrers der Verirrten® an, in der Meinung,
Maimonides sei von aussen her ins Judentum eingedrungen. Nach seiner
Auffassung hat sich Maimonides mit der Erkenntnis der Wahrheit und den

37 Nachmanides wird in Hirschs Pentateuchkommentar etwa siebzig Mal zitiert, siche
das Register in der hebriischen Ausgabe von Hirschs Pentateuchkommentar am
Ende des Deuteronomiums.

38  Neunzebn Briefe, S. 106.

18



Grundsitzen der (richtigen) Meinungen befasst; das Religionsgesetz, die Ge-
bote, die Tat — die die Hauptsache des Judentums sind — waren ihm Ne-
bensache. Hirsch beklagte, dass gemiss Maimonides die chugqim ,Gesund-
heitsregeln [. . .], Abwehr temporellen Wahns“* geworden sind. Hirsch hat-
te darin recht, dass er die Dynamik, die gegenseitige Verbindung von Gott
und Mensch, betont wissen wollte. Allerdings hat er nicht bemerkt, dass das
schon im Kommentar des Nachmanides zu Ex 3,14 steht,” wo es heisst:
,Und was heisst ehje ascher ehje? So wie du bei mir gegenwirtig bist, bin ich
bei dir gegenwiirtig.“ Die Quelle fiir den dynamischen Gedanken findet sich

im Midrasch (, den Nachmanides mit seinen Worten wortlich zitiert).”!

(Fortsetzung folgt)

39 Neunzehn Briefe, S. 194.

40 Nachmanides, Kommentar zu Fxodus, hg. von Chavel, S. 291. Siehe ferner Moshe
Idel, Kabbala, New Perspectives, S. 188—189. (hebriische Ausgabe).

41 Sieche Moshe Idel, Kabbala, New Perspectives, S. 188. Das Zitat stammt aus dem
Midrasch Haschkem.

12



	Moses Mendelssohns Interpretation des Tetragrammaton: "Der Ewige"

