
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: Moses Mendelssohns Interpretation des Tetragrammaton: "Der Ewige"

Autor: Horwitz, Rivka

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960730

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Moses Mendelssohns Interpretation des

Tetragrammaton: „Der Ewige"

von Rivka Horwitz*

Am Anfang seiner Laufbahn neigte Moses Mendelssohn (1729-1786), der

bekannte jüdische Philosoph der Aufklärung, zu Themen des zeitgenössischen

Denkens und war besonders von der Philosophie von Leibniz, Wolff
und Locke beeinflusst. Er interessierte sich unter anderem für Aesthetik,

Sprache und Unsterblichkeit der Seele - Themen von überragender Bedeutung

zu seiner Zeit. Sein Leben änderte sich jedoch, nachdem im Jahre 1769
Diakon Johann Kaspar Lavater in Zürich Teile aus der „Palingénésie" des

Genfer Charles Bonnet ins Deutsche übersetzt hatte. In diesem Buch wurde
der Versuch unternommen, die Wahrheit des Christentums zu beweisen.

Lavater sandte Moses Mendelssohn die Übersetzung mit dem öffentlichen

Appell, Charles Bonnet zu widerlegen oder die Religion seiner Väter zu
verlassen und die Beweise des Verfassers anzunehmen. Mendelssohn befand
sich in einer schwierigen Lage. Er fürchtete sich davor, das Christentum zu
kritisieren, weil eine solche Kritik einen Ausbruch von Gewalt gegen die

Juden hätte veranlassen können, die damals keine bürgerlichen Rechte be-

sassen und an vielen Orten nicht einmal wohnen durften. Mendelssohn

empfand, dass er zu einem unterdrückten Volk gehörte, das von der
herrschenden Nation Schutz und Schirm erflehen musste. Er musste also eine

dem Judentum angemessene Lösung finden, ohne das Christentum zu
verletzen, obwohl er an diesem Kritik übte.1 Es gab freilich Aufklärer, die Men-

Aus dem Hebräischen in: Madda'e ha-Jahadut 37 (5757/1997), S. 185-214, übersetzt

von S. Lauer.
1 Siehe seinen Brief an Lavater, Moses Mendelssohns Gesammelte Schriften. Jubiläums¬

ausgabe (JubA) 7. Über Mendelssohns Verhältnis zum Christentum siehe auch den

„Bi'ur" [d. i. der hebräische Kommentar zu Mendelssohns Pentateuch-Übersetzung,
jetzt in JubA, Bände 15-18, Teilübersetzung des Bi'ur in Band 9, Teil 3] Ex 3,13.
Zu „Mendelssohn und das Christentum" siehe den Briefwechsel mit dem Erbprinzen

von Braunschweig-Wolfenbüttel, JubA 7, S. 299 — 305. Siehe auch Alexander
Altmann, Moses Mendelssohn. A Biographical Study, Philadelphia 1973 (Altmann,
Biographical Study), S. 535.

2



delssohn brieflich unterstützten; aber in der Öffentlichkeit verteidigte ihn
niemand. Lavaters Tat hatte einen schicksalhaften Einfluss auf Mendelssohns
Leben. Er verfiel in eine schwere Krankheit, an deren Folgen er auch

vorzeitig starb. Dieses Vorkommnis führte dazu, dass seine geistigen Interessen
sich änderten. Er begann, seinen Brüdern zu helfen und über jüdische
Gegenstände zu schreiben. Einige Jahre später beschloss er, den ganzen Pentateuch

ins Deutsche zu übersetzen (in hebräischer Schrift, wie damals üblich)
und der Übersetzung einen hebräischen Kommentar in Raschi-Schrift
beizugeben. Er selbst übersetzte den ganzen Pentateuch und kommentierte den

Wochenabschnitt „Bereschith" (Gen 1,1-6,8) und das Buch Exodus. Die
übrigen Bücher wurden von Mendelssohns Gefährten kommentiert, während

er Chefredakteur der ganzen Ausgabe war. Diese Übersetzung heisst

„der BPur" oder „Pfade des Friedens".2 Mit diesem Unternehmen wollte
Mendelssohn seinen jüdischen Brüdern helfen, die jüdische Lehre festzuhalten,

während sie das Ghetto verliessen und in die neue Welt eintraten. Das

Tetragrammaton und der Name Adonaj sind biblisch. Jeder dieser Namen
verweist auf einen anderen Aspekt des Gottesverständnisses. Adonaj kommt
in der Bibel selten vor, ist aber zur festen Übersetzung des Tetragrammaton
geworden, da es seit der rabbinischen Zeit nicht mehr ausgesprochen wird.
Die Übersetzung kyrios findet sich in der Septuaginta und in den Schriften
Philons. Ohne Zweifel ist dieser Name in vorchristlicher Zeit geprägt worden.

Die Prägung eines neuen Gottesnamens ist sehr folgenreich und
verlangt deshalb von jedem Philosophen besonderes, vertieftes Nachdenken.
Der Gottesname ist deswegen so wichtig, weil er Charakteristiken und We-

2 Dazu siehe Werner Weinberg in JubA 15.1, vii-cliv; ders., Language Questions
Relating to Moses Mendelssohns Pentateuch Translation, in: Hebrew Union College
Annual (HUCA) 55 (1984), S. 197-241, sowie das wichtige Buch von Perez Sandler,

Moses Mendelssohns und seiner Gruppe Kommentar zur Tora (hebr.), Jerusalem
5701/1941, und Altmann, Biographical Study, S. 368-420. Wie ich im Oktober
1994 in Boston von Prof. Uriel Simon gehört habe, hat Altmann zugestanden, dass

er das Thema Bibelkommentar in seinem Buch nicht erschöpfend behandelt hat.
Uber den Zusammenhang zwischen Mendelssohn und den mittelalterlichen
jüdischen Quellen siehe David Sorkin, Moses Mendelssohn and the Religious Enlightenment,

Berkley 1996; Raphael Jospe, Biblical Exegesis as a Philosophic Literary Genre:

Abraham Ibn Ezra and Moses Mendelssohn, in: Jewish Philosophy and the Academy,

ed. Emil L. Fackenheim and Raphael Jospe, Teaneck 1996, S. 48-92; Edward
Breuer, The Limits of Englightenment: Jews, Germans and the Eigehteenth-Century
Study ofScripture, Cambridge/Mass. 1996; Edward Israel Breuer, Die Aufklärung
und die Schrift. Untersuchung über Moses Mendelssohns frühe Schriften (hebr.)
in: Zion 59 (5745/1985), S. 445-463; siehe auch Yerucham Lachover, Rambam
und die jüdische Haskala (Aufklärung) in ihren Anfängen (hebr.) in: Moznayim 3
(5695/1935), S. 539-546.

3



sen Gottes ausdrückt. Mendelssohn, der das Tetragrammaton mit „Der Ewige"

übersetzte, hat damit etwas ganz Neues eingeführt. Ziel dieses Essays ist

es, Mendelssohns Gedanken und deren Rezeption nachzugehen.
Mendelssohn hat mit voller Absicht für das Tetragrammaton eine neue,

unübliche Ubersetzung gewählt. In dieser Wahl - anstelle der zu seiner Zeit
üblichen Übersetzung „Der Herr", die auf dem Namen Adonaj beruht -
steckt eine antichristliche Tendenz. Die Christen übersetzen das Tetragrammaton

mit kyrios (dominus, the Lord, der Herr3) und ähnlichen Namen, die

das Herrschertum des Schöpfers ausdrücken, aber nicht die Bedeutung des

Tetragrammaton in Hinsicht auf Zeit oder Ewigkeit. Den Christen, die am

Anklang an ihren Herrn Christus interessiert waren, passte diese Übersetzung,

die es seit den frühen Bibelübersetzungen gibt; es fiel ihnen leicht, mit
dieser Übersetzung des Tetragrammaton christliche Anspielungen zu verbinden.

Mendelssohn entfernte sich von der Übersetzung des Tetragrammaton,
die dem Wort Adonaj entspricht, und zog eine andere, ebenfalls auf einer

jüdischen Quelle, nämlich der Wurzel haja („sein"), beruhende vor. Indem
Mendelssohn das Tetragrammaton mit „der Ewige" übersetzte, drückte er
damit seinen Willen aus, den Bereich der Zeit und Existenz wieder zu
betonen und sich vom Bereich der Herrschaft des Schöpfers, den man mit
Herrschaft und Königtum assoziieren könnte, zu entfernen. Wenn es

beispielsweise in Ps 23,1 heisst „Gott [Tetragrammaton] ist mein Hirte", können

Christen leicht an den „guten Hirten" denken; durch die Übersetzung
des Tetragrammaton mit „Herr" wurde die christliche Verbindung mit Christus,

dem Hirten, hergestellt. Die Christen neigten dazu, zu vergessen, dass

im hebräischen Original das Tetragrammaton steht, das eine ganz andere

Bedeutung hat.4 Möglicherweise dachte Mendelssohn, die Deutung des

Tetragrammaton als Herrschaft könnte für die Juden, die das Ghetto verlies-

sen, problematisch sein, und vielleicht fiel es ihm auch aus persönlichen
Gründen schwer, es durch einen Namen mit christlichen Anklängen
wiederzugeben, weil er auch nach der Lavater-Affäre bittere Kämpfe mit dem

Christentum auszufechten hatte. Ziel dieser neuen Namensgebung war es,

den jüdischen Glauben, der von nun an Gott den Ewigen hiess, vom christlichen

Glauben, der seinen Gott weiterhin den Herrn nannte, zu trennen.
Der aufgeklärte Jude, der aus dem Ghetto heraustrat, nennt seinen Gott bei

einem anderen Namen als der Christ, mit dem er in engem Kontakt ist.

3 Auch Luther hat das Tetragrammaton mit „der Herr" übersetzt.
4 Franz Rosenzweig, „Der Ewige", in: Kleinere Schriften, Berlin 1937, S. 185.

4



Mendelssohn hatte Recht damit, dass er sich von der Übersetzung des

Tetragrammaton durch die Wurzel von Adonaj entfernte. In den 150 Jahren
seit seiner Übersetzung ist seine Weltanschauung, die sich darin ausdrückt,

ernst genommen worden, jüdische Bibelübersetzer haben das Attribut „Herr"
vermieden. Es ist eine Tatsache, dass sich die von ihm geprägte Benennung
„der Ewige" unter den Juden der Zeit nach ihm stark verbreitet hat.
Mendelssohns Bibelübersetzung ist in 27 Ausgaben in Deutschland, Osterreich,
Frankreich, Polen, Wilna und Pest herausgekommen; es gibt davon auch

Übersetzungen und Bearbeitungen.5 Die jüdische Gesellschaft bediente sich

ihrer in hohem Masse, sowohl für das Studium als auch in der Synagoge.
Viele Rabbiner gaben ihre (abgedruckte) Approbation zu den wiederholten

Auflagen des „BPur", vor allem in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, als

die Juden nicht mehr Hebräisch konnten und keine andere traditionelle
Übersetzung vorhanden war. Es gab zwar die Übersetzung von Blitz aus dem

Jahre 1679, doch war diese nicht mehr angemessen,6 und die Juden wollten

5 Siehe Steven M. Lowenstein, The Readership of Mendelssohn's Bible Translation,
in: HUCA 52 (1982), S. 170-213 und Weinberg in JubA 15.1, iix-iilx. Lowenstein

und Weinberg sind wichtig, beschäftigen sich aber mit den Problemen der

Ubersetzung, nicht des Kommentars. Manche zitieren aus Mendelssohns Einleitung
zum BPur, wo er schreibt, dass „die Kenntnis des Hebräischen zurückgeht". Im
ganzen Aufbau des „Or la-netiva" steckt freilich ein gewisses Paradox: Die
Übersetzung ist für diejenigen gemacht worden, die nicht mehr Hebräisch können,
während der Kommentar gerade für in der hebräischen Traditionsliteratur Bewanderte

geschrieben ist. Der Kommentar ist ja eine Art Anthologie aus den Miqra'ot
Gedolot mit persönlichen Zusätzen. Zu diesem Thema siehe auch Michael Brocke,
Die Bibelübersetzungen der deutschen Juden: Zwischen Moses Mendelssohn und
Martin Buber und Franz Rosenzweig (hebr.), in: Akten des 10. Weltkongresses für
jüdische Studien, Jerusalem 1989, Abt. 2, Bd. 2, S. 35-40, besonders S. 36, 38.

6 Tora, Propheten und Hagiograpken, übersetzt von Jekutiel Blitz, Amsterdam
1676-1679. Es handelt sich um eine Übersetzung in volkstümliches Deutsch in
hebräischer Umschrift. Altmann, Biographical Study, S. 409, könnte fälschlicherweise

so verstanden werden, als hätte sich Blitz einer alten deutschen Schrift
bedient. Wenn man sich Blitz' Text ansieht, versteht man bald, warum Mendelssohn
eine neue Übersetzung als wichtig ansah. Die Sprache der Übersetzung ist ein
jüdisch-deutscher Dialekt, der Druck sehr schwer leserlich, der Kultur der
Aufklärung fremd, und die Übersetzung ist voller Ungenauigkeiten im Hebräischen wie
im Deutschen. In seiner Einleitung zur Übersetzung und Erklärung der Tora, „Or
la-netiva", schreibt Mendelssohn: „Ich habe die Übersetzung des Rfabbi] Jekutiel
gesehen [. .] Seine Absicht mag vielleicht löblich gewesen sein, und deshalb fand er
die Zustimmung der Weisen seiner Zeit; aber was er gemacht hat, ist gar nicht
lobenswert, denn er hat das Wesen der heiligen Sprache nicht erfasst und die Tiefe
ihrer poetischen Ausdrücke nicht verstanden, und was er davon begriffen hat, hat er
in eine stammelnde, schlechte und ganz verderbte Sprache übertragen" (JubA 15.1,
S. 39a JubA 9.1, S. 55f). Es ist interessant festzustellen, dass Blitz vorsichtigerweise

Ex 3,14a nicht übersetzt hat - wie es auch Rabbiner Hirsch und Rabbiner

5



natürlich nicht Pentateuch-Ausgaben benützen, deren Übersetzung von
Missionaren stammte. Meir Hildesheimer bringt in seinem Artikel über die

Mendelssohn-Rezeption in der rabbinischen Literatur des 19. Jahrhunderts
viel dazu.7 Nicht wenige Rabbiner sahen in Mendelssohn einen Juden, der

die Tora und die Gebote hielt. Weil die Übersetzung in fliessendem und

grammatikalisch korrektem Deutsch abgefasst war, und der Kommentar zur
Hauptsache auf den „Miqra'ot Gedolot" basierte, benützte man das Werk
auch in den Synagogen.8

Die Bezeichnung „Der Ewige" oder „das ewige Wesen" für das Tetra-

grammaton ist so wichtig geworden, dass Übersetzer, die Mendelssohns Stil
kritisch gegenüberstanden und es vorzogen, die Tora in anderer Sprache zu
übersetzen, diese Bezeichnung doch beibehielten. Sie findet sich, wie wir
später sehen werden, auch in den Schriften des Philosophen Hermann
Cohen; es könnte sein, dass sie für ihn zum Rationalismus des 19. Jahrhunderts

gepasst hat. Die Übersetzungen von Leopold Zunz,9 Ludwig Philippson (der

Bamberger gehalten haben. Siehe auch Perez Sandler (oben Anmerkung 2), S.

63-66, in dem Abschnitt, der dem Tetragrammaton gewidmet ist. Seine Ausführungen

sind teilweise ungenau.
7 Meir Hildesheimer, Moses Mendelssohn in Nineteenth-Century Rabbinical Liter¬

ature, in: Proceedings of the Academy ofJewish Research (PAAJR) 55 (1988), S. 79-
133. Hildesheimer stützt sich auf die Approbationen und zitiert eine sehr lange
Reihe von Rabbinern, unter ihnen Hirsch Levin, Jehuda Fernbach und Schemaja
Landsberg, die ihre Approbation zur ersten Auflage von 1783 gegeben haben. Weitere

Approbationen stammen von Mordechai Baneth, Mose Minz, Akiba Eger,
Jakob Josef Ettlinger und Elasar Dov Ottensosser, Leiter der Jeschiwa in Hochberg.
Überraschend ist die Erwähnung von Abraham Benjamin Wolf Hamburger, Leiter
der Jeschiwa in Fürth, der gegen das Studium profaner Gegenstände war. Hildesheimer

erwähnt auch die vielen Approbationen, deren der „BPur" in Osteuropa,
besonders in Litauen gewürdigt wurde, sowie lobende Worte in den Schriften von
Zvi Hirsch Kalischer, Esriel Hildesheimer, Nathan Adler (dem späteren Oberrabbiner

von England), Meir Lehmann und Elijahu Gutmacher. Man wird gewiss
noch überprüfen müssen, wann diese Dinge geschrieben worden sind, und ob nicht
ein Teil davon ambivalent ist.

8 Eine Übersetzung, die dem Zeitgeist entspricht, wird volkstümlich, und ihre Her¬
kunft wird gemeiniglich vergessen. Eine Freundin hat mir erzählt, dass man in
Chadarim in Brooklyn gelegentlich das Tetragrammaton mit „der Eibiger" übersetzt.

Wie es dazu gekommen ist, weiss ich nicht. Ich habe jedoch die allgemeine
Beobachtung gemacht, dass man in den Vereinigten Staaten die Bezeichnung „The
Eternal" benützt; sie findet sich auch in der englischen Übersetzung des Kommentars

von Nachmanides zum Pentateuch; siehe C. B. Chavel, Ramban, Nachmanides,
Commentary on the Torah, Part 1, New York, S. 62 (nur ein Beispiel von vielen).

9 Tora, Propheten und Hagiographen, in der Übersetzung von Zunz, ohne hebräischen
Text, redigiert von Leopold Zunz und übersetzt von H. Arnheim und M. Sachs,
Berlin 1837. Zunz übersetzt Ex 3,14a: „Ich werde seyn, der Ich bin".

6



seiner Übersetzung einen langen Kommentar beigab),10 und des orthodoxen
Rabbiners Selig Bär Bamberger11 stützen sich auf Mendelssohns Übersetzung.

Sie konnten wie Mendelssohn in seinem Kommentar argumentieren,
dass das Tetragrammaton die ewige Gegenwart ausdrückt und somit den

Grundsatz wahrt, dass es eine Vorsehung gibt. Rabbi Meir Fürth aus Dessau

schreibt in seinem Buch „Divrei Yoscher":12 „Es ist bekannt, dass die deutsche

Übersetzung der Tora von dem gelehrten Rabbi Moses Dessau seligen

Angedenkens die beste aller vorhandenen deutschen Übersetzungen ist. Er
hat das Tetragrammaton nur mit dem Wort „Ewiger" oder „ewiges Wesen"

[. .] übersetzt, obgleich das Tetragrammaton mehr ausdrückt; etwa, dass der

Heilige, gelobt sei er, notwendigerweise existiert, alles weiss, alles lenkt, und
anderes mehr."

Zu Ende des 19. und Anfang des 20. Jahrhunderts wurden Bibelübersetzungen

ins Englische und Französische veranstaltet, die unter dem Ein-
fluss Mendelssohns standen; darin wird das Tetragrammaton mit „der Ewige"
wiedergegeben. So steht es mit der französischen Übersetzung von Grand
Rabbin Zadoc Kahn13 und der englischen Übersetzung von M. Rosenbaum

10 Tora, übersetzt von Ludwig Philippson, Leipzig 1858. Es handelt sich um eine
Pentateuch-Übersetzung mit Kommentar und Abbildungen von schönen
Holzschnitten. Es scheint, dass der Kommentar von Mendelssohns „Bi'ur" und
verschiedenen wissenschaftlichen Arbeiten beeinflusst ist. Philippson beginnt seinen
Kommentar zu Ex 3,14a mit der Erklärung von Raschi und führt danach noch viele
Erklärungen an, u. a. von Philon, Michaelis, Rabe und Josef Albo. Aber zu Beginn
von Ex 3,15 identifiziert er sich mit Mendelssohns Ubersetzung und zeigt auf, dass

die Hauptsache darin besteht, dass dieser Name „unveränderliche Ewigkeit"
bezeichnet. Dies deutet auf Philippsons Streben nach Übereinstimmung mit der
zeitgenössischen Philosophie hin.

11 FünfBücher der Tora, Isaak Dov Bamberger, mit dem hebräischen Text, Frankfurt
1867. Die Übersetzung scheint als Exemplar zum Gebrauch in den orthodoxen
Synagogen in Deutschland gedacht zu sein. An der Übersetzung waren Rabbiner
Abraham Adler und Meir Lehmann beteiligt.

12 Divrei Yoscher, o.O. 1818, S. 24b. Das Buch wimmelt von Druckfehlern. Es han¬
delt sich um einen polemischen Traktat über Kindererziehung.

13 Zadoc Kahn, La Bible, Paris 1899 [„La Bible du Rabbinat"]. Möglicherweise war er
von Mendelssohn beeinflusst und umschrieb deshalb das Tetragrammaton mit
„l'Eternel", vielleicht liegt aber auch der Einfluss der in Genf erschienenen kalvi-
nistischen Übersetzung vor, die Rosenzweig erwähnt. Es gab nämlich eine beliebte
protestantische Übersetzung ins Französische, die 1874-1880 von L. Segond ver-
fasst wurde und unter dem Einfluss der Genfer Übersetzung stand. Auch hier wird
das Tetragrammaton mit „l'Eternel" wiedergegeben und betont, dass Gott war, ist
und sein wird. Siehe Jacob A. Loewen, The Name of God in Translations, in: The
Bible Translator 36 (1985), S. 402.

7



und A. M. Silbermann, der Raschis Kommentar, vokalisiert und übersetzt,

beigegeben ist.14

Rabbiner Samson Raphael Hirsch und Franz Rosenzweig haben sich —

aus Gründen, auf die wir noch eingehen werden — gegen die Bezeichnung
„der Ewige" als Ubersetzung für das Tetragrammaton gewandt, dabei jedoch
die Bezeichnung „der Herr", die bis dahin im Deutschen üblich war,
vermieden. Hirsch übersetzte sowohl das Tetragrammaton als auch den Namen
Elohirn mit dem deutschen Wort „Gott"; nur liess er „Gott" als Übersetzung
für das Tetragrammaton gesperrt (also betont) drucken, aber als Übersetzung
für Elohim ungesperrt. Wenn in der Bibel beide Namen nebeneinander
stehen, übersetzte Hirsch, als ob nur das Tetragrammaton stünde, also gesperrt
gedruckt; er verzichtete also auf den Doppelnamen. Darin zeigt sich die

Schwierigkeit, den Namen Elohim zu übersetzen. Man kann sagen, Hirsch
habe in der Tat auf die Übersetzung des Tetragrammaton überhaupt verzichtet,

da er sich für die Übersetzung zweier so verschiedener Namen eines

einzigen Wortes bediente. Ex 3,14 hat Hirsch nicht übersetzt, sondern
hebräisch gelassen. Zijoni schreibt: „Ich habe alle Übersetzungen geprüft und
nirgends diese beiden Namen übersetzt gefunden [...]. Wenn ehje ein Name
ist, was heisst dann ascher ehje? Kann man sagen, „Rüben, der Ruben ist"?

Vielmehr ist [das zweite] ehje eine Erklärung des Namens".15

Hirsch ging gewissermassen auf Übersetzungen vor Mendelssohn zurück,
wie z. B. auf diejenige von Blitz, der sowohl das Tetragrammaton als auch

den Namen Elohim mit dem deutschen „Gott" übersetzte, aber dann, wenn
das Tetragrammaton und Elohim nebeneinander stehen, „Gott, der Herr"
übersetzte.16 So hielt es auch der führende Reformer Gotthold Salomon in
seiner Pentateuchübersetzung von 1837: Er übersetzte beide Namen mit
„Gott", und nur wenn sie nebeneinander stehen „Gott, der Herr".17

'4 Diese Pentateuchausgaben sind mehrmals aufgelegt worden. Chumash with Targum
Onkelos, Haphtaroth and Rashi's Commentary in English and Hebrew, by A. M.
Silbermann and M. Rosenbaum, London 1929-1934. Diese Tora-Ubersetzungen, die
sich Mendelssohns Übersetzung des Tetragrammaton bedienen, sind später auch
mit der Approbation von Rabbi Moshe Feinstein herausgekommen.

D Das Zitat des Zijoni ist Menahem M. Kascher, Tora schelema, Bd. VIII, New York
1944, S. 150, §176, entnommen. Was die Frage betrifft, ob Ex 3,14 ein Gottesname

sei oder nicht, ist darauf hinzuweisen, dass Maimonides in seiner Erörterung
des Verbots, heilige Namen zu löschen, Ex 3,14 nicht erwähnt (Jesode hat-Tora,
6,1-2).

16 Z. B. Gen 2,4.
12 Gotthold Salomon, Tora, Propheten und Hagiographen, ins Deutsche übersetzt, ohne

hebräischen Text, Altona 1837. Eine Rezension dieser Übersetzung in: Allgemeine
Zeitung des Judentums (AZJ) [3] (1839), S. 342f.

8



Rosenzweig und Buber summten in ihrer Bibelübersetzung mit
Mendelssohns Auffassung darin überein, dass man nicht zu der vorher üblichen

Ubersetzung des Tetragrammaton mit „der Herr" zurückgehen soll; sie suchten

eine neue Lösung, die mit ihrer religiösen Anschauung übereinstimmte.18

Das Wort ehje oder hawaja („das Sein") ist nach Rosenzweig von haja
abgeleitet, das ursprünglich dynamische Bedeutung hat; der Akzent liegt darauf,

dass sich Gott dem Menschen und der Mensch Gott zuwendet.19

ehje ist ein Verb, und deshalb tritt das aktive Element hervor, während

„ewig" ein Adjektiv ist und daher ein statisches Element enthält. Wie wichtig
es ist, dass ehje als Verb Dynamik ausdrückt — im Gegensatz zum griechischen

Begriff des Seins (hawaja) —, hat Rosenzweig von Benno Jacob gelernt;
er drückt dies in einem Brief folgendermassen aus:20 „Gott nennt sich nicht
den Seienden, sondern den Daseienden, den dir Daseienden, dir zur Stelle

Seienden, dir Gegenwärtigen, bei dir Anwesenden oder vielmehr zu die

Kommenden, dir Helfenden. Denn das hebräische „haja" ist ja nicht wie das

indogermanische „sein" seinem Wesen nach Kopula, also statisch, sondern
ein Wort des Werdens, Eintretens, Geschehens. Das bloss kopulative sein

wird hebräisch entweder gar nicht oder durch zwischengestelltes „hu", „hi"
usw. ausgedrückt. Nur weil dieser dir gegenwärtig Werdende dir immer

gegenwärtig werden wird, wenn du ihn brauchst und rufst - ich werde dasein

-, nur deshalb ist er dann unserem Nachdenken, freilich auch der

Immerseiende, der Absolute, der Ewige, losgelöst dann von meiner Bedürftigkeit

und meinem Augenblick [. .]".21 Rosenzweig und Buber haben in ihrer

Bibelübersetzung vorgeschlagen, das Tetragrammaton mit den Personalpronomina

ich, du, er wiederzugeben; dadurch wird die Zuwendung des Ich

zum Du betont, ehje meint: „ich werde für dich da sein". Nach Rosenzweig

18 Buber denkt wie Rosenzweig, dass Gott dem Menschen zur Seite steht, dass er
seinen Geschöpfen die Hand reicht. Das Neue bei Buber ist, dass die Geschichte
vom brennenden Dornbusch darauf hinweist, dass die Lehre des Judentums im
Gegensatz zur Zauberei und Magie Ägyptens steht. In Ägypten waren die Kenntnis
der Gottesnamen, der Glaube daran und die Beherrschung der Gottheit mit Hilfe
der Kenntnis der Namen verbreitet. Ex 3,14 bedeutet, dass Gott seiner Gemeinde
beisteht; darin drückt sich das Bestreben aus, die Sache von jedem magischen
Element zu lösen. Siehe Buber, Königtum Gottes, Jerusalem 1965, S. 92ff; ders.,
Moses, München, Heidelberg 1964, S. 47-66.

19 Rosenzweig ist von seinem Freund, dem Bibelkommentator Benno Jacob, beein-
flusst; siehe B. Jacob, Moses und der Dornbusch, in: Monatsschrift fiir Geschichte
und Wissenschaf des Judentums (MGWJ) 66 (1922), S. 11-33.116-138.180-200.

20 Brief an Martin Goldner vom 23. Juni 1927; F. Rosenzweig, Briefe, Berlin 1935,
S. 601f. Zwei Zeilen vorher verweist Rosenzweig auf die „prachtvolle Abhandlung"
B.Jacobs, „Moses am Dornbusch" in: MGWJ 1922.

21 F. Rosenzweig, Der Stern der Erlösung, 4. Aufl., Den Haag 1976, S. 303.

9



liegt die Betonung nicht bloss auf einem Gegenüberstehen, sondern auf
einem Da-Sein für den andern, ein „ich bin dein", oder wie es im Hohelied
steht „mein Geliebter ist mein".22

Rosenzweigs Ansichten sind in gewissem Masse eine Antithese zu
denjenigen Mendelssohns. Unsere Aufgabe ist es, Mendelssohns Auffassung besser

zu klären: Welche waren seine Tendenzen, und was waren die Quellen für
seine Entscheidungen? Wir wollen also das Thema unter drei Gesichtspunkten

behandeln: 1. Die Quellen für Mendelssohns Meinung von der Bedeutung

des Namens „der Ewige" und seine Berufung auf das, was Nachmanides

zu Ex 3,14 schreibt. 2. Was bedeutet es, dass Samson Raphael Hirsch und
Franz Rosenzweig sich gegen Mendelssohns Ubersetzung stellen? 3. Vertiefte
Einsicht in die Bedeutung des Tetragrammaton und der Ubersetzung „der
Ewige" aufgrund genauen Studiums dessen, was Mendelssohn zu Ex 3,13.15

sagt, wobei er sich auf Maimonides und Josef Gikatillas Ginnath Egoz („Der
Nussgarten") stützt. Mendelssohns Übersetzung des Tetragrammaton „der
Ewige" bietet innere Schwierigkeiten; denn „ewig" ist ein Adjektiv und kein
Substantiv. Auch die Hinzufügung des bestimmten Artikels zu einem
Eigennamen ist schwierig. Überhaupt hat jede Übersetzung ihre Grenzen, erst
recht die Übersetzung eines heiligen Namens. Was er über das Tetragrammaton

zu sagen hat, schreibt Mendelssohn in seinem Kommentar zu Ex

3,13-15; Gen 2,4; Ex 6,4 und Gen 43,14. An der Hauptstelle, Ex 3,14,
benützt Mendelssohn Nachmanides, ohne ihn namentlich zu nennen: so

verfährt er öfter. Aber Hirsch und Rosenzweig, die der Sache nicht näher

nachgegangen sind, haben das nicht beachtet und so auch nicht gemerkt,
dass sie mit ihrem Angriff auf Mendelssohn tatsächlich Nachmanides

angegriffen haben, der einer der grössten und wichtigsten Kommentatoren des

Mittelalters ist. Sie haben ihm auch Dinge vorgeworfen, die seiner Auffassung

widersprechen, und die er nicht gesagt hat. Sie haben seine Nähe zu
Nachmanides und Gikatilla nicht beachtet, obwohl Mendelssohn in seinem

Kommentar zu Ex 3,13 ausdrücklich darauf hinweist.
Die Übersetzung „der Ewige" verweist nach Mendelssohn auf mehreres;

sie stützt sich auf zwei grundlegende Erklärungen des Nachmanides, der

seinerseits Maimonides zitiert. Bekanntlich neigt Nachmanides oft dazu, in
einem Wort der Tora mehr als eine Bedeutung zu sehen; er findet darin

22 Diese Verwendung des Gottesnamens findet sich auch im Midrasch ShemR 3,5-6.
Mendelssohns Verwendung der mittelalterlichen Kommentatoren ist noch nicht
erforscht worden. Es liesse sich zeigen, dass er in seinen Erklärungen das, was seine

philosophischen aufklärerisch-moralischen Auffassungen bestärkt, dem einfachen
Wortsinn vorzieht.

10



mehrere Schichten und Erklärungen. Nachmanides bietet folgende
Kommentare zu Ex 3,13: 1. Ich bin mit dir — nach Raschi, der sich auf den

Talmud stützt; 2. Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft - nach Saadja
und dem Midrasch; 3. notwendige Existenz — nach Maimonides' „Führer der
Verirrten".

Nachmanides' Ausführungen beruhen auf mehreren Quellen, darunter
frühe Midraschim, welche Ex 3,14 behandeln. Die erste Erklärung will
unterstreichen, dass „der Ewige" der Gott der Geschichte, der Vorsehung und
des Erbarmens ist. Die Quelle ist im babylonischen Talmud (bBer 9b) und
wird auch von Raschi zu Ex 3,14 zitiert; diese Erklärung hat Rosenzweig
nachdrücklich übernommen. Die Talmudstelle lautet: „(Ex 3,14). Der Heilige,

gelobt sei er, sagte zu Mose: Geh, sag den Israeliten: Ich war mit euch in
dieser Knechtschaft, und ich werde in der Knechtschaft der Königreiche mit
euch sein".23 Rosenzweig hat das ausgeschöpft: „Ich bin mit dir". Nachmanides

erklärt die Aussage des Talmud: „Ich werde in all ihrer Not mit ihnen
sein: Mit der Eigenschaft des Erbarmens". Gott (Tetragrammaton) hört das

Gebet; man ruft zu ihm, und er antwortet. Das ist nach Nachmanides „der

grosse Beweis dafür, dass es einen Gott gibt, der nahe ist, und einen Gott,
der Richter ist". Bei Nachmanides und ebenso bei Mendelssohn besteht ein
tiefer Zusammenhang zwischen Vorsehung und barmherziger Lenkung der
Welt. Gott ist es, der die Bewährten belohnt und die Frevler bestraft. Die
Vorsehung ist ein überaus wichtiges Thema in Mendelssohns Weltanschauung.

Das Thema der Vorsehung, wie auch den Begriff „Gott des Gerichts"
hat Mendelssohn bei Nachmanides gefunden.

Die zweite Quelle will zeigen, dass Gott der Gott aller Zeiten ist; sie

findet sich in ShemR 3,6: „(Ex 3,14) Rabbi Jizchak sagt: Der Heilige, gelobt
sei er, sagte zu Mose: Sag ihnen: Ich bin, der ich war, und bin es jetzt, und
ich bin es, der in der Zukunft ist." Das heisst, dass das Tetragrammaton mit
den Ausdrücken für Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft verbunden ist.24

23 Bei Raschi heisst es: „Ich werde sein": mit ihnen in dieser Not; „der ich sein werde":
mit ihnen in der Knechtschaft der übrigen Königreiche.

24 Einen weiteren, ähnlichen Midrasch gibt es in Otijot deRabbi Akiva, in: BatM, hg.
von A. Wertheimer, Jerusalem 1950-1953, Teil 2, Version A, S. 364. Dort wird Ex
3,14 eher kosmologisch erklärt: „Der Heilige, gelobt sei er, sagte nämlich, und ich
werde in der künftigen Welt sein". In Saadjas Torakommentar, gesammelt und
übersetzt von J. Kafach, Jerusalem 1963, zu Ex 3,6, S. 50, heisst es: „Der
Uranfängliche, der besteht, der notwendigerweise existiert, dessen Existenz kein Ende
hat". Hier hat sich aber ein Fehler eingeschlichen; denn Saadja spricht nicht vom
notwendigerweise Existierenden, sondern vom „Ewigen", also einem Begriff, der es

mit der Zeit zu tun hat, wie „der Uranfängliche, dessen Existenz kein Ende hat".
Ich danke Prof. D.J. Lasker und Prof. Ch. Ben Schammai, die mir geholfen haben,
dies zu klären.

11



Dieser Midrasch nimmt das Verständnis Gottes als eines Gottes der Zeit, das

bei Saadja auftritt, vorweg. Was aus Saadja zitiert wird, stammt aus seiner

(nicht wörtlichen) arabischen Ubersetzung von Ex 3,14. Nachmanides hat
das übersetzt und in seinem Kommentar zitiert: „[. .] der nicht vergangen
ist und nicht vergehen wird, denn er ist der erste, und er ist der letzte".
Manche übersetzen Saadja freier, etwa in dem Sinn, dass Gott auf Ewigkeit
uranfänglich ist. So hat z. B. Abraham, der Sohn des Maimonides, Saadja

interpretiert:25 „Denn ehje bedeutet eine Vorzeit ohne Anfang, und ascher

ehje verweist auf immerwährende Ewigkeit ohne Ende". Diese Auffassungen,
die die Zeit von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft auszeichnen, stehen

Mendelssohns Übersetzung nahe und beruhen, wie wir gesehen haben, auf
midraschischen Quellen. Saadjas interpretierende Übersetzung lässt sich mit
seinem Denken überhaupt verbinden, nämlich mit der Methode, mit deren

Hilfe er in der Auseinandersetzung mit den Karäern Gottes geistiges,

unkörperliches Wesen aufzeigen will. Diese Zugänge zum Problem sind Rosenzweig

durchaus entgegengesetzt, der sich vor Vermenschlichung nicht scheut

und besonders betont, dass Gott dynamisch ist. Wenn sich Rosenzweig mit
Mendelssohns Übersetzung des Tetragrammaton befasst, berücksichtigt er
nicht den fernen Gott, den Gott des Maimonides, der zu Vergangenheit oder

Zukunft gehört, der ein „Er" ist. Rosenzweig konzentriert sich nur auf Gott
als „Du"; anders ausgedrückt: Er entfernt sich von seiner eigenen Auffassung
im „Stern der Erlösung" und nähert sich Bubers Anschauung in „Ich und
Du". Nachmanides und — in seinem Gefolge — Mendelssohn ziehen eine

Synthese verschiedener Auffassungen vor. Sie scheuen sich nicht, auch aus

griechischem Denken zu schöpfen und bringen midraschische und griechische

Begriffe zusammen. Sie nehmen auch Maimonides' Auffassung an und
stimmen mit ihm darin überein, dass Gott auch „notwendigerweise
existiert". Vermutlich ist es ihnen bewusst, dass Maimonides' Auffassung auf
dem griechischen Seinsbegriff (TO ÖV, „das Seiende") beruht, der sich in der

Schrift oder im Midrasch tatsächlich nicht findet.

„Notwendigerweise existierend" ist ein Begriff der aristotelischen
Philosophie. Er findet sich bei Ibn Sina (Avicenna) und wurde durch Abraham
ibn Daud ins jüdische Denken eingeführt. Auch in der Lehre des Maimonides

ist es ein überaus wichtiger Begriff.26 „Notwendigerweise existierend"
ist ein Begriff, der Existenz und Gegenwart identifiziert und nach Nach-

25 Abraham, Sohn des Maimonides, zitiert nach J. Kafach, Saadjas Kommentar zur
Tora (oben Anmerkung 24); Kafach nennt aber die Quelle nicht.

26 Siehe Alexander Altmann, The Divine Attributes: An Historical Survey, in: Judaism
15 (1966), S. 49ff.

12



manides alle Zeiten in einem Wort umfasst. Wie wir oben gesehen haben, ist

allerdings Rosenzweig dagegen, dass man dem Gott Israels den griechischen
Seinsbegriff zuordnet.

Um Mendelssohns Nähe zu Nachmanides zu zeigen, wollen wir beide

zitieren. Nachmanides schreibt:27 „Denn Mose [. wollte] über Gott genaue
Auskunft [haben] bezüglich seiner Existenz und Vorschlag. Der Heilige,
gelobt sei er, antwortete ihm [...]: Sie bedürfen keines anderen Beweises als,

dass ich in jeder Not bei ihnen sein werde; sie rufen zu mir, und ich werde
ihnen antworten. Das ist der grosse Beweis dafür, dass es einen Gott gibt, der

uns jedesmal nahe ist, wenn wir ihn rufen, und dass es einen richtenden Gott
gibt. [. .] Ferner hat es Rabbi Jizchak so ausgelegt: Weil die ganze vorübergehende

und zukünftige Zeit beim Schöpfer gegenwärtig (denn es gibt keine

„Ablösungen und Scharen" [vgl. Hiob 10,17] bei ihm) und nichts von
seinen Tagen vergangen ist, deshalb werden an ihm alle Zeiten in einem
Namen genannt. Das verweist auf die Notwendigkeit seiner Existenz. [. .] Wer
diesen verehrungswürdigen Namen anruft, wird Gnade und Erbarmen
erfahren [...]. Saadja hat geschrieben, [dieser Name] bedeute, dass er nicht

vergangen ist und nicht vergehen wird, denn er ist der erste, und er ist der

letzte. [28] Seine Worte stehen denen des Rabbi Jizchak nahe. Der Meister
[d.i. Maimonides] sagt im „Führer der Verirrten": Der Existierende, der
existiert".29

Wenden wir uns nun Mendelssohn zu. Dieser schreibt:30 „Da Vergangenheit

und Zukunft als Zeiten beim Schöpfer ganz Gegenwart sind — denn
bei ihm gibt es „keine Ablösungen und Scharen" [Hiob 10,17] — und nicht

von seinen Tagen vergangen ist, werden also alle Zeiten bei ihm mit seinem

Namen benannt, der „er war", „er ist" und „er wird sein" umfasst. Damit
weist dieser Name auf die Notwendigkeit seiner Existenz und ebenso auf
seine stete und ununterbrochene Vorsehung hin, als ob er mit diesem

Namen sagte: Ich bin mit den Menschen, zu begnadigen und mich zu erbarmen,

wessen ich mich erbarme [vgl. Ex 33,19 .], und ich werde in jeder
ihrer Nöte bei ihnen sein: Ich werde in dieser Not mit ihnen sein, und ich

27 Aus Nachmanides' Kommentar zur Tora, hg. von Ch. D. Chavel, Jerusalem 1962,
Ex 3,13, S. 291 f. Im vorliegenden Zitat scheint er Saadja und Maimonides einander
anzunähern und beider Meinung anzunehmen.

28 Menahem M. Kascher, Tora schelema, Bd. VIII, New York 1944, S. 151, §178,
schreibt, in Saadjas Ubersetzung heisse es nach Derenbourg: „Weil er seit jeher ist
und kein Ende hat". Diese Übersetzung passt genau zu dem Gedanken, der ihm in
den Kommentaren des Nachmanides und Mendelssohns zugeschrieben wird.

29 Nachmanides bezieht sich wohl auf Maimonides, Führer der Verirrten, I 63.
3° Mendelssohns Kommentar zu Ex 3,14.

13



werde mit ihnen sein, sooft sie zu mir rufen. Nun gibt es im Deutschen kein

Wort, das die Bedeutung aller Zeiten, sowie der notwendigen Existenz und
der Forschung zusammen umfasst, wie dieser heilige Name [...]; so haben

wir übersetzt „der Ewige". Onkelos hat „ehje ascher ehje" übersetzt: „Ich
werde sein, mit wem ich sein werde" (nach dem von Nachmanides zitierten
Wortlaut,!31] wie „ich begnadige, wen ich begnadige, und ich erbarme mich,

wessen ich mich erbarme" (Ex 33,19). Er hat mit seiner Übersetzung nur auf
die Vorsehung abgezielt, entsprechend dem zweiten Midrasch. [32] Der Gaon
Rabbi Saadja schreibt: Die Erklärung [des Tetragrammaton] ist, dass er nicht

vergangen ist und nicht vergehen wird, denn er ist der erste und er ist der
letzte. Seine Worte stehen dem ersten Midrasch nahe, der die Ewigkeit
hervorhebt. Maimonides hat [das Tetragrammaton] in seinem „Führer der
Verirrten" erklärt: „Der Existierende, der existiert". Er zielt damit auf die

Bedeutung der notwendigen Existenz ab. Tatsächlich enthält [das Tetragrammaton]

alle drei Bedeutungen; nur haben Onkelos im Aramäischen und
Saadja und Maimonides im Arabischen [. .] kein Wort gefunden, das alle

diese Bedeutungen umfasst wie dieser heilige Name. Deshalb hat jeder von
ihnen nach einer Weise den Namen mit einer dieser Bedeutungen erklärt.
Der deutsche Übersetzer [33] hat es für gut befunden, ihn mit der Bedeutung
der Ewigkeit zu erklären, weil die anderen Bedeutungen sich daraus
ergeben."

Nach dem Vorgang des Nachmanides verflicht Mendelssohn in seinem
Kommentar mehrere Meinungen miteinander und erwähnt die Gedanken
der Vorsehung, des Einschlusses aller Zeiten und der notwendigen Existenz
nebeneinander. In seiner Übersetzung jedoch wählt er den Ausdruck „der
Ewige". Er rechtfertigt diese seine Übersetzung mit dem Argument, dass dies

die Übersetzung sei, die im Deutschen auf die einleuchtendste (wenn auch

mangelhafte) Weise das hebräische Tetragrammaton gemäss der Erklärung
des zweiten Midrasch (ShemR 3,6) und des Zitates bei Nachmanides
ausdrückt.

3! Was in Mendelssohns Kommentar in runden Klammern steht, und überhaupt
grammatikalische Erwägungen, stammt von seinem Kollegen Salomo Dubno. Die
Übersetzung „Ich werde sein, mit wem ich sein werde" steht nicht in unserem
Onkelos-Text, hat aber Nachmanides vorgelegen. Menahem M. Kascher, Tora
schelema, Bd. VIII, New York 1944, S. 150, § 176, zitiert ebenfalls Onkelos in der
Version des Nachmanides (aramäisch) und schreibt nach Zijoni: „Also deutet ehje
auf die Zukunft, bedeutet also die Zukunft". Nach Kascher wird das auch in „Ohev
Ger" von S. D. Luzzatto zitiert, der bestimmt von Mendelssohn beeinflusst war.

32 Gemeint ist der Midrasch, der aus dem Talmud, Raschi und Nachmanides zitiert
ist. Flier stützt sich Mendelssohn also auf das „ich werde mit dir sein", worauf
Rosenzweig beruht.

33 Also Mendelssohn selbst.

14



Mendelssohn schliesst folgendermassen: „Der deutsche Übersetzer [das

ist: er selbst] hat es fiür richtig befunden, es [das Tetragrammaton] als

Ausdruck der Ewigkeit zu deuten, weil sich die anderen Bedeutungen davon
ableiten lassend34] So habe ich auch gefunden, dass Jonathan ben Usiel es

mit dieser Bedeutung übersetzt: Ich, der ich war und in Zukunft bin, hat
mich zu euch gesandt." Im Kommentar zu Ex 6,3 fasst er seine Meinung
folgendermassen zusammen: „Gegenstand des verehrten Namens [sind die
hebräischen Buchstaben] Jod, He und manche der erhabenen und verehrten

Bedeutungen, die darin enthalten sind. Dazu gehört, dass der Name, gelobt
sei er, Quell allen Seins ist, dass auf Grund seines einfachen Willens alles

Seiende wird und besteht, dass er alles Existierende in steter Vorsehung lenkt,
und dass er jederzeit für die, die seinen Willen tun, da ist, um ihnen durch

Veränderungen der Weltordnung Neues zu erschaffen."

Der erste Gegner von Mendelssohns Kommentar war der bekannte
orthodoxe Rabbiner Samson Raphael Hirsch. Hirschs Verhältnis zu Mendelssohn

ist noch nicht genau untersucht worden, in den „Neunzehn Briefen",
die zu seinen frühen Schriften (1836) gehören, und die er im Alter von 28

Jahren verfasst hat, scheint sich Hirsch über Mendelssohn positiver zu
äussern als in seinem Pentateuch-Kommentar, den er 1867 begonnen hat. In
den „Neunzehn Briefen" schreibt er:35 „[Denn, nun .,] trat [wieder] eine

hochhervorglänzende, höchst achtbare Persönlichkeit auf [...]. Sie selbst -
ihre freiere Geistesentwicklung auch nicht aus dem Judentum geschöpft
habend, eigentlich gross in philosophischen Disziplinen der Metaphysik und

34 Altmann schreibt, dass Mendelssohn den Gedanken, dass alle Attribute miteinander
verbunden und aus einer Bedeutung ableitbar sind, vom Philosophen [A. G.]
Baumgarten gelernt hat; siehe Altmann, Biographical Study, S. 408, und seinen
Artikel (oben Anmerkung 25), S. 40-60, besonders S. 58. Sachlich findet sich das

in Josef Gikatilla, Ginnath egoz, im Kapitel über das Sein, S. 54. Mendelssohn
nennt dies in seinem Kommentar zur Tora als Quelle.

35 Samson Raphael Hirsch, Iggeroth Zafon [hebräische Ubersetzung der „Neunzehn
Briefe"], Jerusalem 1967, 18. Brief, S. 70f.: Franz Rosenzweig (oben Anmerkung 4)
„Der Ewige", S. 188.197f (Statt einer Rückübersetzung geben wir das Original
nach der Ausgabe Berlin 1919, S. 107, wieder. Anmerkung des Übersetzers). Wichtig

ist es auch, Mendelssohn zu Gen 2,4 zu erwähnen, wo er eine rabbinische
Auslegung der zwei Gottesnamen, Elohim und das Tetragrammaton, zitiert, die als

Attribut der Gerechtigkeit und Attribut des Erbarmens erklärt werden. Mendelssohn

fügt hinzu: „Bekanntlich ist der Eigenname, das heisst das Tetragrammaton,
nicht bekannt gemacht worden, der auf Gottes individuelle Vorsehung auf
auserwählte Menschen und seine Anhänglichkeit an diejenigen, die seine Gebote
bewahren, hinweist, es sei denn durch die Zeichen und Wunder, die er den Israeliten

getan hat, als er sie aus Ägypten hinausführte." Ferner schreibt er dort: „Der
verehrte Name, der seine Knechte lenkt, sein Geheimnis seinen Propheten enthüllt
und zu jeder Zeit da ist, wenn sie zu ihm rufen."

15



Ästhetik, Th'nach nur philologisch-ästhetisch entwickelnd, [...], dabei
persönlich ein praktisch religiöser Jude - zeigte ihren Brüdern und der Welt:

man könne streng religiöser Jude sein und doch hochgeachtet hervorglänzen
als deutscher Plato! - Dies „und doch!" entschied."

Hirsch fügt dort in einer Fussnote hinzu, dass Mendelssohn — im
Gegensatz zu Maimonides im „Führer der Verirrten" - die praktische Seite des

Judentums als die wesentliche betont. Er erwähnt auch Mendelssohns Lob
der Symbole in „Jerusalem" in zustimmendem Sinne. Hätten Mendelssohns

Nachfolger seine Auffassung verstanden und durchgeführt, würde das

Judentum, meint Hirsch, anders aussehen. Man kann sagen, Hirsch sehe sich

in dieser Sache fast als Mendelssohns Nachfolger.
Man kann also sehen, dass Hirsch über Mendelssohn als eine positive

Gestalt spricht. Er kritisiert ihn allerdings dafür, dass er sich von nichtjüdischen

Denkern beeinflussen lässt; gewiss denkt Hirsch dabei an Leibniz
und Wolff. Da Hirsch ein originäres Judentum wollte, war die Aufnahme

ausserjüdischen Denkens für ihn negativ. Hirsch bemerkte nicht, dass er
selber von Kant beeinflusst war. Wenigstens theoretisch mochte er äussere

Einflüsse nicht. Besonders kritisierte Hirsch den griechischen Einfluss auf
Maimonides' „Führer der Verirrten" und meinte ernstlich, dass Jehuda Hal-
levi und Nachmanides keinem äusseren Einfluss unterlegen seien, sondern

ausschliesslich jüdische Quellen benützt hätten.
Bekanntlich wollte Hirsch das religiöse Leben in Deutschland erneuern;

seine Tendenz war religiös, pädagogisch und praktisch. Deshalb schrieb er

eine Ubersetzung der Bibel und einen Kommentar zum Pentateuch, um
damit seinen Werten Ausdruck zu verleihen. Mehr als dreissig Jahre waren
seit den „Neunzehn Briefen" vergangen. Jetzt wollte er seine eigene Botschaft
verkünden: in diesem Rahmen bezog er sich nicht mehr auf Mendelssohn,
wie er es zuerst getan hatte. Die Bezeichnung „der Ewige" für das Tetra-

grammaton kam Hirsch in den Sechziger Jahren seines Lebens wie eine

deistische Gottesbezeichnung vor. Vielleicht hatte sich das geistige Klima in
Deutschland verändert, und vielleicht brauchte Hirsch auch den „BiTir"
nicht mehr, war er doch daran, eine eigene deutsche Toraübersetzung
herauszugeben. Die Ursachen sind nicht völlig klar; aber der Ton hatte sich verändert.

Es scheint, Hirsch habe Mendelssohns Übersetzung des Tetragrammaton
deshalb nicht gemocht, weil er glaubte, sie stamme aus fremden Quellen.
Wie nach ihm Rosenzweig, strebte Hirsch nach Konzentration auf den
nahen Gott und auf das Attribut des Erbarmens beim fernen, transzendenten

Gott. In seiner Erörterung von Gen 2,4 drückt Hirsch aus, warum er die

16



Bezeichnung „der Ewige" ablehnt, ohne Mendelssohn namentlich zu erwähnen.

Aus irgendeinem Grund hat sich Hirsch nur mit der Ubersetzung „der

Ewige" befasst und nicht mit Mendelssohns Kommentar. Er schreibt:36

„Wenn uns auch die tiefe Wesenheit Gottes, die darin niedergelegt ist, ewig

unergründlich bleibt, so haben wir uns doch das zu vergegenwärtigen, was

uns von der Bedeutung dieses Namens zugänglich sein soll. Schon die Weisen

lassen ihn als middath ha-rachamim, als die waltende Liebe Gottes

begreifen, und zeigt schon dies, wie weit ab der Begriff „Ewiger" von seiner

eigentlichen Bedeutung liegt, und wie dieser Begriff, unter welchen man

gemeinhin diesen Namen fasst, nicht im entferntesten ihm entspricht,
geschweige ihn erschöpft. „Ewig" ist ein metaphysischer, transzendentaler

Begriff, der kaum irgendwie eine praktische Beziehung zu etwas anderem,

geschweige denn zu unserem Sein und Werden enthält. Ein Ewiges stellt sich

uns als das in sich geschlossenste Dasein dar. Das von einem Wesen

ausgesprochene Prädikat der Ewigkeit offenbart uns nichts als die Art seines

subjektivsten Seins, und enthält nicht das leiseste Merkmal seines Wirkens und
Waltens. Der Gedanke „Ewig" lässt unser Herz kalt und enthält nichts für
unser Leben, ist somit ausser aller Verwandtschaft mit middath ha-rachamim.

Der vierbuchstabige Gottesname, unter welcher Punktation auch immer
gedacht — die überlieferte ist ja die des schem adnuth, mit welchem wir ihn

aussprechen - stellt sich nicht als das Präsens einer intransitiven Kaiform,
sondern als Futurum einer transitiven Piel- oder Hifil-Form der Wurzel

hajah dar, somit nicht: der Seiende, sondern: der Sein Spendende, auch

nicht: der das Dasein gespendet Habende, sondern: der immer zur Spende

neuen Seins Bereite, und das ist ja eben in tiefster Fülle: middath ha-rachamim.

Gott ist nicht etwa der ewige „Alte der Tage", der, nachdem er die

Welt erschaffen, nun in die Tiefe seines ewigen Seins versunken ausruht; er
ist eloqim chajim u-melekh olam, er ist der lebendige, ewig waltende Gott,
von dem nicht nur die ganze Vergangenheit stammt, der jeden kommenden

Augenblick verleiht, der jeden kommenden Augenblick dem Erziehungsbedürfnisse

des Menschen gemäss gestaltet [• .]".
Hirsch argumentierte gegen Mendelssohn, das Tetragrammaton sei kein

Partizip des Qal. Es lag ihm daran, zu betonen, dass Gott König ist, dass

36 Wir zitieren nach dem unveränderten Nachdruck der 2. Auflage, Frankfurt 1994,
Bd. 1, S. 43. Kursiv Gedrucktes gibt hebräische Buchstaben wieder. Übrigens
könnte es sein, dass Hirschs Ausführungen Rosenzweig beeindruckten, weil er sie

im deutschen Original las, während ihm Mendelssohns hebräischer Kommentar
schwerer fiel. Es besteht freilich kein Zweifel daran, dass sich Rosenzweig ideell
mehr mit Hirsch identifizierte.

17



Adonaj Willen hat, und deshalb zeigte er, dass das Tetragrammaton als Piel

oder Hifil zur Wurzel hwh gehört. Er wandte sich gegen die mechanistische

Anschauung, wonach Gott wie der wunderbare Uhrmacher ist, der die Welt
in Bewegung gesetzt hat, und jetzt ruht. Wichtig war ihm die ständige

Dynamik Gottes in der Gegenwart, die sich auch in der Lehre Rosenzweigs
findet. Hirsch wies darauf hin, dass das Tetragrammaton eine Bezeichnung
für das Attribut der Gnade und Barmherzigkeit ist, und hebt den Aspekt des

nahen Gottes hervor. Das wird freilich auch bei Nachmanides und bei
Mendelssohn erwähnt; aber Hirsch hat sich von Mendelssohns Kommentar

losgesagt. Natürlich widerspricht die Behauptung, Gott ruhe in der Tiefe seines

Seins, völlig der Absicht Mendelssohns oder des Nachmanides, die beide die

stete Vorsehung betonen. Man muss sich darüber wundern, dass ein so grosser

Gelehrter wie Hirsch nicht bemerkt hat, dass Mendelssohn aus
Nachmanides schöpft, wo doch Nachmanides der geistige Vater vieler seiner

eigenen Erklärungen ist,37 und dass er Mendelssohn mit Dingen belastet, die

nicht stimmen. So gern wie Mendelssohn Nachmanides gehabt hat, hat auch

Hirsch diesen geliebt. Hirsch bediente sich der Auffassung des Nachmanides

oft in seinem Kommentar zum Pentateuch, manchmal auch ohne ihn zu

nennen, und hatte ihn in den „Neunzehn Briefen" gepriesen. Er meinte,
Nachmanides und Jehuda Hallevi hätten das reine Judentum „aus sich selbst

heraus" erbaut und nicht unter fremdem Einfluss.38 Ohne Zweifel hat
Hirsch Mendelssohns Kommentar abgelehnt, weil er die Ubersetzung „der

Ewige" nicht schätzte. Ein weiterer Grund für die Ablehnung des Kommentars

ist Mendelssohns maimonidische Auslegung, dass Gott notwendigerweise

existiert. Nach Hirschs Meinung stützen sich Mendelssohns Worte auf
philosophische Begriffe, die die intime Beziehung zwischen Gott und
Mensch auflösen; möglicherweise ist das eine Anspielung auf Maimonides.
Hirsch schrieb Maimonides, dem Verfasser des „Führers der Verirrten",
griechische Tendenzen zu, der sich der Jude widersetzen müsse. Sowohl
Hirsch als auch Mendelssohn neigten meistens gegen Maimonides dem Pla-

tonismus zu. In diesem Falle freilich folgt Mendelssohn Maimonides; aber

Hirsch seinerseits hat das nicht untersucht. Er griff Maimonides Begründung
der Gebote im dritten Teil des „Führers der Verirrten" an, in der Meinung,
Maimonides sei von aussen her ins Judentum eingedrungen. Nach seiner

Auffassung hat sich Maimonides mit der Erkenntnis der Wahrheit und den

37 Nachmanides wird in Hirschs Pentateuchkommentar etwa siebzig Mal zitiert, siehe
das Register in der hebräischen Ausgabe von Hirschs Pentateuchkommentar am
Ende des Deuteronomiums.

38 Neunzehn Briefe, S. 106.

18



Grundsätzen der (richtigen) Meinungen befasst; das Religionsgesetz, die

Gebote, die Tat - die die Hauptsache des Judentums sind - waren ihm
Nebensache. Hirsch beklagte, dass gemäss Maimonides die chuqqim
„Gesundheitsregeln [...], Abwehr temporellen Wahns"39 geworden sind. Hirsch hatte

darin recht, dass er die Dynamik, die gegenseitige Verbindung von Gott
und Mensch, betont wissen wollte. Allerdings hat er nicht bemerkt, dass das

schon im Kommentar des Nachmanides zu Ex 3,14 steht,40 wo es heisst:

„Und was heisst ehje ascher ehje? So wie du bei mir gegenwärtig bist, bin ich
bei dir gegenwärtig." Die Quelle für den dynamischen Gedanken findet sich

im Midrasch den Nachmanides mit seinen Worten wörtlich zitiert).41

(Fortsetzung folgt)

39 Neunzehn Briefe, S. 194.
4° Nachmanides, Kommentar zu Exodus, hg. von Chavel, S. 291. Siehe ferner Moshe

Idel, Kabbala, New Perspectives, S. 188-189. (hebräische Ausgabe).
41 Siehe Moshe Idel, Kabbala, New Perspectives, S. 188. Das Zitat stammt aus dem

Midrasch Haschkem.

19


	Moses Mendelssohns Interpretation des Tetragrammaton: "Der Ewige"

