
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: Einheit durch Sünde : Hyle Wechsler : das Konzept eines Mystikers zur
Überwindung der jüdischen Spaltung

Autor: Morgenstern, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960728

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960728
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einheit durch Sünde

Hyle Wechsler: das Konzept eines Mystikers
zur Uberwindung der jüdischen Spaltung

von Matthias Morgenstern
*

Seit Gershom Scholems berühmtem Aufsatz über die letzten Kabbalisten in
Deutschland gilt das orthodoxe Judentum im Deutschland des 19. und des

beginnenden 20. Jahrhunderts als kabbalafernes Terrain. „Mit dem Ende des

18. Jahrhunderts", so der Altmeister der Erforschung der jüdischen Mystik,
sei „die kabbalistische Tradition in Deutschland ziemlich abrupt" abgebrochen.1

Diese Feststellung war durchaus nicht frei von polemischen Untertönen.

Verantwortlich für die veritable „Kabbala-Angst"2 der deutsch-jüdischen

Orthodoxie war für Scholem neben dem Albdruck der sabbatianischen

Kompromittierung vor allem die neoorthodoxe Richtung des Rabbiners
Samson Raphael Hirsch (1808-1888) aus Frankfurt am Main, der sich, so

Scholem, von der Sorge habe treiben lassen, durch die Beschäftigung mit der

Mystik in den Verdacht des Obskurantismus zu geraten und dem Ziel der

Eingliederung in die bürgerliche Gesellschaft zu schaden. Erst in den letzten

Jahren sind im Werk von Hirsch und dessen Anhängern Spuren der alten

jüdischen Geheimlehre wiederentdeckt worden,3 die aufzeigen, dass die
kabbalistische Tradition in Deutschland nicht so „völlig unterirdisch" geworden

war, wie Scholem meinte.4 Wenig bekannt aber ist, dass die jüdische Mystik
sich längere Zeit und in noch ausgeprägterer Form in den ländlichen
Gegenden Süddeutschlands, vor allem Bayerns, gehalten hatte.

Dr. Matthias Morgenstern, Zeppelinstrasse 29, D-71665 Vaihingen / Enz.
1 Gershom Scholem, Die letzten Kabbalisten in Deutschland, in: ders., Studien zur

jüdischen Mystik Judaica 3), Frankfurt/M. 1970, S. 218.
2 Vgl. Gershom Scholem, Politik der Mystik, in: Jüdische Rundschau vom 17.7.1934,

S. 2.
3 Vgl. Mordechai Breuer, Il commento al Pentateuco di Samson Raphael Hirsch, in:

Sergio J. Sierra (ed.), La lettura ebraica delle Scritture, Bologna 1995, S. 381-400.
4 G. Scholem, Judaica 3, S. 227.

30



Mosche Pinchas Elchanan Chajim „Hyle" Wechsler (1843—1894), ein

Talmudgelehrter aus dem mittelfränkischen Schwabach, der von 1886 oder
1887 an das Amt eines Lehrers an der jüdischen Präparandenschule in
Höchberg bei Würzburg bekleidete, gehörte zu diesen bayrischen Kabbali-

sten, deren Wirksamkeit weithin im Verborgenen blieb und daher häufig
unterschätzt wurde. Die Texte dieses offenbar schwächlichen und häufig
kranken Mannes mit seiner Neigung zu Mystik und Askese blieben
unveröffentlicht oder gerieten bald in Vergessenheit. Bei den Nachgeborenen hat
Wechsler nur en passant gelegentlich Beachtung gefunden, weil er in einer
kleinen pseudonym verfassten „Broschüre" aus dem Jahre 1879 unter dem
Titel Ein Wort der Mahnung an Israel - wie es heisst, unter dem Eindruck
einer Vorahnung des Holocaust — die deutschen Juden zur Auswanderung
und Besiedlung Palästinas aufgefordert hatte, damit sie dort Landbau betrieben.5

Eine weitere, ebenfalls pseudonym überlieferte Schrift Wechslers, die mit
der genannten historisch und sachlich in Verbindung steht, aber erst kürzlich
ediert worden ist,6 scheint nun zum Verständnis dieses geheimnisumwitterten

Propheten beizutragen. Der in der Zeit von Mai 1876 bis Juni 1877
entstandene Text, der in der Handschriftenabteilung des New Yorker Leo
Baeck-Institutes aufbewahrt ist, steht unter dem zunächst scheinbar wenig
aufregenden Titel „Was ist nur zu thun in dem Hirsch-Bambergerstreit? " Es

handelt sich hier freilich um die Stellungnahme des Verfassers zu einer

Auseinandersetzung, die das orthodoxe Judentum im deutschsprachigen Raum
im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts in seinen Grundfesten erschütterte.
Dieser Streit, der im Jahre 1877 zwischen Samson Raphael Hirsch und dem
ebenfalls orthodoxen Würzburger Rabbiner Seligmann Bär Bamberger (1807-
1878) mit ihren jeweiligen Anhängern entbrannte, ist vor dem Hintergrund
des Verfalls der jüdischen Traditionssubstanz zu verstehen, wie er durch den

Säkularisierungsschub des 19. Jahrhunderts ausgelöst worden war. Er betraf
die Frage, wie das orthodoxe Judentum auf die Situation der fortschreitenden

Entfremdung zwischen dem assimilationsfreudigen liberalen Judentum
und der jüdischen Orthodoxie reagieren sollte. Für die Kontrahenten Hirsch

5 „Ein Wort der Mahnung an Israel um Beherzigung der Judenhetze und merkwür¬
dige darauf bezügliche Träume von Jaschern milo Debor in Würzburg", Würzburg
1881, als Faksimile abgedruckt bei Berthold Strauss, The Rosenbaums of Zell. A
Study ofa Family, 1962, S. 65-122. Vgl. auch Naftali Bar-Giora Bamberger, Der
jüdische Friedhof in Höchberg, in: Schriften des Stadtarchivs Würzburg Heft 8,
1991, S. 14f Anm. 10.

6 Matthias Morgenstern, Hyle Wechsler als Mystiker der jüdischen Einheit, in: FJB
24 (1997), S. 51-105.

31



und Bamberger wurde dieses Problem nach der Verabschiedung des preu-
ssischen Austrittsgesetzes vom 28. Juli 1876 konkret, das den Juden in Preu-

ssen erstmals die Möglichkeit gab, aus den reformjüdisch dominierten
Synagogengemeinden auszutreten und sich an ihrer Stelle orthodox geführten
Separatgemeinden anzuschliessen. Nachdem das in der Folge des

Kulturkampfes von Bismarck geschaffene staatliche Recht die territorial verfasste

korporative Zwangsmitgliedschaft von Juden in den für sie „zuständigen"
Synagogengemeinden beseitigt und die Möglichkeit zum Austritt geschaffen
hatte, wollte Hirsch alle Juden seiner Heimatstadt zu einem solchen Schritt

verpflichten. Wie nicht anders zu erwarten, hatte er aber Mühe, diese streng
separatistische Linie durchzusetzen. Um seiner Rechtsauffassung zum
Durchbruch zu verhelfen, wandten sich einige seiner Anhänger daher mit
der Bitte um Hilfe an den Würzburger Rabbiner. Nach anfänglicher

Weigerung erklärte sich dieser schliesslich dazu bereit, persönlich nach Frankfurt
zu kommen und mit den Austrittsunwilligen ein klärendes Gespräch zu
führen. Diese Reise war mit Hirsch jedoch nicht abgesprochen. Der Frankfurter

Rabbiner war daher auf das höchste erstaunt, wenige Tage später von
einem Gutachten Bambergers zu erfahren, in dem das Unterlassen des

Austritts unter der Voraussetzung bestimmter Konzessionen des Vorstandes der

Reformgemeinde für religionsgesetzlich zulässig erklärt wurde. Hirsch
reagierte mit einem scharf formulierten „Offenen Brief", in dem er seine

Meinung aus den jüdischen Rechtsquellen begründete. Bamberger replizierte mit
einer nicht minder heftigen „Offenen Antwort". Die Folge war ein schnell
über Frankfurt hinausgreifender Gemeindestreit, dessen Verwerfungen die

jüdische Religionspolitik in den folgenden Jahrzehnten bestimmen sollten
und in gewisser Weise - im Staat Israel wie in der Diaspora - bis heute

sichtbar sind.7

Wechsler - das ist der unmittelbare Anlass und vordergründige Sinn
seiner Schrift — ergreift in diesem Streit die Partei Bambergers. Aber er tut
das auf eine Art und Weise, die ein Bewusstsein von der Tragweite des

Problems der jüdischen Spaltung offenbart, das bei den wenigsten der
damals Beteiligten zu erkennen war. Die verhandelte Problematik geht für ihn
weit über die Auseinandersetzung zwischen Hirsch und Bamberger hinaus.
Sie ist ihm letztlich nur Chiffre für ein umfassenderes und weit wichtigeres
Thema. Es geht ihm darum, „ein Mittel der Versöhnung" vorzuschlagen, um
nicht nur die Einheit unter den orthodoxen Rabbinern und ihren Richtun-

7 Zu den Hintergründen diese Auseinandersetzung vgl. Matthias Morgenstern, Von

Frankfort nach Jerusalem. Isaac Breuer und die Geschichte des Austrittsstreits in der
deutsch-jüdischen Orthodoxie, Tübingen 1995.

32



gen, der „Austritts-" und der „Gemeindeorthodoxie", sondern auch die mit
den „irrenden Brüdern", den Reformjuden, anzustreben und den Zustand
des innerjüdischen Friedens — dieses Stichwort zieht sich durch das ganze

Manuskript — wiederherzustellen.8 Das Uberraschende an seinem Vorschlag
sind die Motive aus der kabbalistischen Tradition, mit denen er sein Ziel
erreichen will.

Dabei scheint die Überschrift (Was ist nur zu thun zunächst auf ein
Dominieren des pragmatischen Interesses hinzudeuten, die Streitfrage um die

Trennung von den Reformjuden mit den Mitteln des Religionsgesetzes zur
Entscheidung zu bringen. In der Tat kann der Autor zunächst mit einer Fülle

religionsgesetzlichen Materials aufwarten, das die Position Bambergers stützen

und die Meinung des orthodoxen Separatismus widerlegen soll.9 Doch
machen seine diesbezüglichen Ausführungen den Eindruck eines schematischen

S ich-Abarbeitens an pflichtgemäss zu behandelnden Sachfragen. In der
Tat handelt es sich hier eher um eine Art Vorspiel, das dem Thema, das ihm
viel mehr am Herzen lag, voranzustellen war. Im Gesamtduktus seiner

Schrift erfüllt der religionsrechtliche Diskurs eine untergeordnete Funktion
und steht im Dienst anderer Interessen. Er soll den Raum des zwischen

Hirsch und Bamberger Strittigen „begrenzen",10 und wo der Autor zu seinem

eigentlichen Anliegen kommt, ist die Spannung zwischen dem Religionsgesetz

und seiner kabbalistisch inspirierten Vision unverkennbar. Wechslers

Eingangsfrage bezieht sich daher weniger auf die Diskussion um den Aus-
trittssrreit als auf die praktischen Massnahmen, die nach seiner Meinung zur
Vorbereitung einer künftig erneuerten jüdischen Einheit getroffen werden
können.

Dennoch geht er der religionsgesetzlichen Auseinandersetzung nicht aus

dem Weg. Ein entscheidender Punkt ist für ihn die Frage nach der Beurteilung

des Reformjudentums vom orthodoxen Standpunkt aus. Seine Ausführungen

zu diesem Thema gruppieren sich um die talmudische Geschichte

von der Gefangennahme Rabbi Eliesers wegen Häresie („Minut"), die

Wechsler so versteht, dass die Minäer ihn zum Abfall hätten zwingen wollen.
Diese Deutung nimmt er als Beleg für die Unterscheidung zwischen einer

Minut geßhrlicheren - weil gewalttätigen - und minder gefährlichen Ranges.11

Er führt aus, was die damaligen Minäer von den Reformjuden („Neologen")
des 19. Jahrhunderts abhebe, sei die Tatsache, dass erstere ihre Zeitgenossen

8 Vgl. FJB 24 (1997), S. 77ff.l04f.
9 Vgl. FJB 24 (1997), S. 77-89.
10 Vgl. FJB 24 (1997), S. 77î.
11 Vgl. bAZ 16b und FJB 24 (1997), S. 87-89.

33



gewaltsam zu einem mit Götzendienst verbundenen Religionsabfall bewegt
hätten. Nur dieser Häresie, so Wechsler, gelte die religionsgesetzliche Pflicht

zur Trennung. In der gegenwärtigen Situation sei die Hurerei hingegen weitaus

gefährlicher als das jüdische Reformjudentum; dieses stelle eine blosse

„Verneinungslehre" dar und vermöge tiefer liegende religiöse Bedürfnisse

nicht zu befriedigen. Zur Illustration zieht er eine Erzählung in unmittelbarer

Nachbarschaft des erwähnten Talmudberichtes hinzu. Dort wird von
Rabbi Hanina und Rabbi Jonathan berichtet, sie hätten sich auf einer

Wegkreuzung nicht für den Weg zum Götzentempel, sondern für den zum
Hurenhaus entschieden, um dort, wie es heisst, ihren Trieb zu besiegen. Das aus

der Geschichte des Rabbi Elieser gewonnene Verfolgungsmotiv dient Wechsler

etwas später dann als Brücke zu einem anderen Gedankengang, der für
seine Schrift charakteristisch ist. Dabei wandert das Interesse von der

religionsgesetzlichen Entlastung der zeitgenössischen Neologen — in ihrer
Unterscheidung von den gewalttätigen Minäern zur Zeit des Talmud, die es

heute nicht mehr gebe - über das Motiv der jüdischen Leidensgeschichte zur
nach seiner Uberzeugung bedrohten Situation für das jüdische Volk in der

Gegenwart. Die in der Handschrift anschliessende Geschichte des altisraelitischen

Königs Manasse, der trotz seiner Sünden und Untaten „nicht sofort

gestorben" sei (vgl. 2. Könige 21,Iff), dient als weiteres Exempel der

Unterscheidung zwischen schwerer und minderer Häresie, das bei Wechsler die

Hoffnung auf die Rückführung der „irrenden Brüder" wachhält. In der Tat
heisst es im babylonischen Talmud (bSan 103a) mit Bezug auf die lange

Regierungszeit des sündigen Königs, wer bestreite, dass Manasse Anteil an
der zukünftigen Welt habe, mache „die Hände der Bussfertigen erschlaffen".12

Im Hinblick auf die Busshoffnung wird selbst vom bösen König Ahab

gesagt, dass seine Schlachtungen rituell gültig waren und seine „Sünden und
Verdienste einander aufgewogen" hätten.13

Die Erschliessung des biblischen Assoziationsfeldes zum Thema der

abtrünnigen Könige macht aber zugleich deutlich, dass Wechsler14 hier
konventionelle rhetorische Muster aufgreift, wie sie aus der orthodoxen
Auseinandersetzung mit dem Reformjudentum bekannt waren. Der Vergleich der

Reformbewegung mit „des Königs Achas Unfug", Manasses „Attentat auf

12 bSan 103a; vgl. FJB 24 (1997), S. 65 und 89f.
H Vgl. FJB 24 (1997), S. 90, und bHul 4b sowie bSan 102b.
H Vgl. Samson Raphael Hirsch, Offener Briefan S. Ehrwürden Flerrn Distriktsrabbiner

S.B. Bamberger in Würzburg, Frankfurt/M. 1877, S. 8.

34



das Judentum"15 und die Berufung auf Elias Kampf am Karmel gehörten zu
den beliebtesten Topoi der orthodoxen Apologetik und Polemik. Die
Frontstellung zwischen dem Götzendienst des Ahab und Elia mit den siebentausend

Frommen steht auch im Hintergrund der Talmudstelle, die Wechsler

hinsichtlich Manasses im Auge hat. Was hier für Wechsler mitschwingt,
gewinnt sein besonderes Gewicht aber erst dadurch, dass die Geschichten

von Elia und Ahab auch das Selbstverständnis des Autors berühren. Schon
das „Wort der Mahnung" gibt zu erkennen, dass Wechsler sich mit Elias,

dem prophetischen Gegenspieler Ahabs, identifizieren oder zumindest in
dessen Nähe gerückt sehen wollte.16 F. E. Rottenberg hat dies aus einer

zahlenmystischen Erklärung von Wechslers in dieser Schrift verwendetem

Pseudonym „Jaschern" hergeleitet. Seine Deutung beginnt mit der Beobachtung,

dass die Buchstaben dieses Pseudonyms nach der in der Kabbala
üblichen Berechnung ihrer Zahlenwerte (Gematria) lediglich zwei der vier
Vornamen Wechslers (Mosche und Pinchas - nicht aber Elchanan und Chajim)
ergeben. Da nach dem kabbalistischen Buch Zohar Pinchas aber aus zwei

Personen zusammengesetzt gedacht werde („Pin" mit dem Zahlenwert
„Elchanan"; „Chas" mit dem Zahlenwert „Chaim" Leben), seien die beiden
fehlenden Namen gleichsam in „Pinchas" enthalten. An derselben Stelle im
Buch Zohar wird Pinchas als derjenige bezeichnet, der das Ungerade gerade

macht, indem er das Volk durch eine Gewalttat vor dem Verderben rettet
und die Gefahr von Israel abwendet. In diesem Sinne, so Rottenberg, habe

auch Wechsler sich als „Jaschran" der gerade macht) verstanden. Diese

Identifizierung bringt er an verschiedenen Stellen zum Ausdruck, indem er

von Träumen über den Propheten Elias berichtet, der in der jüdischen
Legende wiederum mit dem eifernden Aaroniden Pinchas gleichgesetzt wird.17

Um den ihn bewegenden Konflikt zur Darstellung zu bringen, geht
Wechsler im zweiten Teil seiner Schrift von den Elias- und Pinchassagen zur
biblischen Geschichte vom Streit Josefs mit seinen Brüdern über.18 Hinter
Bamberger sieht er Josef, der nach des Vaters Auftrag nur bis Sichern gehen
sollte, doch sich dann in Dotan - nach Mitteilung des mittelalterlichen

jüdischen Exegeten Raschi - in „Rechtshändel" mit den Brüdern verwickelte.

Vgl. S.R. Hirsch, Offener Brief S. 23; Raphael Breuer, Unter seinem Banner. Ein
Beitrag zur Würdigung Rabbiner Samson Raphael Hirschs, 1908, S. 296f, sowie ders.,
Die geschichtliche Mission von Rabbiner Salomon Breuer, in: Nahalat Zwi
1935/36, S. 259.
Vgl. Berthold Strauss, The Rosenbaums ofZell, S. 84.

H F.E. Rottenberg, in: James Kirsch, The Reluctant Prophet, Los Angeles 1973, S.

195-198.
18 FJB 24 (1997), S. 95ff.

35



In ähnlicher Weise, so Wechsler, fühlte auch der Würzburger Rabbiner
zunächst eine Hemmung, sich nach Frankfurt, an den Ort des Streits, zu
begeben. Wie Josef kann auch Bamberger sich unbedachtes Verhalten
vorwerfen lassen. Dabei ist der heutige Streit für den Kabbalisten nicht nur
Analogie oder Spiegel des damaligen Geschehens, sondern direkte Fortsetzung

„nach Tausenden von Jahren".19 Er findet gleichsam statt in einer

übergeschichtlichen symbolischen Geographie zwischen Hebron Würzburg),

dem Begräbnisort des „zweiten Weltvaters" (Abraham), dem

„Unglücksort" Sichern Frankfurt) und „dem ägyptischen Sklaventhum des

Geistes",20 in das der Separatismus nach Wechslers Überzeugung nicht nur
die Reformer, sondern in gewisser Hinsicht eben auch die zerstrittenen
Orthodoxen verbannt. Schuld an dem Unglück war damals und ist für Wechsler

heute die Missdeutung der Absichten Josefs Bambergers) durch die

Brüder, die ihm Herrschsucht und üble Nachrede unterstellten. Die
Zurechtrückung seiner Motive - und der Bambergers -, die Wiederherstellung
seiner Ehre und die Perspektive der Heimkehr aus dem Exil rückt vor diesem

Hintergrund in eine messianische Perspektive. Bambergers unabgesprochene
Intervention in Frankfurt, die immerhin einen Eingriff in den Jurisdiktionsbereich

einer fremden Gemeinde darstellte, hatte den Schein des Unrechts-,

doch sie sollte — wie Josefs Spiel mit dem silbernen Becher — den Zweck
erfüllen, die „sündigen Brüder", die vom göttlichen Gesetz abgefallenen
Juden, zu läutern und wieder dem Vater zuzuführen. In der heilsgeschichtlichen

Dimensionierung der Ereignisse findet der Schwabacher dabei eine

überschiessend-geheimnisvolle Perspektive. Das eschatologische Einswerden
der Söhne Israels hat einen unmittelbaren Bezug zum göttlichen Schöpfungsplan

und wird mit der Restitution der Söhne Adams, des „ersten Weltvaters",

verglichen, dem die Versöhnung wegen seiner Sünde vorenthalten worden

war. Wie der Streit Josefs mit seinen Brüdern nach der Legende eine

Auswirkung auf das Geschick der jüdischen Märtyrer zur Zeit des Talmud hatte,21

so wirkt das damalige Geschehen auch heute fort. Hinter den Frankfurter

Ereignissen sieht der Torakundige, wie damals bei Josef, ein göttliches
Gesetz walten, das zugleich Anleitung gibt zum eigenen Handeln: „Gerade

so, wie gesündigt und die Trennung herbeigeführt wurde, gerade so wurde
auch wieder die Vereinigung von Joseph und seinen Brüdern bewerkstelligt."22

19 FJB 24 (1997), S. 95.
20 FJB 24 (1997), S. 95f und 98.
21 Vgl. Gottfried Reeg (Hg.), Die Geschichte von den Zehn Märtyrern, Tübingen 1985.
22 FJB 24 (1997), S. 97.

36



Wechsler orientiert sich hier an einem übergeordneten Gesichtspunkt,
der mit der Hoffnung auf die endzeitliche Wiederherstellung der Einheit des

jüdischen Volkes zusammenhängt. Das Bemerkenswerte an seinem

Argumentationsgang ist dabei, dass er in Kauf nimmt, einen Teil seiner vorigen
eigenen religionsgesetzlichen Beweisführung zu konterkarieren. Anhand der

talmudischen Diskussion über die mögliche Übertretung des Verbots der

Sklavenbefreiung nach Lev 25,4623 formuliert er den Satz, es sei dem
Menschen gut, eine kleine Sünde zu tragen, damit sein Nebenmensch keine

grosse Sünde vollbringe, und impliziert durch die Anführung dieses Beispiels
in diesem Zusammenhang ja, dass das Unterlassen des Austritts nach den
Masstäben des Religionsgesetzes eigentlich verboten war. Wechsler rechtfertigt

seinen Wunsch, sich „der Gefahr" einer solchen Übertretung wenigstens

„zum Theil"24 auszusetzen, um die Gemeinschaft mit den „sündigen
Brüdern", den Reformjuden, nicht aufgeben zu müssen, mit der Vorstellung, die

von Bamberger herausgestellten Konzessionen des Frankfurter Reformvorstands

seien in Wahrheit bereits ein erster Schritt zur Busse: „Sie wollen nicht
brechen mit der glorreichen jüdischen Vergangenheit, nicht aufgeben ihr
Antheil an der verheissenen grossen Zukunft, das jüdische Herz hängt noch

an tausend unsichtbaren Fäden am ächten Judenthum, der jüdische Geist
lässt wenn auch nur ahnungsweise erkennen, dass im Hintergrund der Zeiten

etwas liegt, das ein Erwachen aus dem Schlummer des Indifferentismus

zu neuem frischen Leben bewirkt."25 Zum andern behilft er sich mit der für
einen Mystiker nicht ungewöhnlichen Vorstellung, die Übertretung, der

Nicht-Austritt, könne im Bereich des Virtuellen bleiben. Die orthodoxen
Juden, so seine Ansicht, würden „das ägyptische Sklavenjoch des Geistes", die

Bewegung des Abfalls, nur „zum Schein" mittragen.26 Mit diesem Motiv, das

an den sabbatianischen Grundsatz erinnert, dem Gläubigen sei verboten,
sein Äusseres seinem Inneren entsprechen zu lassen,27 geht Wechsler über alle

anderen Gegner des Frankfurter Separatismus hinaus. Während die
Wiederherstellung der Einheit für Bamberger nicht mehr als eine vage Hoffnung
war, will Wechsler die umfassende Verständigung schon in der Gegenwart
praktisch vorbereiten. Die Einigung der zerstrittenen Flügel der Orthodoxie

gilt ihm dazu nur als erster Schritt. Bamberger hatte den „Nicht-Austritt"
nur erlaubt, Wechsler stellt ihn als erstrebenswert hin, fordert ihn gar und

23 Vgl. bGit 38ab.
24 FJB 24 (1997), S. 99.
25 FJB 24 (1997), S. 101.
26 FJB 24 (1997), S. 99.
27 Gershom Scholem, Erlösung durch Sünde Judaica 5), Frankfurt/M. 1992, S. 88.

37



konzediert zugleich, es möge sich dabei um eine - durch das hohe Ziel
freilich zu rechtfertigende — Übertretung handeln. Dieses letztere Zugeständnis

ist umso erstaunlicher als es in seiner Schrift auf den ausführlichen
Versuch folgt, den religionsgesetzlichen Argumenten Hirschs zu begegnen.

Gibt Wechsler, der Kabbaiist, hier antinomistische Neigungen zu erkennen?

Obwohl die berühmte Formel von der Erlösung durch Sünde (bBer
47b), mit der Jakob Emden die Theologie der Sabbatianer charakterisiert
hatte, in seinem Text nicht ausdrücklich erwähnt wird, steht sie, umrahmt
durch eine Vielzahl von Andeutungen, virtuell doch im Mittelpunkt dieses

Teils seiner Ausführungen.28 Es duldet keinen Zweifel: Während in dem

gemeindepolitischen Streit, ob das Verbleiben in der Reformgemeinde nach

dem jüdischen Gesetz ein Vergehen sei, Hirsch der erschwerende und
Bamberger der erleichternde Gelehrte war, hat der Kabbaiist Wechsler einen

Gesichtspunkt ausserhalb des religionsrechtlichen Rahmens im Blick. Er ist, wie

er in seinem Wort der Mahnung schreibt, weniger Rechtsgelehrter als

vielmehr Arzt, der eine „ausserordentliche" Krankheit durch „ausserordentliche
Heilmittel"29 kurieren will. Diese therapeutische Behutsamkeit, die um so

auffälliger ist, als sie mit einer in vielen Alltagsfragen beobachteten
religionsgesetzlichen Rigorosität kontrastiert,30 ist zugleich mit einer dunklen, noch
nicht recht artikulierbaren Warnung vor einer in Europa für die Juden
heraufziehenden Gefahr verbunden.

Diese apokalyptischen und endgeschichtlichen Erwartungen Wechslers

beziehen sich in gleicher Weise auf den Inhalt von Träumen wie auf die

Deutung der zeitgeschichtlichen Entwicklungen. Im Rückblick gilt es

freilich, der Versuchung zu widerstehen, Wechslers Reaktion auf den Stöcker-
schen Antisemitismus anachronistisch mit den Geschehnissen des 20.
Jahrhunderts zu verbinden. Das zeigt schon eine Ubersicht über die verschiedenen

ex eventu als Voraussagen des Holocaust" bezeichneten jüdischen
Leidens-Prophezeiungen aus der Literatur der vergangenen Jahrhunderte.31 Im
Zusammenhang von Wechslers Schrift handelt es sich zunächst um nicht

28 bBer 47b ist Parallelstelle zu bGit 38ab.
29 Vgl. B. Strauss, The Rosenbaums ofZell, S. 65.
3° Vgl. z.B. Mordechai Breuer, Jüdische Orthodoxie im Deutschen Reich 1871-1918.

Die Sozialgeschichte einer religiösen Minderheit, Frankfurt am Main 1986, S. 24 und
B. Strauss, The Rosenbaums ofZell, S. 40.

31 Vgl. Jacob Katz, Was the Holocaust predictable?, in: Commentary, May 1975,
S. 41-48. David Samson/Tsvi Fishman (ed.), Torat Eretz Yisrael. The Teachings of
HaRav Tzvi Yehuda HaCohen Kook, Jerusalem 1991, S. 268-271, haben einige
„Voraussagen" des Holocaust aus der Literatur der vergangenen Jahrhunderte (u.a.
von J. Emden, J. Alkalai, N.Z.J. Berlin, A.J. HaKohen Kuk) zusammengestellt.

38



mehr als um einen konventionellen Rekurs auf die Yerfolgungsgeschichte
Israels. Zudem wird der Blick auf die düsteren Seiten der Geschichte durch
den Hinweis auf ermutigende und vorwärtsweisende Zeichen - beispielsweise

die Fortschritte der nationalen Einigungsbemühungen in Europa —

ergänzt. Aber selbst dieser Gedanke lag im zeitgenössischen Kontext gewis-

sermassen in der Luft. Auch in der liberalen Allgemeinen Zeitung des Judenthums

konnte in einem Kommentar zum Ende des Kirchenstaates und der

Einigung Italiens einmal von dem „erhebende(n) Gefühl, dass die göttliche
Vergeltung, das göttliche Gericht sich hier so offenbar erwiesen" habe,32

die Rede sein. Wechsler nimmt das Stichwort der Einheit freilich zum Anlass

weitergehender prophetischer Voraussagen: „Wer bürgt dafür, dass nicht der

Fanatismus des Islam die ganze christliche Welt zwingt, in geschlossenen
Reihen gegen ihn zu kämpfen und dadurch den ersten aber erfolgreichsten
Schritt vollzieht zur Wiedervereinigung aller ihrer Glieder. Ob uns aber in
diesem Falle gedient ist, sich gegenseitig in Israel zu zersplittern u. wenn sich

die Aussenwelt in religiösen Dingen einigt, im jüdischen Lager Spaltungen
über Spaltungen hervorzurufen, das mag wohl sehr reiflich erwogen werden
dürfen."33 Nimmt man verschiedene Andeutungen im Wort der Mahnung
hinzu, wird deutlich, dass Wechsler auf die weitere politische Schwächung
der Türkei hoffte und die erwartete Konfrontation mit weitergehenden
palästinapolitischen Hoffnungen verband. Seine Erwartungen verhielten sich

spiegelbildlich zu denen am Ende des Mittelalters, als der Aufstieg der Os-

manen und der Fall Konstantinopels jüdischerseits freudig begrüsst und als

Anzeichen der beginnenden messianischen Zeit gedeutet worden waren.34

Zum Hintergrund der geschichtsmetaphysischen Spekulationen Wechslers

gehört auch die durch die Besetzung Bosniens und der Herzegowina durch

Österreich-Ungarn ausgelöste Balkan-Krise des Jahres 1878.
Doch selbst diese endzeitlichen Hoffnungen waren in der zweiten Hälfte

des 19. Jahrhunderts in entsprechend disponierten Kreisen nichts völlig
Ungewöhnliches. Bereits 1853 hatte der Krimkrieg den Orient in den Brennpunkt

des Interesses gerückt, die Grenzen der politischen-militärischen
Möglichkeiten des Osmanischen Reiches aufgezeigt und Hoffnungen auf eine

staatsbürgerliche Besserstellung der Juden geweckt. Selbst die Forderung der

Besiedlung Palästinas, um dort Landbau zu betreiben, lag, bei aller Gewagtheit,

nicht völlig ausserhalb des Vorstellungshorizontes der Zeit. Auch in der

32 Vgl. Allgemeine Zeitung des Judentums 34. Jg. (1870), S. 739.
33 FJB 24 (1997), S. 101.
34 Vgl. Rivka Horwitz, in: M. P. Wechsler, Ein Wort der Mahnung an Israel, 1991,

S. 8f Anm. 12.

39



liberalen jüdischen Presse taucht das Thema der landwirtschaftlichen Besiedlung

Palästinas in diesen Jahren immer wieder auf.35 Zu denken ist auch an
die in den fünfziger Jahren des Jahrhunderts einsetzende propagandistische

Tätigkeit der christlichen Templer im an Franken angrenzenden Nordwürttemberg,

denen es - vor dem Hintergrund einer christlich-messianischen

Naherwartung - gleichfalls darum ging, Palästina landwirtschaftlich zu
besiedeln.36

Das Charakteristische für den fränkischen Kabbalisten ist vor diesem

Hintergrund die Verbindung des endzeitlichen Motivs mit dem vor dem

Hintergrund des Austrittsstreits gewonnenen mystischen Impetus zur
Überwindung der jüdischen Spaltung. Dieser Impetus führt ihn auf den letzten
Seiten seiner Schrift noch zur Beantwortung der in der Überschrift gestellten

Frage nach den unmittelbaren Handlungsmöglichkeiten im Hirsch-Bamberger-Streit.

Die Vorschläge Wechslers auf diesem Gebiet scheinen zunächst

nur in einem lockeren Zusammenhang mit den Frankfurter Ereignissen zu
stehen und nehmen sich recht bescheiden und anspruchslos aus: „Wenn

unsere Reformanhänger ihre Anhänglichkeit an uns und somit an die jüdische

Nation durch einen weiteren Schritt zur Annäherung an uns besiegeln
wollten dass dieselben Trauungen und Ehescheidungen nur von com-

petenten Rabbinern vornehmen lassen, das wäre ein unumstösslicher Beweis

ihrer Aufrichtigkeit in ihrem Streben, keine Trennung vom Judenthum zur
Nothwendigkeit zu machen".37 Wechslers Einheitsstreben hat zugleich einen

von der Sache her geforderten allgemeinjüdischen Minimalkonsens wie die
allenfalls mögliche und geforderte orthodoxe Kompromissbereitschaft im
Blick, sich mit diesem Minimum einstweilen zufriedenzugeben. Dieses

Zugleich lässt die konzeptuellen Schwierigkeiten, die der Orthodoxie bei dem
Versuch der Überwindung der jüdischen Spaltung entstehen, in aller Schärfe

deutlich werden. Denn die Gehorsamsforderung gegenüber dem göttlichen
Gesetz vom Sinai duldet auch für ihn im Grundsatz keine friedliche
Koexistenz mit der Leugnung der Tora. Angesichts dessen geht es Wechsler hier

um nicht weniger als um eine konkrete Strategie zur Sicherung dessen, was

ihm, abgesehen von allen lehrmässigen und den meisten anderen

religiöspraktischen Differenzen, die Voraussetzung einer jeden künftigen jüdischen

35 Vgl. z. B. die Artikelserien in der Allgemeinen Zeitung des Judentums im Jahre 1854,
S. 151-155; 163-165; 175f; 189-191; 213f; 241f; 304f; 319f; 463f sowie im
Jahre 1855, S. 369-372.

36 Vgl. Paul Sauer, Uns riefdas Heilige Land. Die Tempelgesellschaft im Wandel der Zeit,
Stuttgart 1985, S. 21.

37 FJB 24 (1997), S. 104.

40



Einheit als einer Einheit des jüdischen Volkes erscheint, nämlich darum, „das

Eingehen von Ehen zwischen den Kindern" von Orthodoxen und
Reformanhängern nicht „für ewige Zeiten unmöglich zu machen" und ein unüber-

steigliches „Eiinderniss zur Wiedervereinigung zwischen Bekennern der
Reform und der Orthodoxie" nicht erst entstehen zu lassen.38 Mit diesem

Vorschlag nimmt Wechsler, wie es scheint, die staatliche Verbindlich-Erklärung
des religiösen Familienrechts im Staat Israel gleichsam vorweg. So wird der
Versuch verständlich, ihn, wie es in einer dem Manuskript in New York

beigefügten Notiz heisst, als eine Art „Vorkämpfer des Zionismus" zu
verstehen.39 Angesichts des schier unüberbrückbaren Gegensatzes zwischen

orthodox-jüdischer Gesetzestreue und liberalem Reformjudentum erinnert
Wechslers Zielvorstellung an das Konzept des ersten aschkenasischen
Oberrabbiners in Erez Israel, Abraham Jizchak HaKohen Kook, wonach es gelte,
in jedem Juden, auch im Gesetzesbrecher, den göttlichen Funken zu sehen

und ihn mit grundloser Liebe (ahavat chinam) zu lieben.40 In Wechslers

vielfach kryptischer Handschrift ist so das wichtigste religionspolitische
Problem im gegenwärtigen Judentum und im Staat Israel präfiguriert.

38 FJB 24 (1997), S. 104.
39 Vgl. Matthias Morgenstern, Von Frankfurt nach Jerusalem, S. 98f. Dementsprechend

steht bei neueren Interpretationen H. Wechslers offensichtlich ein zionistisches
Interesse im Hintergrund. Vgl. Naftali Bar-Giora Bamberger, Der jüdische Friedhofin
Höchberg, S. I4f Anm. 10.

Vgl. Zvi Yaron, The Philosophy ofRabbi Kook (hebr.), Jerusalem 1985, S. 367.

41


	Einheit durch Sünde : Hyle Wechsler : das Konzept eines Mystikers zur Überwindung der jüdischen Spaltung

