Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: Erldsung durch Stiinde oder - Taufe
Autor: Doktoér, Jan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960727

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erlosung durch Siinde oder — Taufe

von Jan Doktér™

Die provozierende Titelformulierung des nachstehenden Aufsatzes kniipft an
eine bekannte Abhandlung Gershom Scholems' an und benennt damit zu-
gleich das eigentliche Problem im Verstehen und Deuten des Sabbatianis-
mus.” Kein Forscher, der sich bisher mit dieser grossten jiidisch-messiani-
schen Bewegung befasst hat, bestreitet, dass integraler Bestandteil ihrer Lehre
Antinomismus und Synkretismus waren. Unklar ist jedoch, welches der bei-
den Elemente die entscheidende Rolle gespielt hat. Das Bild des Sabbatia-
nismus, wie wir ihm in der zeitgendssischen Literatur begegnen, ist in seinen
wesentlichen Konturen von Gershom Scholem gezeichnet worden, der den
antinomistischen Charakter seiner Lehre betont hat. Grundlegende Voraus-
setzung, auf die er sein Bild dieser messianischen Bewegung griindete, war
eine psychische Krankheit Sabbatai Zwis. Nach Scholem machte sie ihn zu
einem willfihrigen Werkzeug in der Hand des Propheten Natan von Gaza,
des eigentlichen Promotors und Ideologen der messianischen Bewegung. Mit
dieser Krankheit erklirte Scholem zugleich Sabbatai Zwis antinomistische
Ansichten und Verhaltensmuster, die Natan von Gaza anschliessend weiter
entfalten und in ein theologisches Lehrgebiude umarbeiten sollte. Konse-
quenterweise betrachtete Scholem als massgebende Darlegung der sabbatia-
nischen Lehre die Schriften der grossen sabbatianischen Theologen, insbe-
sondere Natans von Gaza und Abraham Michael Cardosos. Indessen haben
weder Natan noch Cardoso ihre Abneigung gegeniiber einer Nachahmung
des Messias und Konversion seiner Anhinger, zu der Sabbatai Zwi selbst

Dr. habil. Jan Doktér, Zydowski Instytut Historyczny, ul. Tlomackie 3/5,
Pl-00-090 Warszawa (Polen). — Aus dem Polnischen iibersetzt von Stefan Schreiner.
1 G. Scholem, Erlésung durch Siinde, hg. M. Brocke, Frankfurt/M. 1992 (= Ders.,
Judaica 5). _

2 Der Aufsatz ist ein Resiimee meines Buches: Sladami mesjasza-apostaty. Zydowskie
ruchy mesjariskie w XVII i XVIII wieku a problem konwersji (Auf den Spuren des
Messias-Apostaten. Jiidisch-messianische Bewegungen im 17. und 18. Jh. und das Pro-
blem der Konversion), Wroctaw 1998 (= Habilitationsschrift, Warszawa 1997).

18



aufgerufen hatte, verheimlicht und anders als er den Inhalt seiner messiani-
schen Sendung gedeutet. Das Ergebnis eines solchen Vorgehens: Thre auf der
Idee eines stellvertretenden Handelns des Messias beruhenden Vorstellungen
bestimmten das in der Literatur verbreitete Bild der sabbatianischen Lehre.
Die Lehren der sabbatianischen Nachahmer des Messias hingegen, der Kon-
vertiten also, die treue Anhinger der esoterischen Lehren Sabbatai Zwis wa-
ren, werden in der Literatur zumeist als extreme Randerscheinung und Ab-
weichung von der ,orthodoxen® Lehre Natans dargestellt. Ahnliche Positio-
nen vertreten in ihren Arbeiten Meir Benayahu® und Yehuda Liebes.*

Fiir mich unterliegt es jedoch keinem Zweifel, dass Sabbatai ebenso vor
wie nach der Konversion iiber prizise Vorstellungen von seiner Sendung und
dem Prozess der Erlosung verfiigte. In der Anfangszeit der Bewegung hatte
auch Natan ohne Vorbehalte Sabbatais Lehre akzeptiert. Meinungsverschie-
denheiten traten erst nach Sabbatais Konversion auf. Seine Ansichten in-
derte jedoch nicht der Messias-Apostat, sondern Natan, der iiber den Gang
der Ereignisse entsetzt, es um keinen Preis dazu kommen lassen wollte; dass
im Gefolge des Messias die Massen der Gliubigen dem Judentum den Riik-
ken kehrten.

Der Konflikt zwischen Sabbatai und Natan offenbarte einen tiefgreifen-
den Riss, der die sabbatianische Bewegung seit Sabbatai Zwis Konversion
gespalten hatte. Ein Teil der Gldubigen stand zu den Schriften Natans und
derjenigen sabbatianischen Theologen, die sich dem Gebot der Nachahmung
des Messias widersetzten. Diese Richtung mag man in dem Sinne passivisch
nennen, dass die Gliubigen passiv den endgiiltigen Ausgang der messiani-
schen Sendung abwarteten. Voraussetzung fiir ein solches Verhalten war die
Uberzeugung, dass sich diese Sendung in ihrem Wesen in einer den Gliu-
bigen nicht erreichbaren Dimension vollzieht und dass sie nicht in der Lage
sind, dem Messias zu helfen. Grundlage der Lehre dieser Gruppe von Gliu-
bigen, Sabbatianern, war folglich die dem Christentum nahe Idee eines stell-
vertretenden Handelns des Messias. Von daher konnten der Glaube an Sab-
batai Zwi, traditionelle jiidische Frommigkeit und Achtung der traditionel-
len religiosen Institutionen nebeneinander existieren. Das messianische Tun
beschrinkte sich auf Verkiindung des Glaubens und geistige Einstimmung
auf die Erlgsung, zumeist iiber den Weg des Martyriums. Die andere Rich-
tung des Sabbatianismus reprisentierten diejenigen, die dem Aufruf des
Messias folgten und sich aktiv dem Kampf um die Erlosung anschlossen.

3 Vgl. M. Benayahu, Ha-tenu‘a ha-shabbet2’it be-Yawan, in: Sefunor XIV (1973).
Zusammengefasst hat Liebes seine Ansichten zum Thema ,Sabbatianismus® in:

Y. Liebes, Studies in Jewish Myth and Jewish Mysticism, New York 1993, S. 93—-106.

19



Diese ,Kimpfer des Messias“, wie sie sich selber nannten, waren in der
Praxis die einzigen, die Sabbatais esoterische Lehren empfangen haben; denn
die Einweihung in die messianische Lehre hatte er von der Konversion zum
Islam abhingig gemacht.

In der Literatur begegnet man gewohnlich zwei unterschiedlichen Rich-
tungen, die zumeist die gemissigte und die radikale genannt werden. Das
Problem liegt jedoch nicht in der Terminologie, sondern im Kriterium, nach
dem die Sabbatianer entweder dem einen oder dem anderen Lager zuge-
schlagen werden. Scholem sieht in den Radikalen jene, die die Tora, das
Gesetz des Mose verworfen haben, zu den Gemiissigten hingegen zihlt er
die, die die Tora mit dem Glauben an Sabbatais messianische Sendung ver-
banden. Vertreten wird auch die Ansicht, dass den radikalen Fliigel einfach
jene bilden, die dem Judentum den Riicken gekehrt haben. Mein Unter-
scheidungskriterium lautet indessen anders. Fiir mich bildet die Demarka-
tionslinie zwischen beiden Lagern die Einweihung in Sabbatais esoterische
Lehre und die Akzeptanz der Idee der Nachahmung des Messias. Zum einen
Lager gehorten folglich jene Bekenner Sabbatais, die Juden blieben und
passiv die Erldsung erwarteten, zum anderen hingegen die, die sich ent-
schlossen hatten, den vom Messias vorgezeichneten Weg der Konversion zu
gehen, ohne Riicksicht darauf, ob sie dies offen oder insgeheim taten. Die
Richtung der Aktivisten, die anfinglich in deutlicher Minderheit waren und
sich im wesentlichen auf den Kreis der Konvertiten zum Islam (die Dénmeh)
beschrinkten, gewann in der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts mit der
Verbreitung der Strategie geheimer Konversion die Oberhand in der sabba-
tianischen Bewegung.

Von Sabbatai Zwis Ansichten und Lehren, angefangen von seinem ersten
messianischen Auftreten im Jahre 1648 bis zum Moment seiner Konversion
im Jahre 1666, wissen wir so gut wie nichts genaues. Er selbst hat keinerlei
Schriften hinterlassen. Der Wendepunkt in seiner Biographie war ohne
Zweifel die Begegnung mit dem jungen Kabbalisten Natan von Gaza im
Frithjahr 1665, den er von seiner Sendung iiberzeugte. Am 31. Mai 1665
bestitigte Natan unter Berufung auf eine Offenbarung vom Himmel feier-
lich in der Synagoge, dass Sabbatai der wahre Messias ist und léste damit
eine wahre Euphorie unter der Massen aus. Natan selbst wurde gleichsam
auf natiirlichem Wege der Prophet der sich formierenden Bewegung. Dies
fiihrte zugleich zu einer wichtigen Rollenteilung, die praktisch bis an Sab-
batai Zwis Lebensende bestand und in erheblichem Masse iiber das Schicksal
der messianischen Bewegung entscheiden sollte. Sabbatai Zwi iiberliess die
messianische Agitation dem Propheten, er selbst konzentrierte sich auf eso-
terische Unterweisung im kleinen Kreise seiner engsten Anhinger.

20



Leider ist keine einzige Ausserung Sabbatais zum politischen Aspekt sei-
ner Sendung erhalten geblieben, der ihn offensichtlich nicht interessierte,
aber in der von Natan betriebenen messianischen Propaganda dominierte.
Auch Zeugenaussagen von Menschen, die Sabbatai Zwis Hof besuchten,
bestitigen, dass in Sabbatais Umgebung ganz andere Vorstellungen von Er-
16sung prisent waren, als sie die Masse der Sabbatianer erwartete. Am Hofe
hatte man die Erlsung nicht mehr mit der Riickkehr nach Eretz Israel und
Jerusalem verbunden. Sichtbarer Ausdruck fiir Erlésung sollte nicht mehr
der Wiederaufbau des Tempels sein, der das von Sabbatai verworfene Gesetz
symbolisierte, sondern der korban, ein Ganzopfer, das von Zeit zu Zeit Sab-
batai selber darbrachte. Hingegen sind Natans Propagandaschriften gleich-
sam eine deutliche Verbeugung vor den populiren Vorstellungen, die den
Messias vor allen Dingen als politischen Befreier kennen. Die Verbindung
von traditionellen Vorstellungen mit Sabbatais Person hatte zum Ziel, seinen
messianischen Auftrag in den Augen des Volkes glaubwiirdig erscheinen zu
lassen, und dies schaffte sie auch.

Das Schliisselereignis in Sabbatai Zwis Lehre war nach sabbatianischer
Tradition das Pessachfest des Jahres 1668, wihrend dessen ihm der Himmel
das Wesen seiner Sendung und den Sinn seiner mehr als zehn Jahre zuriick-
liegenden Konversion erdffnet haben soll. Damals war er mit einer neuen
synkretistischen Vision seiner Sendung aufgetreten. Wir besitzen zwei Auf-
zeichnungen davon. Die erste umfangreichere stammt von Mose Laniado
und findet sich im Trakcat Sabaduta de-mehemanuta;’® die zweite findet sich
in Israel Chasans Auslegung der Psalmen.® In beiden fillt ein Synkretismus
und Universalismus auf, der so gar nicht zu dem in der Literatur tiberliefer-
ten Bild von Sabbatai Zwis Lehre passt. Danach ist der Messias gesandt
worden, damit er ,das unter die Vélker gestreute Samenkorn einsammle®.
Der Autor des Traktates lisst keinerlei Zweifel daran, dass sich jenes Samen-
korn nicht allein im Besitz der Juden befindet und der Messias es nicht
zulassen wird, ,dass auch nur ein einziges umkommt®. Sabbatais Aufgabe ist
es, die messianische Botschaft ebenso unter den Nichtjuden zu verkiinden
und sie zum ,,wahren Glauben® zu bekehren, der auf keine der iiberlieferten
Religionen beschrinkt ist, sondern streng genommen alle Religionen tran-
szendiert.

> Veroffentlicht von G. Scholem in dem Sammelband Be-‘iguot mashiah, Jerusalem
1944, S. 69-77.
6 Veroffentlicht in: G. Scholem, Mehgare shabbeta’ut, Tel Aviv 1992, S. 89—141.

21



Auf dhnliche Weise hatte Sabbatai den Sinn seiner Konversion auch in
einem Brief an den Bruder aus dem Jahre 1658 erklirt. Darin schrieb er, dass
er den Islam auf Geheiss Gottes angenommen habe, ohne um das Ziel dieser
Konversion zu wissen. Das wichtigste jedoch ist, dass Sabbatai Zwi weder in
diesem Brief noch irgendwann spiter seine Konversion als ,heiligen Betrug®
interpretierte, wie dies Natan und Cardoso getan haben. Er meinte, dass sich
Israel von seinem personhaften Gott abgewandt und die Prima Causa zu
verechren begonnen habe. Deswegen habe Gott Israel verworfen und mit
einem neuen Volk einen Bund geschlossen. Sabbatai folgte daher Gott und
verwarf die Tora Israels zugunsten der Religion des Islam (Din Islam), die
Gottes neue Tora darstelle. Es ist dies also kein Bruch des Bundes, den die
Vorfahren und Gott geschlossen haben, sondern seine Erneuerung in einer
neuen Religion. Sabbatai sagt in seinem Brief nichts dariiber, ob der Wechsel
der Religion endgiiltig ist. Man kann jedoch unterstellen, dass der Islam der
bindende Ausdruck des Willens Gottes nur bis zur Offenbarung der neuen
Tora der erlosten Welt ist, dass der Islam fiir ihn nur eine Etappe auf dem
Weg hin zur Erlésung war zwischen dem iiberlieferten Judentum und der
endgiiltigen Offenbarung, die keine institutionelle Vermittlung mehr brau-
chen wird.

Die hier angedeutete Theologie erklirt allein die Konversion des Messias.
Sie sagt hingegen nichts iiber die Aufgabe, die seine Bekenner im Islam zu
erfiillen haben. Einerseits war sein Aufruf zur allgemeinen Konversion, mit
dem er seit 1670 aufwartete, die verstindliche Folge der Abkehr vom Ju-
dentum und der Hinwendung zum Islam. Dass die Getreuen ihrem Messias
zu der Religion hin folgten, der sich Gott selbst zugewandt hatte, musste
einleuchten. Andererseits war der wahre Glaube fiir Sabbatai rein geistiger
Natur und bedurfte keiner institutionellen Vermittung. Folglich konnte
man ihn in jeder Religion leben. Sabbatai schwankte daher deutlich zwischen
dem Willen, alle Gliubigen zum Islam zu bekehren, was er in Momenten
der Erleuchtung auch zu tun versuchte, und dem Wissen um die Vergeblich-
keit solcher Anstrengungen, wenn auch allein aus dem Grunde, dass die
Mehrheit der Juden in christlichen Lindern lebte.

Dariiber hinaus waren nicht alle Gliubigen bereit, dem Weg des Messias
zu folgen. Vor diesem Hintergrund kam es auch zu einem offenen Konflike
zwischen dem Messias und seinem Propheten Natan. In einem Brief aus dem
Jahre 1670 wirft Sabbatai Natan Illoyalitit und Verbreitung falscher Lehren
vor. Er zitierte Natan zu sich und forderte ihn auf, die Geheimnisse Gottes
erneut anzuhéren, mit der deutlichen Absicht, ihn von der Notwendigkeit
der Konversion zu tiberzeugen. In seiner Antwort darauf versdumte es Natan

22



nicht, Sabbatai daran zu erinnern, dass er, Natan, seinen prophetischen Auf-
trag nicht deswegen habe, weil er, Sabbatai, ihm diesen Auftrag gegeben,
sondern er, Natan, ihn unmittelbar vom Himmel erhalten habe. Noch vor
seiner Ankunft in Adrianopel hatte er Sabbatai einen Brief geschrieben, in
dem er ihn bat, keine Apostasie von ihm zu verlangen. Zugleich gestand er
darin offen, dass er, vor die Wahl zwischen dem Willen des Messias und dem
Willen der Schechina gestellt, die ihm im Judentum zu bleiben geboten habe,
Gott gehorchen miisse.” In der Erfiillung seines Auftrages blieb er also Sab-
batai gegeniiber unabhingig und hatte nicht die Absicht, nur sein Sprach-
rohr zu sein. Er akzeptierte Sabbatais Lehre und Auftreten, aber er wollte das
Recht zu deren eigener Interpretation behalten.

Zum endgiiltigen Bruch zwischen Sabbatai und Natan ist es nicht ge-
kommen. Natan nahm in Demut die Zurechtweisung durch den Messias an
und anerkannte dessen Lehrautoritit. Im Gegenzug erhielt er die Bestitigung
seines Prophetenamtes sowie die Erlaubnis, im Judentum zu bleiben. Dieser
Kompromiss hatte fiir beide weitreichende und schmerzliche Folgen. Natan
unterwarf sich der Lehrautoritit Sabbatais und verpflichtete sich zur Be-
achtung der von Sabbatai errichteten Barrieren der Geheimhaltung, die die
Einweihung in den ,,Glauben® von der Konversion abhingig machten, und
verzichtete damit letztlich auf die 6ffentliche Unterweisung. Chajim Malach
zufolge soll Natan nach der Einigung mit Sabbatai seinen Schiilern empfoh-
len haben, sie sollten seine Schriften nicht mehr studieren, ,denn einige
Dinge sind darin nicht so dargestellt, wie es sein sollte“.® Hinsichtlich des
wichtigsten Punktes jedoch beugte sich Natan dem Druck des Messias nicht:
Er trat nicht zum Islam iiber. Es taten dies auch nicht eine Reihe anderer
enger Mitarbeiter und Anhinger Sabbatais, darunter sein Sekretir Samuel
Primo, die zur selben Zeit wie Natan und moglicherweise auch zu demselben
Zweck, von Sabbatai nach Adrianopel einbestellt wurden.

Doch auch Sabbatai hatte fiir diesen Kompromiss einen hohen Preis zu
zahlen. Natan verabschiedete sich 6ffentlich von seinen Schriften, die seither
ein Eigenleben zu fiihren begannen und in breiten Kreisen der Sabbatianer,
vor allen Dingen in Europa, lange Zeit hindurch als offizielle Lehrdarstellung
galten. Denn als Sabbatai das Prophetenamt Natans bestitigte, beglaubigte
er, ohne es zu wollen, zugleich auch dessen Schriften, obwohl sie eine zu
seiner eigenen Lehre in Widerspruch stehende Lehrdarstellung enthielten.
Die Tatsache zudem, dass der vom Messias ins Geheimnis des Glaubens

7 Den Brief versffentlichte M. Benayahu, Ha-tenu‘a ha-shabbet2’it, S. 384.
8  G. Scholem, Mehqgare shabbeta’ut, S. 586.

23



eingeweihte Prophet im Judentum blieb und sich dennoch auch weiterhin
des Vertrauens des Messias erfreute, stellte den Zusammenhang zwischen
geheimem Wissen und Konversion in den Augen der Gliubigen erfolgreich
in Frage.

Die Einigung des Messias mit seinem Propheten vom Jahre 1671 stirkte
zwar die messianische Bewegung in einer kritischen Phase ihrer Entwicklung,
aber sie trug zugleich den Keim zukiinftiger Komplikationen in sich. Die
Infragestellung des Zusammenhanges von Konversion und Einweihung in
die Lehre fithrte zur faktischen Spaltung der Gliubigen in zwei Lager: in das
der Nachahmer des Messias, die als Bewahrer seiner esoterischen Lehre gal-
ten, und das der jiidischen Kryptosabbatianer, die sich ohne Kenntnis der
Lehren Sabbatai Zwis in ihrem Glauben vornehmlich auf die frithen Schrif-
ten Natans und Cardosos beriefen.

Im Jahre 1682 wurde als Sabbatai Zwis nichste Inkarnation Jakob Ke-
rido aus Saloniki berufen, der Bruder der letzten Frau Sabbatai Zwis. Ein
Jahr darauf, 1683, trat er unter nicht geklirten Umstinden mit einer Gruppe
seiner engsten Anhinger zum Islam iiber. Bald nach seiner Konversion hatte
er eine Vision, nach der er alle Sabbatianer aufrief, seinem Beispiel zu folgen
und zum Islam zu konvertieren. Schitzungsweise zweitausend Sabbatianer
sind diesem Aufruf gefolgt. Kerido verkiindete, dass der messianische Prozess
der Weiterfiihrung bedarf und er denjenigen Teil der messianischen Sendung
verwirklichen muss, den aus welchen Griinden auch immer Sabbatai nicht
erfiilllen konnte. Weil der entscheidende messianische Akt die Konversion
Sabbatais war, musste es logisch erscheinen, dass die Fortsetzung des mes-
sianischen Prozesses iiber eine allgemeine Konversion der Gliubigen erfolgt,
zu der Sabbatai bereits in den Jahren 1670 und 1671 aufgerufen hatte. Die
Ausweitung der messianischen Sendung allein sagte freilich noch nichts iiber
die soteriologische Bedeutung der Konversion. Nach Sabbatai sollten die
Gliubigen aus einem positiven Grunde zum Islam iibertreten: denn Gortt
hatte das Judentum verworfen und als sein neues Volk die Muslime ange-
nommen. Gleichwohl war der neue wahre Glauben von geistiger Natur, und
man konnte ihn in jeder Religion leben. In dem Masse, in dem die Ausein-
andersetzungen zwischen den Sabbatianern und der Orthodoxie zunahmen,
wandelte sich ihr anfinglich gleichgiiltiges Verhiltnis zur Tora in offene
Feindseligkeit. In Keridos Lehre nahm der Antinomismus extreme Gestalt an
und das (traditionelle) Religionsgesetz erschien als das grésste Hindernis auf
dem Weg zu Gott. Die Gldubigen mussten also deshalb den Fussspuren des
Messias folgen, weil die Abkehr vom Judentum die einzige wirksame Form
ist, das Joch des Gesetzes abzuwerfen und geistige Befreiung zu erlangen.

24



Kerido lehrte, dass die Zerstérung der gegenwirtigen Tora die Voraussetzung
fiir die Vergabe einer neuen Tora ist. Dieser Antinomismus zieht sich wie ein
roter Faden durch die spiteren Lehren der messianischen Konvertiten.” Er
war es wohl auch, der als erster dafiir hielt, dass in der unerlésten Welt die
neue Tora einzig und allein dadurch verwirklicht werden kann, dass die alte
in ihr Gegenteil verkehrt wird, d.h. dass ihre Verbote als Gebote und ihre
Gebote als Verbote angesehen werden.

Nach Keridos Tod (1702) proklamierte ein Teil der Konvertiten Baruchja
Russo als neuen Messias. Er setzte die im Lager der neuen Konvertiten
entwickelten antinomistischen Praktiken fort, in seiner Lehre hingegen re-
dete er eher einem Synkretismus das Wort. Er akzeptierte die Ausweitung des
Erlssungswerkes auf die Gesamtheit der Gliubigen, jedoch wollte er den
Weg weitergehen, den Sabbatai Zwi vorgezeichnet hatte. Folgerichtig sah er
seine Aufgabe in der messianischen Durchdringung des Christentums, das
auf dem Weg zur Erlosung die nichste Etappe darstellte. Innerhalb der sab-
batianischen Lehre war dies nichts vollig Neues. Wollte doch Sabbatai Zwi
selbst das Samenkorn einsammeln, das nicht nur im Islam, sondern auch
unter andere Vélker gesit ist. Dazu hatte er seinen eigenen nach der Kon-
version zum Islam geborenen Sohn Ishmael als den letztendlichen Offen-
barer aus dem Hause Ephraim verkiindet, der sein, Sabbatais, messianisches
Werk durch Konversion zum Christentum vollenden wird."

Nach Baruchja tragen alle Religionen, die die Autoritit der Bibel aner-
kennen, also Judentum, Christentum und Islam, je einen Teil der Offen-
barung in sich. Der Weg der Erlosung beruht darauf, die einzelnen Teile aus
diesen Religionen herauszuholen und zu einer neuen vollkommenen gottli-
chen Offenbarung zu vereinen, der ersehnten neuen 7ora de-atzilut. Baruchja
selbst hat keinerlei Schriften hinterlassen, und seine Lehre, die unter den
Sabbatianern als dat hadashah le-gamre, als vollkommen neue Religion der
Endzeit bekannt ist, kennen wir nur aus zweiter Hand. Thren synkretisti-
schen Charakter bestitigen indessen glaubwiirdige Aussagen Jakob Franks,
der sich bis an sein Lebensende als Verwirklicher der Lehre Baruchjas ver-
standen hat. Von ihm stammt der Satz, dass es Baruchja war, der ,diesen

Zustand Edoms, d.i. die Taufe, entdeckt hat“.!" Die frankistische Uberlie-

9 In der tiirkischen Presse nach dem Ersten Weltkrieg verdffentlichte Uberlieferungen
der Dénmeh bestitigen einhellig, dass Initiator der antinomistischen Riten nicht
Baruchja Russo, sondern eben Jakob Kerido gewesen ist. S. dazu W. Gordlevski,
Zur Frage iiber die ,Donme®, in: Islamica 2 (1926), S. 207 -217.

10 Vgl. G. Scholem. Mehgare shabbeta’ut, S. 109.

11 J. Doktér (Hg.), Ksigga stéw Patiskich. Ezoteryczne wyktady Jakuba Franka (Buch der
Woarte des Herrn. Jakob Franks esoterische Lebren), Warszawa 1997, Bd. 1, S. 70.

25



ferung kennt auch Berichte von einer heimlichen Teilnahme Baruchjas an
christlichen Riten, ja selbst davon, dass er verkleidet zum Gottesdienst in die
orthodoxe Kirche gegangen ist. Da heisst es zum Beispiel: ,Einmal ging
Signor Santo mit seinem Priester Salomo, griechisch gekleidet, in eine
griechische Kirche. Auf dem Weg zur Kirche iiberquerten sie eine Briicke,
die lochrig war. Signor Santo rief aus: ,Wer ist wiirdig, iiber diese Briicke zu
gehen?* Die mit ihm gingen, meinten, er rede von der Briicke, aber der
Weise verstand, dass es um die Religion geht, in der wir uns jetzt bewegen.“'?

Der Festlegung des Wegs zur Erlésung iiber das Christentum inderte die
messianische Taktik. Schwerlich war von den Konvertiten zu verlangen, dass
sie sich von dem erst vor kurzem angenommenen Islam schon wieder ab-
wenden sollten. Zumindest die zweite Konversion, jene zum Christentum,
musste daher im geheimen vollzogen werden. Im Laufe der Zeit wurde auch
eine theologische Begriindung fiir die geheimen Konversionen gefunden.
Nimlich, solange die Welt von der Erlosung feindlich gesinnten Kriften
regiert wird, kann sich der wahre Glaube nicht in der sichtbaren Welt ma-
nifestieren. Was in der Offentlichkeit getan wird, muss sich also den Regeln
eines heiligen Betrugs unterordnen. Damit war dem Wechsel der offiziell
bekannten Religion jeglicher soteriologische Sinn genommen. Vom Gesichts-
punkt der Heilsgeschichte aus hatte es keine Bedeutung, welche Religion
man offiziell bekennt, und ob man sie indert.'?

Baruchjas Lehre erlangte in Europa in kurzer Zeit grosse Popularitit. Zu
seinen Gefolgsleuten zihlten bekannte Sabbatianer wie Chajim Malach, Jo-
nathan Eibeschiitz und schlussendlich auch der letzte grosse Messiaspriten-
dent des Sabbatianismus: Jakob Frank. Die ersten dataillierten Informatio-
nen iiber Franks Ansichten stammen allerdings erst aus den Jahren 1757 bis
1759. Zu jenem Zeitpunkt betrachtete er sich bereits als nichste Inkarnation
der messianischen Seele, nicht nur nach Sabbatai Zwi und Baruchja Russo,
sondern auch nach — Jesu."

1759, nach der Taufe der Frankisten und im Anschluss an die Enthiil-
lung von Franks Doppelleben, verurteilte ihn das Konsistorialgericht in War-
schau zum Arrest im Kloster auf der Jasna Goéra, der dreizehn Jahre dauerte.
Dieser lange Zwangsaufenthalt im Zentrum des Marienkultes fiihrte zu einer

12 7. Doktér (Hg.), Ksigga stow Pariskich, Bd. 1, S. 128.

13 Einige seiner Nachfolger, wie beispielsweise Frank, meinten dhnlich wie Kerido,
dass ,eine Reinigung” vom Judentum durch Apostasie die Bedingung fiir den Ein-
trict ins Lager der Gldubigen ist.

14 Vgl. J. Doktér (Hg.), Rozmaite adnotacje, przypadki, czynnosci i anekdoty Pasiskie
(Verschiedene Anmerkungen, Zufille, Titigkeiten und Anekdoten des Herrn), War-
szawa 1996, S. 58.

26



wesentlichen Modifizierung in seiner messianischen Lehre. Wie die Verhére
vor dem Kirchengericht ans Tageslicht brachten, hatte Frank zur Zeit seiner
Inhaftierung von der katholischen Lehre nur wenig Ahnung. Den Katholi-
zismus lernte er erst auf der Jasna Goéra niher kennen, wo er an allen Got-
tesdiensten und kirchlichen Feiern teilnehmen musste. Von daher kann es
nicht iiberraschen, dass er die Wahrheit des Christentums im Kult der Hei-
ligen Jungfrau ausmachte. ,Die Jungfrau (das heisst die Schechina) ist in
Czgstochowa nimlich in einem Bild versteckt.“"” Folglich wurde der Kampf
fiir die Befreiung der Schechina aus dem Bild der Gottesmutter zum eigent-
lichen Grund und das Ziel seines Aufenthaltes im Kloster erklirt. Auf diese
Weise wandelte sich die Haft auf der Jasna Géra in eine messianische Sen-
dung. Franks messianischer Akt war so eng mit dem Kloster auf der Jasna
Goéra verbunden, dass man ihn selbst nach dem Tod Czestochower nannte.

Nach Frank bestanden die Verdienste seiner Vorliufer darin, ihm den
Weg bereitet zu haben. Sabbatai Zwi hatte als erster verstanden, dass die
Schechina nicht mehr im Judentum weilt, dass man sich von der Religion der
Viter abwenden und sie in einer neuen, anderen Religion suchen muss.
Baruchja hingegen hatte gezeigt, dass sie im Christentum zu finden ist. Kei-
ner von ihnen jedoch trat zur katholischen Kirche iiber, was die Bedingung
fiir die Enthiillung der in ihr verborgenen Heilswahrheit, da‘at ha-gadosh shel
Edom, das heilige Wissen Edoms‘ genannt, gewesen wire. Die neue Lehre
von Czestochowa erméglichte ihm nun, messianische Glaubwiirdigkeit unter
den polnischen, d.i. den getauften Frankisten zu erlangen, allerdings um den
Preis eines Konfliktes, ja, eines Bruches mit anderen Anhingern, die sich
nicht entschliessen konnten, der rémisch-katholischen Kirche beizutreten.
Die neue Lehre schloss sie aus dem Lager der ,,Kimpfer des Messias“ aus und
stellte die Sinnhaftigkeit der Inanspruchnahme der Religion im Geiste der
Lehren Baruchjas in Frage.

Nach Franks Tod im Jahre 1791 waren die polnischen Frankisten nicht
bereit, die messianische Sukzession der Kinder Franks hinzunehmen und
verliessen den Hof in Offenbach. Ihren Platz nahmen tschechische und mih-
rische Sabbatianer ein, die sich nicht zum Verlassen des Judentums ent-
schlossen und bisher grosse Distanz zu Frank und seiner Lehre bewahrt
hatten. Voraussetzung fiir ihren Eintritt ins Lager der Frankisten waren Ver-
dnderungen in der Lehre, die Franks Kinder vorgenommen hatten, indem sie
auf das Gebot einer formlichen Konversion zum Katholizismus verzichteten.
Ums Jahr 1800 entstanden im Kreise der tschechischen Sabbatianer zwei

15 7. Doktér (Hg.), Ksigga stéw Parskich, Bd. 1, S. 152.

27



wichtige Dokumente ihres Glaubens. Das erste ist ein Brief von Léw Ho-
nigsberg, der die Geschichte des ,Wahren Glaubens darstellt.'® Das zweite
ist das in Offenbach entstandene, auf Triumen und Visionen der Kinder
Franks fussende sogenannte ,Buch der Prophetien®."” Hoénigsberg und die
Redaktoren der ,Prophetien sind tibereinstimmend der Meinung, dass die
Taufe die conditio sine qua non der Erlosung ist. Honigsberg schreibt sogar,
dass ,Gliickseligkeit und Erlosung der Welt zweifellos in der katholischen
Religion verborgen sind“.'® Mit keinem Wort aber erwihnen sie die Not-
wendigkeit, das Judentum aufzugeben, und sie geben zu verstehen, dass man
von dem Schatz des Christentums profitieren kann, ohne dass man das
Judentum aufgibt, das heisst, dass die Konversion rein geistige Form haben
kann.

Nach dem Fiasko der letzten frankistischen messianischen Kampagne im
Jahre 1800 brach die Heilige Gemeinschaft (‘Edah Qedushah) wie die Prager
Kryptochristen ihre Gemeinschaft nannten, vollkommen mit dem Hof Eva
Franks und verschwand erneut im Untergrund. Erhalten haben sich einige
wichtige Glaubenszeugnisse ihrer Mitglieder aus dem Anfang des 19. Jahr-
hunderts. Das erste sind anonyme Predigten, zu Rosch Haschana 1802."
Das zweite sind Briefe Low Honigsbergs, die spiter von Peter Beer veréffent-
licht worden sind.”

In beiden hier erwihnten Dokumenten begegnet zur Bezeichnung ihres
Glaubens der Begriff ,geistiges Christentum®, was unterstreichen soll, dass es
gereinigt ist von institutionellen Entgleisungen. Es handelt sich dabei um die
Botschaft Jesu, die Baruchja mit mystischen Traditionen des Judentums und
des Islams zur ,neuen Religion der Endzeit“ zu verkniipfen gewiesen hatte.
In der Lehre der Heiligen Gemeinde ist es nicht mehr nur eines von drei
Elementen der neuen Religion der Endzeit, sondern es ist mit ihr identisch.
Das geistige Christentum ist nichts anderes als ein neuer Name fiir Franks

16 Veroffentlicht von G. Scholem, Mehqgare shabbeta’ut, S. 634—653.

17 Wie die drei Frankisten, bei denen man dieses Buch gefunden hatte, wihrend eines
Verhérs in Fiirth gestanden, sollen es die drei Briider Wehle, Abraham, Agiba und
Josef redigiert haben. Vgl. dazu S. Back, Aufgefundene Aktenstiicke zur Geschichte
der Frankisten in Offenbach, in: MGW] 26 (1877), S. 132—-136.189—-194 und
232-234. Erhalten geblieben sind davon lediglich umfangreiche Fragmente bei
A. Kraushar, Frank i frankisci polscy, 2 Bde, Krakéw 1895, Bd. II, S. 186-218.

18 G. Scholem, Mehgare shabbeta’ut, S. 648.

19 Verbffentlicht in: W. Wessely, Aus den Briefen eines Sabbatianers, in: Zeitschrift fiir
die historische Theologie, Leipzig 1845, Heft III, S. 136-152.

20 P. Beer, Geschichte, Lehren und Meinungen aller bestandenen und noch bestehenden
religidsen Sekten der Juden und der Geheimlehre oder Kabbalah, Briinn 1923, Bd. II,
S. 339-401. :

28



»heiliges Wissen Edoms®, mit dem einen Unterschied jedoch, dass man es
nach Meinung der Prager Frankisten erwerben kann, ohne sich offen vom
Judentum zu l6sen.

So gesehen, haben wir es im letzten Stadium des europiischen Sabbatia-
nismus, im Frankismus, im wesentlichen mit einem antiinstitutionellen Ju-
denchristentum zu tun, das entweder in der katholischen Kirche oder aber in
der Synagoge gelebt werden kann.

Zusammenfassend lisst sich also feststellen, dass in den Lehren der Nach-
folger des Messias die entscheidende Rolle nicht der Antinomismus spielte,
wie dies Gershom Scholem sah, sondern der Synkretismus, und er war es,
der den Weg zur Erlésung wies. Sowohl Sabbatai Zwi als auch sein Nach-
folger und Bekenner sahen im Wechsel der Religion einen positiven messia-
nischen Akt, der sie der Heilswahrheit niher brachte, gleich wie diese ge-
nannt wurde: torah de-’azilut, torat chesed, da‘at hadashah le-gamre, da‘at
ha-qodesh shel Edom oder einfach ,geistiges Christentum®.

25



	Erlösung durch Sünde oder - Taufe

