
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: Erlösung durch Sünde oder - Taufe

Autor: Doktór, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erlösung durch Sünde oder - Taufe

von Jan Doktor*

Die provozierende Titelformulierung des nachstehenden Aufsatzes knüpft an
eine bekannte Abhandlung Gershom Scholems1 an und benennt damit
zugleich das eigentliche Problem im Verstehen und Deuten des Sabbatianis-
mus.2 Kein Forscher, der sich bisher mit dieser grössten jüdisch-messiani-
schen Bewegung befasst hat, bestreitet, dass integraler Bestandteil ihrer Lehre

Antinomismus und Synkretismus waren. Unklar ist jedoch, welches der beiden

Elemente die entscheidende Rolle gespielt hat. Das Bild des Sabbatia-

nismus, wie wir ihm in der zeitgenössischen Literatur begegnen, ist in seinen

wesentlichen Konturen von Gershom Scholem gezeichnet worden, der den

antinomistischen Charakter seiner Lehre betont hat. Grundlegende
Voraussetzung, auf die er sein Bild dieser messianischen Bewegung gründete, war
eine psychische Krankheit Sabbatai Zwis. Nach Scholem machte sie ihn zu
einem willfährigen Werkzeug in der Hand des Propheten Natan von Gaza,
des eigentlichen Promotors und Ideologen der messianischen Bewegung. Mit
dieser Krankheit erklärte Scholem zugleich Sabbatai Zwis antinomistische
Ansichten und Verhaltensmuster, die Natan von Gaza anschliessend weiter
entfalten und in ein theologisches Lehrgebäude umarbeiten sollte.

Konsequenterweise betrachtete Scholem als massgebende Darlegung der sabbatia-

nischen Lehre die Schriften der grossen sabbatianischen Theologen,
insbesondere Natans von Gaza und Abraham Michael Cardosos. Indessen haben
weder Natan noch Cardoso ihre Abneigung gegenüber einer Nachahmung
des Messias und Konversion seiner Anhänger, zu der Sabbatai Zwi selbst

Dr. habil. Jan Doktor, Zydowski Instytut Historyczny, ul. Tiomackie 3/5,
Pl-00-090 Warszawa (Polen). - Aus dem Polnischen übersetzt von Stefan Schreiner.

1 G. Scholem, Erlösung durch Sünde, hg. M. Brocke, Frankfurt/M. 1992 Ders.,
Judaica 5).

2 Der Aufsatz ist ein Resümee meines Buches: tsladami mesjasza-apostaty. Zydowskie
ruchy mesjanskie w XVII i XVIII wieku a problem konwersji (Auf den Spuren des

Messias-Apostaten. Jüdisch-messianische Bewegungen im 17. und 18. Jh. und das
Problem der Konversion), Wroclaw 1998 Habilitationsschrift, Warszawa 1997).

18



aufgerufen hatte, verheimlicht und anders als er den Inhalt seiner messiani-
schen Sendung gedeutet. Das Ergebnis eines solchen Vorgehens: Ihre auf der
Idee eines stellvertretenden Handelns des Messias beruhenden Vorstellungen
bestimmten das in der Literatur verbreitete Bild der sabbatianischen Lehre.
Die Lehren der sabbatianischen Nachahmer des Messias hingegen, der
Konvertiten also, die treue Anhänger der esoterischen Lehren Sabbatai Zwis
waren, werden in der Literatur zumeist als extreme Randerscheinung und
Abweichung von der „orthodoxen" Lehre Natans dargestellt. Ahnliche Positionen

vertreten in ihren Arbeiten Meir Benayahu3 und Yehuda Liebes.4

Für mich unterliegt es jedoch keinem Zweifel, dass Sabbatai ebenso vor
wie nach der Konversion über präzise Vorstellungen von seiner Sendung und
dem Prozess der Erlösung verfügte. In der Anfangszeit der Bewegung hatte
auch Natan ohne Vorbehalte Sabbatais Lehre akzeptiert. Meinungsverschiedenheiten

traten erst nach Sabbatais Konversion auf. Seine Ansichten
änderte jedoch nicht der Messias-Apostat, sondern Natan, der über den Gang
der Ereignisse entsetzt, es um keinen Preis dazu kommen lassen wollte; dass

im Gefolge des Messias die Massen der Gläubigen dem Judentum den Rük-
ken kehrten.

Der Konflikt zwischen Sabbatai und Natan offenbarte einen tiefgreifenden

Riss, der die sabbatianische Bewegung seit Sabbatai Zwis Konversion

gespalten hatte. Ein Teil der Gläubigen stand zu den Schriften Natans und

derjenigen sabbatianischen Theologen, die sich dem Gebot der Nachahmung
des Messias widersetzten. Diese Richtung mag man in dem Sinne passivisch

nennen, dass die Gläubigen passiv den endgültigen Ausgang der messiani-
schen Sendung abwarteten. Voraussetzung für ein solches Verhalten war die

Uberzeugung, dass sich diese Sendung in ihrem Wesen in einer den Gläubigen

nicht erreichbaren Dimension vollzieht und dass sie nicht in der Lage
sind, dem Messias zu helfen. Grundlage der Lehre dieser Gruppe von
Gläubigen, Sabbatianern, war folglich die dem Christentum nahe Idee eines

stellvertretenden Handelns des Messias. Von daher konnten der Glaube an
Sabbatai Zwi, traditionelle jüdische Frömmigkeit und Achtung der traditionellen

religiösen Institutionen nebeneinander existieren. Das messianische Tun
beschränkte sich auf Verkündung des Glaubens und geistige Einstimmung
auf die Erlösung, zumeist über den Weg des Martyriums. Die andere Richtung

des Sabbatianismus repräsentierten diejenigen, die dem Aufruf des

Messias folgten und sich aktiv dem Kampf um die Erlösung anschlössen.

3 Vgl. M. Benayahu, Ha-tenuca ha-shabbeta'it be-Yawan, in: SeJùnotXÏV (1973).
4 Zusammengefasst hat Liebes seine Ansichten zum Thema ,Sabbatianismus' in:

Y. Liebes, Studies in Jewish Myth andJewish Mysticism, New York 1993, S. 93-106.

19



Diese „Kämpfer des Messias", wie sie sich selber nannten, waren in der

Praxis die einzigen, die Sabbatais esoterische Lehren empfangen haben; denn
die Einweihung in die messianische Lehre hatte er von der Konversion zum
Islam abhängig gemacht.

In der Literatur begegnet man gewöhnlich zwei unterschiedlichen

Richtungen, die zumeist die gemässigte und die radikale genannt werden. Das

Problem liegt jedoch nicht in der Terminologie, sondern im Kriterium, nach

dem die Sabbatianer entweder dem einen oder dem anderen Lager
zugeschlagen werden. Scholem sieht in den Radikalen jene, die die Tora, das

Gesetz des Mose verworfen haben, zu den Gemässigten hingegen zählt er
die, die die Tora mit dem Glauben an Sabbatais messianische Sendung
verbanden. Vertreten wird auch die Ansicht, dass den radikalen Flügel einfach

jene bilden, die dem Judentum den Rücken gekehrt haben. Mein
Unterscheidungskriterium lautet indessen anders. Für mich bildet die Demarkationslinie

zwischen beiden Lagern die Einweihung in Sabbatais esoterische

Lehre und die Akzeptanz der Idee der Nachahmung des Messias. Zum einen

Lager gehörten folglich jene Bekenner Sabbatais, die Juden blieben und

passiv die Erlösung erwarteten, zum anderen hingegen die, die sich
entschlossen hatten, den vom Messias vorgezeichneten Weg der Konversion zu
gehen, ohne Rücksicht darauf, ob sie dies offen oder insgeheim taten. Die
Richtung der Aktivisten, die anfänglich in deutlicher Minderheit waren und
sich im wesentlichen auf den Kreis der Konvertiten zum Islam (die Dönmeh)
beschränkten, gewann in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts mit der

Verbreitung der Strategie geheimer Konversion die Oberhand in der sabba-

tianischen Bewegung.
Von Sabbatai Zwis Ansichten und Lehren, angefangen von seinem ersten

messianischen Auftreten im Jahre 1648 bis zum Moment seiner Konversion
im Jahre 1666, wissen wir so gut wie nichts genaues. Er selbst hat keinerlei
Schriften hinterlassen. Der Wendepunkt in seiner Biographie war ohne
Zweifel die Begegnung mit dem jungen Kabbalisten Natan von Gaza im
Frühjahr 1665, den er von seiner Sendung überzeugte. Am 31. Mai 1665

bestätigte Natan unter Berufung auf eine Offenbarung vom Himmel feierlich

in der Synagoge, dass Sabbatai der wahre Messias ist und löste damit
eine wahre Euphorie unter der Massen aus. Natan selbst wurde gleichsam
auf natürlichem Wege der Prophet der sich formierenden Bewegung. Dies
führte zugleich zu einer wichtigen Rollenteilung, die praktisch bis an
Sabbatai Zwis Lebensende bestand und in erheblichem Masse über das Schicksal
der messianischen Bewegung entscheiden sollte. Sabbatai Zwi überliess die
messianische Agitation dem Propheten, er selbst konzentrierte sich auf
esoterische Unterweisung im kleinen Kreise seiner engsten Anhänger.

20



Leider ist keine einzige Äusserung Sabbatais zum politischen Aspekt seiner

Sendung erhalten geblieben, der ihn offensichtlich nicht interessierte,
aber in der von Natan betriebenen messianischen Propaganda dominierte.
Auch Zeugenaussagen von Menschen, die Sabbatai Zwis Hof besuchten,

bestätigen, dass in Sabbatais Umgebung ganz andere Vorstellungen von
Erlösung präsent waren, als sie die Masse der Sabbatianer erwartete. Am Hofe
hatte man die Erlösung nicht mehr mit der Rückkehr nach Eretz Israel und
Jerusalem verbunden. Sichtbarer Ausdruck für Erlösung sollte nicht mehr
der Wiederaufbau des Tempels sein, der das von Sabbatai verworfene Gesetz

symbolisierte, sondern der korban, ein Ganzopfer, das von Zeit zu Zeit
Sabbatai selber darbrachte. Hingegen sind Natans Propagandaschriften gleichsam

eine deutliche Verbeugung vor den populären Vorstellungen, die den

Messias vor allen Dingen als politischen Befreier kennen. Die Verbindung
von traditionellen Vorstellungen mit Sabbatais Person hatte zum Ziel, seinen
messianischen Auftrag in den Augen des Volkes glaubwürdig erscheinen zu
lassen, und dies schaffte sie auch.

Das Schlüsselereignis in Sabbatai Zwis Lehre war nach sabbatianischer

Tradition das Pessachfest des Jahres 1668, während dessen ihm der Himmel
das Wesen seiner Sendung und den Sinn seiner mehr als zehn Jahre
zurückliegenden Konversion eröffnet haben soll. Damals war er mit einer neuen
synkretistischen Vision seiner Sendung aufgetreten. Wir besitzen zwei

Aufzeichnungen davon. Die erste umfangreichere stammt von Mose Laniado
und findet sich im Traktat Sabaduta de-mehemanuta-,5 die zweite findet sich

in Israel Chasans Auslegung der Psalmen.6 In beiden fällt ein Synkretismus
und Universalismus auf, der so gar nicht zu dem in der Literatur überlieferten

Bild von Sabbatai Zwis Lehre passt. Danach ist der Messias gesandt
worden, damit er „das unter die Völker gestreute Samenkorn einsammle".
Der Autor des Traktates lässt keinerlei Zweifel daran, dass sich jenes Samenkorn

nicht allein im Besitz der Juden befindet und der Messias es nicht
zulassen wird, „dass auch nur ein einziges umkommt". Sabbatais Aufgabe ist

es, die messianische Botschaft ebenso unter den Nicht) uden zu verkünden
und sie zum „wahren Glauben" zu bekehren, der auf keine der überlieferten

Religionen beschränkt ist, sondern streng genommen alle Religionen tran-
szendiert.

5 Veröffentlicht von G. Scholem in dem Sammelband Be-^iqvot mashiah, Jerusalem
1944, S. 69-77.

6 Veröffentlicht in: G. Scholem, Mehqare shabbeta'ut, Tel Aviv 1992, S. 89-141.

21



Auf ähnliche Weise hatte Sabbatai den Sinn seiner Konversion auch in
einem Brief an den Bruder aus dem Jahre 1658 erklärt. Darin schrieb er, dass

er den Islam auf Geheiss Gottes angenommen habe, ohne um das Ziel dieser

Konversion zu wissen. Das wichtigste jedoch ist, dass Sabbatai Zwi weder in
diesem Brief noch irgendwann später seine Konversion als „heiligen Betrug"
interpretierte, wie dies Natan und Cardoso getan haben. Er meinte, dass sich
Israel von seinem personhaften Gott abgewandt und die Prima Causa zu
verehren begonnen habe. Deswegen habe Gott Israel verworfen und mit
einem neuen Volk einen Bund geschlossen. Sabbatai folgte daher Gott und
verwarf die Tora Israels zugunsten der Religion des Islam (Din Islam), die

Gottes neue Tora darstellt. Es ist dies also kein Bruch des Bundes, den die

Vorfahren und Gott geschlossen haben, sondern seine Erneuerung in einer

neuen Religion. Sabbatai sagt in seinem Brief nichts darüber, ob der Wechsel

der Religion endgültig ist. Man kann jedoch unterstellen, dass der Islam der

bindende Ausdruck des Willens Gottes nur bis zur Offenbarung der neuen
Tora der erlösten Welt ist, dass der Islam für ihn nur eine Etappe auf dem

Weg hin zur Erlösung war zwischen dem überlieferten Judentum und der

endgültigen Offenbarung, die keine institutionelle Vermittlung mehr brauchen

wird.
Die hier angedeutete Theologie erklärt allein die Konversion des Messias.

Sie sagt hingegen nichts über die Aufgabe, die seine Bekenner im Islam zu
erfüllen haben. Einerseits war sein Aufruf zur allgemeinen Konversion, mit
dem er seit 1670 aufwartete, die verständliche Folge der Abkehr vom
Judentum und der Hinwendung zum Islam. Dass die Getreuen ihrem Messias

zu der Religion hin folgten, der sich Gott selbst zugewandt hatte, musste
einleuchten. Andererseits war der wahre Glaube für Sabbatai rein geistiger
Natur und bedurfte keiner institutionellen Vermittlung. Folglich konnte

man ihn in jeder Religion leben. Sabbatai schwankte daher deutlich zwischen
dem Willen, alle Gläubigen zum Islam zu bekehren, was er in Momenten
der Erleuchtung auch zu tun versuchte, und dem Wissen um die Vergeblichkeit

solcher Anstrengungen, wenn auch allein aus dem Grunde, dass die

Mehrheit der Juden in christlichen Ländern lebte.

Darüber hinaus waren nicht alle Gläubigen bereit, dem Weg des Messias

zu folgen. Vor diesem Hintergrund kam es auch zu einem offenen Konflikt
zwischen dem Messias und seinem Propheten Natan. In einem Brief aus dem

Jahre 1670 wirft Sabbatai Natan Illoyalität und Verbreitung falscher Lehren

vor. Er zitierte Natan zu sich und forderte ihn auf, die Geheimnisse Gottes

erneut anzuhören, mit der deutlichen Absicht, ihn von der Notwendigkeit
der Konversion zu überzeugen. In seiner Antwort darauf versäumte es Natan

22



nicht, Sabbatai daran zu erinnern, dass er, Natan, seinen prophetischen Auftrag

nicht deswegen habe, weil er, Sabbatai, ihm diesen Auftrag gegeben,
sondern er, Natan, ihn unmittelbar vom Himmel erhalten habe. Noch vor
seiner Ankunft in Adrianopel hatte er Sabbatai einen Brief geschrieben, in
dem er ihn bat, keine Apostasie von ihm zu verlangen. Zugleich gestand er
darin offen, dass er, vor die Wahl zwischen dem Willen des Messias und dem

Willen der Schecbina gestellt, die ihm im Judentum zu bleiben geboten habe,

Gott gehorchen müsse.7 In der Erfüllung seines Auftrages blieb er also
Sabbatai gegenüber unabhängig und hatte nicht die Absicht, nur sein Sprachrohr

zu sein. Er akzeptierte Sabbatais Lehre und Auftreten, aber er wollte das

Recht zu deren eigener Interpretation behalten.

Zum endgültigen Bruch zwischen Sabbatai und Natan ist es nicht
gekommen. Natan nahm in Demut die Zurechtweisung durch den Messias an
und anerkannte dessen Lehrautorität. Im Gegenzug erhielt er die Bestätigung
seines Prophetenamtes sowie die Erlaubnis, im Judentum zu bleiben. Dieser

Kompromiss hatte für beide weitreichende und schmerzliche Folgen. Natan
unterwarf sich der Lehrautorität Sabbatais und verpflichtete sich zur
Beachtung der von Sabbatai errichteten Barrieren der Geheimhaltung, die die

Einweihung in den „Glauben" von der Konversion abhängig machten, und
verzichtete damit letztlich auf die öffentliche Unterweisung. Chajim Malach

zufolge soll Natan nach der Einigung mit Sabbatai seinen Schülern empfohlen

haben, sie sollten seine Schriften nicht mehr studieren, „denn einige
Dinge sind darin nicht so dargestellt, wie es sein sollte".8 Hinsichtlich des

wichtigsten Punktes jedoch beugte sich Natan dem Druck des Messias nicht:
Er trat nicht zum Islam über. Es taten dies auch nicht eine Reihe anderer

enger Mitarbeiter und Anhänger Sabbatais, darunter sein Sekretär Samuel

Primo, die zur selben Zeit wie Natan und möglicherweise auch zu demselben

Zweck, von Sabbatai nach Adrianopel einbestellt wurden.
Doch auch Sabbatai hatte für diesen Kompromiss einen hohen Preis zu

zahlen. Natan verabschiedete sich öffentlich von seinen Schriften, die seither
ein Eigenleben zu führen begannen und in breiten Kreisen der Sabbatianer,

vor allen Dingen in Europa, lange Zeit hindurch als offizielle Lehrdarstellung
galten. Denn als Sabbatai das Prophetenamt Natans bestätigte, beglaubigte

er, ohne es zu wollen, zugleich auch dessen Schriften, obwohl sie eine zu
seiner eigenen Lehre in Widerspruch stehende Lehrdarstellung enthielten.
Die Tatsache zudem, dass der vom Messias ins Geheimnis des Glaubens

7 Den Brief veröffentlichte M. Benayahu, Ha-tenu'a ha-shabbeta'it, S. 384.
8 G. Scholem, Mehqare shabbeta'ut, S. 586.

23



eingeweihte Prophet im Judentum blieb und sich dennoch auch weiterhin
des Vertrauens des Messias erfreute, stellte den Zusammenhang zwischen

geheimem Wissen und Konversion in den Augen der Gläubigen erfolgreich
in Frage.

Die Einigung des Messias mit seinem Propheten vom Jahre 1671 stärkte

zwar die messianische Bewegung in einer kritischen Phase ihrer Entwicklung,
aber sie trug zugleich den Keim zukünftiger Komplikationen in sich. Die
Infragestellung des Zusammenhanges von Konversion und Einweihung in
die Lehre führte zur faktischen Spaltung der Gläubigen in zwei Lager: in das

der Nachahmer des Messias, die als Bewahrer seiner esoterischen Lehre

galten, und das der jüdischen Kryptosabbatianer, die sich ohne Kenntnis der
Lehren Sabbatai Zwis in ihrem Glauben vornehmlich auf die frühen Schriften

Natans und Cardosos beriefen.

Im Jahre 1682 wurde als Sabbatai Zwis nächste Inkarnation Jakob Ke-
rido aus Saloniki berufen, der Bruder der letzten Frau Sabbatai Zwis. Ein
Jahr darauf, 1683, trat er unter nicht geklärten Umständen mit einer Gruppe
seiner engsten Anhänger zum Islam über. Bald nach seiner Konversion hatte

er eine Vision, nach der er alle Sabbatianer aufrief, seinem Beispiel zu folgen
und zum Islam zu konvertieren. Schätzungsweise zweitausend Sabbatianer
sind diesem Aufruf gefolgt. Kerido verkündete, dass der messianische Prozess

der Weiterführung bedarf und er denjenigen Teil der messianischen Sendung
verwirklichen muss, den aus welchen Gründen auch immer Sabbatai nicht
erfüllen konnte. Weil der entscheidende messianische Akt die Konversion
Sabbatais war, musste es logisch erscheinen, dass die Fortsetzung des

messianischen Prozesses über eine allgemeine Konversion der Gläubigen erfolgt,
zu der Sabbatai bereits in den Jahren 1670 und 1671 aufgerufen hatte. Die

Ausweitung der messianischen Sendung allein sagte freilich noch nichts über
die soteriologische Bedeutung der Konversion. Nach Sabbatai sollten die

Gläubigen aus einem positiven Grunde zum Islam übertreten: denn Gott
hatte das Judentum verworfen und als sein neues Volk die Muslime
angenommen. Gleichwohl war der neue wahre Glauben von geistiger Natur, und

man konnte ihn in jeder Religion leben. In dem Masse, in dem die

Auseinandersetzungen zwischen den Sabbatianern und der Orthodoxie zunahmen,
wandelte sich ihr anfänglich gleichgültiges Verhältnis zur Tora in offene

Feindseligkeit. In Keridos Lehre nahm der Antinomismus extreme Gestalt an

und das (traditionelle) Religionsgesetz erschien als das grösste Hindernis auf
dem Weg zu Gott. Die Gläubigen mussten also deshalb den Fussspuren des

Messias folgen, weil die Abkehr vom Judentum die einzige wirksame Form

ist, das Joch des Gesetzes abzuwerfen und geistige Befreiung zu erlangen.

24



Kerido lehrte, dass die Zerstörung der gegenwärtigen Tora die Voraussetzung
für die Vergabe einer neuen Tora ist. Dieser Antinomismus zieht sich wie ein

roter Faden durch die späteren Lehren der messianischen Konvertiten.9 Er

war es wohl auch, der als erster dafür hielt, dass in der unerlösten Welt die

neue Tora einzig und allein dadurch verwirklicht werden kann, dass die alte

in ihr Gegenteil verkehrt wird, d. h. dass ihre Verbote als Gebote und ihre
Gebote als Verbote angesehen werden.

Nach Keridos Tod (1702) proklamierte ein Teil der Konvertiten Baruchja
Russo als neuen Messias. Er setzte die im Lager der neuen Konvertiten
entwickelten antinomistischen Praktiken fort, in seiner Lehre hingegen
redete er eher einem Synkretismus das Wort. Er akzeptierte die Ausweitung des

Erlösungswerkes auf die Gesamtheit der Gläubigen, jedoch wollte er den

Weg weitergehen, den Sabbatai Zwi vorgezeichnet hatte. Folgerichtig sah er
seine Aufgabe in der messianischen Durchdringung des Christentums, das

auf dem Weg zur Erlösung die nächste Etappe darstellte. Innerhalb der sab-

batianischen Lehre war dies nichts völlig Neues. Wollte doch Sabbatai Zwi
selbst das Samenkorn einsammeln, das nicht nur im Islam, sondern auch

unter andere Völker gesät ist. Dazu hatte er seinen eigenen nach der
Konversion zum Islam geborenen Sohn Ishmael als den letztendlichen Offenbarer

aus dem Hause Ephraim verkündet, der sein, Sabbatais, messianisches

Werk durch Konversion zum Christentum vollenden wird.10

Nach Baruchja tragen alle Religionen, die die Autorität der Bibel
anerkennen, also Judentum, Christentum und Islam, je einen Teil der

Offenbarung in sich. Der Weg der Erlösung beruht darauf, die einzelnen Teile aus

diesen Religionen herauszuholen und zu einer neuen vollkommenen göttlichen

Offenbarung zu vereinen, der ersehnten neuen Tora de-atzilut. Baruchja
selbst hat keinerlei Schriften hinterlassen, und seine Lehre, die unter den

Sabbatianern als dat hadashah le-gamre, als vollkommen neue Religion der

Endzeit bekannt ist, kennen wir nur aus zweiter Hand. Ihren synkretisti-
schen Charakter bestätigen indessen glaubwürdige Aussagen Jakob Franks,
der sich bis an sein Lebensende als Verwirklicher der Lehre Baruchjas
verstanden hat. Von ihm stammt der Satz, dass es Baruchja war, der „diesen
Zustand Edoms, d.i. die Taufe, entdeckt hat".11 Die frankistische Uberlie-

9 In der türkischen Presse nach dem Ersten Weltkrieg veröffentlichte Überlieferungen
der Dönmeh bestätigen einhellig, dass Initiator der antinomistischen Riten nicht
Baruchja Russo, sondern eben Jakob Kerido gewesen ist. S. dazu W. Gordlevski,
Zur Frage über die „Dönme", in: Islamica 2 (1926), S. 207-217.

10 Vgl. G. Scholem. Mehqare shabbetà'ut, S. 109.
11 J. Doktor (Hg.), Ksiçga slow Panskich. Ezoteryczne wyktady Jakuba Franka (Buch der

Worte des Herrn. Jakob Franks esoterische Lehren), Warszawa 1997, Bd. I, S. 70.

25



ferung kennt auch Berichte von einer heimlichen Teilnahme Baruchjas an
christlichen Riten, ja selbst davon, dass er verkleidet zum Gottesdienst in die
orthodoxe Kirche gegangen ist. Da heisst es zum Beispiel: „Einmal ging
Signor Santo mit seinem Priester Salomo, griechisch gekleidet, in eine

griechische Kirche. Auf dem Weg zur Kirche überquerten sie eine Brücke,
die löchrig war. Signor Santo rief aus: ,Wer ist würdig, über diese Brücke zu

gehen?' Die mit ihm gingen, meinten, er rede von der Brücke, aber der
Weise verstand, dass es um die Religion geht, in der wir uns jetzt bewegen."12

Der Festlegung des Wegs zur Erlösung über das Christentum änderte die
messianische Taktik. Schwerlich war von den Konvertiten zu verlangen, dass

sie sich von dem erst vor kurzem angenommenen Islam schon wieder
abwenden sollten. Zumindest die zweite Konversion, jene zum Christentum,
musste daher im geheimen vollzogen werden. Im Laufe der Zeit wurde auch

eine theologische Begründung für die geheimen Konversionen gefunden.
Nämlich, solange die Welt von der Erlösung feindlich gesinnten Kräften

regiert wird, kann sich der wahre Glaube nicht in der sichtbaren Welt
manifestieren. Was in der Öffentlichkeit getan wird, muss sich also den Regeln
eines heiligen Betrugs unterordnen. Damit war dem Wechsel der offiziell
bekannten Religion jeglicher soteriologische Sinn genommen. Vom Gesichtspunkt

der Heilsgeschichte aus hatte es keine Bedeutung, welche Religion
man offiziell bekennt, und ob man sie ändert."

Baruchjas Lehre erlangte in Europa in kurzer Zeit grosse Popularität. Zu
seinen Gefolgsleuten zählten bekannte Sabbatianer wie Chajim Malach,
Jonathan Eibeschütz und schlussendlich auch der letzte grosse Messiasprätendent

des Sabbatianismus: Jakob Frank. Die ersten dataillierten Informationen

über Franks Ansichten stammen allerdings erst aus den Jahren 1757 bis

1759. Zu jenem Zeitpunkt betrachtete er sich bereits als nächste Inkarnation
der messianischen Seele, nicht nur nach Sabbatai Zwi und Baruchja Russo,

sondern auch nach — Jesu.1

1759, nach der Taufe der Frankisten und im Anschluss an die Enthüllung

von Franks Doppelleben, verurteilte ihn das Konsistorialgericht in
Warschau zum Arrest im Kloster auf der Jasna Göra, der dreizehn Jahre dauerte.

Dieser lange Zwangsaufenthalt im Zentrum des Marienkultes führte zu einer

12 J. Doktor (Hg.), Ksiçga slow Panskich, Bd. I, S. 128.
D Einige seiner Nachfolger, wie beispielsweise Frank, meinten ähnlich wie Kerido,

dass „eine Reinigung" vom Judentum durch Apostasie die Bedingung für den Eintritt

ins Lager der Gläubigen ist.
H Vgl. J. Doktor (Hg.), Rozmaite adnotacje, przypadki, czynnosci i anekdoty Panskie

Verschiedene Anmerkungen, Zufälle, Tätigkeiten und Anekdoten des Herrn), War-
szawa 1996, S. 58.

26



wesentlichen Modifizierung in seiner messianischen Lehre. Wie die Verhöre

vor dem Kirchengericht ans Tageslicht brachten, hatte Frank zur Zeit seiner

Inhaftierung von der katholischen Lehre nur wenig Ahnung. Den Katholizismus

lernte er erst auf der Jasna Göra näher kennen, wo er an allen
Gottesdiensten und kirchlichen Feiern teilnehmen musste. Von daher kann es

nicht überraschen, dass er die Wahrheit des Christentums im Kult der
Heiligen Jungfrau ausmachte. „Die Jungfrau (das heisst die Schechina) ist in
Czçstochowa nämlich in einem Bild versteckt."15 Folglich wurde der Kampf
für die Befreiung der Schechina aus dem Bild der Gottesmutter zum eigentlichen

Grund und das Ziel seines Aufenthaltes im Kloster erklärt. Auf diese

Weise wandelte sich die Haft auf der Jasna Göra in eine messianische

Sendung. Franks messianischer Akt war so eng mit dem Kloster auf der Jasna

Göra verbunden, dass man ihn selbst nach dem Tod Czçstochower nannte.
Nach Frank bestanden die Verdienste seiner Vorläufer darin, ihm den

Weg bereitet zu haben. Sabbatai Zwi hatte als erster verstanden, dass die

Schechina nicht mehr im Judentum weilt, dass man sich von der Religion der
Väter abwenden und sie in einer neuen, anderen Religion suchen muss.

Baruchja hingegen hatte gezeigt, dass sie im Christentum zu finden ist. Keiner

von ihnen jedoch trat zur katholischen Kirche über, was die Bedingung
für die Enthüllung der in ihr verborgenen Heilswahrheit, da'at ha-qadosh shel

Edom, das .heilige Wissen Edoms' genannt, gewesen wäre. Die neue Lehre

von Czçstochowa ermöglichte ihm nun, messianische Glaubwürdigkeit unter
den polnischen, d. i. den getauften Frankisten zu erlangen, allerdings um den

Preis eines Konfliktes, ja, eines Bruches mit anderen Anhängern, die sich

nicht entschliessen konnten, der römisch-katholischen Kirche beizutreten.

Die neue Lehre schloss sie aus dem Lager der „Kämpfer des Messias" aus und
stellte die Sinnhaftigkeit der Inanspruchnahme der Religion im Geiste der
Lehren Baruchjas in Frage.

Nach Franks Tod im Jahre 1791 waren die polnischen Frankisten nicht
bereit, die messianische Sukzession der Kinder Franks hinzunehmen und
verliessen den Hof in Offenbach. Ihren Platz nahmen tschechische und
mährische Sabbatianer ein, die sich nicht zum Verlassen des Judentums
entschlossen und bisher grosse Distanz zu Frank und seiner Lehre bewahrt
hatten. Voraussetzung für ihren Eintritt ins Lager der Frankisten waren
Veränderungen in der Lehre, die Franks Kinder vorgenommen hatten, indem sie

auf das Gebot einer förmlichen Konversion zum Katholizismus verzichteten.
Ums Jahr 1800 entstanden im Kreise der tschechischen Sabbatianer zwei

H J. Doktor (Hg.), Ksiçga slow Panskich, Bd. I, S. 152.

27



wichtige Dokumente ihres Glaubens. Das erste ist ein Brief von Low
Königsberg, der die Geschichte des „Wahren Glaubens" darstellt.16 Das zweite
ist das in Offenbach entstandene, auf Träumen und Visionen der Kinder
Franks fussende sogenannte „Buch der Prophetien".17 Königsberg und die
Redaktoren der „Prophetien" sind übereinstimmend der Meinung, dass die
Taufe die conditio sine qua non der Erlösung ist. Königsberg schreibt sogar,
dass „Glückseligkeit und Erlösung der Welt zweifellos in der katholischen

Religion verborgen sind".18 Mit keinem Wort aber erwähnen sie die

Notwendigkeit, das Judentum aufzugeben, und sie geben zu verstehen, dass man
von dem Schatz des Christentums profitieren kann, ohne dass man das

Judentum aufgibt, das heisst, dass die Konversion rein geistige Form haben

kann.
Nach dem Fiasko der letzten frankistischen messianischen Kampagne im

Jahre 1800 brach die Heilige Gemeinschaft ('Edah Qedushah) wie die Prager

Kryptochristen ihre Gemeinschaft nannten, vollkommen mit dem Hof Eva

Franks und verschwand erneut im Untergrund. Erhalten haben sich einige
wichtige Glaubenszeugnisse ihrer Mitglieder aus dem Anfang des 19.
Jahrhunderts. Das erste sind anonyme Predigten, zu Rosch Haschana 1802.19

Das zweite sind Briefe Low Königsbergs, die später von Peter Beer veröffentlicht

worden sind.20

In beiden hier erwähnten Dokumenten begegnet zur Bezeichnung ihres

Glaubens der Begriff „geistiges Christentum", was unterstreichen soll, dass es

gereinigt ist von institutionellen Entgleisungen. Es handelt sich dabei um die
Botschaft Jesu, die Baruchja mit mystischen Traditionen des Judentums und
des Islams zur „neuen Religion der Endzeit" zu verknüpfen gewiesen hatte.

In der Lehre der Heiligen Gemeinde ist es nicht mehr nur eines von drei
Elementen der neuen Religion der Endzeit, sondern es ist mit ihr identisch.
Das geistige Christentum ist nichts anderes als ein neuer Name für Franks

lf> Veröffentlicht von G. Scholem, Mehqare shabbeta'ut, S. 634-653.
17 Wie die drei Frankisten, bei denen man dieses Buch gefunden hatte, während eines

Verhörs in Fürth gestanden, sollen es die drei Brüder Wehle, Abraham, Aqiba und
Josef redigiert haben. Vgl. dazu S. Back, Aufgefundene Aktenstücke zur Geschichte
der Frankisten in Offenbach, in: MGWJ 26 (1877), S. 132-136.189-194 und
232-234. Erhalten geblieben sind davon lediglich umfangreiche Fragmente bei
A. Kraushar, Frank i ftankiscipolscy, 2 Bde, Krakow 1895, Bd. II, S. 186-218.
G. Scholem, Mehqare shabbeta'ut, S. 648.

O Veröffentlicht in: W. Wessely, Aus den Briefen eines Sabbatianers, in: Zeitschriftfür
die historische Theologie, Leipzig 1845, Heft III, S. 136-152.

20 P. Beer, Geschichte, Lehren und Meinungen aller bestandenen und noch bestehenden

religiösen Sekten der Juden und der Geheimlehre oder Kabbalah, Brünn 1923, Bd. II,
S. 339-401.

28



„heiliges Wissen Edoms", mit dem einen Unterschied jedoch, dass man es

nach Meinung der Prager Frankisten erwerben kann, ohne sich offen vom
Judentum zu lösen.

So gesehen, haben wir es im letzten Stadium des europäischen Sabbatia-

nismus, im Frankismus, im wesentlichen mit einem antiinstitutionellen
Judenchristentum zu tun, das entweder in der katholischen Kirche oder aber in
der Synagoge gelebt werden kann.

Zusammenfassend lässt sich also feststellen, dass in den Fehren der Nachfolger

des Messias die entscheidende Rolle nicht der Antinomismus spielte,
wie dies Gershom Scholem sah, sondern der Synkretismus, und er war es,

der den Weg zur Erlösung wies. Sowohl Sabbatai Zwi als auch sein Nachfolger

und Bekenner sahen im Wechsel der Religion einen positiven messia-

nischen Akt, der sie der Heilswahrheit näher brachte, gleich wie diese

genannt wurde: torah de-'azilut, torat chesed, da'at hadashab le-gamre, da'at
ha-qodesh shel Edom oder einfach „geistiges Christentum".

29


	Erlösung durch Sünde oder - Taufe

