Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 55 (1999)

Artikel: "Die Spur eines Bisses im Nirgends." : Zur Dechiffrierung der
Geschichte aus der Dichtung Paul Celans

Autor: Bodenheimer, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960726

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

,Die Spur eines Bisses im Nirgends.

Zur Dechiffrierung der Geschichte aus der Dichtung
Paul Celans

von Alfred Bodenheimer™

I

Im Tageskommentar auf der Frontseite des Ziircher ,Tages-Anzeigers“ vom
29. Dezember 1998 macht sich Andreas Isenschmid Gedanken dazu, wes-
halb ,Leute, die vor Jahren Claude Lanzmanns Film ,Shoah‘ mit Qual und
Bewegung gesehen hatten®, im vergangenen Jahr mit Uberdruss auf die Dis-
kussion iiber die Schweiz und ihr Verhalten im Zweiten Weltkrieg und die
Walser-Bubis-Debatte reagiert haben. Der derzeit wohl bekannteste Schwei-
zer Literaturkritiker fasst dabei drei problematische Formen des Umgangs
mit der Schoa zusammen: ,, Auschwitz verkommt, erstens, zum Thema fiir
Polemiker, die dazu wie zu allem einen Talkshow-ihnlichen Theaterkrach
loslassen. Auschwitz wird, zweitens, zum Sujet fiir die gedrechselten Eitel-
keiten der Feuilletondebatten. Zum dritten ist eine seltsame Akademisierung
des Umgangs mit der Vergangenheit zu beobachten: Allenthalben iiben sich
sehr kluge Leute in Haarspaltereien iiber verschiedene Formen des Erin-
nerns; und man bekommt den Eindruck, man stelle sich der eigenen Ver-
gangenheit nicht, wenn man nicht gewillt sei, sich auf die Finessen der
schweizerischen Goldpolitik im Zweiten Weltkrieg einzulassen.”'

Isenschmids Diagnose fiihrt ihn zur Feststellung, dass im Bewusstsein der
Gesellschaft Ende der neunziger Jahre etwas Entscheidendes fehle: ,Um ei-

Dr. Alfred Bodenheimer, Institut fiir Jiidisch-christliche Forschung, Kasernenplatz
3, CH-6003 Luzern. — Der Aufsatz ist die leicht iiberarbeitete Fassung eines Vor-
trags, der auf der Tagung ,Paul Celan: Dichtung an der Grenze zum Unsagbaren®
im Januar 1999 an der Bischéflichen Akademie des Bistums Aachen gehalten wur-
de.

1 Andreas Isenschmid: Es fehlt etwas. Zages-Anzeiger vom 29.12.1998, S. 1.



nem Thema wie Auschwitz gerecht zu werden, braucht es noch etwas an-
deres als die Wortmiihlen des intellektuellen Diskurses. Doch inzwischen
fehlen uns sogar die Worte, um zu sagen, was fehlt.“ Ein derartiges Einge-
stindnis legt sich nicht nur auf provozierend kulturkritische Weise quer zum
Wortreichtum der eigenen Zunft, es trifft letztlich die abendlindische Kultur
des Erinnerns insgesamt an der Wurzel. Sprachnot ist Erinnerungsnot, und
je linger je mehr ist es nicht mehr nur der historische Narrativ, sondern eine
auf klar abrufbare, sprachlich normierte, vom unmittelbaren Aktualititsbe-
zug abhingige, auf die Anforderungen des Marktes zugeschnittene Vermitt-
lung, von welcher das allgemeine Bewusstsein der Shoah gesteuert wird. Dass
massenhafter Raub von Kunstwerken oder das unlautere Einbehalten von
Vermogen Vertriebener und Ermordeter vor dem Hintergrund des realen
Schicksals dieser Menschen gesehen werden muss, dass gewissermassen die
Praxis von Auschwitz das Ausmass der Pflichtverletzung von internationalen
Kunsthindlern oder Ziircher Bankbeamten festlegt, ist von einer rein dem
Tagesgeschehen verpflichteten Berichterstattung und ihrer intellektuellen,
feuilletonistischen oder gar boulevardisierten Verarbeitung nicht mehr zu
iibermitteln.

Der Fragmentierung und Unzulinglichkeit eines historischen Narrativs
tiber die Judenvernichtung im Zweiten Weltkrieg wird durch verschiedene
Massnahmen begegnet, deren vielleicht am hiufigsten angewandte die Ver-
offentlichung oder zumindest Konservierung von Zeugenaussagen ist. Die
Affire um die Bruchstiicke Binjamin Wilkomirskis im vergangenen Jahr ha-
ben aber auch hier eine Fragilitit der historischen Vergewisserung offenbart;
nicht so sehr die Glaubwiirdigkeit des einzelnen Autoren als vielmehr die der
ganzen Perspektive der Opfer vor dem Hintergrund einer zunehmenden
Leugnung und Verharmlosung der Shoa schien erschiittert.

Die Angst vor dem Kapital, das Leugner der Shoa aus der Desavouierung
von Zeugenaussagen schlagen kénnten, zeigt noch eine weitere Dimension
des Problems von Sprache im Dienste der Historie, nimlich die pidagogi-
sche. Mit zunehmender zeitlicher Entfernung wird die Erinnerung an den
Auftrag gekniipft, die ,Lehren® von Auschwitz fiir die Jugend zuginglich
und zum Garanten einer von Solidaritit geprigten Zukunft zu machen.
Damit allerdings wird das Erinnern an einen gefihrlichen ,Erfolgsanspruch’
gebunden. In Ziirich etwa wurde im Umfeld des 60. Jahrestags des Novem-
berpogroms 1938 im Verlauf von drei Tagen tiber tausend Schiilerinnen und
Schiilern das Stiick ,Daniel Halbermensch® vorgefithrt, wo es um das
Schicksal eines Schiilers, des ,Halbjuden® Daniel im Dritten Reich geht.

Begleitet wurde der Anlass vom Appell der Organisatorin zu gegenseitiger

6



Solidaritit und Hilfe. Der Berichterstatter der Neuen Ziircher Zeitung, der
sich bei zwei heimkehrenden Schulklassen nach ihrer Meinung zu dem Stiick
erkundigte, erfuhr, dass es ihnen nicht gefallen habe und sie es langweilig
gefunden hitten. ,Eine Kritik“, so fiigt der Journalist an, ,die véllig unver-
dient daherkommt, aber es war eine spontane Reaktion von 13-—15jih-
rigen.?

Das von Andreas Isenschmid festgestellte Fehlen von adiquaten Worten,
aber auch von einem ,feierlichen Geist 6ffentlicher Rituale® lisst auf eine
Sprach- und Ausdrucksskepsis schliessen, vor welcher herkémmliche Arten
des Gedenkens, eines ,Dechiffrierens” von Geschichte versagen. Es scheint,
dass diese Geschichte, da mit den heute geliufigen Diskursen in ihr Inneres
nicht einzudringen ist, aus der Fremdheit eines anderen Ausdrucks ent-
schliisselt werden muss. Die Herausforderung, Geschichte und die Grenze
ihrer Aussprechbarkeit aus dem Sprechen Paul Celans zu entwickeln und
zugleich durchbrechen zu helfen, steht als Impuls vor diesem Beitrag. Be-
wegen soll er sich im wesentlichen entlang der Interpretation zweier Gedich-
te Celans: Die Ewigkeiten aus dem Zyklus Lichtzwang und Die Spur eines
Bisses im Nirgends aus Fadensonnen.

Zuvor aber seien noch einige theoretische Uberlegungen hinsichtlich
Celans Dichtung und ihrer Verortung in der Geschichte angebracht. Gerade
der Begriff der Spur, wie er im Titel des zweiten der genannten Gedichte
auftritt, steht im Zentrum der Arbeiten Jacques Derridas und Otto Péggelers
zu Paul Celan. Derrida betont die Zentralitit des Datums bei Celan, ins-
besondere der beiden Daten des 20. Jinner, der in der ,Meridian-Rede* bei
der Entgegennahme des Biichner-Preises 1960 in Darmstadt genannt wird,?
und — vor allem — des 13. Februar (bzw. ,Dreizehnter Feber®), der im
Gedicht /n Eins im Zyklus Die Niemandsrose den Anfang und Ausgangs-
punkt macht. Die Eigenart, die Provokation des Datums ist — fiir Derrida —
der Umstand, dass es eine Spur legt, ohne selbst als Ursprung dieser Spur
fassbar zu sein. Denn ein Datum wie der dreizehnte Februar kann in man-
cherlei Hinsicht auf Verschiedenes bezogen sein: Auf verschiedene Jahreszah-
len, Ereignisse der allgemeinen, einer im beschrinkten Masse kollektiven

2 pi. (d.i. Pascal Ihler): Drei Jugendliche im Dritten Reich. Schiiler-Theaterauffiih-
rung zur Reichspogromnacht, Neue Ziircher Zeitung vom 24.11.1998, S. 51.

3 Paul Celan, Gesammelte Werke in fiinf Binden. Bd. 3: Gedichte III, Prosa, Reden,
S. 194; 201. Wird bei der ersten Erwihnung des 20. Jinner das Datum noch allein
auf Lenz’ Wanderung durchs Gebirge bezogen, bezieht Celan es beim zweiten Mal
auf sich selbst, eine Anspielung auf die Wannsee-Konferenz vom 20. Januar 1942,
wo das Konzept der Vernichtung der europiischen Judenheit umfassend besprochen
wurde.



oder einer privaten Erinnerung. Derrida schreibt: ,Die Annullierung des
Datums, sein Anonymwerden im Nichts wie im Ring — diese Gegebenheit
des Datums ldsst im Gedicht ihre Spur zuriick. Die Spur ist das Gedicht. Sie
fihrt sich nicht einfach auf die Spur irgendeiner Sache, einer Nicht-Spur
zuriick, die verschwunden ist, die stattgefunden hat, um im Hinblick auf
einen Sinn erlebt worden zu sein und danach verlangt, dass ihrer gedacht
werde. Sie ist auch das, gewiss, aber zundchst ist sie eine Spur als Datum, sie
ist das, was dazu bestimmt ist, sich seines Merkmals zu entledigen, um
markieren zu kénnen, sich in Trauer zu versenken, um iibrig zu bleiben. Die
Spur muss ihr Geheimnis offenbaren, sie muss seinen Verlust riskieren, um
es zu bewahren. Sie muss, bestindig hiniiber- und heriiberwechselnd, die
Grenze zwischen Lesbarkeit und Unlesbarkeit verwischen.“*

Dass es im Erlebten keinen primiren ,,Hinblick auf einen Sinn® gegeben
hat, ist, unabhingig vom Festmachen dieses Erlebten oder Stattgefundenen
an einem Datum, wesentlich fiir die Lektiire Celans. Die Befreiung von jeder
— auch negativen — Teleologie befreit vor der angeblichen Pflicht, einem
Ereignis mit Sprache ,gerecht’ zu werden. Nicht zufillig setzt Derrida Ge-
dicht und Datum in eins, was die Funktion als Spur betrifft. Beide sind,
einmal ,festgeschrieben’, in ihrer Existenz nicht zu umgehen, doch beide
weisen in ihrer Kontingenz darauf hin, dass die Hybris des Wissens der
Demut des Deutens zu weichen hat. Die Worte fehlen nicht, sie sind viel-
mehr das einzige Ubriggebliebene, und das Gedicht legt die Last dieser Wor-
te dem Leser vor die Fiisse.’

Otto Poggeler setzt sich ausfiihrlich mit dem Begriff der Spur und dessen
Anwendbarkeit auf Celans Dichtung auseinander. Dabei macht er, in An-
lehnung an Sigmund Freuds Gedichtnistheorie und vor allem deren An-
wendung im literarischen Interpretieren durch Walter Benjamin,® darauf auf-
merksam, dass Spur auch das sei, ,was nicht bewusst ist und nicht eigens

4 Jacques Derrida, Schibboleth. Fiir Paul Celan. Aus dem Franzésischen von Wolf-
gang Sebastian Baur. Graz, Wien 1986, S. 85f.

5> Der Umstand, dass, wie Péggeler gezeigt hat, Derrida der reale Bezugspunkt des
,Dreizehnten Feber, der 13. Februar 1934 als zentrales Datum des Wiener Ar-
beiteraufstands, entgeht, tut seinem Zugang zu Dichtung und Datum keinerlei
Abbruch und lisst das Beharren auf Kontingenz auch nicht in die Beliebigkeit
zerlaufen. Derrida sucht nach einem Anhaltspunkt des Datums etwa im spanischen
Biirgerkrieg.

6 Otto Poggeler, Spur des Worts. Zur Lyrik Paul Celans. Freiburg, Miinchen 1986,
S.401, Anm. 2 erwihnt Freuds Gedichtnistheorie und deren Rezeption durch
Benjamin kurz und vermutet eine Aufnahme der Freudschen Idee, vermittelt durch
Benjamins Baudelaire-Essay explizit im Zusammenhang mit dem Gedicht Offene
Glottis, aaO S. 290.



gewollt wurde. (...) Die Kunst kénnte dann die tiefere Spur zeigen, die
hinterlassen wird vom Aufbrechen dieses Begehrens im Schock des Er-
schreckens oder in den Bildern des Traums, die die Nihe zum Mythischen
wahren. So kénnte die Kunst dazu helfen, dass der Mensch auf dem Umweg
iiber sie seine Wege entschleiert und sich selbst auf die Spur kommt.“’

Das Legen dieser Spur fiir den Dichtenden und jenen, der ,einen ge-
wagten Weg mitgeht und zum Dialog bereit ist”, bedingt, so Poggeler, eine
radikale Abkehr von dem Selbstverstindnis abendlindischer Lyrikeradition,
es ,,steht nicht mit seinem Wohlklang, der Flucht zur bleibenden Natur oder
dem Blick auf das isthetisch Vollkommene neben den Finsternissen der
Zeit“. Insofern ist diese Lyrik auch nicht als jenes Barbarische disqualifiziert,
was Adorno mit Blick auf die europiische Dichtungstradition ,Gedichte
nach Auschwitz“ nannte. Dazu Poggeler: ,Wenn die Schrecknisse der Zeit
den Atem verschlagen, dann sucht dieses Dichten gerade im Verstummen die
Atemwende. In einer Zeit, in der das Suchen nach einer neuen und anderen
Menschlichkeit in die Organisation schlimmster Unmenschlichkeit fiihrte,
stellen sich die kleinen und unscheinbaren lyrischen Gebilde vom Wort her
in die Spur des Anderen und des ganz Anderen.“®

Derrida wie Péggeler kommen auf unterschiedlichen Wegen zur Er-
kenntnis, dass die Spur gerade in der Sprachnot, im Verwischen zwischen
Lesbarkeit und Unlesbarkeit liegt. Den Versuch einer klareren Durchleuch-
tung dieser noch vagen theoretischen Erfassung des Celanschen Dichtens hat
vor einigen Jahren Sieghild Bogumil unternommen. Sie versucht, Stellenwert
und Rolle der Geschichte in der Dichtung Paul Celans zu bestimmen. Einer-
seits, so Bogumil, sind Wirklichkeit und Geschichte in seiner Dichtung
gerade dadurch identisch, dass er die Geschichte aus der personlichen Leid-
erfahrung heraus darstellt und kérperlich-sinnlich erfahrbar macht.” Da-
durch allerdings, so muss angefiigt werden, unterscheidet sich Celan noch
nicht von allen anderen Uberlebenden, die spiter Zeugnis iiber das Erlittene
abgelegt haben. Doch Celan tritt in das Spannungsfeld sprachlicher Uber-
mittlung, indem er einerseits in seiner Sprache das beibehilt, was Bogumil
die ,Referenzialitit“ nennt, also den nachvollzichbaren Bezug zum ver-
sprachlichten Objekt, sprich der dusseren, nach aussen mitteilbaren Wirk-
lichkeit, andererseits aber ist Celans Dichtung geprigt von der Suche nach

7 Poggeler, Spur des Worts, S. 31f.

8 Poggeler, Spur des Worss, S. 35f.

9 Sieghild Bogumil, Geschichte, Sprache und Erkenntnis in der Dichtung Paul Celans.
In: Christoph Jamme und Otto Péggeler (Hrsgg.): .. Der gliihende Leertext®. Annd-
herungen an Paul Celans Dichtung, Miinchen 1993, S. 127-142; 129.



grosstmoglicher sprachlicher Autonomie. Bogumil fasst das so zusammen:
»Kurz formuliert, Celan fiihrt das individuelle Sprechen an die Grenzen und
Maéglichkeiten von Sprache iiberhaupt und enthebt es damit auch schon der
Gefahr des Solipsismus. Denn ausgesagt wird nur das, was sich in der Spra-
che als sozialem Produkt verankern lisst. Das sichert den Leser ab, wihrend
es den Schreibenden in die stindige Sehnsucht und Qual einer stets uner-
reichbar bleibenden perfekten Selbstaussage versetzt.“'’

Mag das Wort ,perfekt” am Ende etwas ungliicklich gewihlt sein und
eher an Anspriiche der Leistungsgesellschaft an ein Produke als eines Dich-
ters an seine Dichtung gemahnen, die Dialektik, in welcher sich Celan zwi-
schen eigenem Anspruch und iusserer Vorgabe bewegt, ist hier klar heraus-
gearbeitet. Festzuhalten bleibt, dass in Celans Gedichten die referentielle,
sprich historische und zugleich sprachlich konventionelle Dimension un-
trennbar verkniipft bleibt mit der individuellen, autonomen. Derrida hat das
Datum in seiner ,ringférmigen Wiederkehr des Jahrestages® als das unwei-
gerlich, herausfordernd zutage tretende Unentzifferbare klassifiziert.!! Nach
der Aufklirung Péggelers iiber den omindsen 13. Februar und nach Bogu-
mils Aufzeigen der Dialektik zwischen Referenzialitit und Autonomie lisst
sich zusammenfassen: Damit, dass durch das Entziffern des Datums, durch
das Entwziffern der historischen Referenz iiberhaupt, das Gedicht noch nicht
dechiffriert ist, wird die Lektiire des Gedichts insgesamt zum Dechiffrieren
der Geschichte. Da, wie Bogumil zeigt, dusseres Wahrnehmen und inneres
Erkennen sich in Celans Umgang mit Geschichte gegenseitig durchdrin-
gen,'” da Celan durch diese Konzentration auf die innere Dimension von
Geschichte zu einer ,Historisierung des Unbewussten®"” vordringt, bricht
seine Dichtung die feuilletonistisch ausgehshlten Worthiilsen auf, was im
folgenden anhand der beiden Gedichte gezeigt werden soll.

10 Bogumil, Geschichte, S. 132.
11 Derrida, Schibboleth, S. 43.
12° Bogumil, Geschichte, S. 133.
13 Bogumil, Geschichte, S. 139.

10



II

DIE EWIGKEITEN fuhren
ihm ins Gesicht und driiber
hinaus,

langsam 16schte ein Brand
alles Gekerzte,

ein Griin, nicht von hier,
umflaumte das Kinn

des Steins, den die Waisen
begruben und wieder
begruben.'*

Das Gedicht ist auf den 20. September 1967 datiert” und erschien
erstmals im Gedichtband Lichtzwang. Der Umstand allein, dass Celan seine
Gedichtmanuskripte datierte, die Gedichte aber undatiert versffentlichte,
liesse einen Gedanken an die Rolle des Datums im Gedicht, aber auch an die
Stellung des Gedichts in der personlichen und allgemeinen Geschichte zu. Er
sei hier aber nur soweit angetont, als sich dieses Gedicht gewissermassen
zielsicher neben einem Verstindnis linear oder auch schon nur in objektiv zu
messender Zeit ablaufender Geschichte anzusiedeln scheint. Beachten wir die
Begriffe, die im Gedicht in irgendeiner Weise auf das Messen bzw. Vergehen
von Zeit verweisen, so treffen wir auf ,Die Ewigkeiten® in der ersten, ,lang-
sam” in der zweiten und ,wieder” in der zweiten Strophe. Eine sanfte Re-
volte der autonomen Sprache gegen die Konvention stellt schon die Plura-
lisierung des Wortes , Ewigkeit* in ,Ewigkeiten dar. Vom pragmatischen
Verstindnis des Wortes ,Ewigkeit“ her ist eine solche Vervielfachung un-
méglich. ,,Ewigkeit* bedeutet Zeit gerade jenseits aller Messbarkeit und Un-
terteilbarkeit in zu vervielfachende Einheiten, eine Zeit, deren Attribut das
Gottliche ist. Der Gebrauch des Wortes ,,Ewigkeiten® hebt dieses Attribut —
zumindest hinsichtlich der konstitutiven Implikation seiner Einzigkeit — auf,
beharrt aber zugleich auf einer Transzendenz, die menschliches Mess- und
Einordnungsvermégen iibersteigt und die gottliche Einzigkeit offenbar ge-
walttitig durchbricht. ,Die Ewigkeiten fuhren / ihm ins Gesicht und driiber

14 Paul Celan, Gesammelte Werke in fiinf Binden. Bd. 2, Gedichte II, Frankfurt a. M.
1983, S. 283.

15 Paul Celan, Werke. Historisch-kritische Ausgabe. 1. Abteilung/Band 9,2, Frankfurt
a. M. 1997, 8. 155.

11



/ hinaus.” Wer mit ,ihm® gemeint ist, bleibt unausgesprochen. Es kann ein
Mensch sein, oder auch Gott, schliesslich sogar der Stein, von welchem am
Ende die Rede ist. Die Unbestimmtheit jenes ,ihm® lisst darauf schliessen,
dass die Variabilitit der Zuschreibungen gewollt, bzw. die Zuschreibung
einer klaren Identitit unwichtig ist. Bedeutender ist, dass der Terminus
,Gesicht* durch die Erweiterung von ,fuhr (. ..) driiber” in ,driiber / hin-
aus“ (die nicht zufillig durch einen Zeilensprung markiert ist) doppelsinnig
lesbar wird. In und iiber das Gesicht (visage) fahren kénnten die Ewigkeiten
wie ein Wind; wo sie dariiber hinausfahren, wird das Gesicht auch in seinem
Sinn als vision lesbar. Indem die ,Ewigkeiten® ins Antlitz fahren, lassen sie
auch die Vision (was wohl bedeutet: die apokalyptische Vision) hinter sich.

Die zweite Strophe hiess in der ersten handschriftlichen Fassung: ,Lang-
sam setzte ein Brand / alle Kerzen“.'® Die Anderung von ,setzte“ in ,lschte®,
was in Verbindung mit ,,Brand” ein Oxymoron ergibt, und von ,alle Kerzen®
in ,alles Gekerzte“ kann nicht unbeachtet bleiben. Léschen bedeutet auch —
und hier wohl in erster Linie — ausléschen, die Neuschépfung eines sub-
stantivierten Partizips aus dem gestrichenen Substantiv ,Kerze“ macht deut-
lich, dass es um etwas geht, was in gewisser Weise die Funktion und Bedeu-
tung einer Kerze bekommt. Zu einer Anniherung zur Bedeutung von ,Ker-
ze“ bei Celan, wie iiberhaupt an einige zentrale Begriffe dieses Gedichts,
bietet sich das acht Jahre zuvor entstandene Prosastiick Gespréich im Gebirg
an. Ein Jude sagt dort zum anderen: ,— Auf dem Stein bin ich gelegen,
damals du weisst, auf den Steinfliesen; und neben mir, da sind sie gelegen,
die andern, die wie ich waren, die andern, die anders waren als ich und
genauso, die Geschwisterkinder; und sie lagen da und schliefen, schliefen
und schliefen nicht, und sie triumten und triumten nicht, und sie liebten
mich nicht und ich liebte sie nicht, denn ich war einer, und wer will Einen
lieben, und sie waren viele, mehr noch als da herumlagen um mich, und wer
will alle liecben koénnen, und, ich verschweigs dir nicht, ich liebte sie nicht,
sie, die mich nicht lieben konnten, ich liebte die Kerze, die da brannte, links
im Winkel, ich liebte sie, weil sie herunterbrannte, nicht weil sie herunter-
brannte, denn sie, das war ja seine Kerze, die Kerze, die er, der Vater unserer
Miitter, angeziindet hatte, weil an jenem Abend ein Tag begann, ein be-
stimmter, ein Tag, der der siebte war, der sicbte, auf den der erste folgen
sollte, der siebte und nichrt der letzte, ich liebte, Geschwisterkind, nicht sie,
ich liebte ihr Herunterbrennen, und weisst du, ich habe nichts mehr geliebt
seither”."”

16 Celan, Werke, S. 156.
17 Paul Celan, Gesammelte Werke in fiinf Biinden. Bd. 3, S. 171£.

12



Die Kerze, deren Herunterbrennen geliebt und nicht geliebt wird, steht
fiir das Lichterziinden am Schabbateingang, wo des Endes des gottlichen
Schépfungsaktes durch den Ruhetag gedacht wird. Doch gleichzeitig wird
schon angetont, dass dieser Tag, der ,der siebte und nicht der letzte® sein
sollte, eben doch der letzte war. Der Schlusstag der Schépfung wird zum
Endtag, und die herunterbrennende Kerze steht somit zugleich fiir das Licht
des Gedenkens an jene, die da auf den Steinfliesen lagen."® Uber sie also, an
deren Stelle der Jude Klein im Gesprich im Gebirg die Kerzen liebte, kénnte
verstindlich werden, was im spiteren Gedicht ,alles Gekerzte® ist: Es ist
jenes, das sich definiert im Code der Kerze, die am Vorabend des siebten
Tages an den ,Vater der Miitter” und die Vollendung seines Schépfungswerks
(und damit auch der Schopfung der Fortpflanzung) erinnert, es ist aber auch
jenes, das herunterbrennt und nur noch an seinem Herunterbrennen erkannt
und in Erinnerung gerufen wird. Die Verse ,langsam l6schte ein Brand /
alles Gekerzte® spricht nicht so sehr von den Krematorien der Vernichtungs-
lager, deren auffilligste Eigenschaft sicher nicht war, dass sie ,langsam® ar-
beiteten. Vielmehr scheint dieser langsam léschende bzw. ausléschende
Brand der des Vergessens, des inadiquaten — vielleicht adiquat gar nicht
moglichen — Gedenkens zu sein. Davor hat keinerlei ,,Gekerztes“ Bestand.

Die dritte Strophe kontrastiert zunichst mit der zweiten. Das ,,Griin®,
das das Kinn des Steins ,umflaumt®, scheint fiir Frische, Feuchtigkeit, Ju-
gend zu stehen. Allerdings ist das Griin ,nicht von hier®, und eher als wir
erraten wollen, was fiir ein Griin denn das sein mag, beschiftigt uns die
Frage: Was ist ,hier? Wenn wir lesen, dass die Waisen den Stein begraben,
dann sticht uns das Wortspiel mit dem Stein der Weisen (ein exemplarisches
Spiel mit der Derridaschen différance) in die Augen. Und wenn wir schliess-
lich anhand der historisch-kritischen Ausgabe feststellen, dass Celan zunichst
einmal ,umgruben® geschrieben und dieses dann — wie es scheint in einer
Sofortkorrektur — in ,begruben und wieder / begruben® geindert hat, dann
reflektieren wir die Steigerung, die diese Anderung beinhaltet: Begraben ist
klar mit Tod konnotiert, es ist endgiiltig, und es ist tief in der Erde. Das sich
wiederholende und offenbar endlose Begraben des Steins ldsst zusitzlich die
Frage aufkommen, was fiir ein Stein denn hier gemeint sein kénnte.

Das Gespriich im Gebirg weist auch hier erstaunliche Orientierungshilfen
bei der Einordnung von Begriffen dieses Gedichts auf. Dort meint einer der

18 Diese ambivalente Bedeutung des Lichts (als Sonnenlicht und als rituelles Licht)
findet sich deutlich in Celans Ubersetzungen von Ossip Mandelstamms Gedichten
Diese Nacht; nicht gutzumachen und Die Priester. Und inmitten er. In: Paul Celan,
Gesammelte Werke in fiinf Biinden, Bd. 5, S. 95 bzw. 101.

13



beiden Juden: ,Es hat sich die Erde gefaltet hier oben, hat sich gefaltet
einmal und zweimmal und dreimal, und hat sch aufgetan in der Mitte, und
in der Mitte steht ein Wasser, und das Wasser ist griin, und das Griine ist
weiss, und das Weisse kommt von noch weiter oben, kommt von den Glet-
schern, man konnte, aber man solls nicht, sagen, das ist die Sprache, die hier
gilt, das Griine mit dem Weissen drin, eine Sprache, nicht fiir dich und nicht
fir mich — denn, frag ich, fiir wen ist sie denn gedacht, die Erde, nicht fiir
dich, sag ich, ist sie gedacht, und nicht fiir mich —, eine Sprache, je nun,
ohne Ich und ohne Du, lauter Er, lauter Es, verstehst du, lauter Sie, und
nichts als das.”

Gleich darauf beantwortet er die Frage, weshalb er trotzdem, also trotz
der Untauglichkeit der Sprache fiir ihn, hierher gekommen sei: ,Weil ich hab
reden miissen vielleicht, zu mir oder zu dir, reden hab miissen mit dem
Mund und mit der Zunge und nicht nur mit dem Stock. Denn zu wem
redet er, der Stock? Er redet zum Stein, und der Stein — zu wem redet der?“

Der Stein, so wird der Jude von seinem Gegeniiber aufgeklirt, redet
niche, ,der spricht, weil niemand ihn hért, niemand und Niemand“. Das
Wort Stein fiihrt nachher zur Erzihlung von den Steinfliesen, auf welchen
der Jude mit den vielen anderen gelegen hat. ,Der Griin-und Weisse® wie-
derum, das ist jener ,Hérstdu, der sagt nichts, der antwortet nicht, denn
Horstdu, das ist der mit den Gletschern, der, der sich gefaltet hat, dreimal,
und nicht fiir die Menschen.“"”

Das Griine — das eigentlich weiss ist und von noch weiter oben kommt —
steht also fiir eine Sprache, die ,hier” gilt, aber nicht fiir die beiden Juden.
Der Stein spricht, weil niemand ihn hért. Das ,,Griin nicht von hier“, das
das Kinn des Steins umflaumt, steht — wenn wir eine Analogie der Bedeu-
tungen in beiden Texten fiir moglich erachten — fiir eine doppelte Sprach-
losigkeit, eine von oben und eine von unten, eine aus ihrer Transzendenz her
unverstindliche und eine im Unbewussten versenkte. Das Griin ist die Spra-
che, die nicht verstanden wird, weil die ,,Ewigkeiten® iiber das Gesicht hin-
ausfahren. Der Stein steht fiir das stumme Sprechen, das nicht gehort wer-
den kann. Dass der Stein von den Whaisen (deren Celan selbst nach der
Ermordung seiner Eltern eine ist) ,begraben und wieder begraben“ wird,
mutet an wie eine Kontrafaktur auf die sprichwértlich vergebliche Suche der
mittelalterlichen Alchimisten nach dem Stein der Weisen, jenem Elixier,
mittels dessen aus Eisen Gold gewonnen werden sollte. Als ruheloser und
notgedrungen misslingender Versuch, das wiederkehrende sprechende Un-

19 Paul Celan, Gesammelte Werke in fiinf Binden. Bd. 3, S. 171.

14



sagbare regelrecht zuzuschiitten, ist das ,begraben und wieder / begraben®
nunmehr verstindlich. Die Spur, die dieses Gedicht legt, wire dann dieje-
nige entlang den Gribern — nicht der Ermordeten, die keine haben, sondern
der Griber der Sprache, und die Gedichte immer nur Momentaufnahmen
des Ausgrabens oder des selbstindigen Hervorquellens dieser sprachlosen
Sprache vor dem nichsten Begribnis. Indem das Gedicht mit dem Wort
~begraben“ endet, begribt es selbst wieder das Sprechen. Um noch einmal zu
Freuds Schrift Jenseits des Lustprinzips zurickzukehren: Freud bemerkt, ,,im
System Bw [Bewusstsein] werde der Erregungsvorgang bewusst, hinterlasse
aber keine Dauerspur®. Die Reaktion des Bewusstseins auf einen starken
Erregungsvorgang charakterisiert er infolgedessen so, dass dieser Vorgang ,,in
ihm nicht wie in allen anderen psychischen Systemen eine dauernde Verin-
derung seiner Elemente hinterldsst, sondern gleichsam im Phinomen des
Bewusstwerdens verpufft“.** Auf Celans Gedicht lisst sich Freuds Aussage in
einer gewissen Modifikation der Benjaminschen Interpretation so anwenden:
Das Gedicht signalisiert das bewusste Erleben und damit zugleich das ,Ver-
puffen® des Erregungsvorgangs, mit dem zwangsliufigen Sprechen iiber das
Unsagbare auch dessen Begraben. Die bleibende Spur ist die des Unsagbaren
selbst, sie dussert sich aber eruptiv und unter Wiederholungszwang (,,begra-
ben und wieder / begraben®) als Bewusstsein von der Unvermeidlichkeit des
Sprechens, iiber die Jacques Derrida ein Jahr nach Erscheinen seines Celan-
Essays nachgedacht hat.”

Dechiffrierung der Geschichte aus der Dichtung? Vielleicht eher: Durch
die Dichtung. Schauen wir die drei Strophen des Gedichtes Die Ewigkeiten
an, so erkennen wir darin drei verschiedene Konzepte einer Begegnung mit
Geschichte, die alle in der Sprachlosigkeit enden: In der ersten Strophe die
~Ewigkeiten® als Ausdruck einer undefinierten, beliebigen, vielleicht sogar
imaginiren Transzendenz, der Geschichte unterworfen ist, die weder theo-
logisch noch idealistisch motivierten Sinn zu stiften vermag. Geschichte wird
hier als etwas gewalttitig Zuschlagendes und tiber den Horizont des Erahn-
baren Hinaustreibendes erfahren, dem keine Art von Narrativ mehr gerecht
werden wiirde. Die zweite Strophe nennt das langsame Verzehrtwerden des
Lichts des Gedenkens durch einen viel stirkeren Brand; Feuer 16scht das

20 Sigmund Freud, Jenseits des Lustprinzips. In: Ders.: Das Ich und das Es. Metapsycho-
logische Schriften. Einleitung von Alex Holder, Frankfurt a. M. 1997, S. 191-249;
210f.

Jacques Derrida, Wie nicht sprechen. Verneinungen. Aus dem Franzésischen von
Hans-Dieter Gondek, Wien 1989 (der franzosische Text erschien 1987). Zur Rede
als unvermeidbarer Spur vgl. v.a. Kapitel II, S. 51ff.

21

15



Gekerzte aus. Die Diskursmasse, die doch auch geleitet ist vom Anspruch
der , Aufarbeitung®, zerdriickt unwillkiirlich und mit der ganzen Macht ihrer
Anonymitit den individuellen Anspruch aufs Gedenken, die Erzihlbarkeit
des einzelnen Schicksals. Die Schlusstrophe schliesslich zeigt uns ein begra-
bendes, zuschiittendes Reden der Waisen, eine Konzession an die Unvoll-
kommenheit der Verdringung des Unsagbaren. Dechiffriert wird also die
Geschichte in ihrer Unaussprechlichkeit, und die Sprache des Gedichts legt
die Spur zum Unsagbaren hin, ohne es durch Worte gebrauchsfertig machen
zu wollen. Sie ergeht sich nicht in Drohroutine und wird nicht als Moral-
keule geschwungen, aber sie begegnet uns als nachhaltig beunruhigendes
,Griine, nicht von hier®.

Durch die Betrachtung eines weiteren, sehr kurzen Gedichts Celans soll
nun aufgezeigt werden, wie sehr diese Dichtung in der Pflicht des Unsag-
baren und zugleich der Rettung der Sprache steht.

I11

DIE SPUR EINES BISSES im Nirgends.

Auch sie
musst du bekimpfen

von hier aus.

Zwei Relationen fallen innerhalb dieses Gedichts auf: Die oppositions-
stiftende zwischen ,Nirgends“ und ,von hier aus“ und die inadiquate zwi-
schen dem Nomen ,,Spur” und dem Verb ,bekimpfen®. Schon lautlich birgt
die erste Zeile eine gewisse Irritation in sich: Dem dunklen, langen ,u‘ von
»Spur® folgt die schrille, aggressive phonetische Folge ,eines Bisses im Nir-
gends“. Diese Kontrastwirkung, verschirft durch die Punktsetzung am Ende,
lasst schon darauf schliessen, dass hier auf eine durch Sprache hervorgerufene
Spur angespielt sein kénnte. Untersuchen wir die Bedeutung des Begriffs
yhier auch im Vergleich zu den anderen Texten, die zuvor erwihnt worden
sind, so weist dieses ,hier® immer darauf hin, dass es ein ,Nicht-hier gibt,
das die vermeintlich schlichte Realitit des ,hier” in Frage stellt. In diesem
Gedicht verweist das ,hier” ins ,Nirgends“, die Spur auf einen Biss. Ist der
Biss ein sprachlicher, dessen Spur hier durch Sprache bekimpft werden soll
und ist das ,Nirgends“ als ,Nicht-Ort* der Ort dieser Sprache, so ruft das
Gedicht zu einem kidmpferischen Sichbehaupten des ,hier gegen die Ge-

16



walttitigkeit des ,Nirgends® auf und ist gleichzeitig — als Sprache — ein
solcher Akt. Reicht die Zulidnglichkeit der Sprache nicht weiter als zur Be-
schreibung der ,Spur eines Bisses im Nirgends®, so muss der Grund wohl
weniger in der Natur der Sprache als in ihrer tiefen Verletzung gesucht
werden, die — um die dtiologische Metapher fortzusetzen — zu einer Infizie-
rung noch der neutralsten Begriffe gefithrt hat. Wie sie dieser verletzende
Biss einer Sprachregelung in die Sprache orten lisst, hat in den letzten Jahren
wohl am deutlichsten Heimrad Bicker mit seinen beiden ,nachschrift“-Bin-
den gezeigt, in welchen er Dokumente im Zusammenhang mit der Shoah zu
einer dokumentarischen Dichtung zusammengestellt hat. Exemplarisch sei
hier ein Text aus ,nachschrift 2“ zitiert, der sich in besonderer Weise zu
Celans Gedicht fiigt: ,,die von menschen stammenden spuren im schnee und
die verschiedenen fahrzeuge in der umgebung weisen auf grosse aktivititen
hin.“*

Hier liegt die Infizierung der Sprache — verbunden mit dem Wissen, zu
weicher Art von ,aktivititen“ die ,von menschen stammenden spuren im
schnee hinfiihren — frei. Bicker hat diese ,Sprache, die ihre eigene For-
melhaftigkeit reproduziert und Titer und Opfer verbirgt ein ,Kauder-
welsch“ genannt, ,das die Arsenale der iiberlieferten Begriffe pliindert, mit
ihrer Hilfe zu verfithren weiss und zu Werke geht“.*> Celans Dichtung ist die
Spur von der anderen Seite her, die Spur, die zu den Menschen hinfiihren
soll und dabei zunichst einmal auf jenen ,Biss im Nirgends®, die Versehrt-
heit des Referenzmediums Sprache stésst. Denn unsagbar ist nicht nur das
Geschehene, unsagbar ist es auch in der Sprache, die sagen miisste und die
der polyglotte Celan als Sprache seiner Dichtung gewihlt hat.

Celans Dichtung also dechiffriert Geschichte, indem sie das Unsagbare
zur Sprache bringt, das im weitesten Sinn ,,Geschichte® ist. Der historische
Narrativ wird damit nicht fiir illegitim erklirt, aber er wird reduziert zur
Prisumption eines Vorstosses in die grosstmogliche, vermittelbare Nihe zur
Sprachlosigkeit. Die Gegeniiberstellung der Dichtung Paul Celans mit der
Heimrad Bickers macht dies von zwei Seiten her deutlich. Mégen wir uns
schwer tun mit der Gewichtung aller Details und Facetten des Wohl- und
Fehlverhaltens damals und heute, mégen wir uns an Sinn, Zweck und Form
einer Erinnerungskultur allenthalben stossen, ,die Worte, um zu sagen, was

fehlt“ (Isenschmid) sind in Celans Gedichten aufbewahrt.

22 Heimrad Bicker, nachschrifi 2. Graz, Wien 1997, S. 123. »
23 Heimrad Bicker, Dokumentarische Dichtung. In: Helmud Eisendle (Hg.): Osterreich
lesen. Texte von Artmann bis Zeemann, Wien 1995, S. 277 -280; 278.

17



	"Die Spur eines Bisses im Nirgends." : Zur Dechiffrierung der Geschichte aus der Dichtung Paul Celans

