Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 54 (1998)
Nachruf: Herbert Hug (1907-1998) zum Gedenken
Autor: Jansen, Reiner

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Herbert Hug (1907 - 1998) zum Gedenken

von Reiner Jansen"

Pfarrer Herbert Hug-Ludwig ist am 15. Midrz 1998 in Oltingen (Kanton
Basel-Landschaft, Schweiz) im Alter von 90 Jahren gestorben. Wihrend des
Zweiten Weltkrieges hat er den schweizerischen Reformierten Kirchen und der
Theologie wichtige Impulse fiir die Neubesinnung auf ihr Verhéltnis zum Volk
Israel und zum Judentum gegeben. Darum soll in dieser Zeitschrift seiner ge-
dacht werden.

Geboren wurde Herbert Hug am 10. Juli 1907 in Basel, wo er zusammen mit
seinen beiden dlteren Geschwistern seine Kindheit und Jugendzeit verbrachte.
Schon friih entwickelte der sensible und kiinstlerisch interessierte Jugendliche
die Fihigkeit, selber zu denken und zu entscheiden und dann auch die Konse-
quenzen zu verantworten. Das zeigte sich bereits, als er wihrend der Gymnasial-
zeit auf abenteuerliche Weise ausriss und sich fast ein Jahr lang in Paris und in
Siidfrankreich aufhielt.

Ihn faszinierte die Malerei und das Leben van Goghs. So wollte er nach sei-
ner Riickkehr in die Schweiz eigentlich Maler oder Philosoph werden. Doch
dann entschied er sich fiir das Studium der Theologie und lernte in der kurzen
Zeit von 1'/2 Jahren Latein, Griechisch und Hebriisch. 1933 wurde er ordiniert
und trat die Pfarrstelle in der Gemeinde Sennwald (St. Gallen) an. 1938 verehe-
lichte er sich mit Elisabeth Ludwig; dem Ehepaar wurden drei Tochter ge-
schenkt.

Von Sennwald aus betreute er auch die Strafanstalt Saxenried. Hier kam er
auch mit jiidischen Fliichtlingen zusammen. Durch die Untergrundzeitung “SZ”,
die von Fritz Lieb herausgegeben wurde, wusste er schon friih von den Gescheh-
nissen in den Konzentrationslagern. Wachsamkeit und Widerstand gegen den
Nationalsozialismus hatten schon vorher sein Verhalten geprigt. Dazu rief er
auch seine Zeitgenossen auf. Bis zum “Anschluss” Osterreichs an das Reich be-
treute er vertretungsweise die Protestanten von Feldkirch bis Bludenz im be-
nachbarten Vorarlberg. In Bludenz war eine kleine reformierte Kirche — teilwei-
se mit Spenden aus der Schweiz — gebaut worden. Als er zur Einweihung der
Kirche kam, um die Predigt zu halten, sah er entsetzt ein Bild Hitlers auf dem
Altar. Er besann sich nicht lange, kehrte um und verliess die Kirche, ohne zu
predigen.

Hug hatte sich keine Illusionen iiber die Ziele und Methoden des National-
sozialismus gemacht. Er erkannte schon friih, dass es ihr Plan war, die europii-

*  Pfr. Dr. Reiner Jansen, Kirchackerweg 5, CH — 4402 Frenkendorf.

256



schen Juden auszurotten. Das fiihrte ihn zu einer griindlichen Auseinanderset-
zung mit dem Antisemitismus und einer Besinnung auf die biblischen und theo-
logischen Voraussetzungen der “Judenfrage”.

Aufgrund der alarmierenden Nachrichten aus Deutschland hatte sich das
Schweizer “Hilfswerk fiir die Bekennende Kirche in Deutschland” 1938 in ei-
nem Memorandum mit diesen Fragen beschiftigt. Darin wird der rassische An-
tisemitismus klar zuriickgewiesen. Trotzdem wird betont, die Juden hitten
Schuld auf sich geladen, gerade weil sie es nicht ertragen hitten, als Ausgeson-
derte Gottes nur aus seiner Gnade zu leben. Die Wiederkunft Christi, “das Ende
aller Wege Gottes mit der Menschheit”' hinge aber davon ab, dass Israel um-
kehre und an Jesus Christus glaube. “Das ist der tiefste Grund, weshalb die Juden
in allen Gerichten doch erhalten und gerade durch die Gerichte immer wieder
neu gesammelt werden. ... Heute, wo alles zu den letzten Entscheidungen
dringt, kann die Kirche, die weiss, dass alles im letzten von der Bekehrung der
Juden abhingt, weniger denn je darauf verzichten den Juden das Evangelium zu
verkiinden und die Glaubenden durch die Taufe in den Neuen Bund aufzuneh-
men ... Die Unerlostheit der Juden, ihre Blindheit und ihre Leiden rufen die
Christen zur Busse.”? — Wihrend hier einerseits zur Hilfe fiir die bedringten und
verfolgten Juden aufgerufen wurde, so galt andererseits die Bekehrung der Juden
als vordringlichste Aufgabe der Kirche.

Im “Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz” erschien am 12. Oktober
1939 ein ldangerer Artikel unter dem Titel “Zur Judenfrage bei Luther” aus der
Feder Herbert Hugs. Er stellte darin die Haltung des Reformators zu den Juden
dar und betonte die Schuld der Kirche an der Verfolgung der Juden. “Der Antise-
mitismus des Christentums ist tatsidchlich die grandioseste pia fraus (= frommer
Betrug), die sich denken lédsst, und darum liegt es der Kirche ob, klar und deutlich
einzusehen und bekanntzugeben, dass sie mit dem Skorpion des Arierparagra-
phen sich selber richtet und das Christentum ad absurdum fiihrt.”

Drei Jahre spéter — mitten im Krieg — erschien dann sein Buch “Das Volk
Gottes — Der Kirche Bekenntnis zur Judenfrage” das er “den Freunden des
Schweizerischen Evangelischen Hilfswerkes fiir die Bekennende Kirche in
Deutschland” widmete. Ziel dieser Publikation war es, den Schwankenden und
Unentschiedenen — und wenn mdoglich sogar den Antisemiten — theologische
Argumente gegen den Judenhass zu liefern und sie zu einer klaren Stellungnah-
me zu bewegen nach dem Motto von Montaigne “Il faut prendre parti.”

Im ersten Kapitel geht es um eine grundsitzliche Besinnung {iber “Die Ju-
den und die Hoffnung der Kirche”. Ahnlich wie Karl Barth in seiner “Kirchli-
chen Dogmatik” beginnt er jeden Abschnitt mit einigen Leitsatzen. So wird be-

1 Das Heil kommt von den Juden; Memorandum des Schweizerischen Evangelischen
Hilfswerkes fiir die BK in Deutschland, zitiert nach: Ursula Kiser-Leisibach, Die

begnadeten Siinder, Stimmen aus den Schweizer Kirchen zum Nationalsozialismus
1933-1942, Winterthur 1994 , 114.

2 Ebd.
3 AaOll6.

257



reits in den ersten Sétzen die christologische Orientierung dieser Theologie deut-
lich:
“Die Dringlichkeit der Judenfrage besteht in dem heute mit Wucht
vorstossenden, vom leidenschaftlichen Glauben beseelten Antisemitis-
mus, der sich die radikale Ausmerzung alles Jiidischen zum Ziel setzt.
Angesichts der weltpolitischen Bedeutung und Tragweite dieser Frage
hat die Kirche geltend zu machen, dass es sich hier um ein theologi-
sches Problem par excellence handelt, das schon deshalb in den zentra-
len Fragenbereich der Christologie gehort, weil Gott in seiner Offenba-
rung dieser Jude ist: Jesus von Nazareth.” (11)

Waihrend es in der Dogmengeschichte vor allem immer wieder um die An-
selmsche Frage “Cur Deus homo?” gegangen sei, miisse es heute vor allem um
die Frage “Cur Deus homo Judaeus?” gehen (13). Die Kirche hat freilich in ihrer
Geschichte immer wieder vergessen und verleugnet, dass ihr Herr trotz allem der
Judenkonig war und blieb. “In dem Masse, als dies vergessen wurde, musste
dann die Kirche die Juden als nicht zu ihr gehérig empfinden und deren Ghetto-
Existenz irgendwie als Rache fiir Golgatha interpretieren.” (ebd.)

So entwickelt Hug dann eine streng christologisch orientierte Betrachtung
des Judentums. Mit Jesus “als Krisis der Welt” (33) wird auch iiber Israel ent-
schieden. Sowohl die Kirche als auch die Synagoge erheben den Anspruch, das
wahre Israel zu sein. Weil die Juden den “Herrschaftsanspruch” Jesu ablehnen,
werden sie dem Anspruch, das wahre Israel zu sein, nicht gerecht und bleiben
eben damit Juden. In diesem Zusammenhang bekriftigt Hug auch die schon von
der Alten Kirche vertretene Auffassung, dass die Juden mit dem Fall Jerusalems
(70 n.Chr.) aufhoren, ein Volk zu sein. So lehnt er jede profangeschichtliche
Deutung des Judentums als einheitliches Volk, als Nation, Religionsgemein-
schaft, Kultur oder Rasse ab. Als gemeinsamen Nenner der jiidischen “Geschich-
te” ldsst er eigentlich nur eines gelten: “Bedringnis und Leiden durch die
masslosen Gefiihle der Andersartigkeit, die thnen von den Vélkern her widerfah-
ren.” (20)

Vieles an dieser Argumentationskette entspricht heute — mehr als 50 Jahre
spiter — nicht mehr dem Stand der wissenschaftlichen Diskussion. So wird man
wohl kaum noch die Kirche als Vertreterin einer lebendigen Hoffnung dem Ju-
dentum als einer toten Hoffnung gegeniiberstellen (vgl. 34).

Insgesamt unterstreicht Hug sehr stark die bleibende Erwihlung des Volkes
Israel, auch wenn diese im Judentum oft als “Erwihltheit” missverstanden wird.
Freilich hat auch die Kirche die Erwihlung niemals als Besitz. Sie lebt in der
Hoffnung, in der Erwartung der endgiiltigen Erlésung. Nach Romer 9-11 héingt
die Wiederkunft Christi von der Bekehrung ganz Israels ab. Darum “siindigt die
Kirche willentlich und wissentlich wider ihre eigene Hoffnung, wenn sie die Ju-
den verstosst.” (40) Die Kirche ist, wenn sie ihren Auftrag ernst nimmt, “in ihrer
Existenz ein einziger Akt von Judenmission” (K. Barth). Daraus folgert Hug:

“Weil die Kirche in ihrer Ganzheit eine einzige Darstellung der Juden-
mission ist, konnte man dariiber streiten, ob es iiberhaupt Sinn hat, die
Judenmission als ein Teilgebiet ihres missionarischen Handelns noch

258



weiterhin aufrechtzuerhalten. Die diesbeziiglichen ‘Erfolge’ sind nicht
dazu angetan, grosses Zutrauen in den Wert dieses Unternehmens zu
erwecken. Die Besonderheit dieses Unternehmens deutet wohl auf den
Krankheitszustand der Gesamtkirche hin, der ja in ihrer Hoffnungslo-
sigkeit gegeniiber den Juden sichtbar genug in Erscheinung tritt. So
mag die Judenmission als Teilgebiet eine taktische Massnahme der
Kirche sein, die sich genotigt sieht, ihren eigenen stiindig drohenden ju-
denfeindlichen Alliiren einen schiitzenden Damm entgegenzustellen,
und als dieses Korrektiv bilden sie eine gewiss nicht iiberfliissige Funk-
tion. Aber weit wichtiger und eigentlich entscheidend ist die Gesamt-
haltung der Kirche gegeniiber den Juden. Die Kirche als solche muss
wissen, dass ihre eigene Hoffnung mit der Hoffnung fiir Ganz-Israel
steht und fillt. Die Kirche muss wissen, dass sie sich an ihrem eigenen
Auftrag vergeht, wenn sie auch nur Einen von denen, die zu Israel ge-
horen, und wenn dieser Eine Judas Ischarioth hiesse, preisgibt.” (64)

Der zweite Teil des Buches ist dem Thema “Luther und die Juden” gewid-
met. Auch fiir den Reformator ist die Judenfrage primir die Christusfrage. Inso-
fern hat seine spitere Stellung zu den Juden mit dem (1942) grassierenden An-
tisemitismus zunachst nichts zu tun. Freilich zeichnet sich in den spéteren Jahren
Luthers deutlich ein Wandel ab. So finden sich neben den ungeheuer brutalen
Vorschldgen des alten Luthers, man solle den Juden gegeniiber eine “scharfe
Barmherzigkeit” iiben, auch Vorformen einer neuzeitlichen “Rassetheorie” (in
der Schrift “Vom Schem Hamphoras™).

Intensiv setzt sich Hug hier mit Lutherforschern auseinander, die den Refor-
mator zu einem Kronzeugen des deutschen Antisemitismus erheben wollen. Be-
denklich an Luther ist vor allem, dass er “willentlich wider die christliche Hoff-
nung” siindigt. “Er gibt es auf, in irgendeinem Juden den Bruder auch nur noch
zu erwarten.” Darin besteht seine “geradezu ddmonische Verblendung” (146).
Darum kénnen wir beim deutschen Reformator in dieser Frage nicht in die Schu-
le gehen. Gefordert ist vor allem eine “vollige Solidaritit” mit den Juden (147).

Im dritten — wesentlich kiirzeren — Teil seines Buches erwigt Hug “Mog-
lichkeiten und Grenzen einer jiidisch-christlichen Verstindigung” (149-175).
Hier setzt er sich vor allem mit dem jiidischen Gelehrten H. J. Schoeps und des-
sen Ideen auseinander. Gegen ihn (und Martin Buber) beruft er sich auf die of-
fenbarungsmissigen Grundlagen des christlichen Glaubens, die vor allem im
Neuen Testament vernommen werden. Von hier aus sind auch alle jiidischen
Anniherungen an die Person Jesu zu beurteilen:

“Die Grenze einer jiidisch-christlichen Verstindigung zieht nach wie
vor der Messias Israels selbst. Seine geschichtliche Gestalt ist nach dem
Zeugnis des N.T. Jesus von Nazareth, in und mit dem die Verheissun-
gen des A.T. erfiillt sind. Die christologische Frage ist und bleibt dem-
nach das allein belangreiche Problem, das hier zu erwiégen ist.” (161)

Seine klare Ablehnung des Antisemitismus und sein unzweideutiges Eintre-
ten fiir die Solidaritit mit den Juden fiihrten dazu, dass Herbert Hug vom Verein
der Freunde Israels als Direktor nach Basel berufen wurde. Mit seiner Familie

259



verliess er die Gemeinde Sennwald und zog Anfang Mai 1943 nach Basel, wo er
im Haus des Vereins an der Hebelstrasse 129 Wohnsitz nahm.

Hier ging es in diesen Jahren zu wie in einem Bienenkorb. Er und seine Fa-
milie hatte Kontakt mit vielen jiidischen Fliichtlingen. Fiir sie fiihrte er daheim
Kurse durch und baute eine Judaica-Sammlung auf. Im September 1943 organi-
sierte er die erste vom Verein selber getragene Studienwoche. Sie stand unter
dem Thema “Gottes Bund im Alten und Neuen Testament” und fand in dem von
Pfr. Paul Vogt gegriindeten Fliichtlings- und Sozialheim “Sonneblick” in Wal-
zenhausen (Appenzell) statt. Das umstrittene Thema der Mission behandelte
Hug auch am Ziircher Jahresfest am 26. 9. 1943. Dort fiihrte er aus: “Heute steht
die tatkriftige Hilfsbereitschaft an erster Stelle, und nur Blinde und Taube kon-
nen fortfahren, in iiblicher Weise Judenmission zu treiben.”*

Er wollte den Fliichtlingen helfen, das Judentum und ihr Judesein zu beja-
hen und suchte das intensive Gesprich mit ihnen. Auf Judentaufen legte er dabei
gar keinen Wert, ja er weigerte sich, gefliichtete und verfolgte Juden zu taufen.
So kam es bald zu Differenzen mit dem Komitee des Vereins der Freunde Israels,
die sich Ziele und Durchfiihrung seiner Arbeit vermutlich anders vorgestellt hat-
te. Nach einer Auseinandersetzung im Vorstand schrieb er seine Kiindigung als
Direktor im April 1944. Auch der Prisident des Vereins Pfr. Rudolf Vollenwei-
der schied aus dem Vorstand aus. So stand Herbert Hug mit seiner Familie zu-
nédchst einmal auf der Strasse.

Nach zwei Ubergangszeiten — zunichst als Vikar bei Alfred de Quervain in
Laufen und dann bei Paul Eppens —, die die damaligen Durststrecken tiberbriick-
ten, wurde er 1946 als Pfarrer der weitverzweigten Gemeinde Walzenhausen AR
berufen. Wihrend seiner Amtszeit prisidierte er die Tagungen des Schweizeri-
schen Pfarrvereins (1958 und 1960) und war zugleich Mitglied der Konkordats-
priifungsbehorde, in der er den Kanton Appenzell AR mit viel Engagement ver-
trat. 1961 kam er dann nach Oltingen, wo er bis zu seiner Pensionierung 1972
wirkte und zusammen mit seiner Gattin seinen Lebensabend verbrachte. Er hatte
sich im Laufe der Zeit eine ausserordentlich breite Bildung verschafft und blieb
zeitlebens ein origineller, aufgeschlossener Denker und ein humorvoller, enga-
gierter Seelsorger, der sich nie dem Zeitgeist verschrieb. Er war sehr naturver-
bunden, malte und dichtete. Mit zunehmendem Alter interessierte er sich leiden-
schaftlich auch fiir die griechische Philosophie. Obwohl seine physischen Krifte
im hohen Alter langsam abnahmen, blieb er bis zu seinem Tode geistig regsam. So
las er tiglich Griechisch und Hebriisch —in den letzten vier Jahren mit einem Lese-
Apparat. Er starb am 15. 3. 1998 in seinem Hause im Alter von fast 91 Jahren.

Heute erkennen wir in ihm einen mutigen Bekenner, der oft eher im Stillen
wirkte, der sich nicht scheute, zu seinen Uberzeugungen zu stehen, auch wenn es
ihn etwas kostete. Auf dem Weg der Neubesinnung der traditionellen Judenmis-
sion hat er wichtige Impulse gegeben — darin in manchem seinen Zeitgenossen
voraus.

4 Zitiert nach Thomas Willi, Die Geschichte des Vereins der Freunde Israels in Basel,
in: Der Freund Israels (1980) 2, 55.

260



	Herbert Hug (1907-1998) zum Gedenken

