Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 54 (1998)
Vorwort: Selbstfindung und Gedenken
Autor: Rubeli-Guthauser, Nico

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Selbstfindung und Gedenken

Editorial von Nico Rubeli-Guthauser

Jiidische Kultur in Israel und in der Diaspora bildet ein Universum von Tra-
ditionen. Sich eingiessen lassen im Schmelztiegel konvergierender kultureller
Codes galt in Israel jahrzehntelang als hohes Ziel und driickte primdr die condi-
tion humaine des jungen jiidischen Staates aus. Die Traumata der Schoa blieben
prdgend und offneten ihre schmerzlichen Untiefen — nachts und tags. Die Amal-
gamierungsprozesse der neuen israelischen Kultur stellen ihre eigenen Fragen,
die gelebt und wissenschaftlich reflektiert werden. Wohin fiihrt die gegenwdirtige
Jiidische Kultur? Wo findet der Diskurs iiber Weichenstellungen moderner jiidi-
scher Kultur statt? — Selbstverstindlich wird dieses Gesprdch in hebrdischer
Sprache gefiihrt.

Und wir in Europa? Jiidische Identitiit beschdftigt den offentlichen Diskurs
inbesondere beim doch immer wieder auch ehrlichen Bediirfnis, Formen des
Gedenkens zu finden. Gedenken als Ausdruck von Mitmenschlichkeit? Gedenken
als Wiederholung des Grauens? Gedenken anstatt ...? Ethische Krisen nach der
Schoa sind Zerreisproben fiir religioses Denken, wissenschaftliches Forschen
und literarisches Schreiben. Die schmerzende Frage, ob denn iiberhaupt ein
neuer Weg, eine Sprache, Mitmenschlichkeit noch gefunden werden, durchzieht
die verschiedenen Beitrige dieses Heftes.

Selbstfindung und Gedenken in Israel und in Europa. Zwei Welten, deren
innere Motivationen und dussere Realitdten unterschiedlicher nicht sein konn-
ten. Und doch teilen wir miteinander identische kulturelle Wurzeln und die Erin-
nerung an das tiefste Grauen.

Bernd Schroder pendelt zwischen den akademischen Welten Israels und
Deutschlands hin und her. Er widmet sich eingehend dem Werk Elieser Schweids
(¥1927 in Jerusalem), Professor an der Universita ha‘lvrit in Jerusalem. Die
Frage des Konnexes von Westkultur und jiidischem Code wird auf der Ebene der
Didaktik besonders virulent und sozial relevant. Faszinierend ist, wie von der
sogenannt sdakularen Seite ein Zugang zur sogenannt religiosen Kultur errungen
wird, der zugleich religiose Inhalte transformiert. Die weltliche Kultur wird hier
als Herausforderung fiir das Judentum wahrgenommen. Die Kontraste zwischen
religioser Identitiit und Einfliissen der Umgebungskultur werden in der zweiten
Hilfte unseres Jahrhunderts neu gestellt: einerseits existiert der jiidische Staat
Israel und andererseits sikularisiert sich die umgebende Welt zunehmend. In der
neueren Erziehungswissenschaft wird im Grunde die fundamentale Diskussion
liber Ziele und Prinzipien, d.h. die Weiterentwicklung des kulturellen Codes ent-
faltet. In der Schere zwischen Kritik und Assimilation dffnet sich der amerika-
nisch-globale Horizont, der die gegenwdrtige “Modernitdt” prdgt. Es wird deut-

197



lich, wie sich Integrationsversuche und Fiktionen von Einheit und Pluralismus
Jenseits metatheoretischer Erwdgungen entwickeln. Bernd Schroder weist ein-
driicklich die Relevanz didaktischer Theoriebildung in Israel nach und fordert
uns zu Recht auf, israelische Didaktik im europdischen Diskurs aufzunehmen.

Der Kirchenhistoriker und Pfarrer Reiner Jansen beschdftigt sich mit
christlichen Einstellungen zum Judentum, die in christlichen Geschichtsbildern
— insbesondere in der Epoche von 1945 bis 1990 — artikuliert werden. Erschrek-
kend deutlich wird, wie christliche Historiographen theologische Vorurteile
schon vor oder gar anstelle einer Recherche relegitimieren. Strukturelle und
substantielle Antijudaismen belasten die Theoriebildung. Oft weicht wissen-
schaftliches Forschen geschichtstheologischem Werten. Eine historiographi-
sche Neuorientierung ist erst spiit zu erkennen. Besonders erschreckend sind
Nachwirkungen und Neuauflagen antijiidischer Motive und Muster nach der
Schoa. Die bekannte “Verbliiffungsfestigkeit” christlicher Wissenschaft er-
scheint besonders schmerzlich im unseligen “Gottesmordvorwurf”, der die Ge-
schichtsbilder und die Fachliteratur seit alters und bis heute kontaminiert. Jan-
sen entdeckt auch in entwicklungsgeschichtlichen Modellen antijiidische Kate-
gorien. Heinrich Graetz’ Diagnose, dass es gewissen christlichen Historiogra-
phen darum geht, “das Judentum ins Grab zu legen”, ist zum faktischen Grauen
geworden, dessen Ursachen noch heute gelesen und vertreten werden.

Die literarische Auseinandersetzung mit der Schoa thematisiert der Beitrag
von Gabrielle Oberhinsli-Widmer. Das Werk des israelischen Schriftstellers
Aharon Appelfeld, insbesondere sein Roman “Die Eismine” (1997), steht im
Mittelpunkt des Diskurses. Hintergriindige und existentielle Fragen religioser
Deutungen und Motive in sikularer Literatur tun sich auf. Ein Abschnitt zu reli-
giosen und antireligiosen jiidischen Antworten auf die Schoa skizziert das kultu-
relle und menschliche Umfeld, in welchem sich Appelfeld literarisch dussert.
Konkretes eigenes Erleben und Zerreissproben der jiidischen Kultur und Gesell-
schaft prigen religiose und sdkulare Traditionen; sie werden mit Wunden der
Schoa und dem Gedenken der Opfer konfrontiert. Auch das Sehnen nach einer
geistigen Heimat, die gewaltsam und geplant zur Holle gemacht worden ist, for-
dert seinen Raum. Extremlosungen einer desavouierten und verratenen Religio-
sitit einerseits und eines seelisch kaum aushaltbarens Verharrens bei einem
strafenden und erbarmenden Gott andererseits kommen zur Sprache. Die Welt
von Aharon Appelfeld ist eine andere; sie ist geprdgt von gegenwdrtigem Erle-
ben, das Narben nicht versteckt, Traditionen anders bearbeitet und eine neue,
eine eigene Sprache findet.

In unserer Rubrik “Im Gesprdach’ beschdftigt sich Lukas Kundert mit dem
bekannten talmudischen Text des kranken Messias vor den Toren Roms (bSanh
98a). Dabei stellt er sich in den Dialog mit jiidischen und christlichen Deutun-
gen, insbesondere auch mit Gabrielle Oberhdinsli-Widmers Beitrag im letzten
Heft der Judaica. Das synchrone Lesen des Textes und sozialgeschichtliche
Uberlegungen, die die friihchristlichen Schriften als Zeugnisse jiidischer Unter-
schichtserfahrungen einbringen, ermoglichen eine lebensnahe Lektiire dieses
bekannten Textes. Differenzen werden nicht aufgeldst, sondern schaffen ein neu-
es pluralistisches Deuten altbekannter Texte.

198



Pfarrer Herbert Hug in der Judaica zu gedenken ist eine menschliche
Pflicht. Fiir seine soziale Verantwortung zur Zeit der Schoa hat er einen hohen
Preis bezahlt. Herbert Hug zu gedenken bedeutet zudem, essentielle Kritik an der
Politik des “Vereins der Freunde Israels” zur Zeit der Schoa zu iiben. Es war mir
eine Ehre, 1997 anlésslich des Herzl-Jubildums in Basel Herbert Hug person-
lich vor fast hundert Kolleginnen und Kollegen erstmals offiziell und offentlich
erkliren zu konnen, dass er mit seiner Entscheidung fiir den Primat sozialer Mit-
menschlichkeit iiber religiosen Absichten die ethisch wertvollere Option gewdihlt
hatte — im Gegensatz zu den vor Missionseifer blind gewordenen Mitgliedern des
verbleibenden Comités. Auch in Herbert Hugs Schriften entdecken wir zwar
manch antijiidisches, ja sogar missionarisches Muster damaliger Theologie, die
auch er nicht zu tiberwinden vermochte. Aber er hat sich dennoch mit ganzem
Herzen auf die Seite der Juden gestellt und seine berufliche Karriere ohne zu
zogern aufs Spiel gesetzt. Wegen seinem Mut, Juden zu helfen und trotz allem
Druck nicht zu Missionsobjekten degradieren zu lassen, wurde er von den soge-
nannten “Freunden Israels” im Stich gelassen. Sein unerschrockenes Einstehen
fiir jiidische Fliichtlinge und die Menschenwiirde der Juden macht ihn zu einem
der raren Zeugen der Menschlichkeit.

Welche Friichte obsessive Vergebungswiinsche hervorbringen konnen, le-
sen wir in der kritischen Buchbesprechung von Christoph Schulte. Manfred De-
selaers Dissertation (1997) und Votragstdtigkeit belasten das jiidisch-katholi-
sche Gesprdch. Die christlich-theologische These, Gott habe einem Massenmor-
der verziehen, wird — es ist kaum nachzuvollziehen und hinterldsst sprachloses
Entsetzen — ausgerechnet den Opfern von Auschwitz gewidmet. Offenbar fillt es
manch einem Christen unserer Zeit schwer, die designierten und verfolgten Op-
fer endlich ruhen zu lassen. Die Totenehre der Schoa-Opfer wird weiter ge-
schdndet. Immer neue Rollen und Aufgaben werden Juden aufgezwungen — auch
das Nicht-Aushalten der Sinnlosigkeit, die in Auschwitz industriell geplant und
grauenhafter Alltag wurde. Christoph Schulte wehrt sich gegen die weit verbrei-
tete Tendenz, sich durch Sakralisierungen des Grauens und stindige Vereinnah-
mungen von Juden und Judentum Erleichterung zu verschaffen. Emotional ist
die These Deselaers kaum aushaltbar, theologisch ist sie anfechtbar. Beides: den
emotionalen Schaden und die wissenschaftliche Unzuldnglichkeit analysiert
Christoph Schulte in beeindruckender methodischer Klarheit, die die menschli-
che Betroffenheit nicht verdrdngt. Dass Deselaers Buch als Doktorarbeit ange-
nommen und verlegt wurde, deutet auf schlimme Wiederholungen antijiidischer
Bediirfnisse, die notorisch sowohl Gott als auch Juden instrumentalisieren.

Den Rezensionsteil erdffnen wir mit der Monografie von Klaus Koenen,
“Unter dem Dréohnen der Kanonen”, einem Buch, das sich mit politischen und
antisemitischen Aspekten der Wissenschaftsgeschichte zur Zeit der Schoa be-
schdftigt. Diese wichtige ideologiekritische, didaktische und hermeneutische
Aufgabe steckt noch ganz in ihren Anfingen. Sie soll zugunsten einer theologi-
schen und rezeptionstheoretischen Neubesinnung und Reorientierung in unserer
Zeitschrift besonders betont werden. Studierende und Lernende sind angewiesen
auf eine ethisch klare und wissenschaftlich differenzierte Analyse der dunklen
Seite christlicher Lesegewohnheiten in bezug auf den Tanach.

199



Liebe Leserin, lieber Leser!

Mein freundlicher Gruss gilt Professor Stefan Schreiner, der ab dem néich-
sten Jahrgang das wissenschaftliche Profil und die Arbeit der Redaktionskom-
mission leiten wird. Professor Schreiner wird der Judaica als langjahriger pro-
filierter Redaktor unserer Zeitschrift und als Leiter des Institutum Judaicum in
Tiibingen ein wissenschaftliches Gesicht geben, das uns durch seine vielen Pro-
jekte und Beitrdge in der Judaica bekannt und vertraut ist. Die Vielseitigkeit der
wissenschaftlichen Schulen sollen weiterhin unsere Judaica prégen.

Mit diesem Editorial verabschiede ich mich nach vier interessanten und
Jfruchtbaren Jahrgingen als leitender Redaktor von Ihnen. Kol Sof Hatchala
chadascha. In Zukunft freue ich mich, dem Anliegen eines pluralistischen und
friedlichen Miteinander von Juden und Christen konstruktiv und der Sache der
Verstindigung kompromisslos dienen zu konnen: als Studienleiter der neuen
partnerschaftlich von der Israelitischen Gemeinde Basel und christlichen Kir-
chen der Kantone Basel-Stadt und Basel-Land getragenen “Christlich-jiidi-
schen Projekte”, als Geschdiftsfiihrer der “Christlich-jiidischen Arbeitsgemein-
schaft Basel” und als wissenschaftlicher Assistent an der Universitdt Basel.

Ich danke allen, die sich an unserem wissenschaftlichen Forschen und
Schreiben beteiligt haben. Ein besonderer Dank gilt allen Redaktorinnen und
Redaktoren und den Mitgliedern des Beirats. Euer Denken, Eure Kenntnisse und
Euer Fleiss zeichnen die Judaica als wissenschaftliche Zeitschrift aus. Neue
Orte und Gelehrte jiidischer Studien sind in dieser Zeit zu uns gestossen. Wir
haben den Weg des “Verstindnisses des jiidischen Schicksals in Vergangenheit
und Gegenwart” — wie der alte Untertitel 50 Jahre lang hiess — verlassen und ein
neues Programm im “Verstehen des Judentums” gesucht, das in Mada‘e
haJahadut (Jiidischen Studien) und in einer modernen Antisemitismuskritik
miindete. Eine besondere Freude war mir in diesen Jahren, einen etwas stirke-
ren Akzent in der Rezeption israelischer Literatur zu setzen. Die vielen Gespri-
che mit Leserinnen und Lesern haben mich immer wieder ermutigt, neue Ideen
und Themen aufzugreifen, die Sie beschdftigen. Vielen Dank fiir diese vier Jahre
gemeinsamen Denkens und Schaffens!

Drischat Schalom miBasel.

200



	Selbstfindung und Gedenken

