
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 54 (1998)

Vorwort: Selbstfindung und Gedenken

Autor: Rubeli-Guthauser, Nico

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Selbstfindung und Gedenken

Editorial von Nico Rubeli-Guthauser

Jüdische Kultur in Israel und in der Diaspora bildet ein Universum von
Traditionen. Sich eingiessen lassen im Schmelztiegel konvergierender kultureller
Codes galt in Israeljahrzehntelang als hohes Ziel und drückte primär die condition

humaine des jungen jüdischen Staates aus. Die Traumata der Schoa blieben
prägend und öjjheten ihre schmerzlichen Untiefen - nachts und tags. Die Amal-
gamierungsprozesse der neuen israelischen Kultur stellen ihre eigenen Fragen,
die gelebt und wissenschaftlich reflektiert werden. Wohinführt die gegenwärtige
jüdische Kultur? Wo findet der Diskurs über Weichenstellungen moderner
jüdischer Kultur statt? - Selbstverständlich wird dieses Gespräch in hebräischer
Sprache geführt.

Und wir in Europa? Jüdische Identität beschäftigt den öffentlichen Diskurs
inbesondere beim doch immer wieder auch ehrlichen Bedürfnis, Formen des
Gedenkens zu finden. Gedenken als Ausdruck von Mitmenschlichkeit? Gedenken
als Wiederholung des Grauens? Gedenken anstatt... Ethische Krisen nach der
Schoa sind Zerreisproben für religiöses Denken, wissenschaftliches Forschen
und literarisches Schreiben. Die schmerzende Frage, ob denn überhaupt ein
neuer Weg, eine Sprache, Mitmenschlichkeit noch gefunden werden, durchzieht
die verschiedenen Beiträge dieses Heftes.

Selbstfindung und Gedenken in Israel und in Europa. Zwei Welten, deren
innere Motivationen und äussere Realitäten unterschiedlicher nicht sein könnten.

Und doch teilen wir miteinander identische kulturelle Wurzeln und die
Erinnerung an das tiefste Grauen.

Bernd Schröder pendelt zwischen den akademischen Welten Israels und
Deutschlands hin und her. Er widmet sich eingehend dem Werk Elieser Schweids
(*1927 in Jerusalem), Professor an der Universita ha'Ivrit in Jerusalem. Die
Frage des Konnexes von Westkultur undjüdischem Code wird aufder Ebene der
Didaktik besonders virulent und sozial relevant. Faszinierend ist, wie von der
sogenannt säkularen Seite ein Zugang zur sogenannt religiösen Kultur errungen
wird, der zugleich religiöse Inhalte transformiert. Die weltliche Kultur wird hier
als Herausforderungfür das Judentum wahrgenommen. Die Kontraste zwischen
religiöser Identität und Einflüssen der Umgebungskultur werden in der zweiten
Hälfte unseres Jahrhunderts neu gestellt: einerseits existiert der jüdische Staat
Israel und andererseits säkularisiert sich die umgebende Welt zunehmend. In der
neueren Erziehungswissenschaft wird im Grunde die fundamentale Diskussion
über Ziele und Prinzipien, d.h. die Weiterentwicklung des kulturellen Codes

entfaltet. In der Schere zwischen Kritik und Assimilation öffnet sich der
amerikanisch-globale Horizont, der die gegenwärtige "Modernität" prägt. Es wird deut-

197



lieh, wie sich Integrationsversuche und Fiktionen von Einheit und Pluralismus
jenseits metatheoretischer Erwägungen entwickeln. Bernd Schröder weist
eindrücklich die Relevanz didaktischer Theoriebildung in Israel nach und fordert
uns zu Recht auf, israelische Didaktik im europäischen Diskurs aufzunehmen.

Der Kirchenhistoriker und Pfarrer Reiner Jansen beschäftigt sich mit
christlichen Einstellungen zum Judentum, die in christlichen Geschichtsbildern

- insbesondere in der Epoche von 1945 bis 1990 - artikuliert werden. Erschrek-
kend deutlich wird, wie christliche Historiographen theologische Vorurteile
schon vor oder gar anstelle einer Recherche relegitimieren. Strukturelle und
substantielle Antijudaismen belasten die Theoriebildung. Oft weicht
wissenschaftliches Forschen geschichtstheologischem Werten. Eine historiographi-
sche Neuorientierung ist erst spät zu erkennen. Besonders erschreckend sind
Nachwirkungen und Neuauflagen antijüdischer Motive und Muster nach der
Schoa. Die bekannte "Verblüjfungsfestigkeit" christlicher Wissenschaft
erscheint besonders schmerzlich im unseligen "Gottesmordvorwurf", der die
Geschichtsbilder und die Fachliteratur seit alters und bis heute kontaminiert. Jansen

entdeckt auch in entwicklungsgeschichtlichen Modellen antijüdische
Kategorien. Heinrich Graetz' Diagnose, dass es gewissen christlichen Historiographen

darum geht, "das Judentum ins Grab zu legen", ist zum faktischen Grauen
geworden, dessen Ursachen noch heute gelesen und vertreten werden.

Die literarische Auseinandersetzung mit der Schoa thematisiert der Beitrag
von Gabrielle Oberhänsli-Widmer. Das Werk des israelischen Schriftstellers
Aharon Appelfeld, insbesondere sein Roman "Die Eismine" (1997), steht im
Mittelpunkt des Diskurses. Hintergründige und existentielle Fragen religiöser
Deutungen und Motive in säkularer Literatur tun sich auf. Ein Abschnitt zu
religiösen und antireligiösen jüdischen Antworten aufdie Schoa skizziert das kulturelle

und menschliche Umfeld, in welchem sich Appelfeld literarisch äussert.
Konkretes eigenes Erleben und Zerreissproben derjüdischen Kultur und Gesellschaft

prägen religiöse und säkulare Traditionen; sie werden mit Wunden der
Schoa und dem Gedenken der Opfer konfrontiert. Auch das Sehnen nach einer
geistigen Heimat, die gewaltsam und geplant zur Hölle gemacht worden ist,
fordert seinen Raum. Extremlösungen einer desavouierten und verratenen Religiosität

einerseits und eines seelisch kaum aushaltbarens Verharrens bei einem
strafenden und erbarmenden Gott andererseits kommen zur Sprache. Die Welt
von Aharon Appelfeld ist eine andere; sie ist geprägt von gegenwärtigem Erleben,

das Narben nicht versteckt, Traditionen anders bearbeitet und eine neue,
eine eigene Sprache findet.

In unserer Rubrik "Im Gespräch " beschäftigt sich Lukas Kundert mit dem
bekannten talmudischen Text des kranken Messias vor den Toren Roms (bSanh
98a). Dabei stellt er sich in den Dialog mit jüdischen und christlichen Deutungen,

insbesondere auch mit Gabrielle Oberhänsli-Widmers Beitrag im letzten
Heft der Judaica. Das synchrone Lesen des Textes und sozialgeschichtliche
Überlegungen, die die frühchristlichen Schriften als Zeugnisse jüdischer
Unterschichtserfahrungen einbringen, ermöglichen eine lebensnahe Lektüre dieses
bekannten Textes. Differenzen werden nicht aufgelöst, sondern schaffen ein neues

pluralistisches Deuten altbekannter Texte.

198



Pfarrer Herbert Hug in der Judaica zu gedenken ist eine menschliche
Pflicht. Für seine soziale Verantwortung zur Zeit der Schoa hat er einen hohen
Preis bezahlt. Herbert Hug zu gedenken bedeutet zudem, essentielle Kritik an der
Politik des "Vereins der Freunde Israels " zur Zeit der Schoa zu üben. Es war mir
eine Ehre, 1997 anlässlich des Herzl-Jubiläums in Basel Herbert Hug persönlich

vor fast hundert Kolleginnen und Kollegen erstmals offiziell und öffentlich
erklären zu können, dass er mit seiner Entscheidungfür den Primat sozialer
Mitmenschlichkeit über religiösen Absichten die ethisch wertvollere Option gewählt
hatte - im Gegensatz zu den vor Missionseifer blind gewordenen Mitgliedern des
verbleibenden Comités. Auch in Herbert Hugs Schriften entdecken wir zwar
manch antijüdisches, ja sogar missionarisches Muster damaliger Theologie, die
auch er nicht zu überwinden vermochte. Aber er hat sich dennoch mit ganzem
Herzen auf die Seite der Juden gestellt und seine berufliche Karriere ohne zu
zögern aufs Spiel gesetzt. Wegen seinem Mut, Juden zu helfen und trotz allem
Druck nicht zu Missionsobjekten degradieren zu lassen, wurde er von den
sogenannten "Freunden Israels" im Stich gelassen. Sein unerschrockenes Einstehen

für jüdische Flüchtlinge und die Menschenwürde der Juden macht ihn zu einem
der raren Zeugen der Menschlichkeit.

Welche Früchte obsessive Vergebungswünsche hervorbringen können,
lesen wir in der kritischen Buchbesprechung von Christoph Schulte. Manfred Oese

laers Dissertation (1997) und Votragstätigkeit belasten das jüdisch-katholische

Gespräch. Die christlich-theologische These, Gott habe einem Massenmörder

verziehen, wird - es ist kaum nachzuvollziehen und hinterlässt sprachloses
Entsetzen - ausgerechnet den Opfern von Auschwitz gewidmet. Offenbarfällt es
manch einem Christen unserer Zeit schwer, die designierten und verfolgten Opfer

endlich ruhen zu lassen. Die Totenehre der Schoa-Opfer wird weiter
geschändet. Immer neue Rollen und Aufgaben werden Juden aufgezwungen - auch
das Nicht-Aushalten der Sinnlosigkeit, die in Auschwitz industriell geplant und
grauenhafter Alltag wurde. Christoph Schulte wehrt sich gegen die weit verbreitete

Tendenz, sich durch Sakralisierungen des Grauens und ständige Vereinnahmungen

von Juden und Judentum Erleichterung zu verschaffen. Emotional ist
die These Deselaers kaum aushaltbar, theologisch ist sie anfechtbar. Beides: den
emotionalen Schaden und die wissenschaftliche Unzulänglichkeit analysiert
Christoph Schulte in beeindruckender methodischer Klarheit, die die menschliche

Betroffenheit nicht verdrängt. Dass Deselaers Buch als Doktorarbeit
angenommen und verlegt wurde, deutet auf schlimme Wiederholungen antijüdischer
Bedürfnisse, die notorisch sowohl Gott als auch Juden instrumentalisieren.

Den Rezensionsteil eröffnen wir mit der Monografie von Klaus Koenen,
"Unter dem Dröhnen der Kanonen", einem Buch, das sich mit politischen und
antisemitischen Aspekten der Wissenschaftsgeschichte zur Zeit der Schoa
beschäftigt. Diese wichtige ideologiekritische, didaktische und hermeneutische
Aufgabe steckt noch ganz in ihren Anfängen. Sie soll zugunsten einer theologischen

und rezeptionstheoretischen Neubesinnung und Reorientierung in unserer
Zeitschrift besonders betont werden. Studierende und Lernende sind angewiesen
auf eine ethisch klare und wissenschaftlich differenzierte Analyse der dunklen
Seite christlicher Lesegewohnheiten in bezug aufden Tanach.

199



Liebe Leserin, lieber Leser!

Mein freundlicher Gruss gilt Professor Stefan Schreiner, der ab dem nächsten

Jahrgang das wissenschaftliche Profil und die Arbeit der Redaktionskommission

leiten wird. Professor Schreiner wird der Judaica als langjähriger
profilierter Redaktor unserer Zeitschrift und als Leiter des Institutum Judaicum in
Tübingen ein wissenschaftliches Gesicht geben, das uns durch seine vielen

Projekte und Beiträge in der Judaica bekannt und vertraut ist. Die Vielseitigkeit der
wissenschaftlichen Schulen sollen weiterhin unsere Judaica prägen.

Mit diesem Editorial verabschiede ich mich nach vier interessanten und
fruchtbaren Jahrgängen als leitender Redaktor von Ihnen. Kol Sof Hatchala
chadascha. In Zukunft freue ich mich, dem Anliegen eines pluralistischen und
friedlichen Miteinander von Juden und Christen konstruktiv und der Sache der
Verständigung kompromisslos dienen zu können: als Studienleiter der neuen
partnerschaftlich von der Israelitischen Gemeinde Basel und christlichen
Kirchen der Kantone Basel-Stadt und Basel-Land getragenen "Christlich-jüdischen

Projekte", als Geschäftsführer der "Christlich-jüdischen Arbeitsgemeinschaft

Basel" und als wissenschaftlicher Assistent an der Universität Basel.

Ich danke allen, die sich an unserem wissenschaftlichen Forschen und
Schreiben beteiligt haben. Ein besonderer Dank gilt allen Redaktorinnen und
Redaktoren und den Mitgliedern des Beirats. Euer Denken, Eure Kenntnisse und
Euer Fleiss zeichnen die Judaica als wissenschaftliche Zeitschrift aus. Neue
Orte und Gelehrte jüdischer Studien sind in dieser Zeit zu uns gestossen. Wir
haben den Weg des "Verständnisses des jüdischen Schicksals in Vergangenheit
und Gegenwart" - wie der alte Untertitel 50 Jahre lang hiess - verlassen und ein
neues Programm im "Verstehen des Judentums" gesucht, das in Mada'e
haJahadut (Jüdischen Studien) und in einer modernen Antisemitismuskritik
mündete. Eine besondere Freude war mir in diesen Jahren, einen etwas stärkeren

Akzent in der Rezeption israelischer Literatur zu setzen. Die vielen Gespräche

mit Leserinnen und Lesern haben mich immer wieder ermutigt, neue Ideen
und Themen aufzugreifen, die Sie beschäftigen. Vielen Dankfür diese vier Jahre
gemeinsamen Denkens und Schaffens!

Drischat Schalom miBasel.

200


	Selbstfindung und Gedenken

