
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Der kritische Punkt : erpresste Vergebung : Absolution für den
Kommandanten von Auschwitz?

Autor: Schulte, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER KRITISCHE PUNKT

Erpresste Vergebung*
Absolution für den Kommandanten von Auschwitz?

von Christoph Schulte"

Manfred Deselaers, Und Sie hatten nie Gewissensbisse? Die Biographie
von Rudolf Höss, Kommandant von Auschwitz, und die Frage nach seiner
Verantwortung vor Gott und den Menschen, Leipzig: St.-Benno-Verlag 1997,424 S.

Früh übt sich, wer ein Meister aus Deutschland werden will. Rudolf Höss,
der berüchtigte Kommandant des Vernichtungslagers Auschwitz, hat die ersten
Menschen im Alter von 15 Jahren als kriegsfreiwilliger Kavallerist im Ersten
Weltkrieg umgebracht. Nach dem Krieg setzte er seine mörderische Karriere in
der Freikorps-Soldateska im Baltikum fort. Höss war später direkt beteiligt am
Parchimer Feme-Mord, für den er im Zuchthaus sass. Auf freundliche Aufforderung

Himmlers hin beantragte er gleich 1933 die Aufnahme in die SS. Als
überzeugter "Soldat" des Nationalsozialismus mit eigener Gefängnis-Erfahrung
diente er dem deutschen Staat und der nationalsozialistischen Bewegung dann
bei der SS-Wachtruppe in Dachau, später in Sachsenhausen. Am 30. April 1940
schliesslich trat Höss seine Stelle als Kommandant von Auschwitz-Birkenau an,
das unter seiner Leitung und mit Hilfe seines Organisationstalentes zum grössten
aller Vernichtungslager ausgebaut wurde. Der Kommandant Höss arbeitete allen
Zeugnissen zufolge buchstäblich bis zum Umfallen an der Vervollkommnung
der Todesmaschinerie, diszipliniert, korrekt, effizient und mit Familienleben
wenige Meter vom Lager. Die Erdbeeren im Garten des Kommandantenhauses
von Auschwitz, in dem Höss' Kinder spielten, wurden mit Menschenasche
gedüngt.

Nach dem Zusammenbruch des Dritten Reiches tauchte Höss unter
falschem Namen als Bauer in Schleswig-Holstein unter, wurde von den Briten
jedoch 1946 gefasst und nach Polen ausgeliefert, wo er in Warschau vor Gericht
gestellt und zum Tode verurteilt wurde. Höss wurde am 16. April 1947 auf dem
KZ-Gelände in Auschwitz gehenkt. So weit ist das Geschehen aus historischen
Quellen, aus Gerichtsakten und aus autobiographischen Aufzeichnungen von
Höss selbst bekannt. Aber 6 Tage vor seiner Hinrichtung kehrte Höss zum
katholischen Glauben seiner Kindheit zurück, wurde förmlich wieder in die Kirche

* In gekürzter Fassung wurde dieser Beitrag erstmals in der Neuen Zürcher Zeitung
(3. November 1998) 255,47 abgedruckt.

** PD Dr. Christoph Schulte ist Privatdozent für Philosophie und Jüdische Studien an
der Universität Potsdam. Seine Arbeitsfelder sind Religionsphilosophie und jüdische
Religions- und Geistesgeschichte; Planufer 92e, D - 10967 Berlin.

261



aufgenommen, beichtete und empfing die Kommunion. Das ist der Ausgangspunkt

einer theologischen Dissertation von Manfred Deselaers, die unter dem
Titel "Und Sie hatten nie Gewissensbisse?" die Biographie von Höss und die
Frage nach seiner Verantwortung vor Gott und den Menschen abhandelt. Was
dieses über 400 Seiten lange Buch zu einem theologisch-politischen Skandalon
macht, ist seine folgenreichste Behauptung: Gott hat Rudolf Höss seine Verbrechen

vergeben.

Makabre Aspekte

Diese Behauptung ist von öffentlichem Belang, weil Deselaers diese These
nicht bloss als seine Privatmeinung vertritt. Er lebt und wirkt als deutscher
katholischer Priester seit 1990 in der Stadt Auschwitz und arbeitet dort im Zentrum für
Dialog und Gebet. Er hat sich in Polen nachhaltig mit der Schoa konfrontiert und
verschreibt sich "ganz dem Dienst an der Versöhnung". Deselaers hat sein Buch
mit ausdrücklicher Genehmigung seiner Kirchenoberen publiziert. Es wurde von
der katholisch-theologischen Fakultät der Universität Krakau als Dissertation
angenommen und mit Unterstützung der Päpstlich-Theologischen Akademie zu
Krakau 1997 im katholischen St.-Benno-Verlag in Leipzig verlegt. Deselaers
tritt seitdem mit diesem Buch und seiner These von Gottes Vergebung für Höss
in katholischen Akademien und Institutionen auf. Das ist bei einem Buch, das

ausgerechnet den Opfern von Auschwitz gewidmet ist, von denen Tausende ja
noch leben, mehr als eine makabre promotion tour. Das ist ein öffentlicher,
theologisch-politischer Bekenntnisakt. Den Opfern und ihren Nachkommen, die
noch immer unter dem leiden, was Höss ihnen angetan hat, öffentlich zu
versichern, dass Gott Rudolf Höss liebe und ihm schon vergeben habe, ist obszön.

Aber hier geht es um mehr als Geschmacksfragen: Denn wie beichtet einer
die direkte Beteiligung an Selektion, Vergasung und Verbrennung von
Menschen, die niemand mehr zählen konnte? Wieviel Sekunden oder Zehntelsekunden

dieser Beichte blieben für jedes einzelne Opfer? Liess sich die ungeheuerliche

Verantwortung des Kommandanten von Auschwitz in der kurzen Zeit vor
der Hinrichtung tatsächlich und tätig bereuen? Oder hat da einer nur in
Todesbangen und im Wissen um seine Untaten seine Seele in Sicherheit bringen wollen?

Offene Fragen, auch für Katholiken.
Deselaers verbreitet mit kirchlicher Rückendeckung eine äusserst dünn

begründete theologische Spekulation, die nur dem einleuchten kann, der dogmatisch

an die Wirksamkeit des katholischen Busssakraments glaubt. Woher nun
bezieht Deselaers die Sicherheiten seiner Überzeugung? Er führt aus, Höss habe
bei dem polnischen Jesuitenpater Wladyslaw Lohn kurz vor der eigenen Hinrichtung

gebeichtet, das katholische Glaubensbekenntnis abgelegt und die Kommunion

empfangen. Die Absolution auszusprechen, war Pater Lohns Entscheidung.
Aber die muss man ja nicht teilen. Vielleicht hätte der sich weigern sollen, dem
Massenmörder Höss unter diesen Umständen und in dieser Kürze der Zeit im
Namen der katholischen Kirche die Vergebung Gottes zuzusprechen. Vielleicht

262



hätte er es beim Gebet um Gottes Vergebung belassen sollen, ohne Gott sozusagen

vorzugreifen. Wir wissen es nicht. Denn was Höss seinem ehrenwerten
Beichtiger in jenen wenigen Stunden Ungeheuerliches gesagt haben mag, unterliegt

dem Beichtgeheimnis und war für Pater Lohn vermutlich kaum zu ertragen.
Aber was Höss in der Beichte tatsächlich gesagt hat, können wir nur vermuten,
da Pater Lohn das Beichtgeheimnis nie gebrochen hat.

Es ist eine entscheidende Schwäche von Deselaers Argument, dass er den
Inhalt von Höss' Beichte, seine Reue über ein mehr als verpfuschtes Leben und
deren Motive meint aus den Abschiedsbriefen an dessen Frau, aus Gefängnis-
Gesprächen und aus autobiographischen Aufzeichnungen meint rekonstruieren
zu können. Hier kippt sein Buch vom Historischen ins Spekulative. Das bleibt
notgedrungen so unvollständig wie jene Reue selber. Deselaers bietet eine Häufung

von Indizien, welche die damalige Entscheidung für die äusserst anfechtbare
Absolution plausibler machen sollen. Deselaers findet, und das begründet er

ausführlich, die Erteilung der Absolution durch Pater Lohn richtig. Obwohl er
ehrlicherweise ein bitteres Faktum nicht verschweigt: Höss hat, wenn wir seinen
hinterlassenen Bekundungen trauen dürfen, bereut, was er dem polnischen Volk
angetan hat. Nur die Juden kommen in dieser Reue nicht vor.

Darüber, dass Gott Höss vergeben kann oder konnte, kann man spekulieren.
Aber dass Gott Höss kraft des Busssakramentes vergeben hat, ist zu wissen
unmöglich. Katholiken wie Deselaers können dies glauben, mehr nicht. Aber es

wäre angebracht, deutlicher zu sagen, dass dies ein Glaube ist, der einzig und
allein auf die dogmatische Überzeugung von der Wirksamkeit des Busssakraments

sich stützen kann. Die Kehrseite dieses Glaubens ist eine Logik der
Nötigung, in welche die kirchliche Lehre und Deselaers' Argumentation gerät: Wenn
ein Priester im Busssakrament jedem Katholiken, auch dem Massenmörder
Höss, Vergebung zusprechen kann, dann muss er dies auch, sobald nur der Sünder

glaubhaft und vollständig Reue bekundet und das Sakrament rite erteilt wird.
Die Kirche ist zur Vergebung genötigt, Gottes Vergebung wird gleichsam per
Sakrament erpresst. Heine hat einem Bericht zufolge kurz vor seinem Tod diese

Logik der Nötigung sarkastisch auf den Punkt gebracht: "Gott wird mir vergeben,

das ist sein Beruf."

Katholizismus und Judentum

Deselaers affirmiert diese erpresste Vergebung dogmatisch und begründet
dies mit der unendlichen Liebe Gottes für jeden Menschen. Dass er sich dabei
ausgerechnet auf die Philosophie des jüdischen Religionsphilosophen Emmanuel

Levinas, eines Opfers und Überlebenden der Schoa, beruft, ist eine Form
der christlichen Vereinnahmung eines jüdischen Denkers für eine Vergebungsthese,

die dieser äussert und gegen die sich dieser nicht mehr zur Wehr setzen
kann. Gegen solche Vereinnahmung nicht resistent zu sein, mag eine Schwäche
der fachphilosophisch umstrittenen Philosophie Levinas' sein. Das tut aber
nichts zur Sache: Nur der Glaube an die Wirksamkeit des Busssakraments, sogar
ohne Wissen um den Inhalt der Beichte, den das Beichtgeheimnis bis heute

263



schützt, trägt Deselaers' Behauptung, Gott habe Rudolf Höss vergeben. Das ist
wenig genug, sogar für überzeugte Katholiken.

Für Ungläubige ist das alles einfach Unsinn, aber für andersgläubige Christen

und vor allem für religiöse Juden jedoch ist diese Behauptung eine Zumutung

und ein Ärgernis. Für sie ist es eine Anmassung, Höss im Namen Gottes die
Absolution zu erteilen. Denn man kann sich ernsthaft fragen, ob Gottes Liebe so
unendlich ist, dass er selbst einem Massenmörder wie Höss verzeihen muss. Hier
wird per Busssakrament Vergebung erpresst. Es wäre eine Sache der religiösen
Bescheidenheit und des Taktes einzugestehen, dass niemand weiss und wissen
kann, wie Gott an seiner Kreatur Höss handelte.

Überraschen kann dieser Akt der kirchlichen Exculpation für Höss nicht,
denn die katholische Kirche verfügt ja noch über ein ansehnliches Reservoir an

prominenten katholischen Judenmördern aus vielen Jahrhunderten vor Höss, die
teilweise sogar im Auftrag der Kirche handelten. Sie rücken heute in dem Masse
ins Tageslicht, wie sich die Kirche schrittweise auf ihre Schuld an fast 2000 Jahren

abendländischer Judenfeindschaft bis aufs Blut besinnt. Kein Wort davon bei
Deselaers. Auch kaum ein kritisches Wort über die grauenhafte, emotions- und
sexualfeindliche, autoritäre katholische Erziehung des Kindes Rudolf Höss, die
direkt auf die Karriere des Soldaten und nationalsozialistischen Judenmörders
einwirkte und in welcher der Antisemitismus gar nicht das Schlimmste war.
Aber dann hätte Deselaers ein anderes Buch schreiben müssen.

In Auschwitz wurden etwa 1,5 Millionen Menschen ermordet, ungefähr
90% davon waren Juden. Untersteht sich nun aber ein jüdischer Betroffener der
Schoa, Gottes unendliche Liebe für Höss anzuzweifeln oder auf Gottes Strafen
zu verweisen, läuft er in eine Falle, die in Deselaers' Gottesliebe-Pathos aufgestellt

ist: Er bestätigte das alte antijüdische Theologenklischee vom zornigen und
strafenden Gott der Juden, dem stets noch der alle Menschen liebende Christen-
Gott entgegengehalten wurde. Deselaers' theologische Spekulation ist so auf
fatale Weise gegen Kritik von jüdischer Seite immunisiert. Denn welcher jüdische
Kritiker wollte sagen, dass Gott nicht alle Menschen liebt? Vielleicht gar nur die
Juden liebt, wie ein anderes antisemitisches Stereotyp es unterstellt? Offenkundig

ist, dass Deselaers die traditionelle jüdische Lehre von Umkehr und Vergebung

ignoriert. Er tut sie in einer einzigen Fussnote (Anm. 1697) ab. Hätte er sich
das dort mit einem Satz zitierte Kapitel über die Busse aus Maimonides' wichtigem

und schönem Buch der Erkenntnis (Hebräisch und Deutsch, Berlin: Akademie

Verlag 1994,408-509) nur ein einziges Mal durchgelesen, dann wüsste
Deselaers, dass die Vergebung Gottes für sehr viel geringere Vergehen als Massenmord

dort nicht so schnell zu haben ist wie die Absolution bei Pater Lohn.
Gleichviel, so wie bei Deselaers "funktioniert" ein christlich-jüdischer Dialog
jedenfalls sicher nicht. Da mag er Levinas zitieren, soviel er will.

Sakralisierung

Was hier trotz der offensichtlichen Unzulänglichkeiten von Deselaers'
Argumentation aufscheint, ist ein ungeheuer grosses Bedürfnis, ja eine Obsession,

264



sich vergeben zu lassen, von den Opfern und von Gott. Deselaers führt politisch
korrekt aus, dass die Opfer und ihre Nachkommen dem Mörder Höss keineswegs
vergeben haben oder vergeben müssen. Das sei ihnen gar nicht zuzumuten. Gott
in seiner Liebe jedoch habe Höss vergeben. Indirekt hat diese Behauptung von
Gottes Vergebung für Höss aber genau damit eben doch Appellcharakter an die
Opfer. Denn welcher Gläubige wäre nicht zur Nacheiferung Gottes aufgerufen?
Und dann ist dieses Buch über Gottes Vergebung für ihren Mörder sogar den

Opfern von Auschwitz gewidmet. Das ist ebenso stillos und ungeheuerlich wie
appellativ. Denn welche Widmung hat keinen Appellcharakter?

Es kann vergeben werden, auch Auschwitz ist verzeihlich, lautet der Tenor
dieses Buchs. Der Wunsch, dass dem, der seine Schuld lautstark bekennt, diese
schliesslich auch vergeben werden müsse, ist selbst bei Deutschen der zweiten
Generation, der Deselaers angehört, weit verbreitet. Dieser Wunsch durchzieht
untergründig auch die Berliner Mahnmal-Diskussion: Wir bekennen uns zu
Auschwitz, also muss man uns vergeben. Hier waltet, selbst bei den Unfrommen
unter den Nachgeborenen, ein Restbestand christlicher Theologie und Schuldkultur.

Anders ausgedrückt: Die Deutschen haben es schwer, mit dem Bewusst-
sein und der Erinnerung an die nie gesühnte und unsühnbare Schuld der Schoa zu
leben. Die Millionen Toten können nicht mehr vergeben. Auch deren Nachfahren

können sich nicht anmassen, in ihrem Namen zu vergeben. Wiedergutmachung

ist damit ausgeschlossen. Und es ist schwer auszuhalten, in Auschwitz
immer wieder jenes unheilbar radikal Böse zu erinnern, das nach den so gar nicht
versöhnungswütigen Worten Hannah Arendts "in dem besteht, was Menschen
weder bestrafen noch vergeben können." Aber wenn Gott sogar Rudolf Höss

vergeben hat, können zum guten Schluss alle reuigen Deutschen Vergebung und
Vergessen finden. Sie können sich endlich mit sich selbst versöhnen, selbst wenn
die "verstockten" Juden ihnen nicht vergeben wollen. Das ist kollektivpsychologisch

die Botschaft, die weit über Deselaers' Buch hinaus weist.

Deselaers steht als Autor wie als in Auschwitz lebender Priester für eine
Tendenz im Katholizismus, das Konzentrationslager Auschwitz post Schoa zu
einem Ort von religiöser Bedeutung aufzuwerten. Nachträglich wird Auschwitz
durch religiöse Symbole und Stätten in und um das Konzentrationslager quasi zu
einem religiösen Wallfahrtsort umfunktioniert. Das neuerliche Aufstellen von
Kreuzen ist nur ein weiteres Symptom dieses Trends, dem mittlerweile sogar
führende Vertreter des polnischen Klerus entgegengetreten sind. Mit grösster
Mühe nur und nach internationalen Protesten konnte der Bau eines Klosters auf
dem ehemaligen KZ-Gelände verhindert werden. Edith Stein wurde rasch selig
und soeben heilig gesprochen, obwohl sie als "Rassejüdin" und keineswegs als

zum Katholizismus konvertierte Nonne oder gar widerständige Märtyrerin
deportiert und in Auschwitz umgebracht worden war. Dadurch, dass die Kirche
heute die katholischen Opfer der Nazis selig oder heilig spricht, können die
Arrangements der Amtskirche mit den Nationalsozialisten, kann gar der massenhafte

klerikale Antijudaismus und katholische Laien-Antisemitismus, der z.B.
Hitler, Goebbels oder eben Höss von Kindesbeinen an prägte, nicht vergessen
gemacht werden. Auschwitz war auch das Golgatha des kirchlichen Judenhasses.

265



Nachträglich wird der Ort extremster Gottesfeme zum Ort religiöser
Ersatzhandlungen, gerade so, als wolle man nachträglich per Exorzismus das Unerträgliche

der Massenvernichtung bannen. Als gälte es, die Abwesenheit Gottes im
KZ durch nachträgliche demonstrative Aktivitäten religiöser Amtsträger vergessen

zu machen. Die Erinnerung an Auschwitz wird damit, zumindest in Teilen
der katholischen Kirche, sakralisiert. Letzten Endes bleiben dies vergebliche
Versuche, einem Geschehen und einem Ort religiös Sinn zu geben, der keinen
hat, weder für die Täter noch für die Opfer. Dass heute in Auschwitz wie auf
einem Friedhof der Toten gedacht wird, ist eine verständliche und selbstverständliche

religiöse Praxis bei Juden, Christen und anderen. Das ist eine Reaktion auf
das Grab in den Lüften, fassungsloses Andenken angesichts der verstreuten
Asche der nie begrabenen Opfer. Aber das verleiht dem, was dort geschah, nicht
nachträglich irgendeinen Sinn. Vor solch gefälschter Sinngebung ist zu warnen.
Deselaers' Buch wirkt daran mit, ob er das persönlich will oder nicht, das
Geschehen von Auschwitz mit einer religiösen Aura zu versehen.

Vergebliche Theodizee

Religiös haben Judentum und Christentum in je verschiedener Weise, aber
mit Gemeinsamkeiten, ein Problem, Auschwitz mit ihrem Gottesbild zu vereinbaren.

Auschwitz ist buchstäblich der Totpunkt ihres religiösen Denkens im 20.
Jahrhundert. Nie seit dem Erdbeben von Lissabon hat ein historisches Ereignis
die monotheistischen Religionen selbst so in Frage gestellt. Denn was ist von
einem Gott zu halten, der der Ermordung von einem Drittel seines geliebten,
auserwählten Volkes tatenlos zusah? Warum griff dieser Gott in Auschwitz nicht
ein, als Hunderttausende unschuldiger jüdischer Kinder ermordet wurden?
Konnte er nicht oder wollte er nicht? Die Alternative ist in jedem Fall desaströs.

Im Judentum gibt es eine breite Diskussion und Literatur zur Bedeutung der
Schoa für die jüdische Religion, im Christentum ist diese Auseinandersetzung,
von Ausnahmen abgesehen, noch nicht einmal in den Anfängen. Von theologischer

Breitenwirkung keine Spur. Insofern trifft Deselaers, das ist ein Verdienst
seines Buchs, einen wunden Punkt. Nur ist sein Beitrag zur religiösen Dimension
von Auschwitz ebenso billig wie konventionell: Gott liebt, vergibt und bleibt
aussen vor. Wenn Menschen wie Höss und Konsorten für die Untaten in den
KZ's verantwortlich oder mitverantwortlich gemacht werden können, entlastet
das Gott. Je böser die Täter, desto gerechter und unbelasteter der in Auschwitz
untätige Gott. Das ist das Muster von Theodizee in und nach Auschwitz.

Die Fortschreibung der Dichotomie von Opfern und Tätern bis ins 7.
Geschlecht ebenso wie die Wiederholung der oft gar nicht mehr verständlichen
Schuldrituale dienen, neben vielem anderen, auch der Entlastung Gottes. Deselaers'

Argumentation treibt diese Theodizee einen Schritt weiter, indem bei ihm
einerseits die Entlastung Gottes funktioniert, andererseits aber einem der Erz-
schurken von Gott sogar noch vergeben werden kann. Auch noch die so erpresste
Vergebung steht im Dienste der Theodizee von Auschwitz.

266



Mit der Vergebung sei Höss noch nicht erlöst, schreibt Deselaers. Er verortet

ihn, vorläufig, im "Fegefeuer". Angesichts der Verbrennungsöfen von
Auschwitz ist das ein Rückgriff auf eine ebenso monströse wie gleichzeitig hilflose

und unzulängliche Metaphorik, die von der Wirklichkeit in Auschwitz, welche

Höss höchstselbst organisiert hat, bei weitem überholt wurde. Dennoch hat
Deselaers durch sein ebenso apologetisches wie aporetisches Buch und durch
sein öffentliches Auftreten in der kirchlichen Arena an ein Kernproblem aller
Theologie nach Auschwitz gerührt. Das eigentliche Problem ist nicht, ob Gott
Rudolf Höss vergeben hat oder nicht. Sondern ob die Opfer und Zeugen Gott
vergeben können, dass er Auschwitz zugelassen hat. Auf diese Theodizee-Frage
hat die Theologie bisher keine Antwort. Dagegen ist die Diskussion um Höss'
Vergebung vergebens. Vergebens auch bleiben die Versuche, statt der schwarzen

Milch der Frühe die Milch der frommen Denkungsart zu verabreichen.

267


	Der kritische Punkt : erpresste Vergebung : Absolution für den Kommandanten von Auschwitz?

