Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Der kritische Punkt : erpresste Vergebung : Absolution fur den
Kommandanten von Auschwitz?

Autor: Schulte, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961190

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER KRITISCHE PUNKT
Erpresste Vergebung®

Absolution fur den Kommandanten von Auschwitz?

von Christoph Schulte™

Manfred Deselaers, UND SIE HATTEN NIE GEWISSENSBISSE? Die Biographie
von Rudolf Hoss, Kommandant von Auschwitz, und die Frage nach seiner Ver-
antwortung vor Gott und den Menschen, Leipzig: St.-Benno-Verlag 1997,424 S.

Friih iibt sich, wer ein Meister aus Deutschland werden will. Rudolf Hoss,
der beriichtigte Kommandant des Vernichtungslagers Auschwitz, hat die ersten
Menschen im Alter von 15 Jahren als kriegsfreiwilliger Kavallerist im Ersten
Weltkrieg umgebracht. Nach dem Krieg setzte er seine moérderische Karriere in
der Freikorps-Soldateska im Baltikum fort. Hoss war spiter direkt beteiligt am
Parchimer Feme-Mord, fiir den er im Zuchthaus sass. Auf freundliche Aufforde-
rung Himmlers hin beantragte er gleich 1933 die Aufnahme in die SS. Als iiber-
zeugter “Soldat” des Nationalsozialismus mit eigener Gefiangnis-Erfahrung
diente er dem deutschen Staat und der nationalsozialistischen Bewegung dann
bei der SS-Wachtruppe in Dachau, spiter in Sachsenhausen. Am 30. April 1940
schliesslich trat Hoss seine Stelle als Kommandant von Auschwitz-Birkenau an,
das unter seiner Leitung und mit Hilfe seines Organisationstalentes zum grossten
aller Vernichtungslager ausgebaut wurde. Der Kommandant Hoss arbeitete allen
Zeugnissen zufolge buchstéblich bis zum Umfallen an der Vervollkommnung
der Todesmaschinerie, diszipliniert, korrekt, effizient und mit Familienleben
wenige Meter vom Lager. Die Erdbeeren im Garten des Kommandantenhauses
von Auschwitz, in dem Hoss’ Kinder spielten, wurden mit Menschenasche ge-
diingt.

Nach dem Zusammenbruch des Dritten Reiches tauchte Hoss unter fal-
schem Namen als Bauer in Schleswig-Holstein unter, wurde von den Briten je-
doch 1946 gefasst und nach Polen ausgeliefert, wo er in Warschau vor Gericht
gestellt und zum Tode verurteilt wurde. Hoss wurde am 16. April 1947 auf dem
KZ-Gelidnde in Auschwitz gehenkt. So weit ist das Geschehen aus historischen
Quellen, aus Gerichtsakten und aus autobiographischen Aufzeichnungen von
Hoss selbst bekannt. Aber 6 Tage vor seiner Hinrichtung kehrte Hoss zum katho-
lischen Glauben seiner Kindheit zuriick, wurde férmlich wieder in die Kirche

* In gekiirzter Fassung wurde dieser Beitrag erstmals in der Neuen Ziircher Zeitung
(3. November 1998) 255, 47 abgedruckt.

** PD Dr. Christoph Schulte ist Privatdozent fiir Philosophie und Jiidische Studien an
der Universitit Potsdam. Seine Arbeitsfelder sind Religionsphilosophie und jiidische
Religions- und Geistesgeschichte; Planufer 92e, D — 10967 Berlin.

261



aufgenommen, beichtete und empfing die Kommunion. Das ist der Ausgangs-
punkt einer theologischen Dissertation von Manfred Deselaers, die unter dem
Titel “Und Sie hatten nie Gewissensbisse?” die Biographie von Héss und die
Frage nach seiner Verantwortung vor Gott und den Menschen abhandelt. Was
dieses tiber 400 Seiten lange Buch zu einem theologisch-politischen Skandalon
macht, ist seine folgenreichste Behauptung: Gott hat Rudolf Hoss seine Verbre-
chen vergeben.

Makabre Aspekte

Diese Behauptung ist von 6ffentlichem Belang, weil Deselaers diese These
nicht bloss als seine Privatmeinung vertritt. Er lebt und wirkt als deutscher katho-
lischer Priester seit 1990 in der Stadt Auschwitz und arbeitet dort im Zentrum fiir
Dialog und Gebet. Er hat sich in Polen nachhaltig mit der Schoa konfrontiert und
verschreibt sich “ganz dem Dienst an der Versohnung”. Deselaers hat sein Buch
mit ausdriicklicher Genehmigung seiner Kirchenoberen publiziert. Es wurde von
der katholisch-theologischen Fakultit der Universitiit Krakau als Dissertation
angenommen und mit Unterstiitzung der Papstlich-Theologischen Akademie zu
Krakau 1997 im katholischen St.-Benno-Verlag in Leipzig verlegt. Deselaers
tritt seitdem mit diesem Buch und seiner These von Gottes Vergebung fiir Hoss
in katholischen Akademien und Institutionen auf. Das ist bei einem Buch, das
ausgerechnet den Opfern von Auschwitz gewidmet ist, von denen Tausende ja
noch leben, mehr als eine makabre promotion tour. Das ist ein 6ffentlicher, theo-
logisch-politischer Bekenntnisakt. Den Opfern und ihren Nachkommen, die
noch immer unter dem leiden, was Hoss ihnen angetan hat, 6ffentlich zu versi-
chern, dass Gott Rudolf Hoss liebe und ihm schon vergeben habe, ist obszon.

Aber hier geht es um mehr als Geschmacksfragen: Denn wie beichtet einer
die direkte Beteiligung an Selektion, Vergasung und Verbrennung von Men-
schen, die niemand mehr zidhlen konnte? Wieviel Sekunden oder Zehntelsekun-
den dieser Beichte blieben fiir jedes einzelne Opfer? Liess sich die ungeheuerli-
che Verantwortung des Kommandanten von Auschwitz in der kurzen Zeit vor
der Hinrichtung tatséchlich und tétig bereuen? Oder hat da einer nur in Todes-
bangen und im Wissen um seine Untaten seine Seele in Sicherheit bringen wol-
len? Offene Fragen, auch fiir Katholiken.

Deselaers verbreitet mit kirchlicher Riickendeckung eine dusserst diinn be-
griindete theologische Spekulation, die nur dem einleuchten kann, der dogma-
tisch an die Wirksamkeit des katholischen Busssakraments glaubt. Woher nun
bezieht Deselaers die Sicherheiten seiner Uberzeugung? Er fiihrt aus, Hoss habe
bei dem polnischen Jesuitenpater Wladyslaw Lohn kurz vor der eigenen Hinrich-
tung gebeichtet, das katholische Glaubensbekenntnis abgelegt und die Kommu-
nion empfangen. Die Absolution auszusprechen, war Pater Lohns Entscheidung.
Aber die muss man ja nicht teilen. Vielleicht hitte der sich weigern sollen, dem
Massenmorder Hoss unter diesen Umstinden und in dieser Kiirze der Zeit im
Namen der katholischen Kirche die Vergebung Gottes zuzusprechen. Vielleicht

262



hitte er es beim Gebet um Gottes Vergebung belassen sollen, ohne Gott sozusa-
gen vorzugreifen. Wir wissen es nicht. Denn was Hoss seinem ehrenwerten
Beichtiger in jenen wenigen Stunden Ungeheuerliches gesagt haben mag, unter-
liegt dem Beichtgeheimnis und war fiir Pater Lohn vermutlich kaum zu ertragen.
Aber was Hoss in der Beichte tatsichlich gesagt hat, konnen wir nur vermuten,
da Pater Lohn das Beichtgeheimnis nie gebrochen hat.

Es ist eine entscheidende Schwiche von Deselaers Argument, dass er den
Inhalt von Hoss’ Beichte, seine Reue iiber ein mehr als verpfuschtes Leben und
deren Motive meint aus den Abschiedsbriefen an dessen Frau, aus Gefidngnis-
Gesprichen und aus autobiographischen Aufzeichnungen meint rekonstruieren
zu konnen. Hier kippt sein Buch vom Historischen ins Spekulative. Das bleibt
notgedrungen so unvollstindig wie jene Reue selber. Deselaers bietet eine Héu-
fung von Indizien, welche die damalige Entscheidung fiir die dusserst anfechtba-
re Absolution plausibler machen sollen. Deselaers findet, und das begriindet er
ausfiihrlich, die Erteilung der Absolution durch Pater Lohn richtig. Obwohl er
ehrlicherweise ein bitteres Faktum nicht verschweigt: Hoss hat, wenn wir seinen
hinterlassenen Bekundungen trauen diirfen, bereut, was er dem polnischen Volk
angetan hat. Nur die Juden kommen in dieser Reue nicht vor.

Dariiber, dass Gott Hoss vergeben kann oder konnte, kann man spekulieren.
Aber dass Gott Hoss kraft des Busssakramentes vergeben hat, ist zu wissen un-
moglich. Katholiken wie Deselaers konnen dies glauben, mehr nicht. Aber es
wire angebracht, deutlicher zu sagen, dass dies ein Glaube ist, der einzig und
allein auf die dogmatische Uberzeugung von der Wirksamkeit des Busssakra-
ments sich stiitzen kann. Die Kehrseite dieses Glaubens ist eine Logik der Noti-
gung, in welche die kirchliche Lehre und Deselaers’ Argumentation gerit: Wenn
ein Priester im Busssakrament jedem Katholiken, auch dem Massenmérder
Hoss, Vergebung zusprechen kann, dann muss er dies auch, sobald nur der Siin-
der glaubhaft und vollstéindig Reue bekundet und das Sakrament rite erteilt wird.
Die Kirche ist zur Vergebung genétigt, Gottes Vergebung wird gleichsam per
Sakrament erpresst. Heine hat einem Bericht zufolge kurz vor seinem Tod diese
Logik der Notigung sarkastisch auf den Punkt gebracht: “Gott wird mir verge-
ben, das ist sein Beruf.”

Katholizismus und Judentum

Deselaers affirmiert diese erpresste Vergebung dogmatisch und begriindet
dies mit der unendlichen Liebe Gottes fiir jeden Menschen. Dass er sich dabei
ausgerechnet auf die Philosophie des jiidischen Religionsphilosophen Emma-
nuel Levinas, eines Opfers und Uberlebenden der Schoa, beruft, ist eine Form
der christlichen Vereinnahmung eines jiidischen Denkers fiir eine Vergebungs-
these, die dieser dussert und gegen die sich dieser nicht mehr zur Wehr setzen
kann. Gegen solche Vereinnahmung nicht resistent zu sein, mag eine Schwiche
der fachphilosophisch umstrittenen Philosophie Levinas’ sein. Das tut aber
nichts zur Sache: Nur der Glaube an die Wirksamkeit des Busssakraments, sogar
ohne Wissen um den Inhalt der Beichte, den das Beichtgeheimnis bis heute

263



schiitzt, triagt Deselaers’ Behauptung, Gott habe Rudolf Hoss vergeben. Das ist
wenig genug, sogar fiir iiberzeugte Katholiken.

Fiir Ungldubige ist das alles einfach Unsinn, aber fiir andersglidubige Chri-
sten und vor allem fiir religise Juden jedoch ist diese Behauptung eine Zumu-
tung und ein Argernis. Fiir sie ist es eine Anmassung, Hoss im Namen Gottes die
Absolution zu erteilen. Denn man kann sich ernsthaft fragen, ob Gottes Liebe so
unendlich ist, dass er selbst einem Massenmorder wie Hoss verzeihen muss. Hier
wird per Busssakrament Vergebung erpresst. Es wire eine Sache der religidsen
Bescheidenheit und des Taktes einzugestehen, dass niemand weiss und wissen
kann, wie Gott an seiner Kreatur Hoss handelte.

Uberraschen kann dieser Akt der kirchlichen Exculpation fiir Hss nicht,
denn die katholische Kirche verfiigt ja noch iiber ein ansehnliches Reservoir an
prominenten katholischen Judenmordern aus vielen Jahrhunderten vor Hoss, die
teilweise sogar im Auftrag der Kirche handelten. Sie riicken heute in dem Masse
ins Tageslicht, wie sich die Kirche schrittweise auf ihre Schuld an fast 2000 Jah-
ren abendliandischer Judenfeindschaft bis aufs Blut besinnt. Kein Wort davon bei
Deselaers. Auch kaum ein kritisches Wort iiber die grauenhafte, emotions- und
sexualfeindliche, autoritire katholische Erziehung des Kindes Rudolf Hoss, die
direkt auf die Karriere des Soldaten und nationalsozialistischen Judenmérders
einwirkte und in welcher der Antisemitismus gar nicht das Schlimmste war.
Aber dann hitte Deselaers ein anderes Buch schreiben miissen.

In Auschwitz wurden etwa 1,5 Millionen Menschen ermordet, ungefihr
90% davon waren Juden. Untersteht sich nun aber ein jiidischer Betroffener der
Schoa, Gottes unendliche Liebe fiir Hoss anzuzweifeln oder auf Gottes Strafen
zu verweisen, lduft er in eine Falle, die in Deselaers’ Gottesliebe-Pathos aufge-
stellt ist: Er bestitigte das alte antijiidische Theologenklischee vom zornigen und
strafenden Gott der Juden, dem stets noch der alle Menschen liebende Christen-
Gott entgegengehalten wurde. Deselaers’ theologische Spekulation ist so auf fa-
tale Weise gegen Kritik von jiidischer Seite immunisiert. Denn welcher jiidische
Kritiker wollte sagen, dass Gott nicht alle Menschen liebt? Vielleicht gar nur die
Juden liebt, wie ein anderes antisemitisches Stereotyp es unterstellt? Offenkun-
dig ist, dass Deselaers die traditionelle jiidische Lehre von Umkehr und Verge-
bung ignoriert. Er tut sie in einer einzigen Fussnote (Anm. 1697) ab. Hiitte er sich
das dort mit einem Satz zitierte Kapitel iiber die Busse aus Maimonides’ wichti-
gem und schonem Buch der Erkenntnis (Hebridisch und Deutsch, Berlin: Akade-
mie Verlag 1994, 408-509) nur ein einziges Mal durchgelesen, dann wiisste De-
selaers, dass die Vergebung Gottes fiir sehr viel geringere Vergehen als Massen-
mord dort nicht so schnell zu haben ist wie die Absolution bei Pater Lohn.
Gleichviel, so wie bei Deselaers “funktioniert” ein christlich-jiidischer Dialog
jedenfalls sicher nicht. Da mag er Levinas zitieren, soviel er will.

Sakralisierung

Was hier trotz der offensichtlichen Unzulidnglichkeiten von Deselaers’ Ar-
gumentation aufscheint, ist ein ungeheuer grosses Bediirfnis, ja eine Obsession,

264



sich vergeben zu lassen, von den Opfern und von Gott. Deselaers fiihrt politisch
korrekt aus, dass die Opfer und ihre Nachkommen dem Morder Hoss keineswegs
vergeben haben oder vergeben miissen. Das sei ihnen gar nicht zuzumuten. Gott
in seiner Liebe jedoch habe Hoss vergeben. Indirekt hat diese Behauptung von
Gottes Vergebung fiir Hoss aber genau damit eben doch Appellcharakter an die
Opfer. Denn welcher Glaubige wire nicht zur Nacheiferung Gottes aufgerufen?
Und dann ist dieses Buch iiber Gottes Vergebung fiir ihren Morder sogar den
Opfern von Auschwitz gewidmet. Das ist ebenso stillos und ungeheuerlich wie
appellativ. Denn welche Widmung hat keinen Appellcharakter?

Es kann vergeben werden, auch Auschwitz ist verzeihlich, lautet der Tenor
dieses Buchs. Der Wunsch, dass dem, der seine Schuld lautstark bekennt, diese
schliesslich auch vergeben werden miisse, ist selbst bei Deutschen der zweiten
Generation, der Deselaers angehort, weit verbreitet. Dieser Wunsch durchzieht
untergriindig auch die Berliner Mahnmal-Diskussion: Wir bekennen uns zu
Auschwitz, also muss man uns vergeben. Hier waltet, selbst bei den Unfrommen
unter den Nachgeborenen, ein Restbestand christlicher Theologie und Schuld-
kultur. Anders ausgedriickt: Die Deutschen haben es schwer, mit dem Bewusst-
sein und der Erinnerung an die nie gesiihnte und unsiihnbare Schuld der Schoa zu
leben. Die Millionen Toten kdnnen nicht mehr vergeben. Auch deren Nachfah-
ren konnen sich nicht anmassen, in ihrem Namen zu vergeben. Wiedergutma-
chung ist damit ausgeschlossen. Und es ist schwer auszuhalten, in Auschwitz
immer wieder jenes unheilbar radikal Bose zu erinnern, das nach den so gar nicht
versohnungswiitigen Worten Hannah Arendts “in dem besteht, was Menschen
weder bestrafen noch vergeben konnen.” Aber wenn Gott sogar Rudolf Hoss
vergeben hat, konnen zum guten Schluss alle reuigen Deutschen Vergebung und
Vergessen finden. Sie konnen sich endlich mit sich selbst verschnen, selbst wenn
die “verstockten” Juden ihnen nicht vergeben wollen. Das ist kollektivpsycholo-
gisch die Botschaft, die weit liber Deselaers’ Buch hinaus weist.

Deselaers steht als Autor wie als in Auschwitz lebender Priester fiir eine
Tendenz im Katholizismus, das Konzentrationslager Auschwitz post Schoa zu
einem Ort von religioser Bedeutung aufzuwerten. Nachtriglich wird Auschwitz
durch religiése Symbole und Stitten in und um das Konzentrationslager quasi zu
einem religiosen Wallfahrtsort umfunktioniert. Das neuerliche Aufstellen von
Kreuzen ist nur ein weiteres Symptom dieses Trends, dem mittlerweile sogar
fiihrende Vertreter des polnischen Klerus entgegengetreten sind. Mit grosster
Miihe nur und nach internationalen Protesten konnte der Bau eines Klosters auf
dem ehemaligen KZ-Gelédnde verhindert werden. Edith Stein wurde rasch selig
und soeben heilig gesprochen, obwohl sie als “Rassejiidin” und keineswegs als
zum Katholizismus konvertierte Nonne oder gar widerstindige Mirtyrerin de-
portiert und in Auschwitz umgebracht worden war. Dadurch, dass die Kirche
heute die katholischen Opfer der Nazis selig oder heilig spricht, konnen die Ar-
rangements der Amtskirche mit den Nationalsozialisten, kann gar der massen-
hafte klerikale Antijudaismus und katholische Laien-Antisemitismus, der z.B.
Hitler, Goebbels oder eben Hoss von Kindesbeinen an prigte, nicht vergessen
gemacht werden. Auschwitz war auch das Golgatha des kirchlichen Judenhas-
ses.

265



Nachtriglich wird der Ort extremster Gottesferne zum Ort religidser Ersatz-
handlungen, gerade so, als wolle man nachtriglich per Exorzismus das Unertrig-
liche der Massenvernichtung bannen. Als gélte es, die Abwesenheit Gottes im
KZ durch nachtrédgliche demonstrative Aktivititen religioser Amtstréger verges-
sen zu machen. Die Erinnerung an Auschwitz wird damit, zumindest in Teilen
der katholischen Kirche, sakralisiert. Letzten Endes bleiben dies vergebliche
Versuche, einem Geschehen und einem Ort religiés Sinn zu geben, der keinen
hat, weder fiir die Téter noch fiir die Opfer. Dass heute in Auschwitz wie auf ei-
nem Friedhof der Toten gedacht wird, ist eine verstidndliche und selbstverstind-
liche religiose Praxis bei Juden, Christen und anderen. Das ist eine Reaktion auf
das Grab in den Liiften, fassungsloses Andenken angesichts der verstreuten
Asche der nie begrabenen Opfer. Aber das verleiht dem, was dort geschah, nicht
nachtréiglich irgendeinen Sinn. Vor solch gefilschter Sinngebung ist zu warnen.
Deselaers’ Buch wirkt daran mit, ob er das personlich will oder nicht, das Ge-
schehen von Auschwitz mit einer religiésen Aura zu versehen.

Vergebliche Theodizee

Religios haben Judentum und Christentum in je verschiedener Weise, aber
mit Gemeinsamkeiten, ein Problem, Auschwitz mit ihrem Gottesbild zu verein-
baren. Auschwitz ist buchstiiblich der Totpunkt ihres religiosen Denkens im 20.
Jahrhundert. Nie seit dem Erdbeben von Lissabon hat ein historisches Ereignis
die monotheistischen Religionen selbst so in Frage gestellt. Denn was ist von
einem Gott zu halten, der der Ermordung von einem Dirittel seines geliebten,
auserwihlten Volkes tatenlos zusah? Warum griff dieser Gott in Auschwitz nicht
ein, als Hunderttausende unschuldiger jiidischer Kinder ermordet wurden?
Konnte er nicht oder wollte er nicht? Die Alternative ist in jedem Fall desastros.

Im Judentum gibt es eine breite Diskussion und Literatur zur Bedeutung der
Schoa fiir die jiidische Religion, im Christentum ist diese Auseinandersetzung,
von Ausnahmen abgesehen, noch nicht einmal in den Anféngen. Von theologi-
scher Breitenwirkung keine Spur. Insofern trifft Deselaers, das ist ein Verdienst
seines Buchs, einen wunden Punkt. Nur ist sein Beitrag zur religiosen Dimension
von Auschwitz ebenso billig wie konventionell: Gott liebt, vergibt und bleibt
aussen vor. Wenn Menschen wie Hoss und Konsorten fiir die Untaten in den
KZ’s verantwortlich oder mitverantwortlich gemacht werden konnen, entlastet
das Gott. Je boser die Téter, desto gerechter und unbelasteter der in Auschwitz
untitige Gott. Das ist das Muster von Theodizee in und nach Auschwitz.

Die Fortschreibung der Dichotomie von Opfern und Tétern bis ins 7. Ge-
schlecht ebenso wie die Wiederholung der oft gar nicht mehr verstindlichen
Schuldrituale dienen, neben vielem anderen, auch der Entlastung Gottes. Dese-
laers’ Argumentation treibt diese Theodizee einen Schritt weiter, indem bei ihm
einerseits die Entlastung Gottes funktioniert, andererseits aber einem der Erz-
schurken von Gott sogar noch vergeben werden kann. Auch noch die so erpresste
Vergebung steht im Dienste der Theodizee von Auschwitz.

266



Mit der Vergebung sei Hoss noch nicht erlost, schreibt Deselaers. Er veror-
tet ihn, vorldufig, im “Fegefeuer”. Angesichts der Verbrennungsifen von
Auschwitz ist das ein Riickgriff auf eine ebenso monstrése wie gleichzeitig hilf-
lose und unzuldngliche Metaphorik, die von der Wirklichkeit in Auschwitz, wel-
che Hoss hochstselbst organisiert hat, bei weitem iiberholt wurde. Dennoch hat
Deselaers durch sein ebenso apologetisches wie aporetisches Buch und durch
sein Offentliches Auftreten in der kirchlichen Arena an ein Kernproblem aller
Theologie nach Auschwitz geriihrt. Das eigentliche Problem ist nicht, ob Gott
Rudolf Hoss vergeben hat oder nicht. Sondern ob die Opfer und Zeugen Gott
vergeben konnen, dass er Auschwitz zugelassen hat. Auf diese Theodizee-Frage
hat die Theologie bisher keine Antwort. Dagegen ist die Diskussion um Hoss’
Vergebung vergebens. Vergebens auch bleiben die Versuche, statt der schwar-
zen Milch der Friihe die Milch der frommen Denkungsart zu verabreichen.

267



	Der kritische Punkt : erpresste Vergebung : Absolution für den Kommandanten von Auschwitz?

