Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Apokalypse und Erlésung : Juden im antiken Rom : ein Versuch der
Deutung des leidenden Messias in bSahn 98a

Autor: Kundert, Lukas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961189

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IM GESPRACH

Apokalypse und Erlésung -
Juden im antike Rom

Ein Versuch der Deutung des leidenden Messias in bSanh 98a

von Lukas Kundert®

Das Thema vom leidenden Messias in Sanh 98a beschiftigt jiidische und
christliche Studien in je unterschiedlicher Weise. Im letzten Heft der Judaica ist
die beachtenswerte Antrittsvorlesung an der Universitit Ziirich von Gabrielle
Oberhinsli-Widmer erschienen. Unabhingig davon habe ich mich diesen Som-
mer im Rahmen einer Lehrveranstaltung der Theologischen Fakultét der Univer-
sitdt Basel mit der Deutung des leidenden Messias in bSanh 98a befasst. Mein
Ansatz zum Verstidndnis des betreffenden Textes stimmt mit demjenigen von
Gabrielle Oberhinsli-Widmer, wie sie ihn in der Judaica darstellte, iiberein. Vor
allem leuchtet mir ihre These ein, wonach “der leidende Messias ben Josef [...]
das Symptom einer messianischen Katastrophentheorie” ist.! Mein Zugang zum
Text ist jedoch durch die Beobachtung geleitet, dass in bSanh 98a der dargestell-
te leidende Messias eben nicht explizit der “Messias ben Josef” ist, sondern im
Gegenteil der Eindruck erweckt wird, als handle es sich bei diesem Messias zwar
um eine leidende aber doch letztlich siegreiche Gestalt. Die Spaltung des Mes-
siasbildes scheint damit in dieser Erzdhlung aufgehoben, mithin der “Messias
ben David” mit dem “Messias ben Josef” wieder vereint. Andererseits mochte
ich einen besonderen Akzent auf die historischen Bedingungen legen, unter de-
nen ein solcher Text entstehen konnte, und zwar mit ausgesprochenem Fokus auf
die Situation der jiidischen Gemeinde in der Stadt Rom, vor deren Tor der leiden-
de Messias nach bSanh 98a sitzt.

Die jiidische Gemeinde in Rom

Die jiidische Gemeinde in Rom ist vielleicht die dlteste jiidische Gemeinde
ausserhalb des Landes Israel mit einer ununterbrochenen Geschichte. Sie wurde

*  Dr. Lukas Kundert ist Seminarassistent am Theologischen Seminar der Universitét
Basel und Lehrbeauftragter fiir Judaistik an der Universitit Basel. Ab 1. Januar 1999
ist er zudem im Pfarramt fiir Industrie und Wirtschaft Basel titig. Dem vorliegenden
Aufsatz liegt ein Referat zugrunde, das der Autor am 16. Oktober 1998 anlésslich
einer Studienreise der Theologischen Fakultit Basel nach Rom gehalten hat.
Dr. Lukas Kundert, Giiterstr. 275, CH - 4053 Basel.

1 Gabrielle Oberhinsli-Widmer, Der leidende Messias in der jiidischen Literatur, in:
Judaica 54 (1998) 3, 132-143. 137.

247



erstmals 161 v.u.Z. erwihnt, als sie sich auf die Seite der Makkabder stellte. Thre
Geschichte verlief hochst wechselvoll, und sie war zudem durch den paganen
romisch-hellenistischen Antisemitismus der Antike sehr beeintrichtigt. In die-
sem Zusammenhang ist auch eine erste Vorform von Thesen jiidischer Weltver-
schworung zu erwihnen, wie sie anlédsslich der Ermordung Julius’ Césars 44
v.u.Z. aufkam. Einen H6hepunkt hat der stadtromische Antisemitismus dann in
der ersten Vertreibung der Juden aus Rom und Italien im Jahr 19 n.u.Z. gefun-
den. Dieser ersten Vertreibung folgte durch das Claudius-Edikt im Jahr 49/50
eine zweite, die vielleicht in Zusammenhang mit einem Streit um judenchristli-
che Mitglieder stand. Nach ihrer Riickkehr in die Hauptstadt gewann die jiidi-
sche Gemeinde Roms zunehmend an Ansehen, das bis nach Palédstina strahlte.
Sie verfiigte iiber 12 Synagogen, wihrend kurzer Zeit iiber eine Akademie (Lehr-
haus) und ihre Grésse wird auf 10’000 bis 40’000 Mitglieder geschitzt, von de-
nen viele als Ladenbesitzer, Schneider, Zeltmacher und Metzger arbeiteten. In
sechs verschiedenen Katakomben wurden Juden beigesetzt. Die Situation der
Juden in Rom verschlechterte sich nach 381 zunehmend. Im Hochmittelalter
wurde versucht, die romische Gemeinde auszuldschen, was dann den Faschisten
in diesem Jahrhundert beinahe gelang.?

In diesem Aufsatz will ich aber nicht nur iiber die Juden Roms sprechen,
sondern sozusagen die Juden Roms selbst zu Wort kommen lassen, indem ich
einen weithin bekannten Text entfalte, der uns im Talmud iiberliefert ist. Es ist
ein Text, der uns sowohl dariiber belehrt, welche “heilgeschichtliche” Bedeu-
tung der Stadt Rom von Juden zugemessen wurde, als auch ein Licht auf das
“heilsgeschichtliche” Selbstverstindnis der Juden in der Stadt Rom wirft.?

Babylonischer Talmud, Traktat Sanhedrin (bSanh 98a)

Rabbi Jehoschua, Levis Sohn, fand einst Elia am Eingang der Grabhoh-
le von Rabbi Schimon, Jochais Sohn, stehen und sagte zu ihm: ... Wann
kommt der Messias? Er sagte zu ihm: Geh und frage ihn selbst! Und wo
sitzt er? Am Eingang von Rom. Und was ist sein Erkennungszeichen?
Er sitzt unter den Armen, die mit Krankheiten beladen sind. Sie alle
l6sen und binden auf einmal, nur er 16st einzeln und bindet einzeln;
denn er sagt sich: vielleicht werde ich verlangt, dann will ich nicht auf-
gehalten sein.

2 Angaben nach: Cecil Roth, Art. “Rome”, in: EJ 14, Jerusalem 1971, Sp. 240-242.
Siehe auch: Ruth Liliana, Henry und Ard Geller, Roma Ebraica — Jewish Rome, Rom
1983.

3 Das Adjektiv “heilsgeschichtlich” wird von mir in Anfiihrungszeichen gesetzt, um
der Tatsache Rechnung zu tragen, dass es sich bei diesem Begriff zunéichst um einen
christlich gepriagten Ausdruck handelt, der in seiner spezifisch christlichen Bedeu-
tung natiirlich den talmudischen Texten nicht entsprechen kann. Trotzdem verwende
ich diesen, um den Versuch der Rabbinen zu benennen, den Verlauf der Geschichte
und das eigene Erleben mit den eigenen Erwartungen der Erldsung zu harmonisieren.

248



Er ging zu ihm hin und sagte zu ihm: Friede sei mit dir, mein Meister
und mein Lehrer! Er sagte zu ihm: Friede sei mit dir, Levis Sohn! Er
sagte zu ihm: Wann kommst du, Herr? Er sagte zu ihm: Heute!

Er kam zu Elia ... Er sagte zu ihm: Belogen und betrogen hat er mich,
hat er doch zu mir gesagt: Heute komme ich. Aber er ist nicht gekom-
men. Er sagte zu ihm: Dies wollte er dir damit sagen (Ps 95,7): Heute —
wenn ihr seine Stimme hort.*

Ich konzentriere mich in der nachfolgenden Auslegung auf die ersten zwei
Abschnitte des zitierten Textes und komme zum Schluss auch auf den zweiten
Teil zu sprechen.’

Dieser Text wird von Christen gerne gelesen, da er den Messias so “christ-
lich” erscheinen ldsst: Er befindet sich unter den Armen und Kranken, ja er leidet
selber. Eine erstaunliche Nihe zu Mt 25,34-45 springt sofort ins Auge. Vor den
Toren Roms® sitzt der Messias, und wihrend sich die anderen Kranken jeweils
alle Verbiande von den Wunden und Beulen gleichzeitig abwickeln, deckt er je-
weils nur eine Wunde auf und verbindet sie sofort wieder, bevor er die nidchste
aufdeckt, um ja keine Zeit zu verlieren, wenn er gerufen wird und sein Einsatz
kommt. Der Messias ist damit bereits in grosster Nihe, seine Ankunft steht un-
mittelbar bevor, sodass es “nicht einmal mehr reicht, mehr als eine Wunde zu
verbinden.””’

Von christlicher Seite wird diese Erzidhlung oft als ein Indiz dafiir gesehen,
dass auch das Judentum der Idee des leidenden Messias nahesteht, die dem
christlichen Christus-Bild als dem gekreuzigten und sich mit den Armen und
Kranken solidarisierenden Messias verwandt ist.® Der Rekurs auf weitere talmu-
dische Traditionen vom leidenden Messias scheint diese Ansicht dann zusitzlich
zu stiitzen. Von jiidischer Seite wird — nicht zuletzt wegen des Gesamtzusam-
menhangs des zitierten Ausschnitts — die Erzihlung mit Vorliebe als eine Pole-

4  Ubersetzung nach: Reinhold Mayer, War Jesus der Messias? Tiibingen 1998, 316.
Das Psalmzitat iibersetzt Gabrielle Oberhidnsli-Widmer treffender mit: “Heute, wenn
Ihr auf seine Stimme horen werdet” (aaO 135).

5 Ich beschrinke mich anfangs auf eine Auslegung der kiirzeren Version, nicht nur
weil sie mir aus literarkritischen Gesichtspunkten als der &lteste Grundbestand der
Erzihlung erscheint, sondern weil es sich — wie oft im Talmud — beim Gesamttext
dieser Erzihlung um einen Text handelt, der verschiedene Erzidhlungen iiberlagernd
in sich vereinigt, die zum Gesamtverstindnis der Erzdhlung alle ineinander iiber-
fliessen und somit miteinander dicht verwoben sind. Ich beschriinke mich damit zu-
nichst auf den innersten Kern der Erzihlung.

6 In den Talmud-Drucken seit der Basler Ausgabe, so z.B. Druck Wilna, wurde der
Name “Rom” schlicht durch “die Stadt” ersetzt — wohl eine Folge der zunehmenden
christlichen Zensur (Gustaf Dalman, Der leidende und der sterbende Messias der
Synagoge, Berlin 1888, 39, Anm. 2).

7 Gabrielle Oberhinsli-Widmer, aaO 135.

8 Siehe dazu umfassend zum leidenden Messias als des Messias ben Josef und seiner
Deutung unter christlichen Implikationen: G. Oberhénsli-Widmer, aaO.

249



mik gegen das Christentum verstanden, indem sie “die symbolische Antithese
des am Tore von Rom sitzenden wahren Messias und des dort herrschenden
Haupts der Christenheit” hervorstreicht.’

Doch es gibt Anzeichen dafiir, dass sich der vorliegende Text nicht in der
Tradition vom leidenden und sterbenden “Messias ben Josef” erschopft. Zwar
sitzt der Messias vor den Toren Roms und leidet, doch wird er durch das Leid
nicht aufgerieben. Darin ist iiberhaupt das Besondere dieses Textes zu sehen,
denn damit steht er der Konzeption des “Messias ben Josef” entgegen, die eben
gerade meist davon auszugehen scheint, dass der Messias nicht nur leidet, son-
dern auch stirbt. Dass dann dieser Messias vor dem Tor Roms nicht ausdriicklich
als “Messias ben Josef” bezeichnet wird, ist dann wohl auch ein Zeichen dafiir,
dass hier eben nicht die besonders aus bSukka 52a bekannte Tradition vom lei-
denden “Messias ben Josef” zum Tragen kommt, sondern etwas eigenes.'”

Um diesem Eigenen und Neuen des Textes sich anzunéhern, lohnt es, sich
mit dem Ort des Geschehens kurz zu befassen, besonders mit der Tatsache, dass
es sich um das Tor der Stadt Rom handelt, bei dem sich der Messias aufhélt.

Der Messias und die Stadt Rom

Wieso sitzt der Messias vor den Toren ausgerechnet Roms?

Liegt es an der Bedeutung der Urbs als Mittelpunkt der Welt, als Zentrum
der Macht und als prestigetriachtigster Ort iiberhaupt, dass der Messias gerade
dort anzutreffen ist? Ist es denn eine bewusste Abgrenzung von Rom als der
Beherrscherin der Welt, die all das Ungliick zu verantworten hat, unter dem nicht
nur Juden leiden miissen, dass er eben gerade nicht bei den Reichen, sondern —
selber krank und ausgestossen aus der Stadt — bei den Armen und Kranken sitzt.
Wird hier das alttestamentliche Gottesknechtsmotiv mit dem Messias-Motiv
verbunden und mit einem Protestmotiv angereichert?'' Oder ist es ganz zufillig,
dass gemiss diesem Text der Messias vor Rom sitzt, indem hier einfach eine

9 Gershom Scholem, Uber einige Grundbegriffe des Judentums, Frankfurt a.M. 21976,
135. Wie G. Scholem jedoch zurecht heraustreicht, stammt der vorliegende Text aus
dem 2. Jhdt. u.Z., aus einer Zeit also, “lange bevor dieses Rom ... Sitz des Vikars
Christi ... wurde” (ebd.).

10 Zu den exegetischen, zeitgeschichtlichen und psychologischen Deutungsversuchen
der Gestalt des “Messias ben Josef” vgl. Gabrielle Oberhénsli-Widmer, aaO 135-137.

11 Eine Verbindung der Stelle zum Motiv des Gottesknechts aus Jes 53 sieht bereits Ra-
schi in seinem Kommentar zu Stelle. Zur Verbidnung des Gottesknechtsmotivs mit
dem Messias-Motiv (unter Verwendung von Jes 53 und Sach 12,10) vgl. auch Gustaf
Dalman, aaO. Eine eigene Debatte wurde dann dariiber ausgelost, ob ein Bibelvers
unvermittelt einen neuen Gedanken hervorrufen kann oder ob nicht vielmehr ein neuer
Gedanke einem Bediirfnis der jeweiligen Zeit entspringt und dann biblisch abgestiitzt
wird. Diesbeziiglich siehe: Josef Heinemann, Maschiach ben Efrajim weleziat Mizra-
jim schél Bne Efrajim betérém Qez, in: Tarbiz 30 (1970/71), 450-461, 451.

250



reichhaltige rabbinische Tradition aufgenommen wird, wonach der Messias von
Rom her kommen wird?"?

Ich bin in meiner Deutung einem Gedanken von Isaak Abravanel (Jeschu‘ot
Meschicho 23a) verpflichtet, wonach das Sitzen vor dem Tor ein bildlicher Aus-
druck fiir die Erscheinung des Messias in zeitlicher Nédhe zum Untergang ist."
Dafiir konnen m.E. sowohl exgetische als auch zeitgeschichtliche Argumente
aufgefiihrt werden.

Ein rabbinischer Text ist immer streng logisch aufgebaut. Jede Zeile hat ihre
Erkldrung in der Vorangehenden.'* Wenn hier Rom am Anfang steht, muss das
darum eine direkte Wirkung auf den Ausgang des Textes haben. Ist die Frage,
wieso gerade Rom es ist, wo sich der Messias aufhilt, so muss sich die Antwort
in irgendeiner Weise im Schluss des Textes spiegeln — in der Aussage, dass der
Messias heute kommt. Demnach muss die Aussage, dass der Messias heute
kommt, etwas damit zu tun haben, dass der Messias vor den Toren Roms sitzt.

Der Schliissel zur Klidrung der Erwidhnung Roms liegt zunéichst also nicht in
der Bedeutung der Stadt fiir die damaligen Menschen und auch nicht in ihrer
Bedeutung als Sitz des Stellvertreters Christi, dem der Messias gegeniiberstehen
wiirde, sondern darin, dass der Messias heute kommt. Weil der Messias heute
kommt, deshalb sitzt er vor den Toren Roms. Oder anders gesagt: Weil der Mes-
sias vor den Toren Roms sitzt, wissen wir, dass er heute kommt.

Rom und das Kommen des Messias

Wie ist aber der Zusammenhang von “Rom” und dem nahestehenden
“Kommen des Messias” zu verstehen?

An dieser Stelle konnen nun einmal Neutestamentler zur Erklarung von rab-
binischen Texten beitragen, wihrend doch sonst mehrheitlich rabbinische Texte
zur Erhellung neutestamentlicher Traditionen beigezogen werden konnen. Das
lukanische Doppelwerk mit seiner Vision von der Ausbreitung des Evangeliums
von Galilaa iiber Jerusalem nach Rom spiegelt nimlich diese jiidische Verbin-
dung von “Rom” und “Kommen des Messias” wider. Nach Lukas ist mit der
Ankunft des Evangeliums bzw. Paulus’ in Rom die Zeit erfiillt. Mit dem Errei-
chen Roms ist fiir Lukas nicht nur, wie Frangois Bovon es ausdriickt, ein “neues
Sprungbrett, eine neue, fiir die weltweite Evangelisation giinstige Vermitt-
lung”"® erreicht, sondern mit dem Erreichen Roms war fiir ihn das Ende der Welt
erreicht. Wenn das Messianische in Rom angelangt ist, dann ist die Wende zum

12 So vermutet es Gustaf Dalman, aaO 40. Dort auch reichhaltige Verweise auf den
“Messias von Rom” in der rabbinischen Literatur.

13 AaO 39.

14 Jona Fraenkel, Darche ha-Aggada we-ha-Midrasch, Jerusalem 1994, 299f (dort zu
bSanh 89b).

15 Francois Bovon, Lukas in neuer Sicht, BThSt 8, Neukirchen-VIuyn 1985, 82.

251



Greifen nah.'® Die Vorstellung vom Zug des Messianischen von Paldstina iiber
Jerusalem nach Rom und dem damit verbunden Universalititsanspruch, wie sie
sich im lukanischen Doppelwerk niederschlidgt, kommt auch in unserem Tal-
mudtext vom kranken Messias vor den Toren Rom zu Wirkung: Weil das Mes-
sianische in Rom ist (bzw. bereits Rom erreicht hat), deshalb wissen wir, dass der
Messias heute kommt, mithin die Erlosung kurz bevorsteht.

Die Erlosung und der Messias vor Rom

Weshalb muss das Messianische Rom erreichen, bevor die Erlésung anbre-
chen kann?

Ein Blick auf die Wertung Roms in der friihjiidischen Literatur hilft, diese
Frage zu kléren. In der friihjiidischen Literatur werden unedle Metalle und Mate-
rialien, furchtbare Tiere und bisweilen Prostituierte und die Stadt Babylon als
Metaphern fiir Rom verwendet. In der rabbinischen Literatur wird Rom oft
schlicht “Edom” genannt. “Edom” wird, das wissen wir aus der Hebriischen
Bibel, mit Esau verbunden. Und von diesem stammt der Erzfeind Israels, Ama-
lek, ab."” “Rom-Edom” ist zudem das letzte israelfeindliche Reich, das zu ertra-
gen ist.'”® In bSanh 98b wird Rom dann schlicht “Reich der Bosheit” genannt.

Der Name Edom ist also zugleich eine Metapher fiir Rom wie auch fiir den
Erzfeind Israels, was in einem Wort verdeutlicht, ohne es explizit aussprechen zu
miissen: Rom ist der Erzfeind Israels. “Rom” ist damit Inbegriff des Schlechten
und mithin tatsidchlich der zweite Grund dafiir, dass der Messias nach dieser Er-
zdhlung gerade vor den Toren Roms sitzen bzw. das Messianische Rom vor der
Erlosung erreicht haben muss. Er sitzt vor dem Rachen des Lowen und ist gewis-
sermassen dem “Amalek redivivus” direkt ausgeliefert. Das will heissen: Der
Messias hat die ganze Welt durchschritten und ist nun an deren Ende (vgl. die
Geschichtskonzeption des Lukas) und damit im innersten Kern des Bosen ange-
langt. Das bedeutet, dass die Welt auf den Messias vorbereitet ist und nur noch
der Kern des Bosen besiegt werden muss, bevor die Erlosung stattfinden kann.
Weil das aber die Aufgabe allein Gottes ist, gilt es diesen Tag abzuwarten — aber
es kann heute sein.

In diesem Zusammenhang ist auch die Vorstellung zu deuten, dass der kran-

16 Siehe zusamenfassend zur lukanischen Geschichtstheologie: Klaus Berger, Theolo-
giegeschichte des Urchristentums, Tiibingen/Basel 1994, 706f: “Indem das Christen-
tum am Schluss von Act Rom erreicht, hat es unwiderruflich universale Dimensio-
nen gewonnen ... Fiir Lk fiihrt der Weg von Abraham nach Rom iiber Bethlehem und
Nazareth. Gott setzt seinen Herrschaftsanspruch im Medium der Geschichte durch
...” (aa0 706). Dass sich mit der Ankunft des Evangeliums in Rom die Zeit erfiillt
hat und damit die Wiederkunft des Christus unmittelbar bevorsteht, habe ich bei
Ekkehard W. Stegemann, Basel, gelernt.

17 Moshe David Herr, Art. Edom in the Aggadah, in: EJ 6, Jerusalem 1971, Sp. 379.
18 Jona Fraenkel, aaO 619 (Anm. 159).

252



ke Messias vor den Toren Roms sitzt: Das will bildlich darstellen, dass der Mes-
sias eben gerade nicht vom Bdésen aufgezehrt wurde. Er ist zwar von ithm ge-
zeichnet, aber er ist ihm nicht zum Opfer gefallen.

Die Juden Roms, der Messias und die Erlosung

Auch die jiidischen Einwohner Roms kommen in der Erzihlung vor. Es sind
die Armen und Kranken, die mit dem Messias vor dem Tor Roms sitzen. Arm
sind sie, weil sie diejenigen sind, die von Rom entrechtet wurden. Krank sind sie,
weil sie von Rom gedemiitigt werden — in Arbeitslagern und Bordellen. Vor dem
Hintergrund des Bar-Kochba-Aufstands wird dies klarer. Ein Teil der Generati-
on des Bar-Kochba-Aufstands und deren Kinder wurden wie schon deren trauri-
ge Vorginger zur Zeit Titus’ nach Rom verschleppt, mussten als Bordell-Kna-
ben und -Miédchen dienen oder wurden sonst gepeinigt und gedemiitigt. Die Er-
wihnung von R. Simon ben Jochai — ein Schiiler des im Bar-Kochba-Aufstand
von den Romern brutal ermordeten R. Aqgiva'® — weist darauf hin. Es weist uns
insbesondere auf den von R. Aqiva als Messias bezeichneten Bar-Kochba hin,
ohne aber zu bedeuten, dass der hier leidende Messias etwa mit Bar-Kochba
identisch wiire.

Bar-Kochba, der getotete Messias-Pritendent, ist nach dem frithen Juden-
tum nicht einfach nur der “Liigenmessias”, wie die talmudische Literatur in Ab-
dnderung des Namens Bar-Kochba zu Bar-Kosiba nicht selten herausstreicht,
sondern es kann zu Recht angenommen werden, dass das gewaltsame Ende von
BarKochba gerade die Vorstellung vom leidenden und sterbenden Messias als
dem “Messias ben Josef” generiert hat, welcher sich dadurch charakterisiert,
“dass er den Feind Israels im Krieg bekdmpft ... und dabei stirbt.”?® Nach dieser
Vorstellung ist der Tod des “Messias ben Josef” geradezu Bedingung der Mog-
lichkeit der Ankunft des “Messias ben David”. Vor dem Hintergrund dieser Vor-
stellung ist besonders nach dem Tod Bar-Kochbas eine gesteigerte Messiaser-
wartung zu erwarten. Es ist daher nicht erstaunlich, dass sich eine solche nun im
besprochenen Text aufweisen ldsst. Aber genau vor diesem Hintergrund miisste
nun der in bSanh 98a auftretende Messias der siegreiche “Messias ben David”
sein. Doch er wird weder so benannt, noch weist er ausschliesslich dessen Attri-
bute eines siegreichen Messias auf, sondern er leidet selber. Wir haben hier of-
fenbar eine Konzeption vorliegen, welche die Traditionen von “Messias ben Jo-
sef” und “Messias ben David” miteinander zu einem neuartigen Ganzen kombi-
niert, wonach nun auch der “Messias ben David” in neuem Licht erscheint. Die

19 Giinter Stemberger, Einleitung in Talmud und Midrasch, Miinchen #1992, 84.

20 Mayer, R., aa0O, 106. Nach Joseph Klausner (The Messianic Idea in Israel, London
1956, 401) ist gerade das gewaltsame Geschick Bar Kochbas Grund fiir die Ausbil-
dung der Tradition vom sterbenden Messias: “So Messiah ben Joseph became a
Messiah who dies: he is fatet to fall in the war with Gog and Magog, as Bar-Cochba
has fallen in his war against Rome.”

2353



beiden Traditionen werden zu einer neuartigen Vorstellung vom leidenden und
doch siegreichen Messias verbunden. Diese neue Vorstellung ist wahrscheinlich
in seelsorgerlicher Absicht vor dem Hintergrund apokalyptisch-katastrophalem
Erlebens jlidischer Menschen im zweiten Jahrhundert u.Z. entstanden.

Wir haben gesehen: Jude in Rom zu sein bedeutete auch, in der Holle zu
leben. Doch nach bSanh 98a wird den Juden in Rom angezeigt, dass sie nicht
allein in der Holle sind, sondern der Messias bei ihnen ausharrt und einer von
ihnen ist. “Nur dem Eingeweihten wird deutlich, wer unter den elendesten Glie-
dern der romischen Judengemeinde der Messias ist.”!

Es macht diesen Text besonders spannend, dass er in seiner Kiirze einerseits
die zerstorerische apokalyptlsche Dimension darstellt, welche der Stadt Rom im
judischen Denken zugewiesen wurde, und dass er andererseits die apokalyp-
tisch-erlosende Funktion der Gemeinde thematisiert, die in Rom lebt: Obwohl
sie sich inmitten des Infernos befindet, birgt gerade sie in sich den Kern der Er-
16sung. Gibe es sie nicht, so gibe keinen Messias, denn der Messias ist einer von
ihnen. Die jiidische Siedlung in Rom ist infolgedessen sowohl Zeichen der gros-
sten Peinigung der nicht nur jiidischen Welt als auch Zeichen fiir die nahe Erlo-
sung. Hier schliesst sich der Kreis zu der oben dargestellten lukanischen Kon-
zeption vom Zug des Messianischen durch die Welt nach Rom. Wir sehen, dass
der vorliegende Text einer solchen Vorstellung verpflichtet ist.

Der Text wirft zugleich ein Licht auf die historische Situation der jiidischen
Bewohner Roms als auch auf deren Selbstverstindnis: Er beleuchtet, dass es
eben den Juden in Rom nicht einfach nur schlecht ging wie den meisten Men-
schen in dieser Stadt, sondern dass sie ganz unten waren. Er erweist aber auch,
dass sie dieses Schicksal in ihrer Machtlosigkeit nicht nur als einen Ausdruck der
nahenden Erlésung sahen, sondern mehr noch in ihm das Kommen des Messias
vorangezeigt wussten und dariiber hinaus erwarteten, dass einer von ihnen der
Messias ist, der nur darauf wartet, gerufen zu werden und die Welt zu erlosen.
Die Katastrophe ist ein Leitmotiv des “leidenden Messias™ wie auch der talmudi-
schen Messiaserwartung. Auf der untersten Stufe angelangt, wird Israel erlost.
Not ist zwar “notwendiger Bestandteil des gottlichen Erlosungsplans”, doch
unserem Text liegt diese Vorstellung bereits als Gegebenes vor, ohne dass sie
noch belegt werden miisste. Das Neue des Textes ist darin zu finden, dass der
leidende und der siegreiche Messias gerade nicht mehr voneinander zu trennen
sind, sondern zu einer Gestalt verschmelzen.

Der Text beleuchtet ein messianisches Selbstverstindnis der jiidischen Ge-
meinde in Rom, wie es wohl eben nicht erst im zweiten oder dritten Jahrhundert
u.Z. entstand — aus dem dieser Text stammt —, sondern seine Wurzeln wahr-
scheinlich in einem der frithen Pogrome hat, die in den Jahren 19 und 49 u.Z. zur
Vertreibung der Juden aus Rom fiihrten.

Vor dem Hintergrund dieser Tradition wird aber auch das aus nachgerade
mystischen Quellen schépfende Selbstverstindnis der jiidischen und christlichen

21 Gustaf Dalman, aaO 40.
22 Gabrielle Oberhiansli-Widmer, aaO 139.

254



Gemeinde in Rom deutlich, wonach sie sich als von hervorragender “heilsge-
schichtlicher” Bedeutung wihnten.

Die Fortsetzung des Textes verdeutlicht die apokalyptische Grundstim-
mung des Abschnitts: “Das Tun der Tora beschleunigt seine Ankunft und steht
darum im Mittelpunkt des gegenwirtigen Lebens.”” Das Kommen des Messias
verzogert sich demnach nur wegen der fehlenden Tora-Observanz der Juden aus-
serhalb Roms. Was hier einerseits wie ein Tadel klingt, ist andererseits als Her-
ausstreichung der apokalyptischen Erlosungskraft Israels in der Katastrophe zu
verstehen, indem das Horen auf die Worte den Messias herbeifiihrt.

Juden in Rom. Nicht in allen Generationen und nicht in jeder Gesellschafts-
schicht waren sie die Gepeinigten. Liest man allerdings die Geschichte der Juden
in dieser Stadt, dann wird man gewahr, wie fast in jedem Jahrhundert mindestens
einmal eine Generation ums Uberleben kdmpfte. Ebenso wie die Generation
Agivas und Bar-Kochbas fiirchteten sie, von dem Schlund Amaleks verschlun-
gen zu werden. Insofern bleibt die Bedeutung dieses Textes bis in unser Jahrhun-
dert erhalten.

Literatur

Berger, Klaus, Theologiegeschichte des Urchristentums, Tiibingen/Basel 1994.
Bovon, Francois, Lukas in neuer Sicht, BThSt 8, Neukirchen-Vluyn 1985.
Dalman, Gustaf, Der leidende und der sterbende Messias der Synagoge, Berlin 1888.
Fraenkel, Jona, Darche ha-Aggada we-ha-Midrasch, 2 Bde, Jerusalem 1994,
Geller, Ruth Liliana, Henry und Ard, Roma Ebraica — Jewish Rome, Rom 1983.

Heinemann, Josef, Maschiach ben Efrajim weJezijat Mizrajim schél Bne Efrajim
betérém Qez, in: Tarbiz 30 (1970/71), 450-461.

Herr, Moshe David, Art. Edom in the Aggadah, in: Encyclopedia Judaica 6,
Jerusalem 1971, Sp. 378f.

Klausner, Joseph, The Messianic Idea in Israel, London 1956.

Lévy, Jacob, Warterbuch iiber die Talmudim und Midraschim, Bd. 111, Art.:
Maschiach, 270-272.

Mayer, Reinhold, War Jesus der Messias? Tiibingen 1998.

Oberhinsli-Widmer, Gabrielle, Der leidende Messias in der jiidischen Literatur,
in: Judaica 54 (1998) 3, 132-143.

Roth, Cecil, Art. Rome, in: Encyclopedia Judaica 14, Sp. 240-242, Jerusalem 1971.

Scholem, Gershom, Zum Verstidndnis der messianischen Idee im Judentum ..., in:
Uber einige Grundbegriffe des Judentums, Frankfurt a.M. 21976, 121-167.

Stemberger, Giinter, Einleitung in Talmud und Midrasch, Miinchen 31992, 84.

23 Mayer, R., aaO 105.

255



	Apokalypse und Erlösung : Juden im antiken Rom : ein Versuch der Deutung des leidenden Messias in bSahn 98a

