
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Gottesbilder in säkularer Holocaust-Literatur : Theologien der Schoa
und Aharon Appelfelds. Die Eismine

Autor: Oberhänsli-Widmer, Gabrielle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gottesbilder in säkularer Holocaust-Literatur
Theologien der Schoa und Aharon Appelfelds Die Eismine

von Gabrielle Oberhänsli- Widmer1

Wer vermöchte eine eindeutige Trennungslinie zu ziehen zwischen religiöser
und säkularer Kultur? Können Melodien der Opernmusik nicht Gefühle von

ebensotiefer Religiosität wecken wie Klänge von Requien? Haben biblische
Passagen über Kriege und Schlachten nicht einen weitaus profaneren Charakter als
Gedichte eines Yehuda Amichai? Um die geisteswissenschaftlichen Disziplinen
zu trennen, behelfen wir uns zumeist der Gattungen oder orientieren uns am
Milieu, aus dem ein Künstler stammt. Dass diese Kriterien jedoch nur grobe
Demarkatoren darstellen, zeigt kein Werk besser als der neuste Roman des
israelischen Schriftstellers Aharon Appelfeld Michrê ha-Qêrach2, auf deutsch Die
Eismine. Vordergründig ein "weltlicher" Roman, sind in die Handlung auf subtile

Weise die grossen jüdischen Holocaust-Theologien eingewoben, wobei die
Auseinandersetzung zwischen religiösen und assimilierten Juden nicht bloss
eine Situation vor fünfzig Jahren beschreibt, sondern ebenso das aktuelle
Auseinanderklaffen in der modernen israelischen Gesellschaft der späten neunziger
Jahre andeutet.

Aharon Appelfeld

Aharon Appelfeld, 1932 in Czernowitz, Bukowina, als einziges Kind einer
wohlhabenden jüdischen Industriellenfamilie deutscher Bildung geboren, überlebte

den Krieg im Lager und als Flüchtling, bevor er 1946 ins damalige Palästina

kam: "When I reached Israel I was 14, entirely without roots, without my own
world, without culture, possessions, luggage or language."3 Heute ist Aharon
Appelfeld, der sich selber als assimilierten Juden bezeichnet, Professor für
modernejüdische Literatur an der Ben-Gurion University in Beersheva und der
bedeutendste Vertreter hebräischer Holocaust-Literatur, Verfasser von 22 Romanen,

welche in 27 Sprachen übersetzt sind, Träger sämtlicher kultureller
Auszeichnungen Israels - des Bialik-, Brenner- und Israel-Preises - sowie Inhaber

1 PD Dr. Gabrielle Oberhänsli-Widmer ist Privatdozentin für Religionsgeschichte des
Judentums und Lehrbeauftragte für Hebräisch an der Universität Zürich; Mühlehal-
denstr. 60, CH - 8953 Dietikon.

2 Aharon Appelfeld, Michrê ha-Qêrach (Die Eismine), Jeruschalajim: Kêtêr 1997.

3 Aloma Halter, Aharon Appelfeld. The Power of Words, in: Contact. The Jerusalem
Post Magazine, September 13 (1991), 10-1; 11.

231



zahlreicher Ehrendoktoren, darunter derjenigen der orthodoxen 'Yeshiva
University', des konservativen 'Jewish Theological Seminary' sowie des 'Hebrew
Union College', der Ausbildungsstätte für Reformjudentum. Bereits hier fällt
auf, dass drei sehr unterschiedliche religiöse Institutionen denselben Schriftsteller

auszeichnen, und dazu einen Schriftsteller, dessen Werk an sich ohne religiöse
Thematik daherkommt.

Ausschliesslicher Inhalt sämtlicher Romane Appelfelds4 ist die Schoa, oder
genauer, das Schicksal europäischer Juden unmittelbar vor und nach dem Zweiten

Weltkrieg. Das heisst, das unbeschreibliche Grauen der Schoa ist in Appelfelds

Werk in den Vor- und Nachbeben der Katastrophe beschrieben, das
Zentrum der Erschütterung selbst - das Leben in den Lagern - spart der Autor aus,
angedeutet ist es indes an den zerstörten Persönlichkeiten seiner Protagonisten,
welche auch nach dem Ende des Dramas unfähig sind, in eine normale Welt
zurückzufinden. Obwohl selbstverständlich von seiner Biographie geprägt, sind
die Romane Appelfelds doch weit von Memoiren-Literatur entfernt (ohne dieser
Literatur ihren Wert absprechen zu wollen). In der Darstellung der Schicksale
orientierungsloser Flüchtlinge geht Appelfeld weit über eine realistische Abbildung

von Wiklichkeit hinaus, indem er in seiner Fiktion eine Wahrheit sucht,
welche tiefer gründet als eine dokumentarische Mimesis. Auf diese Weise
entstehen Bilder äusserster Differenziertheit, welche die Juden im Holocaust nicht
nur in der Tragik der Verfolgung, sondern ebenso in der Tragik menschlicher
Zerrissenheit in höchster Not analysieren, Bilder, fern von Heroentum, und Bilder,

die den Mythos des geläuterten Leidenden unmissverständlich widerlegen.
In Der unsterbliche Bartfuss beispielsweise, demaskiert die Titelfigur Bartfuss,
der Archetyp des entwurzelten Holocaust-Überlebenden, diesen Mythos in
folgendem Dialog:

"Haben wir, die wir den Krieg überlebt haben, denn irgend etwas
vollbracht?" fragte Bartfuss ohne rechten Bezug zum Thema der Unterhaltung.

"Selbst die grosse Prüfung, der wir uns unterziehen mussten, hat
aus uns keine besseren Menschen gemacht."
"Daran lässt sich nichts ändern", erwiderte der Mann. Seine Augen
waren weit geöffnet.
Bartfuss wunderte sich über seine Gleichgültigkeit.
"Von denen, die aus den Lagern kommen, fordere ich Selbstlosigkeit."
"Ich verstehe nicht, was Sie meinen."

"Von moralischer Grösse spreche ich!" schrie Bartfuss ihn an.5

Die schonungslose Darstellung der Schoa, welche Täter und Opfer in ihrer
menschlichen Begrenztheit aufzeigt, stiess in Israel anfänglich auf Kritik, ja auf
Ablehnung, und dies umsomehr, als Appelfeld zu einer Zeit über den Holocaust

4 Zu den ins Deutsche übersetzten Romanen Aharon Appelfelds vgl. die Bibliographie
aller ins Deutsche übersetzten Werke der hebräischen Literatur (bis Sommer 1997),
in Judaica 54 (1998) 1-2, 77-94; 80.

5 Aharon Appelfeld, Der unsterbliche Bartfuss, aus dem Hebräischen von Stefan Sie¬

bers, Hamburg: Hoffmann & Campe 1991, 164.

232



zu schreiben begann - Ende der fünfziger, anfangs der sechziger Jahre -, als die
israelische Öffentlichkeit vom Aufblühen der Nation und vom heroischen Ideal
des Sabra erfüllt war und möglichst wenig vom erniedrigten europäischen
Diaspora-Judentum hören wollte. Dass die Schoa Eingang in die hebräische
Literatur und damit in das Bewusstsein der israelischen Gesellschaft fand, ist in
erster Linie das Verdienst des literarischen Pioniers Aharon Appelfeld.

Liest man die Romane Appelfelds auf der Ebene ihrer blossen Handlung6,
so mag der religiöse Diskurs eher dürftig erscheinen, doch einem in der
jüdischen Tradition geschulten Lesepublikum, fallen zweifellos die zahlreichen, in
die Handlung gestreuten Schlüsselwörter der Traditionsliteratur auf, welche auf
eine tiefere Schicht von Lektüre hinweisen. Manifest ist der religiöse Diskurs
etwa in Für alle Sünden7, wo der Protagonist, auch er ein KZ-Überlebender, mit
der Konversion zum Christentum liebäugelt, wobei diese Art Christentum
vornehmlich eine deutsch-humanistische Kultur meint, in welcher der Hauptdarsteller

die Werte seiner geliebten Mutter sieht. Der jüdischen Tradition gegenüber ist
der Protagonist jedoch - stellvertretend für zahlreiche Hauptfiguren aus Appelfelds

Romanen - mehr als distanziert.

Die Eismine

In keinem Werk Appelfelds beansprucht die ideologisch-thelogische
Dimension indes so breiten Raum wie im jüngsten Roman Die Eismine. In diesem
Werk arrangiert der Autor seine Figuren so, dass sie zu Vertretern verschiedener
Geistesströmungen werden und lässt ihre Meinungen im Ghetto und im Lager
aufeinanderprallen:

In unserer Mitte gibt es Kommunisten, Anarchisten, Bundisten und
Zionisten. Nachts nehmen die Diskussionen kein Ende. Manchmal sind
sie bitter wie Wermut. Doch nur diejenigen, die sich an die Tradition
halten, hasst man.8

Die Eismine ist zudem der erste Roman Appelfelds, der das Leben im Lager
selber beschreibt, als ob der Autor Jahrzehnte des Schreibens um die Lager
gebraucht hätte, um endlich den Schritt zu wagen, ins Zentrum der Hölle zu treten.
Besonders bemerkenswert ist dabei, dass dieser Schritt mit einer vertieften
theologischen Reflexion über die Schoa Hand in Hand geht.

Doch hier zunächst der Plot9. Die Eismine ist der Bericht des Ich-Erzählers

6 Als kleine Einführung zu einzelnen Romanen und Kurzgeschichten vgl. Hannah Li¬
ren, Aharon Appelfeld - ein Deuter der Schoa, in Judaica 51 (1995) 2, 103-107.

7 Aharon Appelfeld, Für alle Sünden, aus dem Hebräischen von Stefan Siebers, Rei-
nek bei Hamburg: Rowohlt 1996.

8 Aharon Appelfeld, Michrê ha-Qêrach (Eismine), 64f (Übersetzung hier und im fol¬
genden G. O.-W.).

9 Eine erste Rezension dazu ist erschienen von Dror Borstein, Ha-Aron schêl Appelfeld
(Das Büchergestell Appelfelds), in: Ha-Arêz. Tarbut we-Sifrut (26. Sept 1997), 6.

233



Erwin über die Jahre 1942 und 1943, welche er als noch nicht zwanzigjähriger
Mann zuerst im Ghetto einer kleinen ukrainischen Stadt und anschliessend in
einem Arbeitslager am Fluss Bug zubringt, wo er - in der Folge des Falles von
Stalingrad - die Befreiung erlebt. Der Roman endet in symbolischem Ausklang
auf einer Brücke, welche die ehemaligen Fläftlinge auf dem Heimweg zurück zu
der Heimat, die es nicht mehr gibt, überschreiten. Ohne den autobiographischen
Aspekt überzubewerten, ist hier doch anzumerken, dass die Form der Ich-Erzählung

bei Appelfeld aus dem Rahmen fällt und der persönliche Ton zudem
dadurch unterstrichen wird, dass der Autor Ort und Handlung des Buches in der
Widmung explizit mit dem Schicksal seines eigenen Vaters verbindet, den er
lange als im Lager verstorben glaubte und erst nach Jahrzehnten durch Zufall
wiederfand. Hier der Wortlaut der Widmung:

Ein Licht zur Einnerung an meinen Vater, Michael Appelfeld, der die
Brücke über den Fluss Bug gebaut hat.

Ebenso wie Aharon Appelfeld ist auch sein Protagonist Erwin Spross einer
jüdischen Familie, in der die Generation der Grosseltern noch tief religiös war,
die Eltern hingegen mit der jüdischen Tradition gebrochen und sich ganz den
ethischen Werten des deutschen Bürgertums verschrieben hatten. Der religiösen
Tradition seiner Vorväter unkundig, von den deutsch-humanistischen Werten
verraten durch die Oppression der Nazis, sieht sich Erwin in der faschistischen
Versklavung ohne geistigen Halt und ist dadurch besonders sensibel für die
Ideologien seiner Nächsten und Mithäftlinge: den Chassidismus des Grossvaters, die
orthodoxe Haltung des Rabbi, die zunehmende Frömmigkeit seiner schwangeren
Frau Ida, den pragmatischen Glauben des Häftlings Pinchas, doch ebenso den
Kommunismus des Onkels Max, den Atheismus, Nihilismus und Glaubensverlust

zahlreicher Schicksalsgenossen. Diese ideologische Dimension des Textes
ist diskret in eine Handlung eingebaut, die auf gewollt unspektakuläre Art den
Alltag des Lebens in Ghetto und Lager festhält in seinen kleinen und grossen
Erniedrigungen und Verletzungen. Dabei versteht es der Autor, die enge
Perspektive eines Ich-Erzählers mit dessen visionären Träumen zu überblenden, so
dass die übergreifenden Zusammenhänge des Geschehens angedeutet sind und
der Roman zugleich in eine beinahe mystische Atmosphäre getaucht ist.

Der religiöse Diskurs in Die Eismine ist wichtig, aber verhalten, nur in
Andeutungen präsentiert. Als Illustration dazu, mit welch feinen Andeutungen Aharon

Appelfeld Parallelen zur religiösen Tradition zieht, hier ein Ausschnitt,
welcher den Tod von Buzi beschreibt. Buzi, dessen wirklicher Name Baruch lautet,
ist der eigentliche Held im Lager am Bug. Ein Mann von übermenschlicher Kraft
und fanatischer Religiosität, selbst von den Lagerschergen geachtet, der überall
hilft, wo seinen Glaubensbrüdern die Kräfte versagen, und der schliesslich in
seinem letzten Ringen die Befreiung des Lagers auslöst:

Der Schnee fällt ohne Unterlass. Die Sicht ist begrenzt. Der Hunger und
die Kälte ziehen den Körper zu Boden und flüstern: Nur einen Augenblick

die Augen schliessen und einschlummern. Dieser Gedanke ist so
süss, dass man ihm kaum widerstehen kann. Und wirklich gehst du in
die Knie, doch die Kameraden deiner Mannschaft wissen, was dieses
Knien bedeutet, und beeilen sich, dir aufzuhelfen. Und wenn sie keine

234



Kraft haben, dir aufzuhelfen, so hilft Buzi dir auf. In der Tat schafft
Buzi mehr als die ganzen Mannschaften zusammen. Seine Kraft geht
über die eines Menschen hinaus.

Am letzten Abend - wir wussten nicht, dass es der letzte Abend war -
rief einer der Offiziere etwas zu Buzi hinüber, doch Buzi, der ein grosses

Paket auf seine Schultern geladen hatte, schien es offensichtlich
nicht zu hören und ging weiter. Der Offizier kam auf ihn zu und trat ihn
heftig. Buzi strauchelte und fiel hin. Selbst als er wieder aufstand, trat
ihn jener Offizier weiter und schrie ihn an. Einen Augenblick stand
Buzi still, als wolle er nachgeben, doch dann schnellte er auf wie ein
Panther, packte den Offizier an der Gurgel und mit derselben Bewegung

ergriff er zwei Feldwebel und zerschmetterte sie auf dessen Körper.

Buzi liess es nicht dabei bewenden, diese drei zu erdrosseln. Er
nahm einen Benzinkanister und goss das Benzin auf die Baracke mit
den Versorgungsgütern, wobei er schreckliche Laute ausstiess. Die
Offiziere auf der Kommandobrücke waren offensichtlich wie betäubt.
Sie schössen und setzten so die Baracke in Brand. Nachher sahen wir,
wie sie, vom Feuer erfasst, die Brücke in der Dunkelheit zu erreichen
suchten, doch der Rauch und das Feuer verfolgten sie. Buzi goss weiter
Benzin auf die brenneneden Balken und fachte das Feuer noch mehr an.
Auf diese Weise, in gewaltigen Flammen, fuhr Buzi in den Himmel
auf.10

Buzis Tod ist hier zweifellos, vom Bild und vom Vokabular her, als
Reminiszenz auf die Himmelfahrt des Propheten Elija gehalten. Und in der Tat legt ein

ganzer Strang von Bezügen zwischen Buzi und Elija das Mitschwingen der
biblischen Dimension nahe: die mysteriöse Herkunft, die Abgeschiedenheit, die
Hingabe an Gott, der schon beinahe blindwütige Fanatismus für das Judentum,
der absolute Einsatz für die Glaubensgenossen, die unnachgiebige Intoleranz
Religionsabtrünnigen gegenüber, die blutige Art, mit den Feinden abzurechnen.

Auf ebendiese allusive Art sind nun auch die Holocaust-Theologien in Die
Eismine eingearbeitet. Um die feinen Anspielungen zu verstehen, ist es sinnvoll
an dieser Stelle einen Blick auf die theologische Verarbeitung der Schoa im
Judentum zu werfen".

Theologische Erklärungen für den Holocaust

Die Theodizeefrage in Bezug auf das kollektive Leid des Volkes ist im
Judentum seit dem babylonischen Exil 587 v.d.Z. aktuell, und von der deuterono-
mistischen Theologie über die rabbinischen Lehren bis hin in die Neuzeit ist die

10 Aharon Appelfeld, Michrê ha-Qêrach (Eismine), 129f.

11 Einen ausgezeichneten Überblick über die verschiedenen Schoa-Theologien bietet
Christoph Münz, Der Welt ein Gedächtnis geben. Geschichtstheologisches Denken
im Judentum nach Auschwitz, Gütersloh: Kaiser 1995.

235



dominierende Antwort der Traditionsliteratur "Mipne Chata'enu": um unserer
Sünden willen. Das Bild des strafenden Gottes, welches hinter diesem Theologu-
menon steht, hält sich in orthodoxen Kreisen bis in unsere Tage. Doch angesichts
der Ungeheuerlichkeit des Holocaust spalten sich die theologischen Erklärungen,

welche versuchen, die traditionellen Vorstellungen von der Erwählung Israels

durch den gütigen Geschichtsgott mit der Vernichtung des jüdischen Volkes
in der Schoa zu verbinden, in zwei extreme Pole auf: das Sünde-Strafe-Schema
einerseits, radikale Gott-ist-tot-Theologien andererseits.

Erst Jahrzehnte nach den Ereignissen - mit demselben frappierenden Retar-
dierungsmoment wie in der Literatur, in der Politik oder in der Psychologie -
beginnen die jüdischen Denker, die Schoa theologisch zu verarbeiten. Bezeichnenderweise

wird die Diskussion nicht in Israel, sondern vorwiegend von Rabbinern
und Philosophen der Diaspora geführt. So ist es der amerikanische Reformrabbiner
Richard L. Rubenstein, der 1966 mit seiner Aufsatzsammlung After Auschwitz12
die Debatte auslöst mit einer absoluten Absage an den Gott der jüdischen Tradition.

Nicht nur unter dem Einfluss von Nietzsche, den französischen Existenziali-
sten und der Freudschen Psychoanalyse, sondern auch auf der Basis der religiösen
Traditionsliteratur postuliert Rubenstein "Let Din we-let Dajjan": Es gibt kein
Recht und keinen Richter. Damit nimmt Rubenstein den berühmten Leitsatz des
Tannaiten Elischa ben Abuja auf, der anfangs des 2. Jh. n.d.Z. gelebt hatte und der
in der rabbinischen Literatur als Urbild des jüdischen Ketzers gilt. Wie Elischa ben

Abuja angesichts der blutigen Repressionen der Römer, so vertritt auch Richard
Rubenstein angesichts der Schoa eine radikale Gott-ist-tot-Theologie:

Ein unendlich sadistischer und launischer Gott mag existieren; einen
weniger-denn-allmächtigen Gott mag es geben; ein Gott, der gleichgültig

gegenüber den Akteuren der Geschichte ist, mag existieren, aber der
gerechte, rechtschaffene und allmächtige Gott, wie er in der jüdischen
Tradition gedacht wird, kann unmöglich existieren.13

Mit dieser Argumentation distanziert sich Rubenstein zwar vom althergebrachten

Gottesbild, nicht aber von der jüdischen Tradition:

Ich glaube, dass wir in einer Welt jenseits von Gott die Torah, die
Tradition und die religiöse Gemeinschaft weit mehr brauchen als in einer
Welt, wo Gottes Gegenwart sinnvoll erfahren wird.14

Es ist hier nicht der Ort zu erläutern, inwiefern ein solches Judentum, das
seiner Mitte, seines Gottes, beraubt ist, überlebensfähig wäre, die Zitate sollen
vielmehr demonstrieren, in welch extreme Positionen sich die religiösen
Meinungen nach der Schoa aufspalten.

12 Richard L. Rubenstein, After Auschwitz. Radical Theology and Contemporary Juda¬
ism, New York 1966.

13 Richard L. Rubenstein, The Fall of Jerusalem and the Birth of the Holocaust Theolo¬

gy, in: Raphael Jospe/Samuel Z. Fishman, Go and Study: Essays and Studies in Honor

ofAlfred Jospe, Washington 1980, 223-20, 225 (zitiert nach der Übersetzung
von Christoph Münz, aaO 250/251).

14 Richard L. Rubenstein, AfterAuschwitz, 152f (zitiert nach der Übersetzung von Chri¬
stoph Münz, aaO 252).

236



Auf der anderen Seite des Meinungsspektrums stehen die bereits erwähnten
Sünde-Strafe-Schemata, in ihrer übersteigertsten Form formuliert bei den
Vertretern der Natore Qarta, einer ultraothodoxen Gruppe, welche den Staat Israel
ablehnt und als deren prominentester Vertreter Rabbi Joel Teitelbaum gilt. Als
Sünde, um deretwillen der Holocaust über das Judentum hereingebrochen ist,
sieht Teitelbaum verschiedene neuzeitliche Entwicklungen des Judentums, allen
voran den Zionismus15. Und ähnlich fundamentalistisch betrachten auch andere
extrem orthodoxe Rabbiner, wie beispielsweise Issachar Schlomo Teichthal,
Immanuel Menachem Hartom oder Jizchoq Hutner, jüdische Liberalisierung und
Assimilation als theologischen Grund der Schoa. Welch grausames Gottesbild
hinter solchen Ansätzen steht, bleibe dahingestellt.

Zwischen diesen beiden Extrempositionen gibt es wohl eine Reihe weiterer
Anschauungen, welche versuchen, das traditionell jüdische Geschichtsdenken
mit dem Einbruch der Schoa in einen gewissen Einklang zu bringen, doch die
Aufspaltung zwischen verschiedenen Formen von religiösen Schuldzuweisungen

einerseits und Hiob-hafter Anklage Gottes andererseits bleibt bestehen,
während moderat vermittelnde Ansätze nur spärlich existieren. An dieser Stelle
sind ein paar der herausragenden Namen zu erwähnen.

Als einer der ersten jüdischen Denker hat der Rabbiner Ignaz Maybaum
1965 eine Theologie des Holocaust entworfen, die allerdings wenig Echo fand,
da sie auf einem christlichen Erklärungsraster basiert16. Maybaum deutet den
Holocaust als Golgotha des 20. Jahrhunderts, das Leiden des jüdischen Volkes
als das stellvertretende Leiden für die Sünden der Menschheit. Damit steht -
selbstverständlich unausgesprochen - einmal mehr das Bild eines strafenden
Gottes im Hintergrund, der Millionen unschuldiger Opfer braucht.

Ein vergleichbares, opferheischendes Gottesbild steht auch im Hintergrund
der jüdischen Märtyrerideologie der Schoa. Seit der Zeit der seleukidischen
Unterdrückung im 2. Jh. n.d.Z. ist "Qiddusch ha-Schem" - wörtlich die Heiligung
des göttlichen Namens - ein traditionelles Erklärungsraster für die Verfolgung
des jüdischen Volkes. Während der Schoa haben einige Rabbiner ihre Gemeinden

im Ghetto oder im Lager mit dem Gedanken, als jüdische Märtyrer zu sterben,

ermutigt, unter ihnen der Schidlowitzer Rebbe Chajjim Rabinowitz, der
Ostrovzer Rebbe Jechezqel Halevi Halstuk sowie der Gerer Rebbe Mendele
Alter17 Diesem "Qiddusch ha-Schem" steht jedoch seit dem Warschauer Ghetto
eine neue, diametral entgegengesetzte Ideologie gegenüber, nämlich die des

"Qiddusch ha-Chajjim", die Heiligung des Lebens. 1940 braucht Rabbiner Isaac
Nissenbaum diesen Ausdruck erstmals, um damit die Verteidigung jüdischen
Lebens als höchsten Wert zu erklären18, und in die Folge dieser Sinnesart reiht
sich auch der bedeutende Ansatz von Emil Ludwig Fackenheim19, der nach

15 Joel Teitelbaum, 'AI ha-Ge'ula we-'al ha-Temura (Zur Erlösung und zum Wandel),
New York 1967.

16 Ignaz Maybaum, The Face of God after Auschwitz, Amsterdam 1965

17 Vgl. dazu Christoph Münz, aaO 214ff.

18 Vgl. dazu Christoph Münz, aaO 217ff.

19 Emil Ludwig Fackenheim, God's Presence in History, New York 1970.

237



Auschwitz das leibliche Weitertragen des Judentums als das 614. Gebot betrachtet.

Die Aufspaltung zwischen bedingungslos gottergebenen und anarchistisch
anklagenden Stimmen drückt sich wohl nirgendwo so deutlich aus wie im
Gegensatz von "Qiddusch ha-Schem" und "Qiddusch ha-Chajjim":

Du (Gott Israels) hast den Bund preisgegeben? Wir werden ihn nicht
preisgeben! Du willst nicht, dass Juden überleben? Wir werden überleben!

Du hast alle Gründe zur Hoffnung zerstört? Wie werden dem
Gebot zur Hoffnung, das Du selbst uns gegeben hast, Folge leisten.20

Auf der Seite der streng religiösen Ansätze ist - neben dem Sünde-Strafe-
Schema - eine zweite Art theologischer Verarbeitung verbreitet, und zwar die,
Gottes Rolle in der Geschichte völlig auszublenden und ausschliesslich die
Tradition zu fokussieren. Liest man beispielsweise die chassidischen Geschichten
des Holocaust von Yaffa Eliach21, so wird das rettende Moment nie direkt mit
dem Göttlichen identifiziert, das Wunder ereignet sich vielmehr mittels der Reliquie

eines Zaddiq, durch Intervention eines Chassiden oder aufgrund des absoluten

Festhaltens an der chassidischen Überlieferung. Gott selbst wird nie angeta-
set und kaum erwähnt, im Vordergrund steht eine beinahe verabsolutierte Tradition

einer Gruppe von "happy-few", während der Tod von sechs Millionen
Glaubensgenossen kaum Erwähnung findet, und in diesem Punkt sind die an sich
eindrücklichen Geschichten Eliachs äusserst fragwürdig. Und von einem vergleichbaren

denkerischen Vorgehen, Gottes Rolle in der Geschichte nicht zu hinterfragen,

sondern die Halacha allein zu betrachten, zeugt schliesslich die Responsen-
literatur aus den Ghettos22, wobei sich in diesen bewegenden Texten nicht nur
tiefe Religiosität, sondern auch eine letzte verbliebene Art von Widerstand
manifestiert.

Gott als Lenker der jüdischen Geschichte selbst in der Schoa bedingungslos
zu bejahen, oder aber ihn aufs Schärfste anzuklagen, ja zu desavouieren, sind
mithin die beiden grundlegenden theologischen Ansätze jüdischer Denker nach
Auschwitz. Wie bereits erwähnt, sind Vermittlungen zwischen diesen beiden
Polen rar, und wohl am ehesten realisiert von Eliezer Berkovits einerseits, von
Hans Jonas andererseits.

Eliezer Berkovits23 hält mit Nachdruck am jüdischen Glauben fest, weil viele

der von der Schoa direkt Betroffenen am Glauben festhielten. Wie können wir,
die wir nur Brüder Hiobs sind, Gott verlassen, wenn Hiob selbst sich weiter zu
Gott bekennt? Dennoch blendet Berkovits nicht aus, dass, wenn man am Gott der

20 Emil Ludwig Fackenheim, aaO 88 (zitiert nach Christoph Münz, aaO 289).

21 Yaffa Eliach, Träume vom Überleben. Chassidische Geschichten aus dem 20. Jahr¬
hundert, aus dem Amerikanischen von Naomi Voll, Freiburg i.Br. 1989 (Originalausgabe

1982).

22 Die reichste Sammlung dazu ist diejenige von Rabbi Oshry aus dem Ghetto von Ko-
vno von Juni 1941 bis August 1944: Ephraim Oshry, Sefêr Sche'elot u-Teschuvot,
mi-Ma'amaqim, 4 Bde., New York 1959/1975; Ders., Responsafrom the Holocaust,
New York 1983 (Teilübersetzung aus dem vierbändigen hebräischen Werk).

23 Eliezer Berkovits, Faith after the Holocaust, New York 1973.

238



jüdischen Tradition festhält, man auch einsehen muss, dass die letzte
Verantwortlichkeit für das Äusserste an Bösem bei Gott liegen muss. Der Balanceakt
zwischen Gott bejahen und Gott anklagen äussert sich bei Berkovits denn auch
darin, dass er nicht nur in Auschwitz, sondern ebenso in der Errichtung des Staates

Israel eine göttliche Offenbarung sieht.

Die meines Erachtens differenzierteste Argumentation hat der Philosoph
Hans Jonas in seiner Tübinger Rede anlässlich der Verleihung des Dr. Leopold-
Lucas-Preises 1984 vorgelegt24. Auf der Grundlage der Lurianischen Kabbala
plädiert Jonas dafür, von einem obsoleten Gottesbild Abschied zu nehmen.
Genauer, in Anbetracht von Auschwitz schliessen sich die drei Gott traditionellerweise

zugeschriebenen Grössen - Allmacht, Güte und Verstehbarkeit - gegenseitig

aus. Da Güte und Offenbarung jedoch untrennbar mit dem jüdischen
Gottesverständnis verbunden sind, muss das Attribut der Allmacht aufgegeben werden,

so dass Gott auch als ein leidender Gott gedacht werden muss - ein Gedanke,

der zudem im Einklang mit talmudischem Gedankengut steht.

Obwohl hier noch weitere theologisch-philosophische Stellungnamen zur
Schoa zu erwähnen wären - Arthur Allen Cohen, Irving Greenberg und andere -
sind doch die Hauptpositionen in Hinblick auf Aharon Appelfeld, den
bedeutendsten israelischen Schriftsteller der Schoa, deutlich umrissen: eine nur schwer
überbrückbare Kluft zwischen Schuld-Strafe-Denken einerseits, nihilistischer
Rebellion andererseits.

Religiöse und anti-religiöse Positionen in Die Eismine

Als Meister seines Handwerks versteht es Aharon Appelfeld, die tiefe
theologische Reflexion über die Schoa in scheinbar einfache Handlungen und Dialoge

umzusetzen, wobei er ganz besonders die Spaltung zwischen religionskonformen
Stimmen einerseits, religionsanarchistischem Aufschrei andererseits

thematisiert, indem er die eben skizzierten Ansätze in seine Figuren umsetzt. So
stehen auf der Seite der säkularen Juden der Vater des Ich-Erzählers Erwin, der auf
beinahe gewaltsame Art mit dem Erbe seiner chassidischen Vorväter gebrochen
hat, der Onkel Max mit seinem jüdischen Selbsthass und seiner kommunistischen

Ersatzreligion, die naiven jüdischen Anhänger Stalins mit ihrem Slogan
"Sag Stalin, und raff dich auf, denk Stalin und fürchte dich nicht!", und
schliesslich die resignierten und gebrochenen Insassen der Lager, die jeden
Glauben an Gott und Mensch verloren haben. Auf der Seite der frommen Juden
stehen demgegenüber der alte Rabbi im Ghetto, sowie die beiden eigentlichen
Helden unter den Lagerinsassen: Buzi, der Elia-ähnliche Gottesstreiter, und Pin-
chas, ein einfacher Jude von selbstloser Hingabe an Gott und Mitmensch.

Neben der grossen Tragik der Verfolgung ist das Drama in Die Eismine die
Unüberbrückbarkeit zwischen diesen beiden jüdischen Lagern, welche in zahl-

24 Hans Jonas, Der Gottesbegriffnach Auschwitz Eine jüdische Stimme, Baden-Baden:
Suhrkamp 1987.

239



reichen Dialogen mit äusserster Schärfe akzentuiert wird, wie in der folgenden
Konfrontation zwischen dem frommen Buzi und einem anderen Häftling im
Arbeitslager:

Auf dem Weg zur Arbeit fragte ihn einer von uns wie beiläufig:
"Glaubst du noch an Gott?"

"Und du nicht", antwortete er mit weit aufgerissenen drohenden
Augen.

"Um die Wahrheit zu sagen, nein".

"Verflucht seist du", sagte er und spie auf die Erde.25

Auffällig ist an diesem kurzen Ausschnitt zunächst die Teilung in ein "wir"
der säkularen Juden (zu denen sich auch der Ich-Erzähler Erwin zählt) gegenüber
den frommen Juden, von denen in der dritten Person gesprochen wird. Weiter
frappiert die Härte, mit der sich die beiden Gruppen begegnen. Dass die Aggression

indes von beiden Gruppen ausgeht, zeigt der folgende Auschnitt, der das

"wir" und "sie" noch drastischer verdeutlicht:

Der Frühling ist gekommen, doch brachte er keine guten Nachrichten.
Trotzdem machten optimistische Gerüchte die Runde, doch beachtete
sie niemand. Solche, die gläubig sind, sagten, "auch das ist zum
Guten", oder, "wenn Gott es will, werden wir Pessach zuhause zurichten".
Es ist jetzt schwer, ihren Glauben zu ertragen. Gewiss, es gibt kaum
mehr viele, die gläubig sind in unserer Mitte, doch die wenigen sind
sehr auffällig, und des öfteren fallen sie dem Zorn der Arbeiter in der
Nähstube zum Opfer. Doch was kann man tun: Das Schicksal hat uns
zusammengebracht, und wir schauen uns gegenseitig an, genauer, wir
schauen sie an. Aus der Nähe kann man es sehen: Sie sind arbeitsame
Männer, eine plumpe Farblosigkeit überzieht ihr unrasiertes Gesicht.
Die Bärte sind dünn, unansehnlich. Ihre jämmerliche Erscheinung, die
der unseren gleichkommt, scheint uns, wieso auch immer, hässlicher
als unsere Erscheinung. "Sie beten schon wieder. Sie rechnen schon
wieder nach, wann Neumond ist", murren die Männer.26

In der Dichotomie zwischen dem "wir" und dem "sie" beginnt hier ein
eigentlicher Hass zu wachsen, der sich in der zunehmend verschärften Situation im
Lager zuspitzt, da die religiösen Handlungen angesichts der Situation absoluter
Gottesferne von den nicht-religiösen Juden nicht nur als sinnlos, sondern als
eigentliche Provokation empfunden werden.

Appelfeld kleidet nun diese Unvereinbarkeit der Positionen in ganz
unterschiedliche Szenen, wobei religiös geprägte Schlüsselwörter verraten, welch tiefe

Schichten von theologischer Reflexion hinter den schlichten Beschreibungen
liegen. Als Beispiel dieser literarischen Technik, mit bestimmten Schlüsselwörtern

theologische Obertöne wachzurufen, dient im folgenden eine Szene, die den
gottesfürchtigen Pinchas mit einem überzeugten Kommunisten konfrontiert:

25 Aharon Appelfeld, Michrê ha-Qêrach (Die Eismine), 104.

26 Aharon Appelfeld, aaO 63.

240



Der junge Kommunist Susik beabsichtigte offensichtlich, feierliche
Erklärungen abzugeben und Pinchas zu beweisen, dass sein Glaube veraltet

sei und dass es nun an der Zeit sei, die Herzen für die Verbesserung
des Menschen durch den Menschen vorzubereiten. Doch plötzlich
herrschte Stille, denn Pinchas brach, nachdem er gebetet hatte, in Tränen

aus, als ob seine Welt zerstört worden sei.

Später bat Pinchas um Verzeihung und sagte, dass dies ein Augenblick
der Schwäche und des Verbergens von Gottes Angesicht gewesen sei
und dass es verboten sei, zu verzweifeln, denn es gäbe einen Gott im
Himmel, der auf uns achthabe.27

Zu bemerken ist vorerst, dass Pinchas, obwohl er auf der Seite der "sie"
steht, mit spürbarer Zuneigung beschrieben wird und dass er in seiner Formulierung

des "wir" fromme und aufgeklärte Juden zusammenbringt. Als eigentlich
zentrales Reizwort leuchtet dann "Hêster Panim", das Verbergen von Gottes
Angesicht, in diesem Text auf, hinter dem eine der traditionellen jüdischen
Antworten auf die Theodizeefrage steht. Ausgehend vom biblischen Wortlaut in
Deuteronomium 31,16-18, wendet sich Gott vom Volk Israel ab, weil dieses den
Bund verlassen hat, und in der Folge wird "Hêster Panim" im rabbinischen
Vokabular28 zu einer Chiffre für das Sünde-Strafe-Schema. Auch in der vorliegenden

Szene ist "Hêster Panim" in diesem Sinn eingewoben, da Pinchas sich der
Schuld bezichtigt, einen Moment der Verzweiflung anheimgefallen zu sein.
Pinchas stellt den Prototypen des demütigen Juden schlechthin dar, der Gott, Gesetz
und Tradition keinen Augenblick hinterfragt:

Der Flüchtling war durstig und trank ein paar Schalen. Der Kaffee verlieh

seinem Gesicht wieder Farbe.

"Du bist ein frommer Mann?", wandte er sich nochmals an Pinchas.

"Gewiss, aber wir bezeichnen uns selber nicht als Fromme, sondern als
Dienende Gottes."

"Diese Bezeichnung ist mir unverständlich. Warum sollte man ihm
dienen?"

"Weil er einer und einzig ist und es keinen ausser ihm gibt."
"Das heisst, er macht, was er will?"
"Gewiss."

"Warum quält er uns dann?"

"Diese Frage darfst du mir nicht stellen. Auf diese Frage kann ich dir
nichts antworten."

"Wen frage ich dann?"

"Den Heiligen, gepriesen sei er."

"Und du, du hast ihn nicht gefragt?"
"Ich pflege nicht zu fragen."

27 Aharon Appelfeld, aaO 159f.

28 Vgl. bChagiga 5a/b u.a.

241



"Du hast nie gefragt?"
"Nie."
"Das übersteigt mein Verständnis," sagte der Flüchtling und
verstummte.29

Dieser Dialog zeugt einerseits von der Strategie gewisser orthodoxer Kreise,

Gottes Verantwortung in der Geschichte auszublenden und die Tradition
allein zu fokussieren. Gott hat seinen Willen in der Tora offenbart, nur innerhalb
dieses Rahmens gilt es Gott zu ergründen, nicht in ketzerischem Freidenkertum.
Andererseits kommt in der Diskussion sehr deutlich die Unvereinbarkeit der
Argumentationen zum Ausdruck: Während Pinchas liturgische Formeln zitiert,
welche kaum zu den Fragen seines Gegenübers passen, verharrt dieses in aggressiver

Anklage. Vordergründig ist auch keine Stellungnahme auszumachen, will
man aber die Position des Autors Aharon Appelfeld näher ergründen, genügt es

- hier wie in andern Dialogen - einen Blick auf die Handlung zu werfen. Obwohl
Pinchas, aus der Perspektive des Ich-Erzählers Erwin gesehen, doch eher ein
einfaches Gemüt darstellt und zudem auf der Seite der andern Gruppe, der frommen
"sie", steht, ist es doch ebendieser Pinchas, der nach der Befreiung aus dem Lager

die Kraft findet, die orientierungslosen Flüchtlinge zu betreuen. Pinchas ist
es, der hier - in einer religiösen Sprache gesprochen - den Armen speist, während

der rebellierende Flüchtling an seiner Existenz verzweifelt. Mithin gehen
die Ansichten von Autor und Erzähler teilweise auseinander, indem der Erstere
eine weitsichtigere und weitherzigere Haltung einnimmt als seine literarische
Figur.

Neben Pinchas ist es weiter die Figur des Rabbiners, die den religiösen
Diskurs in Die Eismine vertieft. Zwei Szenen sind dabei besonders eindrücklich,
einmal die Hochzeit von Erwin und Ida im Ghetto, dann der Auftritt des Rabbiners

im Keller von Honig, dem versteckten "Ghetto-Café": Hier zuerst die
Hochzeitsszene, wo Erwin erstmals vor dem Rabbiner steht, anschliessend der seltsame
Auftritt desselben bei einer Gruppe junger Leute, die einen letzten Funken von
Unbekümmertheit beim abendlichen Zusammensein im Keller finden möchten:

Ich stand still vor ihm und wartete darauf, dass er etwas sagen würde.
Plötzlich richtete sich der Alte auf, heftete seine Augen auf mich und
fragte in einer beinahe vergessenen Sprechweise: "Wo hast du Tora
gelernt, mein Sohn?" Ich habe es im Gymnasium gelernt, wollte ich
sagen, doch als ich sein altes und verklärtes Gesicht sah, wagte ich es
nicht. Schliesslich sagte ich, "ich werde es lernen, mein Herr", doch
augenblicklich bereute ich, etwas zu versprechen, das ich nicht zu tun
beabsichtigte. Der Rabbiner schloss die Augen und redete zu uns.
Seine Rede war abgehackt, und dennoch verstand ich das Wesentliche
seiner Worte. Er sprach über die Tora und über die Juden, die einstmals
unter einem gemeinsamen Dach verbunden waren. Doch seit jenem
Bruch war die Urflut wieder aufgerissen. Die Tora verlassen, die Juden
allein. Schon Jahre irren die Juden in einer schrecklichen geistigen

29 Aharon Appelfeld, aaO 183f.

242



Wüste. Nur manchmal erinnern sie sich, dass sie einst einer Quelle
lebendigen Wassers verbunden gewesen waren, und Sehnsucht überflutet

sie, aber meist sind sie versunken in ihrem dunklen Vergessen.
"Doch nicht für immer", der Rabbiner erhob seine Stimme, "die Leiden
des Herumirrens und des Durstes sind nichts anderes als die Leiden der
Läuterung. Nur noch kurze Zeit und die Tora und die Juden werden sich
wieder vereinen und nichts wird sie mehr trennen", rief der Rabbiner
mit lauter Stimme und öffnete die Augen.30

Eines Abends erschien der Rabbiner wie ein Totengeist in Honigs Keller,

er stand da und rief: "Tut Busse, ihr dreisten Söhne, Gott hat Sehnsucht

nach euch und bittet euch, zu ihm zurückzukehren. Alle Tore der
Umkehr sind nun geöffnet." Bestürzung trat ein und niemand regte
sich, doch schnell fanden die Leute ihre Fassung wieder, sprangen auf
und schrien: "Weder Gebet, noch Umkehr. Du machst uns keine
Angst."31

Weit mehr als im Dialog zwischen Pinchas und dem Flüchtling gehen hier
die Positionen auseinander. Wie weit sich der gänzlich assimilierte Erwin von
der Tradition entfernt hat, ist in feiner Ironie eingefangen im Bild des Toralernens

im Gymnasium, das jeden Kommentars spottet. Auf der andern Seite ist der
Rabbiner der Gemeinschaft der im Ghetto zusammengepferchten Juden ebenfalls

entfremdet. Der Autor verbildlicht diese Entfremdung vorerst räumlich,
indem der Rabbiner in einem sichereren Versteck ausserhalb des Ghettos lebt.
Geistig ist die Entzweiung eingefangen in der religiösen Sprache des Rabbiners,
welche Erwin gänzlich antiquiert erscheint und deren traditionelle Schlüsselbegriffe

doch nur für Eingeweihte verständlich wären, wie beispielsweise der
Bruch und die Urflut welche das katastophale Urdrama der Lurianischen Kabba-
la wachrufen sollten. Inhaltlich sind die Worte des Rabbiners eine deutliche
Umsetzung des Sünde-Strafe-Schemas, das zeigt nicht nur die Vorstellung der
Läuterung durch Leid, des "Siqquq", sondern ebenso der Aufruf zur "Tschuva",
zur Umkehr, und ebenso die Aussage, dass das Verlassen der Tora der Grund des
über die Juden hereinbrechenden Unglücks sei. Damit ist der Entwurf von
Appelfelds Rabbinerfigur wohl deutlich inspiriert von jüdischen Denkern, welche
die Schoa als Strafe "um-unserer-Sünden-willen" verstehen, wie die oben
genannten Joel Teitelbaum oder Immanuel Menachem Hartom.

In Appelfelds Darstellung geht so die Entzweiung der jüdischen Gemeinschaft

von beiden Kreisen aus, dem der Frommen, für die der Rabbi steht, und
dem der Assimilierten, dem auch der Ich-Erzähler Erwin angehört. Beiden
versucht Appelfeld gerecht zu werden, indem er sie mit Respekt und grossem
Einfühlungsvermögen skizziert, doch gleichzeitig auch ihre Schwachpunkte
aufzeigt. Dabei fällt auf, dass die frommen Lagerhäftlinge wohl von ihren säkularen
Leidensgenossen verlacht werden, doch diese Frommen finden in ihrer strengen

30 Aharon Appslfeld, aaO 53f.

31 Aharon Appelfeld, aaO 60f.

243



Tradition einen gewissen Halt, während - mit Jean Améry gesprochen32 - die
skeptisch-humanistischen Intellektuellen an ihren philosophischen und literarischen

Hausgöttern verzweifeln. Hier ein letzter Auschnitt, wo ein Lagerhäftling
über die Peiniger spricht:

Es gab dort einen Mann, der nachts von seinem Lager aus rief: "Über
ihr verbrecherisches Verhalten werden sie noch Rechenschaft abgeben
müssen. Die deutsche Kultur selbst wird sie ausspeien."

"Und du glaubst noch an die deutsche Kultur."
"Das ist meine Kultur, und eine andere Kultur habe ich nicht."
"Dein Judentum bedeutet dir nichts?"

"Um die Wahrheit zu sagen, nein."

"Wie erklärst du dann ihr Verhalten?"

"Eine Verfinsterung der Gestirne, eine andere Erklärung habe ich
nicht."33

Der kurze Dialog entblösst die besondere Tragik der assimilierten Juden,
werden sie doch aufs grausamste von der Nation verfolgt, deren Kultur zu ihrem
höchsten geistigen Gut wurde. Die Verwurzelung des Sprechers im deutsch-jüdischen

Kulturgut ist in dieser Szene wiederum mit einem theologischen
Schlüsselbegriff vertieft, nämlich mit "Liqqui Me'orot", der Verfinsterung der Gestirne,

welcher wohl auf Martin Bubers Gottesfinsternis34 anspielt.
Ebendieses deutsche Kulturgut war die geistige Heimat des Autors Aharon

Appelfeld, und sie ist auch die geistige Heimat des Ich-Erzählers Erwin. Der
erstaunliche Kunstgriff in Die Eismine besteht nun aber darin, dass der Protagonist
Erwin wohl der gebildeten Assimiliertenschicht angehört, doch die eigentlichen
Helden sind Pinchas und Buzi, also Vertreter der frommen Juden. Denn während
die Argumente in einer Patt-Sitation verharren, liegt doch im Handlungsverlauf
die eigentliche Wertung. So ist es Buzi, der seine Mitgefangenen im Arbeitslager
körperlich und moralisch aufrichtet und der mit seinem märtyrerhaften Tod -
einer Art "Qiddusch ha-Schem" - die Befreiung des Lagers bewirkt. Und es ist
Pinchas, der nach der Befreiung als einziger die Kraft findet, das ganz alltägliche
Überleben zu organisieren. Pinchas, vorerst verlacht, erweist sich als eigentlicher

Eckpfeiler, der die Gemeinschaft der jüdischen Überlebenden am Leben
erhält.

Appelfeld ist weit davon entfernt, der Schoa Offenbarungscharakter
zuzuschreiben, "dies ist kein Ort der Wunder", lässt er eine seiner Figuren im Lager

32 Jean Améry, Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche eines Überwäl¬
tigten, München 1988 (Erstausgabe 1966), 27.

33 Aharon Appelfeld, aaO 84f.

34 Martin Buber, Gottesfinsternis, Stuttgart: Lambert Schneider 1994 (Erstausgabe
1953), vgl. auch die hebräische Übersetzung, Liqqui ha-Or ha-Elohi, Jeruschalajim:
Mossad Bialik 1962; in dieser Aufsatzsammlung, die grossenteils nach der Schoa
verfasst wurde, bezeichnet Buber den Charakter der momentanen Welt als Verfinsterung

des Himmelslichts, als Gottesfinsternis.

244



sagen. Er ist von seiner Herkunft und von seiner Bildung her ein assimilierter
Jude, der sich selber als "religiösen Anarchisten" bezeichnet35. Dennoch hat er
die Weitsicht, den religionstreuen Juden die bedeutendere Rolle zuzuweisen,
einerseits wohl aus der eigenen Erfahrung, dass im Lager nur ein tiefer Glaube eine
geistige Hilfe sein konnte, andererseits ebenso durch die Einsicht, dass die
Orthodoxie das Judentum am Leben erhält.

Die in Die Eismine gezeichneten Fronten zwischen frommen und säkularisierten

Juden sind von der Schoa auf die Verhältnisse im Israel der späten neunziger

Jahre übertragbar, und teilweise schafft der Autor auch bewusst Realitätsbezüge

(beispielsweise mittels einer wiederholt auftretenden Gruppe von
ehemaligen Häftlingen, welche sich zu militanten Nachahmern ihrer Peiniger
entwickeln - eine Entwicklung, die wohl als Warnung dienen soll, aus der Erfahrung

der Unterdrückung nicht selber zu Unterdrückern zu werden). Die Achtung,
mit der Appelfeld den verschiedensten Richtungen des Judentums in seinen
Figuren begegnet, ist dabei ein Brückenschlag der Toleranz, ein Weg, der Ausweg
sein kann in der brüchigen Atmosphäre des heutigen Judentums in Israel.

Der Roman als Beitrag zur theologischen Diskussion

Am Anfang dieses Artikels stand die Frage nach dem Unterschied zwischen
literarischen und theologischen Texten. Die vorausgehenden Betrachtungen
haben gezeigt, dass ein Roman sowohl von der Thematik wie von der religiösen
Tiefe her mit philosophisch-theologischen Abhandlungen vergleichbar ist. Die
Gegenüberstellung von verschiedenen Holocaust-Theologien mit Die Eismine
veranschaulicht indes die Eigenart literarischer Darstellung. Dem Roman fehlt
die ausschöpfende Systematik der Traktate, und dementsprechend kann und will
er auch nicht eine gültige Erklärung der Rolle Gottes in der Schoa geben. In Die
Eismine bindet Appelfeld die verschiedenen theologischen Ansätze an einzelne
Protagonisten, die er behutsam auf ihrem geistigen Hintergrund formt und somit
ihre Argumentation in ihren Grenzen plausibel macht. Die literarische Art zu
differenzieren liegt im Reichtum der Darstellungsebenen, indem Handlungen
versus Worte, Autor versus Erzähler, Ahnungen versus Wissen stehen. Mit diesen

Techniken bricht Appelfeld jeden Ansatz, der die Frage "Wo war Gott in
Auschwitz?" befriedigend beantworten möchte. Die Wahrheit und Gott schweben

über den gestammelten Erklärungsversuchen. Gerade die Figur des Ich-Erzählers

Erwin, die einerseits einen kritischen Denker darstellt, andererseits über
eine höchste Sensibilität verfügt, veranschaulicht in überzeugender Weise, wie
die denkerische Enge überwunden wird in einer Art mystischer Ahnung, dass
hinter der Tradition mehr steht, als Worte und Theorien einzufangen vermögen.

Trotz der religiösen Tiefe ist Die Eismine beileibe kein theologisches Pro-

35 So in seiner Gastvorlesung an der Theologischen Fakultät der Universität Zürich
vom 13. Mai 1998 unter dem Titel "Personal memory of an assimilated Jew facing
the Holocaust".

245



grammheft. Der Leser, die Leserin können den Roman durchaus auch als ein
Stück moderner Belletristik konsumieren, auf den Ebenen von spannendem Plot
oder psychologischer Feinsinnigkeit. Doch so wie Chajim Soutines weltliche
Bilder von jüdischer Spiritualität erfüllt sind, atmet das Werk Aharon Appelfelds
jüdisches Gedankengut und umfassenden Humanismus zugleich.

246


	Gottesbilder in säkularer Holocaust-Literatur : Theologien der Schoa und Aharon Appelfelds. Die Eismine

