
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: "Wünscht Jerusalem Frieden" : christliche Einstellungen zu Juden und
Judentum am Beispiel von Jerusalem

Autor: Jansen, Reiner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"Wünscht Jerusalem Frieden"
Christliche Einstellungen zu Juden und Judentum

am Beispiel von Jerusalem

von Reiner Jansen*

1. Jerusalem - ein symbolträchtiges Wort

"Wünscht Jerusalem Frieden" verkündet der 122. Psalm. Schon das Wort
"Jerusalem" allein weckt eine Reihe von Assoziationen.

(1) Jerusalem ist zunächst die Stadt, welche für die Geschichte Israels seit
dreitausend Jahren eine zentrale Rolle spielt. Zugleich ist sie auch Ausgangspunkt

für die Geschichte des Urchristentums.

(2) Darüber hinaus hat Jerusalem freilich auch eine symbolische Bedeutung.
In der Bibel sind Jerusalem und Zion "die symbolträchtigsten Worte für die
Gesamtheit des jüdischen Volkes, seiner Leidensgeschichte und seiner Hoffnung."1
Beides sind Synonyme. Bei den Propheten heisst es nicht: "das jüdische Volk
weint", sondern "Jerusalem vergiesst Tränen" oder "Zion freut sich." Beide
Begriffe meinen "das jüdische Volk in seiner existentiellen historischen Wirklich-
keit."2

Bis zum Jahre 70 war Jerusalem das kultische Zentrum Israels. Bei den grossen

Wallfahrtsfesten zog man dreimal im Jahr nach Jerusalem zum Tempel.
Nach der Zerstörung des zweiten Tempels im Jahre 70 n.u.Z. wurde Jerusalem
erst recht zu einem Sehnsuchtsbegriff. "Nächstes Jahr in Jerusalem" heisst es seit
alters beim Pessach-Fest. Und im Gebet wird noch heute dreimal täglich um die
Rückkehr nach dem von Gott erfüllten Jerusalem gefleht. Dabei geht es für viele
Juden nicht einfach um die Sehnsucht nach Abwechslung vom eintönigen Alltag,

welche ja im heutigen Massentourismus kräftig zum Ausdruck kommt.
Letztlich geht es um Heimkehr in das Land der Väter und Mütter.

(3) Auch für die christliche Überlieferung sind Zion und Jerusalem Symbolbegriffe.

Beide Begriffe kommen z.B. im alten und im neuen "Gesangbuch der
evangelisch-reformierten Kirchen der deutschsprachigen Schweiz" mehrfach
vor, nicht nur in den Übertragungen von Psalmen.3 Besonders deutlich kommt
die christliche Zions-Sehnsucht in einem Lied von Johann Matthäus Meyfart aus

* Pfr. Dr. Reiner Jansen, Kirchackerweg 5, CH - 4402 Frenkendorf, Schweiz.
1 Z. Werblowsky, Die geschichtliche Beziehung des jüdischen Volkes zu seinem

Land, in: Begegnungen (1988) 2, Ev. Akad. Mülheim Hg), 15.

2 AaO 14.

3 Im alten Gesangbuch (1952-1998) vor allem in den Liedern 16; 22; 35; 334; 371;
380; 381. Im neuen Gesangbuch (gültig ab 1. 12. 1998) sind es die Lieder unter der
Nr. 80; 81; 370; 797; 850; 851.

214



dem Jahr 1626 zum Ausdruck. Es beginnt mit den Worten: "Jerusalem, du hoch
gebaute Stadt, wollt Gott ich war in dir. Mein sehnend Herz so gross Verlangen
hat und ist nicht mehr bei mir. Weit über Berg und Tale, weit über blaches Feld
schwingt es sich über alle und eilt aus dieser Welt." In den dann folgenden
Strophen wird vollends deutlich: hier geht es um das himmlische Jerusalem, eine
Metapher für das Paradies, den Himmel. Dieses himmlische Jerusalem ist eine
Idealisierung des realen, irdischen Jerusalem, das in der Geschichte nie einfach
ein Ort behaglichen Glücks und vollkommenen Friedens war. Wie ja überhaupt
das Paradies als "Wiederholung des alltäglichen Daseins ohne dessen erschwerende

leidvolle Umstände"4 definiert werden kann. Das "himmlische" oder
"obere" Jerusalem spielt schon in frühjüdischen, apokalyptischen Schriften eine
gewisse Rolle und kommt dann im Neuen Testament vor allem im Hebräerbrief
(12,22) und in der Offenbarung des Johannes (21,22ff) vor.

(4) Auch für den Islam ist Jerusalem (AI Quds) eine heilige Stadt. Nach
muslimischer Überlieferung werden am jüngsten Tag Mose, Jesus und Muham-
med Seite an Seite im Felsendom beten.5

Jerusalem ist also eine Stadt mit einem hohem und vielfältigen Symbolwert.
In drei monotheistischen Religionen ist die Stadt in unterschiedlicher Weise zu
einem symbolischen Ort der Begegnung mit Gott geworden. Weil in Jerusalem
einerseits der Tempel stand und andererseits auch das Christentum hier seinen
Anfang nahm, möchte ich am Beispiel dieser Stadt christliche Einstellungen zum
Judentum verdeutlichen. Ich konzentriere mich dabei auf das irdische Jerusalem
und einen ganz bestimmten Aspekt der christlichen Überlieferung: das
Geschichtsbild, das aufgrund der Zerstörung des Tempels und der Stadt im Jahre 70
(durch die Römer) im Faufe der Zeit in der christlichen Theologie und Kirche
entstanden ist. Das Bild von der Geschichte, das sich eine Religion, ein Volk
oder eine Institution macht, hat ja viel mit dem Gefühl für die eigene Identität zu
tun. Ich habe untersucht: Wie wird die Zerstörung Jerusalems und des Tempels
in breiten Schichten der christlichen Tradition gedeutet? Und was ergibt sich
daraus für das Selbstverständnis christlicher Theologie? Dazu habe ich (fast) alle
Lehrbücher der Kirchengeschichte konsultiert, welche im deutschspachigen
Bereich zwischen 1945 und 1990 erschienen sind.6.

2. Die Zerstörung des Tempels in der jüdischen Tradition

Zweifellos hat die Zerstörung des Tempels am 9. Av des Jahres 70 tiefe
Spuren im Bewusstsein des jüdischen Volkes hinterlassen. Sie wurde zu einem
"herausragenden Symbolereignis, das sich in der jüdischen und in der christli-

4 A. Hahn, Soziologie der Paradiesesvorstellung, Trier 1976, 11.

5 Vgl. Slimane Zeghidour, Hinauf nach Jerusalem, in: Welt und Umwelt der Bibel
(1996) 1, 13.

6 Es handelt sich um mehr als 50 Bücher (vom Taschenbuch bis zum umfangreichen
wissenschaftlichen Lehrbuch), welche in Deutschland nach dem Zweiten Weltkrieg

215



chen Religion niedergeschlagen hat" und bis heute im Gottesdienst des Judentums

fortlebt.7 Josephus Flavius gab vor allem den zelotischen Aufständen
Schuld an der Katastrophe.8 Die Rabbinen sahen den Grund für dieses Ereignis
im Hass unter den Juden und in der fehlenden Bereitschaft, einander zu verzeihen.

Im Talmud werden an einer Stelle sogar acht verschiedene Vergehen
genannt, mit denen sich Juden selbst die wirklichen Ursachen für die Tempelzerstörung

zuschreiben (bShab 19b). Immer wieder werden die Gründe für die
Katastrophe in der eigenen Schuld oder in der Sünde der Väter gesucht, wobei Gott
gleichzeitig von der Urheberschaft entlastet wird. Eine Wiederaufrichtung des

Heiligtums und seines Opferkultes wird erst in messianischer Zeit erwartet.

In der jüdischen Literatur nach 70 werden Trauer und tiefer Schmerz spürbar,

dazu auch eine Ratlosigkeit, die manchmal bis an den Abgrund der
Verzweiflung herangeht. Für viele Israeliten bedeutete die Zerstörung des Heiligtums

in Jerusalem einen schweren Anstoss in ihrem Glauben und in ihrem
Denken.9 Freilich: auch wenn dem jüdischen Volk wichtige religiöse und politische
Grundlagen seiner Existenz genommen wurden - Jerusalem, der Tempel, der
Hohepriester und das Synedrion -, so war das Volk damit doch noch nicht von
einer unmittelbaren "Gefahr der Selbstauflösung" bedroht.10

Im Grunde scheinen alle bekannten jüdischen Gruppen - einschliesslich der
Zeloten - gewusst zu haben, dass zur Not auf den Tempel verzichtet werden
könnte." Faktisch hatte die Zerstörung des Tempels zur Folge, dass das Hohe-
priestertum verschwand und die Sadduzäer wie auch die Qumransekte ausschieden.

Die Pharisäer hatten schon vorher entscheidende Vorarbeiten für ein Judentum

ohne Tempelkult geleistet, an dessen Stelle nun Torastudium und
Gebetsgottesdienst traten. Dies ermöglichte dem Judentum die Bewältigung einer
Identitätskrise, die längst vor 70 angefangen hatte.12

Es war vor allem der weitsichtige Rabban Jochanan ben Zakkai, der zusammen

mit anderen Gelehrten in Javne den Grund zu einem neuen geistigen Leben in
der Befolgung der Tora ohne Tempelkult legte. Die rabbinische Tradition berichtet:

Als Rabban Jochanan ben Zakkai einmal nach Jerusalem kam, folgte ihm Rab-

erschienen sind und die gesamte Kirchengeschichte von den Anfängen bis zur
Gegenwart umfassen. Darunter sind auch Sammelwerke mit mehreren Autoren, aber
keine Werke, die nur die Dogmengeschichte oder nur die Kirchengeschichte einzelner

Länder und Regionen beschreiben.

7 J. Neusner/C. Thoma, Die Pharisäer vor und nach der Tempelzerstörung des Jahres
70 n.Chr., in: S. Lauer/H. Emst (Hg), Tempelkult und Tempelzerstörung (70 n.Chr.),
Bern 1995, 208.

8 Ebd.

9 Vgl. S. Safrai, Das jüdische Volk im Zeitalter des zweiten Tempels, Neukirchen
1978, 120f.

10 AaO 119.

11 Vgl. J. Neusner/C. Thoma, aaO 210.

12 Vgl. G. Theissen, Soziologie der Jesusbewegung, ThEh NF 194, München 1977,
82f. 88.

216



bi Jehoschua und als er den Tempel in Trümmern erblickte, rief er: "Wehe uns,
dass der Ort, an dem die Ungerechtigkeiten von Israel gesühnt werden, verwüstet
ist." - "Mein Sohn", antwortete Rabban Jochanan, "sei nicht betrübt. Wir haben
eine andere Sühne, so wirkungsvoll wie diese. Und worin besteht sie? In den Taten
der Liebe, wie gesagt ist: 'Barmherzigkeit will ich und nicht Opfer'" (Hosea 6,9).13

Zahlreiche weitere Zeugnisse aus der rabbinischen Tradition deuten darauf
hin, dass die Einäscherung des Tempels trotz der Trauer und des Traumas, das es
für das jüdische Volk mit sich brachte, doch nicht als "Endpunkt aller Wege
Gottes und Israels aufgefasst wurde."14 Judentum und Christentum überlebten
die Zerstörung des Tempels und bewährten nach seinem Verschwinden umso
mehr ihre Lebenskraft. Dies kommt auch in den neueren Darstellungen der
Geschichte des Judentums deutlich zum Ausdruck.

Im Anschluss an Josephus bezeichnet Abba Ebban die Zerstörung Jerusalem

und des Tempels "eher als Episode denn als Abschluss eines Kapitels der
jüdischen Geschichte"15. Cecil Roth drückt sich ganz ähnlich aus und weist
daraufhin, dass es auch ausserhalb Palästinas bedeutende jüdische Zentren gab. Der
Respekt vor dem Tempel übertrug sich auf die Synagoge, die es seit der Rückkehr

aus dem Exil in jedem Dorf und in jeder Stadt gab. "Das wichtigste Ergebnis
der scheinbaren Katastrophe bestand darin, dass das Judentum nun als erste der

grossen Weltreligionen gezwungen wurde, ohne Opferdienst zu bestehen."16
Und Johann Maier betont, dass "die Kontinuität zwischen dem Judentum der
biblischen, neutestamentlichen und talmudischen Periode" von christlichen
Theologen häufig "bewusst bestritten" wurde. "Zumindest wurde der Eindruck
erweckt, als hätte vornehmlich eine degenerierte Form des Judentums die Zeit
des Neuen Testaments und des Krieges gegen Rom überstanden, während die
positiven Linien - meist unmittelbar an die Bibel anknüpfend - im Christentum
weiterliefen. Diese Sicht war für die Beurteilung des weiteren Schicksal des
Judentums verhängnisvoll."17 Zwar wirkten gewisse Teile der frühjüdischen
Überlieferung nach dem Krieg und den Diaspora-Aufständen vor allem im Christentum

weiter (insbesondere das Schrifttum der Apokryphen und der Pseudepigra-
phen sowie die geistig-kulturelle Leistung des alexandrinischen Judentums).
Was aber die pharisäische Tradition betrifft, kann die Kontinuität zwischen
Frühjudentum und talmudischem Judentum überhaupt nicht übersehen werden.

3. Die Zerstörung Jerusalems und des Tempels in der altkirchlichen
Tradition

"Kein Stein wird auf dem anderen bleiben, der nicht zerbrochen werden

13 Avot d. Rabbi Nathan IV, zit. nach: S. Safrai, aaO 120.

14 J. Neusner/C. Thoma, aaO 212.

15 A. Ebban, Dies ist mein Volk, Die Geschichte der Juden, dt. Zürich 1970, 87.

16 C. Roth, Geschichte der Juden, dt. Teufen/Bregenz 1954, 136f.

17 J. Maier, Das Judentum, Von der biblischen Zeit bis zur Moderne, Zürich 1980,281 f.

217



wird." (Mk 13,2; Mt 24,2; Lk 21,6). Mit diesen Worten hat Jesus - gemäss den
Reden über die Endzeit in den synoptischen Evangelien - das Ende des Tempels
angekündigt. Nach Lk 19,41ff weinte Jesus über Jerusalem und weissagte den
Untergang der Stadt.

Ob es sich bei diesen Ankündigungen um Worte handelt, die direkt aufJesus

zurückgehen oder um frühchristliche Reaktionen auf den Untergang des Tempels,

diese Frage ist in der neutestamentlichen Forschung umstritten.18 Wichtig
erscheint mir, dass bereits in Lk 21,22 dieses Ereignis als Gericht gedeutet wird.
Dort heisst es: "Denn das sind die Tage der Vergeltung, das erfüllt werde alles,
was geschrieben steht."

In seiner Untersuchung "Der Untergang Jerusalems (Anno 70) im Urteil der
Christen und Juden" (1914) kommt Hans Windisch zum Ergebnis: "Den Christen

bedeutete der Untergang der heiligen Stadt und ihres Tempels in erster Linie
eine Bestätigung der Weissagung ihres Herrn und ein Strafgericht für die Kreuzigung

ihres Herrn. Namentlich den Judenchristen wird es Schmerz bereitet haben,
eine Gefährdung ihres Glaubens war es nicht."19

Spätestens seit der Mitte des zweiten Jahrhunderts wurde die Schuld der
Juden am Tod Jesu von christlichen Theologen immer wieder hervorgehoben.
Die Zerstörung des Tempels und der Stadt Jerusalem, das Scheitern des Bar-
Kochba-Aufstandes (135 n.u.Z.) und die Zerstreuung der Juden galten den Christen

als göttliche Strafe für die Juden. Zeugnisse für diese Auffassung finden wir
bereits bei Justin (gest. um 165), Tertulllian (ca. 160-220), Hippolyt (gest. ca.
325) und Origines (185-254).20 In der antijüdischen Polemik der Christen wurde
der zerstörte Tempel zu einem gewichtigen Argument für die Wahrheit des
Christentums. Man sah darin nicht nur ein Gericht über das Volk Israel, sondern ein
unbestreitbares Zeichen für die göttliche Verwerfung der Juden schlechthin.21
Mit dem Verlust des Kultortes Jerusalem sei der gesamte jüdische Kult
einschliesslich der Tora hinfällig geworden.

Am Ende des dritten und am Anfang des vierten Jahrhunderts schrieb Euseb
von Caesarea (265-349) seine Kirchengeschichte. Dieses Werk gehört zweifellos

zu den bedeutensten Quellen der Alten Kirche. Durch seine Darstellung der
Geschichte der Kirche von den Anfängen bis zum Kaiser Konstantin und durch
seine umfangreichen Zitate aus zahlreichen Quellen wurde Euseb zum "Vater
der Kirchengeschichtsschreibung." Er schildert ausführlich die Geschichte der
Christenheit, der Sekten und der Märtyrer, aber auch das Schicksal des jüdischen
Volkes nach "seinem Anschlag auf unseren Erlöser."22 Nachdem er die Erobe-

18 Vgl. P. Dschulnigg, in: S. Lauer/H. Ernst (Hg), aaO 167ff.

19 H. Windisch, Der Untergang Jerusalems im Urteil der Christen und Juden, Leiden
1914, 33.

20 Vgl. H. J. Schoeps, Die Tempelzerstörung des Jahres 70 in der jüdischen Religions¬
geschichte, in: ders., Religionsgeschichtliche Untersuchungen, Tübingen 1950, 148.

21 Vgl. H. J. Schoeps, Israel und die Christenheit, München 1961, 48ff.

22 Eusebius von Caesarea, Kirchengeschichte I, lf, dt. Übersetzung hg. v. H. Kraft,
München 1967, 83.

218



rung Jerusalems ausführlich beschrieben hat, schreibt er: "Da brach zuletzt das

Strafgericht Gottes über die Juden wegen der vielen Freveltaten, die sie an Christus

und seinen Aposteln begangen hatten, herein und vertilgte gänzlich dieses
Geschlecht der Gottlosen aus der Menschengeschichte."23

Euseb berichtet dann im vierten Buch seiner Kirchengeschichte noch einmal
über das Schicksal der Juden unter den Kaisern Trajan und Hadrian während des
Bar-Kochba-Aufstands.24 Im übrigen wird das jüdische Volk nicht mehr
erwähnt. Das Buch endet mit dem Triumph des gottesfürchtigen unf tugendreichen
Kaisers Konstantin über die gottlosen Feinde des Christentums.25 Eusebs
kirchengeschichtlichen Arbeiten waren geprägt von einer "moralisierenden
Schwarz-Weiss-Malerei"26.

Gerade weil der zerstörte Tempel in der antijüdischen Polemik der Christen
eine gewichtige Rolle spielte, wollte Kaiser Julian in seiner kurzen Regierungszeit

(361-363) den Tempel wieder aufbauen lassen. Sein Bestreben war es auch
sonst, die heidnische Frömmigkeit im Reich zu restaurieren. Dieser Versuch
misslang, wahrscheinlich wegen eines Erdbebens und des bald darauf erfolgten
frühen Todes des Kaisers im Sommer 363.27 Wäre er gelungen, hätte damit der
Anspruch der Kirche, das "wahre Israel" zu sein, einen deutlichen Stoss
erlitten.28 Für die zeitgenössischen Theologen war dieser Misserfolg ein klares
Gottesurteil gegen die Juden und gegen die Vermessenheit des abtrünnigen Kaisers.
Als solches ging es in die "antijüdische christliche Polemik" ein.29 Nun schienen
die Juden endgültig von Gott verworfen zu sein.

So wurde die Zerstörung Jerusalems und des Tempels im Jahre 70 in den

theologischen Büchern, in Predigten und in der Geschichtsschreibung der Kirche
nicht einfach als ein historisches Ereignis der Vergangenheit, sondern als ge-
schichtstheologisches Argument gesehen. Es sollte den vermeintlich endgültigen

Triumpf der Kirche über die Synagoge beweisen. Der berühmte altkirchliche
Prediger und Bischof Johannes Chrysostomos sagte es (386/87) zugespitzt so:
"Christus hat die Kirche erbaut, und niemand kann sie zerstören; er hat den Tempel

zerstört und niemand kann ihn wieder aufbauen."30 Nicht der römische Kaiser

habe den Tempel zerstört, sondern Gott selbst habe die Juden für die Kreuzigung

Christi bestrafen wollen.31

23 AaO III, 5,1-3 (154).

24 AaO IV, 2 u. 6 (195 u. 197).

25 AaO X,9 (440f).

26 H. v. Campenhausen, Griechische Kirchenväter, Stuttgart31955, 64.

27 Vgl. H. Lietzmann, Geschichte der Alten Kirche, Bd. III, Berlin 41961, 266-287.

28 R. Brändle, Das Tempelneubauprojekt Julians, in: Israel und Kirche heute, FS E. L.
Ehrlich, Freiburg 1991, 178.

29 B. Kötting, in: K. H. Rengstorf/S. v. Kortzfleisch, Kirche und Synagoge, Bd. I, Stutt¬

gart 1968, 162.

30 J. Chrysostomus, Adv. Jud. etgent. 16 (MPG 48,835), zit. nach: R. Brändle, aaO 180,
Anm. 58

31 Vgl. B. Kötting, aaO 162.

219



Dieses Motiv antijüdischer Polemik lässt sich nun verfolgen in den Schriften

Augustins, das ganze Mittelalter hindurch bis zu Luther und Calvin. Ich zitiere

einige markante Äusserungen dieser grossen Theologen:

Augustin hat die mittelalterliche Haltung der Kirche gegenüber den Juden
entscheidend mitgeprägt. Er schreibt: "Die Juden aber, die ihn töteten und nicht
an ihn glauben wollten, dass er sterben und auferstehen musste, wurden von den
Römern noch schlimmer heimgesucht und mit Stumpf und Stiel aus dem
Heimatlande, wo sie bereits unter Fremdherrschaft lebten, ausgerottet und über alle
Länder zerstreut - fehlen sie doch nirgendwo - müssen uns nun durch ihre
Schriften das Zeugnis liefern, dass wir die Weissagungen von Christus nicht
erdichtet haben."32 Es hätte auch anders sein können. "Denn hätten sie nicht zuletzt
noch Christus getötet, wären sie in ihrem zwar nicht grösseren, aber doch
glücklicheren Reich geblieben."33

In seinen Predigten über Matthäus 18-24 (1537-1540) sagte Martin Luther
z.B.: "Der Kaiser Julianus hat wohl Freiheit darzu gegeben, dass man Jerusalem
wieder bauen sollte; aber es konnte nicht sein, denn es kam ein Engel vom Himmel

und zerstöret Balk und Stein, dass sie mit dem Bau nicht konnten fortkommen.

Denn die Prophezei Christi muss wahr bleiben."34 Der Reformator predigte
mehrfach über die Zerstörung Jerusalems und des Tempels. Er sah sie als Exem-
pel für den überaus grossen und schrecklichen Zorn Gottes über den Unglauben
und die Unbussfertigkeit der Juden und zugleich als Warnung für die Christen,
die Gottes Wort nicht annehmen wollen: "Denn Gott wird hinter Deutschland
und uns Deutschen kommen gleichwie er hinter Jerusalem und hinter die Juden
gekommen ist."35

Johannes Calvin kommentierte Matthäus 24,2 in seiner Auslegung der
Heiligen Schrift (1555): "Der Tempel musste untergehen, einmal damit die
Neigung der Juden, sich an das Sichtbare und Schattenhafte zu halten, nicht weitere
Nahrung empfinge und vor allem, weil Gott die Verwerfung seines Sohnes und
der mit Christus erschienenen Gnade mit einem furchtbaren Gericht an dem Volk
heimsuchen wollte. Daher sollte diese Drohung helfen, die Jünger vor der
Gemeinschaft mit ihrem ungehorsamen Volke zu warnen."36

4. Die Zerstörung Jerusalems und des Tempels in Lehrbüchern der
Kirchengeschichte aus dem 19. und 20. Jahrhundert

Wie die bisherige Untersuchung gezeigt hat, steht das Ende des Tempels in
der altkirchlichen und reformatorischen Schriftauslegung im Dienst antijüdi-

32 Augustin, De civitate dei XVIII, 46 (MPL 33, 417); dt. Übersetzung v. W. Thimme,
Vom Gottesstaat, Zürich, 1955, Bd. II, 501.

33 AaO IV, 34; dt. aaO Bd I, 258.

34 M. Luther, Predigten über Matth. 18-24 (1537/40), EA 45, 91.

35 M. Luther, Predigt über Lk. 19,41-18 (1534), EA 5, 20.

36 J. Calvin, Auslegung der Heiligen Schrift, dt. Neukirchen o.J., Bd. 9, 242.

220



scher Polemik. Wie werden diese Ereignisse nun in den deutschsprachigen
Lehrbüchern der Kirchengeschichte im 19. und 20. Jahrhundert gedeutet? Aus
zahlreichen Werken zitiere ich einige typische Aussagen und Kommentare.

Karl RudolfHagenbach schreibt in seiner "Kirchengeschichte von der ältesten

Zeit bis zum 19. Jahrhundert" (1869): "Das schwere Gericht, das mit der
Zerstörung Jerusalems über das jüdische Land ergangen, diente zunächst den
Christen zur Stärkung ihres Glaubens: sie sahen darin eine merkwürdige Erfüllung

der Weissagungen ihres Herrn und Meisters. Sodann half das Ereignis, die
Scheidung zwischen Juden und Christen nun auch äusserlich vollziehen."37 Das
Ergebnis des Bar-Kochba-Aufstandes kommentiert er mit folgernden Worten:
"Mit dieser zweiten Eroberung Jerusalems durch die Hand der Römer löste sich
das letzte Band, das noch die Juden äusserlich zusammengehalten hatte. Von da

an erschienen sie als das aus der Heimath vertriebene, unstäte und flüchtige
Volk, wie es bis auf den heutigen Tag sich uns darstellt, ein Zeugnis des göttlichen

Gerichtes wie des göttlichen Erbarmens, ein Volk, dessen Geschichte noch
nicht beendet ist und das augenscheinlich aufbewahrt ist, um dereinst zur Vollendung

des Reiches Gottes in seiner Weise verwendet zu werden."38

Bei Hagenbach ist die Hoffnung auf das göttliche Erbarmen offensichtlich
stärker als der Glaube an das Gericht, das über das Volk Israel bereits ergangen
ist. Die Geschichte des jüdischen Volkes ist noch nicht beendet.

Karl von Hase schildert in seiner Kirchengeschichte (1890) den
"tragische^) Untergang des jüdischen Staates" und fährt dann fort: "In der Kirchengeschichte

war lang eine spiessbürgerliche Erzählung dieses Ereignisses
hergebracht: den Juden sei recht geschehen, das sei der Lohn für Golgotha. Die Theologen

vergassen zuweilen den Menschen über den Christen. Wer möchte doch
auf Seiten der Römer stehn, wie sie ein heldenmüthiges Volk zertreten! Der
Todeskampf von Jerusalem steht ebenbürtig neben der Belagerung von Sagunt, der
Heldentod eines Volkes; nur die Propheten und Dichter haben gefehlt, um den
zweiten Untergang Jerusalems zu beweinen und verherrlichen. Ein Gottesgericht
war es allerdings, nicht für die Schuld der Einzelnen, noch der gegenwärtigen
Generation, die Römer erfüllten noch einmal ihre Bestimmung eine nationale
Individualität zu brechen, auf dass die Menschheit und das Gottesreich Raum
gewänne."39

K. von Hase distanziert sich hier eindeutig von der überlieferten christlichen
Deutung der Zerstörung Jerusalems und spricht stattdessen von einer "geschichtlichen

Bestimmung", welche die Römer erfüllten. Auch seine weiteren Ausführungen

über Judentum und Christentum sind weitgehend frei von triumphalisti-
schen Tönen.40

Adolfvon Harnack kommt in seinem Werk "Die Mission und Ausbreitung
des Christentums" (4. Aufl. 1924) mehrfach auf die Zerstörung des Tempels zu

37 K. R. Hagenbach, Kirchengeschichte, Leipzig 1869,1, 104.

38 AaO 120.

39 K. v. Hase, Kirchengeschichte, Bd. 1/2, Leipzig 1890, 199-201.

40 Vgl. aaO 219-221.

221



sprechen. Er sieht darin zunächst nur eine Station im Prozess der "Entschrän-
kung" des Judentums. Dabei hebt er hervor, dass die grössere Hälfte der Juden
sich dem Opferkult längst entfremdet hatte. "Die Zerstörung des Tempels durch
die Römer zerstörte in Wahrheit nichts; sie kann wie ein organisches Ereignis in
der Geschichte dieser Religion aufgefasst werden. Die frommen Juden täuschten
sich, wenn sie die Wege Gottes an diesem Punkte für unbegreiflich hielten."41
Für die Beziehungen der Judenchristen zu den Juden bedeutete dieses Ereignis
allerdings den endgültigen Bruch. "Kein Christ, mochte es auch ein einfacher
Judenchrist sein, konnte die Katastrophe des jüdischen Staates, seiner Stadt und
seines Heiligtums, für etwas anderes halten als für die gerechte Strafe des Volkes,

das seinen Messias gekreuzigt hatte. Damit hörte er eigentlich auf, Jude zu
sein, denn ein Jude der den Untergang seines Staates und des Tempels als
göttliche Schickung akzeptierte, mordete sich damit selbst."42

Von Harnack unterscheidet hier deutlich zwischen einem historischen und
einem theologischen Aspekt. Die Zerstörung des Tempels wird historisch als ein
"organisches Ereignis" auf dem Weg zur "Entschränkung" des Judentums gesehen,

theologisch aber musste jeder Christ in diesem Ereignis eine Strafe am
jüdischen Volk sehen.

Schliesslich soll noch ein weiterer Klassiker deutscher Kirchengeschichtsschreibung

zu Wort kommen. Auch Hans Lietzmann kommentiert die Ereignisse
von 70 n.u.Z. mit ihren Konsequenzen für die Urgemeinde und das Judenchristentum:

"Nachdem das Gottesgericht über die heilige Stadt die Strafe für die
Kreuzigung des Herrn, die Vernichtung des Tempels und seines Kultes die
Beseitigung des Gesetzes vor aller Augen dargestellt hatte, fehlte dem Judenchristentum

nicht nur die völkische, sondern auch religiöse Grundlage seiner einstigen

Ansprüche, und so wurde es in der Grosskirche vergessen."43 Lietzmann
geht dann weiter den altkirchlichen Überlieferungen über das Judenchristentum
nach und schliesst mit den Worten: "Der Ausgang des Judenchristentums ist
überall der eines stillen Sterbens in Einsamkeit. Die kräftig emporstrebende Kirche

des siegreichen Weltchristentums hat vom Tode ihrer älteren Schwester keine

Kenntnis genommen."44

Bei der Lektüre dieser Aussagen fiel mir auf, dass die genannten Kirchenhistoriker

zwar nicht einfach die altkirchliche und reformatorische Tradition, die
Zerstörung des Tempels durch die Römer sei nichts anderes als die göttliche
Strafe am jüdischen Volk bzw. das Gericht über dieses Volk, in aller Schärfe
wiederholen und bekräftigen, sondern auch entwicklungsgeschichtliche Kategorien

verwenden. Faktisch verzichten sie aber nicht auf die theologische Kategorie
"Gericht" bzw. "Strafe". Auf dem Hintergrund dieses breiten Stromes

kirchengeschichtlicher Überlieferung erscheint es mir besonders interessant, wie
die Ereignisse des Jahres 70 n.u.Z. in den nach 1945 erschienenen Lehrbüchern
der Kirchengeschichte kommentiert und gedeutet werden.

41 A. v. Hamack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums, Leipzig 41924, 15.

42 Aa031915, 65.

43 H. Lietzmann, Geschichte der alten Kirche, Bd. I, Berlin 41961, 190.

44 AaO 199.

222



Joseph Lortz (1887-1975) war einer der bedeutendsten katholischen
Kirchenhistoriker Deutschlands im zwanzigsten Jahrhundert. Er hat vor allem durch
seine neue Sicht der Reformationsgeschichte und sein ökumenisches Engagement

bleibende Verdienste errungen. Seine zweibändige "Geschichte der Kirche
in ideengeschichtlicher Betrachtung" erschien zwischen 1932 und 1962 in 21

Auflagen. Vergleicht man diese miteinander, merkt man deutliche Fortschritte
im Blick auf die Darstellung jüdisch-christlicher Thematik. Die letzte Ausgabe
enthält einen hervorragenden Anhang über die Beziehungen von Kirche und
Synagoge vom Urchristentum bis in die Reformationszeit. Die Zerstörung des

Tempels kommentiert er freilich auch noch in der letzten Ausgabe (1962) mit
folgenden Worten: "Dieses Ereignis bedeutet die Beseitigung der nationalen
Einheit des Judentums. Es war auch das Ende des Tempels, der mit seinem
Opfer-Gottesdienst das Herz des gesamten Lebens des jüdischen Volkes gewesen
war. Das Verschwinden Jerusalems und des für unzerstörbar geglaubten Tempels

versetzte dem Selbstbewusstsein der Juden einen tödlichen Schlag; auch
wurde durch die Zerstreung jedes einheitliche Wachsen der jüdischen Religion
im Innern und jede einheitliche Wirkung nach aussen unmöglich gemacht."45

Friedrich Wilhelm Kantzenbach urteilt in einem 1964 erschienenen Überblick

über "Urchristentum und Alte Kirche": "Ein heidnischer Tempel ersetzt
den kultischen Mittelpunkt des Judentums, das nun in der Form des Rabbinismus
aus dem Kreise der grossen Weltreligionen überhaupt ausscheidet."46

Bernd Moeller betont in seiner "Geschichte des Christentums in Grundzügen"

(2. Aufl. 1979) vor allem die Auswirkungen dieser Ereignisse auf Juden
und Christen: "Diese Katastrophe hat eine Neuorientierung des Judentums zur
Folge. Mit der politischen Aktivität wurden die mancherlei Sekten am Rande der
orthodoxen Kultusgemeinde abgestossen, die missionarischen Impulsen verfielen,

die rabbinische Schriftgelehrsamkeit behielt das Feld. Nachdem es schon
vor 70 zu schweren Auseinandersetzungen zwischen Christen und Juden gekommen

war, wurde nun auch das Christentum von jüdischer Seite endgültig ausge-
stossen. Noch im 1. Jahrhundert ist die Verfluchung der Christen in das
Achtzehnbittengebet aufgenommen worden." Er hebt dann hervor, dass die
judenchristliche Gemeinde von Jerusalem nun in ein Schattendasein zurücktrat. "Zwar
ist, allgemein betrachtet, der christlichen Kirche die Verwandtschaft mit dem
Judentum immer erhalten geblieben und haftet ihr in Verfassung und Liturgie,
Theologie und Frömmigkeit unverlierbar an. Dennoch war seit den Ereignissen
des Jahres 70 die Trennung in 'zwei Religionen' entschieden; auch für die Christen

begründete die Absage an die Juden fortan die eigene Identität - es schien,
dass Gott das Israel, das sein vielfaches Versagen gegenüber seiner Erwählung
zuletzt mit der Hinrichtung Jesu besiegelt hatte, nunmehr gerichtet und das neue
Gottesvolk aus Juden und Heiden, das nun an die Stelle Israels getreten war,
bestätigt hatte. Eher noch als Rücksichtsnahme auf die Juden findet sich daher von
jetzt an ein schroffer Antijudaismus bei den christlichen Schriftstellern. Die

45 J. Lortz, Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung, Bd. I, Münster
211962, 49.

46 F. W. Kantzenbach, Urchristentum und Alte Kirche, Gütersloh 1964, 40.

223



Feindschaft gegen das Judentum hat die Kirchengeschichte bis an die Schwelle
der Gegenwart begleitet, bestimmt und belastet."47

Auch Eduard Lohse hebt in der "Oekumenische(n) Kirchengeschichte"
(3. Aufl. 1980) hervor, dass es nach 70 noch zu Begegnungen zwischen einzelnen

Juden und Christen kam, "aber das Band zwischen Kirche und Synagoge
blieb zerschnitten."48

Die meisten Kirchenhistoriker beschränken sich darauf, die Auswirkungen
der Zerstörung Jerusalems auf die Kirche und insbesondere auf das Judenchristentum

zu beschreiben.49 Carl Andresen fasst in seiner "Geschichte des
Christentums" (1975) diese Auswirkungen so zusammen: "Angesichts des zerstörten
Tempels war auch der heimgekehrten Gemeinde die Aussicht auf den
wiederkehrenden Christus verstellt. In weite Fernen wurde sie gerückt, als nach dem
letzten jüdischen Volksaufstand unter dem Messias Simon Barkochba (132-135)
jedem Juden das Betreten der als 'Aelia Capitolina' neu erstandenen Stadt
Jerusalem untersagt wurde. Die Urgemeinde hatte ihre geschichtliche Rolle
ausgespielt."50

Unter den bis 1990 erschienenen Lehrbüchern der Kirchengeschichte gibt es

- soweit ich sehe - nur ein Buch, das nicht nur die Folgen des jüdischen Krieges
und der Aufstände in der Diaspora sondern auch die Entwicklung des Judentums
in der Zeit zwischen 70 und 135 etwas ausführlicher darstellt: Leonhard Goppelt
"Die apostolische und nachapostolische Zeit" (2. Aufl. 1966) im heute noch
nicht abgeschlossenen "Handbuch der Kirchengeschichte."

5. Bedeutet das Ende des Tempels auch das Ende Israels?

Die Geschichte des Judentums nach der Zerstörung des Tempels (70 n.u.Z.)
und nach dem Bar-Kochba-Aufstand ist für die untersuchten Bücher über die
Geschichte der Kirche kein Thema mehr. Spätestens von diesem Zeitpunkt an
gilt das Christentum als eigenständige Religion, die sich definitiv von ihrer
Mutterreligion abgelöst hat. Wer sich über die weitere Geschichte Israels bzw. des
Judentums informieren möchte, wird zu einer Geschichte des Judentums bzw.
der Juden greifen müssen.

Bei einigen Kirchenhistorikern ist freilich deutlich geworden, dass es ihnen
nicht nur um die faktische Trennung von Christentum und Judentum geht. Sie
erklären auch, warum Israel und das Judentum für die weitere Geschichte der

47 B. Moeller, Geschichte des Christentums in Grundzügen, Göttingen 21978, 35f.

48 E. Lohse, in: R. Kottje/B. Moeller (Hg), Oekumenische Kirchengeschichte, Bd. I,
Mainz 31980, 54.

49 So etwa K. Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte, Tübingen 121960, 34;
K. Kupisch, Kirchengeschichte, Bd. I, Stuttgart 1973, 23; A. Franzen, Kleine
Kirchengeschichte, Freiburg 61976, 24f.

50 C. Andresen, Geschichte des Christentums I, Stuttgart 1975, 1.

224



Kirche gar nicht mehr relevant sein darf. Diese Begründungen möchte ich im
Folgenden überprüfen, indem ich zugleich auch ihren Hintergrund ausleuchte.

Lortz verbindet mit dem Ende des Tempels nicht nur das Ende "der nationalen

Einheit des Judentums". Er sieht darin sogar einen "tödlichen Schlag" für das
Selbstbewusstsein der Juden. Hier sehen wir deutlich Nachwirkungen der alten
These von der Enterbung Israels durch die Kirche. Diese nahm in der Zeit seit
der Aufklärung die Form eines spezifischen Geschichtsbildes an. Wie in der
traditionellen Heilsgeschichte erscheint das Judentum bei G. E. Lessing "als eine
zwar notwendige, aber überholte und zu überwindende Stufe im Entwicklungs-
prozess der Menschheit."51 Im Laufe des 19. Jahrhunderts wurde vor allem in der
protestantischen Bibelwissenschaft ein neues Geschichtsbild etabliert, demzufolge

das Volk Israel sich seit der Rückkehr aus dem babylonischen Exil in einer
ständigen Abwärtsbewegung befand und mit dem Aufkommen des Christentums
letztlich auch seine Existenzberechtigung verloren hatte. Bereits 1850 sah der
Alttestamentier E. Reuss mit der Enstehung des Christentums "in gewissem Sinn
die Geschichte des Judentums zum Abschluss gekommen."52 Reuss war sich
freilich noch bewusst, dass "die herkömmliche christliche Geschichtskonstruktion,

die in der Geschichte des Judentums eine vorchristliche und eine nachchristliche

Periode unterscheidet,"53 in einem religiösen Vorurteil begründet ist.
Trotzdem stellte er "die Zeit der Hoffnung, des Lebens und der Kraft" einer
"Periode des Siechens, der Selbsttäuschung und des Elends" gegenüber.54

Seit J. Wellhausen knüpft die alttestamentliche Wissenschaft vor allem an
die frühe Geschichte Israels und an die Propheten an. Der zeitliche Beginn des
"Judentums" wird oft schon sehr früh angesetzt: z.T. bereits mit dem Anfang der
nachexilischen Zeit. Diese deutliche Trennung zwischen "Israel" und dem
"Judentum" ist häufig mit einer Wertung verbunden. Einerseits wurde die Frühzeit
sowie die Zeit der Könige und der Propheten hoch geschätzt und teilweise
idealisiert. Andererseits wurde das nachexilische Judentum als blosse "Gesetzesreligion"

abgewertet. Diese Wertung wurde mit bestimmten Modifikationen auch
von bestimmten Althistorikern wie Th. Mommsen und E. Meyer vertreten.55 Da
dabei religiöse durch staatspolitische Begriffe ersetzt wurden, kann man geradezu

von einer "säkularisierte(n) Form des traditionellen christlichen
Deutungsschemas"56 sprechen. Die positive Entwicklungslinie läuft von den alten Propheten,

ihrem Monotheismus und ihrer Sittlichkeit zu Jesus und dem Christentum.
Das Judentum dient dann nur als negativer Gegenpol.57

51 C. Hoffmann, Juden und Judentum im Werk deutscher Althistoriker des 19. und 20.
Jahrhunderts, Leiden 1988, 25.

52 E. Reuss, Judenthum, in: J. S. Ersch/J. E. Gruber (Hg), Allgemeine Encyclopädie der
Wissenschaften und Künste II, 27, Leipzig 1850, 344.

53 U. Kusche, Die unterlegene Religion, Das Judentum im Urteil deutscher Alttesta-
mentler, Berlin 1991, 12.

54 E. Reuss, aaO 326.

55 Vgl. C. Hoffmann, aaO 113f, 139f, 149, 161ff.

56 AaO 114.

57 Vgl. U. Kusche, aaO 62.

225



Mit dieser Auffassung vom verknöcherten, formalistischen und seelenlosen
Judentum wird oft die Behauptung vom "Ende" Israels bzw. des Judentums nach
70 verbunden. So schrieb R. Smend 1893: "Schliesslich machte die zweite
Zerstörung Jerusalems der Existenz der jüdischen Zentralgemeinde ein Ende und
schnitt den Juden damit jede Möglichkeit ab, in ihren äusseren Erlebnissen die
Wahrheit des Glaubens zu erfahren."58

In der ersten Hälfte unseres Jahrhunderts spitzte sich die Auseinandersetzung

über den bleibenden Wert des Alten Testaments durch die nationalistische
und antisemitische Kritik an der hebräischen Bibel immer mehr zu. Bedeutende
Alttestamentler wollten das Alte Testament als Besitz der Kirche und Grundlage
des Glaubens retten und gaben so das Judentum preis. Als ein Axiom galt: "Das
Menschlich-Vergängliche ist israelitisch-jüdisch, das Göttliche-Bleibende (ist)
in christlicher Religion aufgehoben."59

In seiner weitverbreiteten "Geschichte Israels" schrieb Martin Noth 1950 im
letzten Abschnitt (§ 35 "Die Aufstände gegen Rom und das Ende Israels") die
lapidaren Sätze: "Nun war also auch Jerusalem als ein wesentliches Stück 'Heimat'

gefallen. Jetzt gab es nur noch Diaspora, und man konnte auch im Mutterland

nur noch so leben, wie man bisher schon in der Diaspora gelebt hatte. Damit
hörte Israel zu bestehen auf, und die Geschichte Israels fand ihr Ende."60 Mit der
Niederschlagung des letzten grossen Aufstandes unter Simon Bar-Kochba endete

dann auch "das schauerliche Nachspiel der Geschichte Israels."61 Noth
begründet diese These vom Ende der Geschichte Israels einerseits historisch mit
dem "Wegfall des kultischen Mittelpunktes" und dem "Fehlen eines Heimatlandes"62,

andererseits aber auch theologisch mit der "Ablehnung des Christus"
durch die Jerusalemer Kultgemeinde, in der "eine letzte und endgültige
Entscheidung über die Geschichte Israels gefallen" war.63 Nach dem Untergang
Israels wächst etwas "wesenhaft Neues": das Judentum.64 Schon diese doppelte
Begründung macht deutlich, dass es sich hier um eine theologische Interpretation

der Geschichte handelt, nicht um ein historisches Urteil.65

Bereits 1846 hatte der jüdische Historiker Heinrich Graetz in seiner Schrift
"Die Konstruktion der jüdischen Geschichte" diese Tendenzen christlicher
Geschichtsdeutung kritisiert und versucht, stärker die Kontinuität der jüdischen
Geschichte nach dem Verlust des zweiten Tempels und der jüdischen Staatlichkeit

zu betonen. Er schrieb: "Die christliche Geschichtsauffassung spricht be-

58 R. Smend, Lehrbuch der Alttestamentlichen Religionsgeschichte, Freiburg
1893,453.

59 U. Kusche, aaO 158 (im Blick auf Sellin).

60 M. Noth, Geschichte Israels, Göttingen 21954, 400.

61 AaO 406.

62 AaO 15.

63 AaO 383.

64 AaO 15.

65 Vgl. R. Rendtorff, Das "Ende" der Geschichte Israels, in: Ges. Studien zum AT, München

1975, 267ff.

226



kannntlich dem Judentume seit dem Verluste der staatlichen Selbständigkeit, der
mit einem für die christliche Welt wichtigen Phänomen zusammenfiel, alle
Geschichte im höhern Sinn des Wortes rein ab; sie gönnt ihm kaum einige Zeilen
und glaubt es zum Danke verpflichtet zu haben, wenn sie einige zersprengte
Einzelheiten seiner Geschichte an den Rand der weltgeschichtlichen Annalen, in
eine magere Note verwiesen hat. Flüchtig eilt der Griffel der Weltgeschichtsschreiber

über die jüdische Passionsgeschichte hinweg. Dann ist diese
Manier, das Judentum ins Grab zu legen, der jüdischen Geschichte den Totenschein
auszustellen, zugleich sehr bequem; man weicht dadurch der Schwierigkeit aus,
die sich einer Konstruktion der Weltgeschichte in rein christlichem Sinn
entgegentürmen würde."66

Eine sorgfältige, methodisch reflektierte Darstellung der Geschichte Israels
müsste die Frage nach der Kontinuität und der Diskontinuität des Judentums vor
und nach dem Jahre 70 viel differenzierter angehen, als es in vielen christlichen
Geschichtsbüchern geschieht.

Auch in den säkularen deutschen Geschichtslehrbüchern in den Jahren nach
1945 wurde die ideengeschichtliche Bedeutung des Judentums "fast
ausschliesslich im Rahmen der Vorgeschichte des Christentums gesehen."67 Die
Konfrontation mit dem entstehenden Christentum versperrt den Blick auf die
immanenten Zusammenhänge der jüdischen Geschichte und auf die wirkliche
Bedeutung der Zäsur, die mit der Zerstörung des zweiten Tempels im Verlauf
der jüdischen Geschichte eintrat.

Lortz knüpft mit seinen (oben zitierten Aussagen) an eine theologisch
motivierte Geschichtsauffassung an. Seine Behauptung, dass die Zerstörung des

Tempels dem Selbstbewusstsein des Judentums einen tödlichen Schlag versetzt
habe, lässt sich kaum aus einer historischen Analyse der Neukonstitution des
Judentums nach 70 herleiten. Sie entspringt theologischem Wunschdenken, dem
Triumph über die "unterlegene" Religion. Sie entspricht allerdings auch der
Aussage von Lortz, dass Jesus die Verwerfung des Judentums vorausgesagt
habe.68 Ähnliches gilt auch für die Behauptung von Kantzenbach, dass das
Judentum nach 70 aus dem Kreise der grossen Weltreligionen ausscheidet.

In diesem Zusammenhang möchte ich darauf hinweisen, wie einige Autoren
in ihrem Sprachgebrauch deutlich zwischen "Israel" und dem "Judentum"
unterscheiden. Leonhard Goppelts "Geschichte der apostolischen und der
nachapostolischen Zeit" ist hier besonders aufschlussreich. Er legt dar, dass es in neute-
stamentlicher Zeit vor allem durch das Wirken des Paulus "überall schnell zum
Bruch mit den Juden" kam.69 Der Apostel wurde "unter heftigem Protest" von

66 H. Graetz, Die Konstruktion der jüdischen Geschichte (1846), L. Feuchtwanger
(Hg), Berlin 1936, 49.

67 S. Robinsohn/C. Schatzker, Jüdische Geschichte in deutschen Geschichtslehrbü¬
chern, Braunschweig 1963, 13, vgl. 18.

68 Vgl. J. Lortz, aaO I, 37.

69 L. Goppelt, Die apostolische und nachapostolische Zeit, in: E. Wolf/K. D. Schmidt
(Hg), Die Kirche in ihrer Geschichte, Ein Handbuch, Bd. I/A, Göttingen 21966, 50.

227



der Synagoge ausgestossen, weil seine Verkündigung letztlich "die weitere
Existenzberechtigung einer Synagoge" bestritt, "die das Heil in Zeit und Ewigkeit
von dem Gehorsam gegenüber dem Gesetz abhängig macht." Mit diesem Klä-
rungs- und Scheidungsprozess wandten sich auch viele Gottesfürchtige und
Suchende sowie Juden von der Synagoge ab und der christlichen Gemeinde zu. Die
Synagoge bleibt "vereinsamt und religiös abgewertet zurück. Es beginnt die

grosse Wende in der Geschichte des Judentums. Aus dem Israel, das der Völkerwelt

Gottes Heil bezeugt, wird das nachchristliche Judentum, das sich selber
abschliesst."70

Soweit ich sehe, verwendet Goppelt die Begriffe "Israel" und "Judentum"
konsequent in diesem Sinne: Israel als Volk des Bundes und der Verheissung,
welche in Christus erfüllt ist - und das Judentum als nachchristliche Religion, die
sich von Jesus abgewendet hat.71 Verbunden mit dieser Terminologie ist auch
eine deutliche Wertung: das Judentum bleibt als das "religiös abgewertet(e)"
zurück. Es verliert seine Anziehungskraft für hellenistisch geprägte Menschen,
schliesst sich zunehmend in sich selbst ab und birgt sich "unter dem Panzer des
Gesetzes und der Tradition". Die "grosse Wandlung, die das Judentum bis heute
entscheidend prägt," war "letztlich bestimmt von seinem inneren Nein zum
Christentum."72

In diesem Sprachgebrauch kommt die traditionelle christliche Ambivalenz
gegenüber der Judentum zum Ausdruck. Das Christentum versteht sich als Erbe
Israels und muss sich gleichzeitig damit auseinandersetzen, dass das Volk Israel
weiter existiert und sich dabei ebenso auf die (hebräische) Bibel beruft, auch

wenn es sie anders versteht. Die alttestamentlich-jüdische Geschichte wird darum

aufgespalten in zwei Bezugsgrössen:

- eine positive, die zur "Vorgeschichte" des Christentums gehört und
meistens "Israel" genannt wird und

- eine negative, die im (nachchristlichen) "Judentum" mündet.73

In diesem Prozess von Anknüpfung und Abstossung entstand ein eigenes
christliches Geschichtsbild. Dieses lässt sich in seinen Grundzügen bereits bei
Euseb von Caesarea nachweisen, auch wenn es im Laufe der Jahrhunderte vielfach

modifiziert wurde.

Euseb unterscheidet deutlich zwischen "Juden" und "Hebräern". Nach seiner

Auffassung sind die Christen weder Griechen noch Juden, sondern ein drittes
Geschlecht, die Erben der Hebräer. Diese waren Gottes Erwählte mit einer
besonderen Frömmigkeit und Lebensführung. Ihr Glaube war bereits in Ägypten
pervertiert worden. Mose unternahm den Versuch, sie zum wahren Glauben
zurückzuführen. Als dieser Versuch scheiterte, wurden sie dem "Fluch" des Gesetzes

unterworfen. Seit dieser Zeit zieht sich der Zwiespalt zwischen "Hebräern"
und "Juden" durch das ganze Alte Testament. Während die positiven Figuren der

70 AaO 50f.

71 Vgl. aaO 52ff; 59; 62 u. 79.

72 AaO 8 lf.
73 Vgl. U. Kusche, aaO 173f.

228



Bibel als "Hebräer" bezeichnet werden, sind die Juden nichts als Abtrünnige,
Sünder und Rebellen. Ihr kultisches Zentrum in Jerusalem wurde schliesslich
zerstört, damit sie endlich merken sollten, "dass ihre heilsgeschichtliche Aufgabe

erfüllt war und dass sie durch den Glauben an Jesus Christus den Übergang in
das dritte endgültige Geschlecht der Christen zu vollziehen hätten."74 "Dieses
radikale Zweiteilung zwischen Juden und Hebräern vor Christi Geburt ist
charakteristisch für ein christliches Judenbild, dem alle versöhnlichen Züge
fehlen."75

6. Für eine neue Mentalität

Ich fasse zusammen: seit dem 2. Jahrhundert begegnet uns in der theologischen

Literatur folgendes Grundmuster: Weil das jüdische Volk Jesus als den
Messias abgelehnt hat, ergeht das Gericht über das Volk Israel. Das wird manifest

in der Zerstörung der heiligen Stadt und des Tempels und in der Zerstreuung
der Juden in alle Welt. Auch dort, wo diese These nicht mehr so klar und direkt
ausgesprochen wird, zeigt sich, dass die Ereignisse des Jahres 70 eine tiefe Zäsur
bilden, die bis in unsere Zeit von christlichen und von jüdischen Historikern sehr
unterschiedlich interpretiert wird. Die Trennung von Kirche und Synagoge ist
besiegelt. Von nun an kommt die weitere Geschichte des Judentums bestenfalls
als Randthema in den Büchern über die Kirchengeschichte vor, vor allem dort,
wo es um Diskriminierung oder Verfolgung der Juden im christlichen Abendland

geht. Die traditionelle Einstellung des Christentums gegenüber dem Judentum

ist geprägt durch einen Triumphalismus. Mit der Zerstörung Jerusalems ist
das "Ende" Israels gekommen. Die Kirche ist nun das "wahre" Israel. Sie ist an
die Stelle Israels getreten. Das ist der Kern der Substitions- oder Enterbungstheorie,

welche in der Geschichtsschreibung der Kirche bis heute ihre tiefen Spuren
hinterlassen hat, auch dort, wo Kirchenhistoriker sich um "Obkjektivität" und
Unparteilichkeit bemühen.

Ich möchte noch kurz zusammenfassen, was mir aufgefallen ist bei der Lektüre

der Lehrbücher der Kirchengeschichte, die zwischen 1945 und 1990
erschienen sind:

- Das Judentum zur Zeit Jesu wird häufig nur als dunkle Folie für das helle
Licht der Botschaft Jesu gesehen. Seine tiefe Verwurzelung im Judentum
wird nur selten näher ausgeführt.

- Auch was die Schuld der Juden am Tod Jesu betrifft, gibt es noch manche
Aussagen, in denen dieses alte Stereotyp wiederholt wird. So schrieb der
bekannte Kirchenhistoriker Kurt Aland noch 1980: "Die Verfolgung des
Christentums ist so alt wie die christliche Kirche selbst. Der Hass des Judentums
hat Jesus zu Tode gebracht, das ist sicher, gleich wie die komplizierten Fra-

74 B. Kötting, aaO 154.

75 N. R. M. de Lange, Art.: Antisemitismus, in: TRE Bd. 3, 1978, 130.

229



gen zu beantworten sind, die mit dem Prozess Jesu zusammenhängen."76 -
Hier steht also die Antwort schon fest, bevor die komplizierten Fragen
überhaupt untersucht werden.

- In vielen Büchern findet man etwas über die jüdischen Wurzeln zahlreicher

christlicher Bräuche und Feste sowie der Liturgie.

- Gewachsen ist auch die Sensibilität der Historiker für die zahlreichen
christlichen Unterdrückungs- und Diskriminierungsmassnahmen gegenüber

Juden und für den theologischen Antijudaismus, der die Geschichte der
Kirche seit dem Anfang geprägt hat.

Wenn wir die traditionelle christliche Enterbungstheologie und die daraus

folgende triumphalistische Mentalität überwinden wollen, dann müssen wir
anerkennen, dass es zwei biblische Religionen gibt, die je ihre eigene Tradition und
ihre eigene Würde haben. Das Modell für die Zukunft kann nicht das "alte" und
das "neue" Israel sein, sondern eine Ökumene aus Juden und Christen, eine
geschwisterliche Zusammengehörigkeit.

Das Wort "geschwisterlich" ist eine Metapher aus dem Bereich der Familie.
Eine Familie lernt man oft besonders gut kennen, wenn es um das Erbe geht.
Erbstreitigkeiten sind sehr belastend, wenn jemand meint, er sei von den
Geschwistern gründlich übers Ohr gehauen worden. Wie soll es zu einem fruchtbaren

Gespräch und Miteinander von Juden und Christen kommen, wenn der eine
behauptet, er habe schon lange das Erbe des anderen angetreten?

Um noch einmal den symbolträchtigen Begriff "Jerusalem" zu gebrauchen:
In der christlichen Überlieferung wurde der Begriff oft aufgespalten in das

"himmlische" und das "irdische" Jerusalem. Das himmlische Jerusalem glaubten
Christen allzu oft für sich gepachtet zu haben. Gleichzeitig war man froh Uber
den Untergang des Tempels und die Zerstörung des irdischen Jerusalem, weil
man darin eine Bestätigung des eigenen Glaubens sah. Oder aber man wollte
(später) das irdische Jerusalem in den eigenen Besitz bringen und von der
Kontrolle durch die "Ungläubigen" (Muslime und Juden) befreien.

"Wünscht Jerusalem Schalom" könnte heute auch heissen: sucht eine neue
Grundlage für ein offenes, sensibles und manchmal auch kritisches Gespräch
zwischen Christen und Juden. Nur so können wir gemeinsam an der Verwirklichung

des Friedens arbeiten, soweit es an uns ist.

76 K. Aland, Geschichte der Christenheit, Bd. I, Gütersloh 1980, 43.

230


	"Wünscht Jerusalem Frieden" : christliche Einstellungen zu Juden und Judentum am Beispiel von Jerusalem

