Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: "Wiinscht Jerusalem Frieden" : christliche Einstellungen zu Juden und
Judentum am Beispiel von Jerusalem

Autor: Jansen, Reiner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961187

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“Winscht Jerusalem Frieden”

Christliche Einstellungen zu Juden und Judentum
am Beispiel von Jerusalem

von Reiner Jansen”

1. Jerusalem — ein symboltrichtiges Wort

“Wiinscht Jerusalem Frieden” verkiindet der 122. Psalm. Schon das Wort
“Jerusalem” allein weckt eine Reihe von Assoziationen.

(1) Jerusalem ist zunédchst die Stadt, welche fiir die Geschichte Israels seit
dreitausend Jahren eine zentrale Rolle spielt. Zugleich ist sie auch Ausgangs-
punkt fiir die Geschichte des Urchristentums.

(2) Dariiber hinaus hat Jerusalem freilich auch eine symbolische Bedeutung.
In der Bibel sind Jerusalem und Zion “die symboltrichtigsten Worte fiir die Ge-
samtheit des jildischen Volkes, seiner Leidensgeschichte und seiner Hoffnung.”!
Beides sind Synonyme. Bei den Propheten heisst es nicht: “das jiidische Volk
weint”, sondern “Jerusalem vergiesst Trinen” oder “Zion freut sich.” Beide Be-
griffe meinen “das jiidische Volk in seiner existentiellen historischen Wirklich-
keit.””

Bis zum Jahre 70 war Jerusalem das kultische Zentrum Israels. Bei den gros-
sen Wallfahrtsfesten zog man dreimal im Jahr nach Jerusalem zum Tempel.
Nach der Zerstérung des zweiten Tempels im Jahre 70 n.u.Z. wurde Jerusalem
erst recht zu einem Sehnsuchtsbegriff. “Néachstes Jahr in Jerusalem” heisst es seit
alters beim Pessach-Fest. Und im Gebet wird noch heute dreimal téglich um die
Riickkehr nach dem von Gott erfiillten Jerusalem gefleht. Dabei geht es fiir viele
Juden nicht einfach um die Sehnsucht nach Abwechslung vom einténigen All-
tag, welche ja im heutigen Massentourismus kriftig zum Ausdruck kommt.
Letztlich geht es um Heimkehr in das Land der Viter und Miitter.

(3) Auch fiir die christliche Uberlieferung sind Zion und Jerusalem Symbol-
begriffe. Beide Begriffe kommen z.B. im alten und im neuen “Gesangbuch der
evangelisch-reformierten Kirchen der deutschsprachigen Schweiz” mehrfach
vor, nicht nur in den Ubertragungen von Psalmen.’ Besonders deutlich kommt
die christliche Zions-Sehnsucht in einem Lied von Johann Matthdus Meyfart aus

*  Pfr. Dr. Reiner Jansen, Kirchackerweg 5, CH — 4402 Frenkendorf, Schweiz.

1 Z. Werblowsky, Die geschichtliche Beziehung des jiidischen Volkes zu seinem
Land, in: Begegnungen (1988) 2, Ev. Akad. Miilheim (= Hg), 15.

2  AaO 14.

3 Im alten Gesangbuch (1952-1998) vor allem in den Liedern 16; 22; 35; 334; 371;
380; 381. Im neuen Gesangbuch (giiltig ab 1. 12. 1998) sind es die Lieder unter der
Nr. 80; 81; 370; 797; 850; 851.

214



dem Jahr 1626 zum Ausdruck. Es beginnt mit den Worten: “Jerusalem, du hoch
gebaute Stadt, wollt Gott ich wir in dir. Mein sehnend Herz so gross Verlangen
hat und ist nicht mehr bei mir. Weit iiber Berg und Tale, weit iiber blaches Feld
schwingt es sich iiber alle und eilt aus dieser Welt.” In den dann folgenden Stro-
phen wird vollends deutlich: hier geht es um das himmlische Jerusalem, eine
Metapher fiir das Paradies, den Himmel. Dieses himmlische Jerusalem ist eine
Idealisierung des realen, irdischen Jerusalem, das in der Geschichte nie einfach
ein Ort behaglichen Gliicks und vollkommenen Friedens war. Wie ja iiberhaupt
das Paradies als “Wiederholung des alltdglichen Daseins ohne dessen erschwe-
rende leidvolle Umstidnde™ definiert werden kann. Das “himmlische” oder
“obere” Jerusalem spielt schon in frithjiidischen, apokalyptischen Schriften eine
gewisse Rolle und kommt dann im Neuen Testament vor allem im Hebrierbrief
(12,22) und in der Offenbarung des Johannes (21,22ff) vor.

(4) Auch fiir den Islam ist Jerusalem (Al Quds) eine heilige Stadt. Nach
muslimischer Uberlieferung werden am jiingsten Tag Mose, Jesus und Muham-
med Seite an Seite im Felsendom beten.?

Jerusalem ist also eine Stadt mit einem hohem und vielféltigen Symbolwert.
In drei monotheistischen Religionen ist die Stadt in unterschiedlicher Weise zu
einem symbolischen Ort der Begegnung mit Gott geworden. Weil in Jerusalem
einerseits der Tempel stand und andererseits auch das Christentum hier seinen
Anfang nahm, mochte ich am Beispiel dieser Stadt christliche Einstellungen zum
Judentum verdeutlichen. Ich konzentriere mich dabei auf das irdische Jerusalem
und einen ganz bestimmten Aspekt der christlichen Uberlieferung: das Ge-
schichtsbild, das aufgrund der Zerstérung des Tempels und der Stadt im Jahre 70
(durch die Romer) im Laufe der Zeit in der christlichen Theologie und Kirche
entstanden ist. Das Bild von der Geschichte, das sich eine Religion, ein Volk
oder eine Institution macht, hat ja viel mit dem Gefiihl fiir die eigene Identitit zu
tun. Ich habe untersucht: Wie wird die Zerstérung Jerusalems und des Tempels
in breiten Schichten der christlichen Tradition gedeutet? Und was ergibt sich
daraus fiir das Selbstverstindnis christlicher Theologie? Dazu habe ich (fast) alle
Lehrbiicher der Kirchengeschichte konsultiert, welche im deutschspachigen Be-
reich zwischen 1945 und 1990 erschienen sind.°.

2. Die Zerstorung des Tempels in der jiidischen Tradition

Zweifellos hat die Zerstorung des Tempels am 9. Av des Jahres 70 tiefe
Spuren im Bewusstsein des jiidischen Volkes hinterlassen. Sie wurde zu einem
“herausragenden Symbolereignis, das sich in der jlidischen und in der christli-

4 A. Hahn, Soziologie der Paradiesesvorstellung, Trier 1976, 11.

5 Vgl. Slimane Zeghidour, Hinauf nach Jerusalem, in: Welt und Umwelt der Bibel
(1996) 1, 13.

6 Es handelt sich um mehr als 50 Biicher (vom Taschenbuch bis zum umfangreichen
wissenschaftlichen Lehrbuch), welche in Deutschland nach dem Zweiten Weltkrieg

215



chen Religion ... niedergeschlagen hat” und bis heute im Gottesdienst des Juden-
tums fortlebt.” Josephus Flavius gab vor allem den zelotischen Aufstinden
Schuld an der Katastrophe.® Die Rabbinen sahen den Grund fiir dieses Ereignis
im Hass unter den Juden und in der fehlenden Bereitschaft, einander zu verzei-
hen. Im Talmud werden an einer Stelle sogar acht verschiedene Vergehen ge-
nannt, mit denen sich Juden selbst die wirklichen Ursachen fiir die Tempelzer-
storung zuschreiben (bShab 19b). Immer wieder werden die Griinde fiir die Ka-
tastrophe in der eigenen Schuld oder in der Siinde der Viter gesucht, wobei Gott
gleichzeitig von der Urheberschaft entlastet wird. Eine Wiederaufrichtung des
Heiligtums und seines Opferkultes wird erst in messianischer Zeit erwartet.

In der jiidischen Literatur nach 70 werden Trauer und tiefer Schmerz spiir-
bar, dazu auch eine Ratlosigkeit, die manchmal bis an den Abgrund der Ver-
zweiflung herangeht. Fiir viele Israeliten bedeutete die Zerstérung des Heilig-
tums in Jerusalem einen schweren Anstoss in ihrem Glauben und in ithrem Den-
ken.? Freilich: auch wenn dem jiidischen Volk wichtige religiose und politische
Grundlagen seiner Existenz genommen wurden — Jerusalem, der Tempel, der
Hohepriester und das Synedrion —, so war das Volk damit doch noch nicht von
einer unmittelbaren “Gefahr der Selbstauflgsung” bedroht.'

Im Grunde scheinen alle bekannten jiidischen Gruppen — einschliesslich der
Zeloten — gewusst zu haben, dass zur Not auf den Tempel verzichtet werden
konnte.!! Faktisch hatte die Zerstorung des Tempels zur Folge, dass das Hohe-
priestertum verschwand und die Sadduzéer wie auch die Qumransekte ausschie-
den. Die Pharisier hatten schon vorher entscheidende Vorarbeiten fiir ein Juden-
tum ohne Tempelkult geleistet, an dessen Stelle nun Torastudium und Gebets-
gottesdienst traten. Dies ermdglichte dem Judentum die Bewiltigung einer Iden-
titdtskrise, die lingst vor 70 angefangen hatte.'

Es war vor allem der weitsichtige Rabban Jochanan ben Zakkai, der zusam-
men mit anderen Gelehrten in Javne den Grund zu einem neuen geistigen Leben in
der Befolgung der Tora ohne Tempelkult legte. Die rabbinische Tradition berich-
tet: Als Rabban Jochanan ben Zakkai einmal nach Jerusalem kam, folgte ihm Rab-

erschienen sind und die gesamte Kirchengeschichte von den Anfidngen bis zur Ge-
genwart umfassen. Darunter sind auch Sammelwerke mit mehreren Autoren, aber
keine Werke, die nur die Dogmengeschichte oder nur die Kirchengeschichte einzel-
ner Linder und Regionen beschreiben.

7 J. Neusner/C. Thoma, Die Pharisder vor und nach der Tempelzerstérung des Jahres
70 n.Chr., in: S. Lauer/H. Ernst (Hg), Tempelkult und Tempelzerstorung (70 n.Chr.),
Bern 1995, 208.

8 Ebd.

9 Vgl. S. Safrai, Das jiidische Volk im Zeitalter des zweiten Tempels, Neukirchen
1978, 120f.

10 AaO 119.
11 Vgl.J. Neusner/C. Thoma, aaO 210.

12 Vgl. G. Theissen, Soziologie der Jesusbewegung, ThEh NF 194, Miinchen 1977,
82f. 88.

216



bi Jehoschua und als er den Tempel in Triimmern erblickte, rief er: “Wehe uns,
dass der Ort, an dem die Ungerechtigkeiten von Israel gesiihnt werden, verwiistet
ist.” — “Mein Sohn”, antwortete Rabban Jochanan, “sei nicht betriibt. Wir haben
eine andere Siihne, so wirkungsvoll wie diese. Und worin besteht sie? In den Taten
der Liebe, wie gesagt ist: ‘Barmherzigkeit will ich und nicht Opfer’” (Hosea 6,9)."

Zahlreiche weitere Zeugnisse aus der rabbinischen Tradition deuten darauf
hin, dass die Eindscherung des Tempels trotz der Trauer und des Traumas, das es
fiir das jiidische Volk mit sich brachte, doch nicht als “Endpunkt aller Wege
Gottes und Israels aufgefasst wurde.”'* Judentum und Christentum iiberlebten
die Zerstérung des Tempels und bewihrten nach seinem Verschwinden umso
mehr ihre Lebenskraft. Dies kommt auch in den neueren Darstellungen der Ge-
schichte des Judentums deutlich zum Ausdruck.

Im Anschluss an Josephus bezeichnet Abba Ebban die Zerstorung Jerusa-
lem und des Tempels “cher als Episode denn als Abschluss eines Kapitels der
jiidischen Geschichte". Cecil Roth driickt sich ganz dhnlich aus und weist dar-
auf hin, dass es auch ausserhalb Palistinas bedeutende jiidische Zentren gab. Der
Respekt vor dem Tempel iibertrug sich auf die Synagoge, die es seit der Riick-
kehr aus dem Exil in jedem Dorf und in jeder Stadt gab. “Das wichtigste Ergebnis
der scheinbaren Katastrophe bestand darin, dass das Judentum nun als erste der
grossen Weltreligionen gezwungen wurde, ohne Opferdienst zu bestehen.”!®
Und Johann Maier betont, dass “die Kontinuitit zwischen dem Judentum der
biblischen, neutestamentlichen und talmudischen Periode” von christlichen
Theologen hiufig “bewusst bestritten” wurde. “Zumindest wurde der Eindruck
erweckt, als hitte vornehmlich eine degenerierte Form des Judentums die Zeit
des Neuen Testaments und des Krieges gegen Rom iiberstanden, wihrend die
positiven Linien — meist unmittelbar an die Bibel ankniipfend — im Christentum
weiterliefen. Diese Sicht war fiir die Beurteilung des weiteren Schicksal des Ju-
dentums verhingnisvoll.”!"” Zwar wirkten gewisse Teile der friihjiidischen Uber-
lieferung nach dem Krieg und den Diaspora-Aufstinden vor allem im Christen-
tum weiter (insbesondere das Schrifttum der Apokryphen und der Pseudepigra-
phen sowie die geistig-kulturelle Leistung des alexandrinischen Judentums).
Was aber die pharisdische Tradition betrifft, kann die Kontinuitidt zwischen
Frithjudentum und talmudischem Judentum iiberhaupt nicht iibersehen werden.

3. Die Zerstorung Jerusalems und des Tempels in der altkirchlichen
Tradition '

“Kein Stein wird auf dem anderen bleiben, der nicht zerbrochen werden

13 Avot d. Rabbi Nathan IV, zit. nach: S. Safrai, aaO 120.

14 J. Neusner/C. Thoma, aaO 212.

15 A. Ebban, Dies ist mein Volk, Die Geschichte der Juden, dt. Ziirich 1970, 87.

16 C. Roth, Geschichte der Juden, dt. Teufen/Bregenz 1954, 136f.

17 J.Maier, Das Judentum, Von der biblischen Zeit bis zur Moderne, Ziirich 1980, 281f.

217



wird.” (Mk 13,2; Mt 24,2; Lk 21,6). Mit diesen Worten hat Jesus — gemiss den
Reden iiber die Endzeit in den synoptischen Evangelien — das Ende des Tempels
angekiindigt. Nach Lk 19,41ff weinte Jesus iiber Jerusalem und weissagte den
Untergang der Stadkt.

Ob es sich bei diesen Ankiindigungen um Worte handelt, die direkt auf Jesus
zuriickgehen oder um friihchristliche Reaktionen auf den Untergang des Tem-
pels, diese Frage ist in der neutestamentlichen Forschung umstritten.'® Wichtig
erscheint mir, dass bereits in Lk 21,22 dieses Ereignis als Gericht gedeutet wird.
Dort heisst es: “Denn das sind die Tage der Vergeltung, das erfiillt werde alles,
was geschrieben steht.”

In seiner Untersuchung “Der Untergang Jerusalems (Anno 70) im Urteil der
Christen und Juden” (1914) kommt Hans Windisch zum Ergebnis: “Den Chri-
sten bedeutete der Untergang der heiligen Stadt und ihres Tempels in erster Linie
eine Bestitigung der Weissagung ihres Herrn und ein Strafgericht fiir die Kreuzi-
gung ihres Herrn. Namentlich den Judenchristen wird es Schmerz bereitet haben,
eine Gefihrdung ihres Glaubens war es nicht.”"

Spitestens seit der Mitte des zweiten Jahrhunderts wurde die Schuld der
Juden am Tod Jesu von christlichen Theologen immer wieder hervorgehoben.
Die Zerstérung des Tempels und der Stadt Jerusalem, das Scheitern des Bar-
Kochba-Aufstandes (135 n.u.Z.) und die Zerstreuung der Juden galten den Chri-
sten als gottliche Strafe fiir die Juden. Zeugnisse fiir diese Auffassung finden wir
bereits bei Justin (gest. um 165), Tertulllian (ca. 160-220), Hippolyt (gest. ca.
325) und Origines (185-254).%° In der antijiidischen Polemik der Christen wurde
der zerstorte Tempel zu einem gewichtigen Argument fiir die Wahrheit des Chri-
stentums. Man sah darin nicht nur ein Gericht iiber das Volk Israel, sondern ein
unbestreitbares Zeichen fiir die gottliche Verwerfung der Juden schlechthin.”
Mit dem Verlust des Kultortes Jerusalem sei der gesamte jiidische Kult ein-
schliesslich der Tora hinfillig geworden.

Am Ende des dritten und am Anfang des vierten Jahrhunderts schrieb Euseb
von Caesarea (265-349) seine Kirchengeschichte. Dieses Werk gehort zweifel-
los zu den bedeutensten Quellen der Alten Kirche. Durch seine Darstellung der
Geschichte der Kirche von den Anfiangen bis zum Kaiser Konstantin und durch
seine umfangreichen Zitate aus zahlreichen Quellen wurde Euseb zum “Vater
der Kirchengeschichtsschreibung.” Er schildert ausfiihrlich die Geschichte der
Christenheit, der Sekten und der Mértyrer, aber auch das Schicksal des jiidischen
Volkes nach “seinem Anschlag auf unseren Erloser.”* Nachdem er die Erobe-

18 Vgl. P. Dschulnigg, in: S. Lauer/H. Ernst (Hg), aaO 167ff.

19 H. Windisch, Der Untergang Jerusalems im Urteil der Christen und Juden, Leiden
1914, 33.

20 Vgl. H. J. Schoeps, Die Tempelzerstorung des Jahres 70 in der jiidischen Religions-
geschichte, in: ders., Religionsgeschichtliche Untersuchungen, Tiibingen 1950, 148.

21 Vgl. H. J. Schoeps, Israel und die Christenheit, Miinchen 1961, 48ff.

22 Eusebius von Caesarea, Kirchengeschichte 1, 1f, dt. Ubersetzung hg. v. H. Kraft,
Miinchen 1967, 83.

218



rung Jerusalems ausfiihrlich beschrieben hat, schreibt er: “Da brach zuletzt das
Strafgericht Gottes iiber die Juden wegen der vielen Freveltaten, die sie an Chri-
stus und seinen Aposteln begangen hatten, herein und vertilgte génzlich dieses
Geschlecht der Gottlosen aus der Menschengeschichte.”*

Euseb berichtet dann im vierten Buch seiner Kirchengeschichte noch einmal
iiber das Schicksal der Juden unter den Kaisern Trajan und Hadrian wihrend des
Bar-Kochba-Aufstands.? Im iibrigen wird das jidische Volk nicht mehr er-
wihnt. Das Buch endet mit dem Triumph des gottesfiirchtigen unf tugendreichen
Kaisers Konstantin iiber die gottlosen Feinde des Christentums.”® Eusebs kir-
chengeschichtlichen Arbeiten waren geprigt von einer “moralisierenden
Schwarz-Weiss-Malerei”.

Gerade weil der zerstorte Tempel in der antijiidischen Polemik der Christen
eine gewichtige Rolle spielte, wollte Kaiser Julian in seiner kurzen Regierungs-
zeit (361-363) den Tempel wieder aufbauen lassen. Sein Bestreben war es auch
sonst, die heidnische Frommigkeit im Reich zu restaurieren. Dieser Versuch
misslang, wahrscheinlich wegen eines Erdbebens und des bald darauf erfolgten
frithen Todes des Kaisers im Sommer 363.*” Wiire er gelungen, hitte damit der
Anspruch der Kirche, das “wahre Israel” zu sein, einen deutlichen Stoss erlit-
ten.?® Fiir die zeitgenossischen Theologen war dieser Misserfolg ein klares Got-
tesurteil gegen die Juden und gegen die Vermessenheit des abtriinnigen Kaisers.
Als solches ging es in die “antijiidische christliche Polemik” ein.?* Nun schienen
die Juden endgiiltig von Gott verworfen zu sein.

So wurde die Zerstérung Jerusalems und des Tempels im Jahre 70 in den
theologischen Biichern, in Predigten und in der Geschichtsschreibung der Kirche
nicht einfach als ein historisches Ereignis der Vergangenheit, sondern als ge-
schichtstheologisches Argument gesehen. Es sollte den vermeintlich endgiilti-
gen Triumpf der Kirche iiber die Synagoge beweisen. Der beriihmte altkirchliche
Prediger und Bischof Johannes Chrysostomos sagte es (386/87) zugespitzt so:
“Christus hat die Kirche erbaut, und niemand kann sie zerstoren; er hat den Tem-
pel zerstort und niemand kann ihn wieder aufbauen.”* Nicht der rémische Kai-
ser habe den Tempel zerstort, sondern Gott selbst habe die Juden fiir die Kreuzi-
gung Christi bestrafen wollen.!

23 AaOIll, 5,1-3 (154).

24 AaO1V,2u.6 (195 u. 197).

25 AaO X,9 (440f).

26 H.v.Campenhausen, Griechische Kirchenviiter, Stuttgart 1955, 64.

27 Vgl. H. Lietzmann, Geschichte der Alten Kirche, Bd. 111, Berlin *1961, 266-287.

28 R. Brindle, Das Tempelneubauprojekt Julians, in: Israel und Kirche heute, FS E. L.
Ehrlich, Freiburg 1991, 178.

29 B.Koétting, in: K. H. Rengstorf/S. v. Kortzfleisch, Kirche und Synagoge, Bd. 1, Stutt-
gart 1968, 162.

30 J.Chrysostomus, Adv. Jud. et gent. 16 (MPG 48,835), zit. nach: R. Brindle, aaO 180,
Anm. 58

31 Vgl. B. Kotting, aaO 162.

219



Dieses Motiv antijiidischer Polemik ldsst sich nun verfolgen in den Schrif-
ten Augustlns das ganze Mittelalter hindurch bis zu Luther und Calvin. Ich zitie-
re einige markante Ausserungen dieser grossen Theologen:

Augustin hat die mittelalterliche Haltung der Kirche gegeniiber den Juden
entscheidend mitgeprégt. Er schreibt: “Die Juden aber, die ihn tdteten und nicht
an ihn glauben wollten, dass er sterben und auferstehen musste, wurden von den
Roémern noch schlimmer heimgesucht und mit Stumpf und Stiel aus dem Hei-
matlande, wo sie bereits unter Fremdherrschaft lebten, ausgerottet und iiber alle
Linder zerstreut — fehlen sie doch nirgendwo — miissen uns nun durch ihre
Schriften das Zeugnis liefern, dass wir die Weissagungen von Christus nicht er-
dichtet haben.”*? Es hitte auch anders sein kénnen. “Denn hétten sie nicht zuletzt
noch Christus getotet, wéren sie in ihrem zwar nicht grosseren, aber doch gliick-
licheren Reich geblieben.”

In seinen Predigten iiber Matthédus 18-24 (1537-1540) sagte Martin Luther
z.B.: “Der Kaiser Julianus hat wohl Freiheit darzu gegeben, dass man Jerusalem
wieder bauen sollte; aber es konnte nicht sein, denn es kam ein Engel vom Him-
mel und zerstoret Balk und Stein, dass sie mit dem Bau nicht konnten fortkom-
men. Denn die Prophezei Christi muss wahr bleiben.”** Der Reformator predigte
mehrfach iiber die Zerstérung Jerusalems und des Tempels. Er sah sie als Exem-
pel fiir den iiberaus grossen und schrecklichen Zorn Gottes iiber den Unglauben
und die Unbussfertigkeit der Juden und zugleich als Warnung fiir die Christen,
die Gottes Wort nicht annehmen wollen: “Denn Gott wird hinter Deutschland
und uns Deutschen kommen gleichwie er hinter Jerusalem und hinter die Juden
gekommen ist.”*

Johannes Calvin kommentierte Matthdus 24,2 in seiner Auslegung der
Heiligen Schrift (1555): “Der Tempel musste untergehen, einmal damit die Nei-
gung der Juden, sich an das Sichtbare und Schattenhafte zu halten, nicht weitere
Nahrung empfinge und vor allem, weil Gott die Verwerfung seines Sohnes und
der mit Christus erschienenen Gnade mit einem furchtbaren Gericht an dem Volk
heimsuchen wollte. Daher sollte diese Drohung helfen, die Jiinger vor der Ge-
meinschaft mit ihrem ungehorsamen Volke zu warnen.””

4. Die Zerstorung Jerusalems und des Tempels in Lehrbiichern der Kir-
chengeschichte aus dem 19. und 20. Jahrhundert

Wie die bisherige Untersuchung gezeigt hat, steht das Ende des Tempels in
der altkirchlichen und reformatorischen Schriftauslegung im Dienst antijiidi-

32 Augustin, De civitate dei XVIII, 46 (MPL 33, 417); dt. Ubersetzung v. W. Thimme,
Vom Gottesstaat, Ziirich, 1955, Bd. II, 501.

33 AaO1V, 34; dt. aaO Bd I, 258.

34 M. Luther, Predigten iiber Matth. 18-24 (1537/40), EA 45, 91.

35 M. Luther, Predigt tiber Lk. 19,41-18 (1534), EA 5, 20.

36 J. Calvin, Auslegung der Heiligen Schrift, dt. Neukirchen o.J., Bd. 9, 242.

220



scher Polemik. Wie werden diese Ereignisse nun in den deutschsprachigen Lehr-
biichern der Kirchengeschichte im 19. und 20. Jahrhundert gedeutet? Aus zahl-
reichen Werken zitiere ich einige typische Aussagen und Kommentare.

Karl Rudolf Hagenbach schreibt in seiner “Kirchengeschichte von der lte-
sten Zeit bis zum 19. Jahrhundert” (1869): “Das schwere Gericht, das mit der
Zerstorung Jerusalems iiber das jlidische Land ergangen, diente zundchst den
Christen zur Stirkung ihres Glaubens: sie sahen darin eine merkwiirdige Erfiil-
lung der Weissagungen ihres Herrn und Meisters. Sodann half das Ereignis, die
Scheidung zwischen Juden und Christen nun auch &dusserlich vollziehen.”*” Das
Ergebnis des Bar-Kochba-Aufstandes kommentiert er mit folgernden Worten:
“Mit dieser zweiten Eroberung Jerusalems durch die Hand der Romer 16ste sich
das letzte Band, das noch die Juden #dusserlich zusammengehalten hatte. Von da
an erschienen sie als das aus der Heimath vertriebene, unstéte und fliichtige
Volk, wie es bis auf den heutigen Tag sich uns darstellt, ein Zeugnis des gottli-
chen Gerichtes wie des gottlichen Erbarmens, ein Volk, dessen Geschichte noch
nicht beendet ist und das augenscheinlich aufbewahrt ist, um dereinst zur Vollen-
dung des Reiches Gottes in seiner Weise verwendet zu werden.”*

Bei Hagenbach ist die Hoffnung auf das géttliche Erbarmen offensichtlich
stirker als der Glaube an das Gericht, das iiber das Volk Israel bereits ergangen
ist. Die Geschichte des jiidischen Volkes ist noch nicht beendet.

Karl von Hase schildert in seiner Kirchengeschichte (1890) den “tragi-
sche(n) Untergang des jiidischen Staates” und féahrt dann fort: “In der Kirchenge-
schichte war lang eine spiessbiirgerliche Erzdhlung dieses Ereignisses herge-
bracht: den Juden sei recht geschehen, das sei der Lohn fiir Golgotha. Die Theo-
logen vergassen zuweilen den Menschen iiber den Christen. Wer mochte doch
auf Seiten der Romer stehn, wie sie ein heldenmiithiges Volk zertreten! Der To-
deskampf von Jerusalem steht ebenbiirtig neben der Belagerung von Sagunt, der
Heldentod eines Volkes; nur die Propheten und Dichter haben gefehlt, um den
zweiten Untergang Jerusalems zu beweinen und verherrlichen. Ein Gottesgericht
war es allerdings, nicht fiir die Schuld der Einzelnen, noch der gegenwirtigen
Generation, die Romer erfiillten noch einmal ihre Bestimmung eine nationale
Individualitit zu brechen, auf dass die Menschheit und das Gottesreich Raum
gewinne.”®

K. von Hase distanziert sich hier eindeutig von der iiberlieferten christlichen
Deutung der Zerstérung Jerusalems und spricht stattdessen von einer “geschicht-
lichen Bestimmung”, welche die Rémer erfiillten. Auch seine weiteren Ausfiih-
rungen iiber Judentum und Christentum sind weitgehend frei von triumphalisti-
schen Tonen.*

Adolf von Harnack kommt in seinem Werk “Die Mission und Ausbreitung
des Christentums” (4. Aufl. 1924) mehrfach auf die Zerstorung des Tempels zu

37 K. R. Hagenbach, Kirchengeschichte, Leipzig 1869, 1, 104.

38 AaO 120.

39 K. v. Hase, Kirchengeschichte, Bd. I/2, Leipzig 1890, 199-201.
40 Vgl. aa0 219-221.

221



sprechen. Er sieht darin zunichst nur eine Station im Prozess der “Entschrin-
kung” des Judentums. Dabei hebt er hervor, dass die grossere Hilfte der Juden
sich dem Opferkult lingst entfremdet hatte. “Die Zerstérung des Tempels durch
die Romer zerstorte in Wahrheit nichts; sie kann wie ein organisches Ereignis in
der Geschichte dieser Religion aufgefasst werden. Die frommen Juden tiuschten
sich, wenn sie die Wege Gottes an diesem Punkte fiir unbegreiflich hielten.”!
Fiir die Beziehungen der Judenchristen zu den Juden bedeutete dieses Ereignis
allerdings den endgiiltigen Bruch. “Kein Christ, mochte es auch ein einfacher
Judenchrist sein, konnte die Katastrophe des jiidischen Staates, seiner Stadt und
seines Heiligtums, fiir etwas anderes halten als fiir die gerechte Strafe des Vol-
kes, das seinen Messias gekreuzigt hatte. Damit horte er eigentlich auf, Jude zu
sein, ... denn ein Jude der den Untergang seines Staates und des Tempels als
gattliche Schickung akzeptierte, mordete sich damit selbst.”*

Von Harnack unterscheidet hier deutlich zwischen einem historischen und
einem theologischen Aspekt. Die Zerstorung des Tempels wird historisch als ein
“organisches Ereignis” auf dem Weg zur “Entschrinkung” des Judentums gese-
hen, theologisch aber musste jeder Christ in diesem Ereignis eine Strafe am jiidi-
schen Volk sehen.

Schliesslich soll noch ein weiterer Klassiker deutscher Kirchengeschichts-
schreibung zu Wort kommen. Auch Hans Lietzmann kommentiert die Ereignisse
von 70 n.u.Z. mit ihren Konsequenzen fiir die Urgemeinde und das Judenchri-
stentum: “Nachdem das Gottesgericht iiber die heilige Stadt die Strafe fiir die
Kreuzigung des Herrn, die Vernichtung des Tempels und seines Kultes die Be-
seitigung des Gesetzes vor aller Augen dargestellt hatte, fehlte dem Judenchri-
stentum nicht nur die volkische, sondern auch religiése Grundlage seiner einsti-
gen Anspriiche, und so wurde es in der Grosskirche vergessen.”* Lietzmann
geht dann weiter den altkirchlichen Uberlieferungen iiber das Judenchristentum
nach und schliesst mit den Worten: “Der Ausgang des Judenchristentums ist
tiberall der eines stillen Sterbens in Einsamkeit. Die kriftig emporstrebende Kir-
che des siegreichen Weltchristentums hat vom Tode ihrer édlteren Schwester kei-
ne Kenntnis genommen.”*

Bei der Lektiire dieser Aussagen fiel mir auf, dass die genannten Kirchenhi-
storiker zwar nicht einfach die altkirchliche und reformatorische Tradition, die
Zerstorung des Tempels durch die Romer sei nichts anderes als die gottliche
Strafe am jiidischen Volk bzw. das Gericht iiber dieses Volk, in aller Schirfe
wiederholen und bekriftigen, sondern auch entwicklungsgeschichtliche Katego-
rien verwenden. Faktisch verzichten sie aber nicht auf die theologische Katego-
rie “Gericht” bzw. “Strafe”. Auf dem Hintergrund dieses breiten Stromes Kir-
chengeschichtlicher Uberlieferung erscheint es mir besonders interessant, wie
die Ereignisse des Jahres 70 n.u.Z. in den nach 1945 erschienenen Lehrbiichern
der Kirchengeschichte kommentiert und gedeutet werden.

41 A.v.Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums, Leipzig *1924, 15.
42 Aa0 31915, 65.

43 H. Lietzmann, Geschichte der alten Kirche, Bd. 1, Berlin 1961, 190.

44 AaO 199.

222



Joseph Lortz (1887-1975) war einer der bedeutendsten katholischen Kir-
chenhistoriker Deutschlands im zwanzigsten Jahrhundert. Er hat vor allem durch
seine neue Sicht der Reformationsgeschichte und sein 6kumenisches Engage-
ment bleibende Verdienste errungen. Seine zweibéndige “Geschichte der Kirche
in ideengeschichtlicher Betrachtung” erschien zwischen 1932 und 1962 in 21
Auflagen. Vergleicht man diese miteinander, merkt man deutliche Fortschritte
im Blick auf die Darstellung jiidisch-christlicher Thematik. Die letzte Ausgabe
enthilt einen hervorragenden Anhang iiber die Beziehungen von Kirche und
Synagoge vom Urchristentum bis in die Reformationszeit. Die Zerstérung des
Tempels kommentiert er freilich auch noch in der letzten Ausgabe (1962) mit
folgenden Worten: “Dieses Ereignis bedeutet die Beseitigung der nationalen
Einheit des Judentums. Es war auch das Ende des Tempels, der mit seinem Op-
fer-Gottesdienst das Herz des gesamten Lebens des jiidischen Volkes gewesen
war. Das Verschwinden Jerusalems und des fiir unzerstorbar geglaubten Tem-
pels versetzte dem Selbstbewusstsein der Juden einen tddlichen Schlag; auch
wurde durch die Zerstreung jedes einheitliche Wachsen der jiidischen Religion
im Innern und jede einheitliche Wirkung nach aussen unmdoglich gemacht.”*

Friedrich Wilhelm Kantzenbach urteilt in einem 1964 erschienenen Uber-
blick iiber “Urchristentum und Alte Kirche: “Ein heidnischer Tempel ersetzt
den kultischen Mittelpunkt des Judentums, das nun in der Form des Rabbinismus
aus dem Kreise der grossen Weltreligionen iiberhaupt ausscheidet.”*

Bernd Moeller betont in seiner “Geschichte des Christentums in Grundzii-
gen” (2. Aufl. 1979) vor allem die Auswirkungen dieser Ereignisse auf Juden
und Christen: “Diese Katastrophe hat eine Neuorientierung des Judentums zur
Folge. Mit der politischen Aktivitit wurden die mancherlei Sekten am Rande der
orthodoxen Kultusgemeinde abgestossen, die missionarischen Impulsen verfie-
len, die rabbinische Schriftgelehrsamkeit behielt das Feld. Nachdem es schon
vor 70 zu schweren Auseinandersetzungen zwischen Christen und Juden gekom-
men war, wurde nun auch das Christentum von jiidischer Seite endgiiltig ausge-
stossen. Noch im 1. Jahrhundert ist die Verfluchung der Christen in das Acht-
zehnbittengebet aufgenommen worden.” Er hebt dann hervor, dass die juden-
christliche Gemeinde von Jerusalem nun in ein Schattendasein zuriicktrat. “Zwar
ist, allgemein betrachtet, der christlichen Kirche die Verwandtschaft mit dem Ju-
dentum immer erhalten geblieben und haftet ihr in Verfassung und Liturgie,
Theologie und Frommigkeit unverlierbar an. Dennoch war seit den Ereignissen
des Jahres 70 die Trennung in ‘zwei Religionen’ entschieden; auch fiir die Chri-
sten begriindete die Absage an die Juden fortan die eigene Identitéit — es schien,
dass Gott das Israel, das sein vielfaches Versagen gegeniiber seiner Erwéhlung
zuletzt mit der Hinrichtung Jesu besiegelt hatte, nunmehr gerichtet und das neue
Gottesvolk aus Juden und Heiden, das nun an die Stelle Israels getreten war, be-
statigt hatte. Eher noch als Riicksichtsnahme auf die Juden findet sich daher von
jetzt an ein schroffer Antijudaismus bei den christlichen Schriftstellern. Die

45 J. Lortz, Geschichte der Kirche in ideengeschichtlicher Betrachtung, Bd. I, Miinster
211962, 49.

46 F. W. Kantzenbach, Urchristentum und Alte Kirche, Giitersloh 1964, 40.

225



Feindschaft gegen das Judentum hat die Kirchengeschichte bis an die Schwelle
der Gegenwart begleitet, bestimmt und belastet.”*

Auch Eduard Lohse hebt in der “Oekumenische(n) Kirchengeschichte”
(3. Aufl. 1980) hervor, dass es nach 70 noch zu Begegnungen zwischen einzel-
nen Juden und Christen kam, “aber das Band zwischen Kirche und Synagoge
blieb zerschnitten.”*

Die meisten Kirchenhistoriker beschrianken sich darauf, die Auswirkungen
der Zerstorung Jerusalems auf die Kirche und insbesondere auf das Judenchri-
stentum zu beschreiben.” Carl Andresen fasst in seiner “Geschichte des Chri-
stentums” (1975) diese Auswirkungen so zusammen: “Angesichts des zerstorten
Tempels war auch der heimgekehrten Gemeinde die Aussicht auf den wieder-
kehrenden Christus verstellt. In weite Fernen wurde sie geriickt, als nach dem
letzten jiidischen Volksaufstand unter dem Messias Simon Barkochba (132-135)
jedem Juden das Betreten der als ‘Aelia Capitolina’ neu erstandenen Stadt Jeru-
salem untersagt wurde. Die Urgemeinde hatte ihre geschichtliche Rolle ausge-
spielt.”*

Unter den bis 1990 erschienenen Lehrbiichern der Kirchengeschichte gibt es
— soweit ich sehe — nur ein Buch, das nicht nur die Folgen des jiidischen Krieges
und der Aufstinde in der Diaspora sondern auch die Entwicklung des Judentums
in der Zeit zwischen 70 und 135 etwas ausfiihrlicher darstellt: Leonhard Goppelt
“Die apostolische und nachapostolische Zeit” (2. Aufl. 1966) im heute noch
nicht abgeschlossenen “Handbuch der Kirchengeschichte.”

5. Bedeutet das Ende des Tempels auch das Ende Israels?

Die Geschichte des Judentums nach der Zerstorung des Tempels (70 n.u.Z.)
und nach dem Bar-Kochba-Aufstand ist fiir die untersuchten Biicher iiber die
Geschichte der Kirche kein Thema mehr. Spitestens von diesem Zeitpunkt an
gilt das Christentum als eigenstindige Religion, die sich definitiv von ihrer Mut-
terreligion abgelost hat. Wer sich tiber die weitere Geschichte Israels bzw. des
Judentums informieren mochte, wird zu einer Geschichte des Judentums bzw.
der Juden greifen miissen.

Bei einigen Kirchenhistorikern ist freilich deutlich geworden, dass es ihnen
nicht nur um die faktische Trennung von Christentum und Judentum geht. Sie
erklaren auch, warum Israel und das Judentum fiir die weitere Geschichte der

47 B. Moeller, Geschichte des Christentums in Grundziigen, Gottingen 21978, 35f.

48 E. Lohse, in: R. Kottje/B. Moeller (Hg), Oekumenische Kirchengeschichte, Bd. I,
Mainz *1980, 54.

49 So etwa K. Heussi, Kompendium der Kirchengeschichte, Tiibingen 21960, 34;
K. Kupisch, Kirchengeschichte, Bd. 1, Stuttgart 1973, 23; A. Franzen, Kleine Kir-
chengeschichte, Freiburg ©1976, 24f.

50 C. Andresen, Geschichte des Christentums 1, Stuttgart 1975, 1.

224



Kirche gar nicht mehr relevant sein darf. Diese Begriindungen méchte ich im
Folgenden iiberpriifen, indem ich zugleich auch ihren Hintergrund ausleuchte.

Lortz verbindet mit dem Ende des Tempels nicht nur das Ende “der nationa-
len Einheit des Judentums”. Er sieht darin sogar einen “todlichen Schlag” fiir das
Selbstbewusstsein der Juden. Hier sehen wir deutlich Nachwirkungen der alten
These von der Enterbung Israels durch die Kirche. Diese nahm in der Zeit seit
der Aufkldarung die Form eines spezifischen Geschichtsbildes an. Wie in der tra-
ditionellen Heilsgeschichte erscheint das Judentum bei G. E. Lessing “als eine
zwar notwendige, aber liberholte und zu iiberwindende Stufe im Entwicklungs-
prozess der Menschheit.”' Im Laufe des 19. Jahrhunderts wurde vor allem in der
protestantischen Bibelwissenschaft ein neues Geschichtsbild etabliert, demzu-
folge das Volk Israel sich seit der Riickkehr aus dem babylonischen Exil in einer
standigen Abwirtsbewegung befand und mit dem Aufkommen des Christentums
letztlich auch seine Existenzberechtigung verloren hatte. Bereits 1850 sah der
Alttestamentler E. Reuss mit der Enstehung des Christentums “in gewissem Sinn
die Geschichte des Judentums zum Abschluss gekommen.””? Reuss war sich
freilich noch bewusst, dass “die herkdmmliche christliche Geschichtskonstrukti-
on, die in der Geschichte des Judentums eine vorchristliche und eine nachchrist-
liche Periode unterscheidet,” in einem religiésen Vorurteil begriindet ist.
Trotzdem stellte er “die Zeit der Hoffnung, des Lebens und der Kraft” einer “Pe-
riode des Siechens, der Selbsttduschung und des Elends” gegeniiber.>

Seit J. Wellhausen kniipft die alttestamentliche Wissenschaft vor allem an
die frithe Geschichte Israels und an die Propheten an. Der zeitliche Beginn des
“Judentums” wird oft schon sehr friih angesetzt: z.T. bereits mit dem Anfang der
nachexilischen Zeit. Diese deutliche Trennung zwischen “Israel” und dem “Ju-
dentum” ist hdufig mit einer Wertung verbunden. Einerseits wurde die Friihzeit
sowie die Zeit der Konige und der Propheten hoch geschitzt und teilweise idea-
lisiert. Andererseits wurde das nachexilische Judentum als blosse “Gesetzesreli-
gion” abgewertet. Diese Wertung wurde mit bestimmten Modifikationen auch
von bestimmten Althistorikern wie Th. Mommsen und E. Meyer vertreten.® Da
dabei religiose durch staatspolitische Begriffe ersetzt wurden, kann man gerade-
zu von einer “sdkularisierte(n) Form des traditionellen christlichen Deutungs-
schemas™® sprechen. Die positive Entwicklungslinie 1duft von den alten Prophe-
ten, threm Monotheismus und ihrer Sittlichkeit zu Jesus und dem Christentum.
Das Judentum dient dann nur als negativer Gegenpol.”’

51 C. Hoffmann, Juden und Judentum im Werk deutscher Althistoriker des 19. und 20.
Jahrhunderts, Leiden 1988, 25.

52 E.Reuss, Judenthum, in: J. S. Ersch/J. E. Gruber (Hg), Allgemeine Encyclopddie der
Wissenschaften und Kiinste 11, 27, Leipzig 1850, 344,

53 U. Kusche, Die unterlegene Religion, Das Judentum im Urteil deutscher Alttesta-
mentler, Berlin 1991, 12.

54 E. Reuss, aaO 326.

55 Vgl. C. Hoffmann, aaO 113f, 1391, 149, 161ff.
56 AaO 114.

57 Vgl. U. Kusche, aaO 62.

225



Mit dieser Auffassung vom verknocherten, formalistischen und seelenlosen
Judentum wird oft die Behauptung vom “Ende” Israels bzw. des Judentums nach
70 verbunden. So schrieb R. Smend 1893: “Schliesslich machte die zweite Zer-
storung Jerusalems der Existenz der jiidischen Zentralgemeinde ein Ende und
schnitt den Juden damit jede Moglichkeit ab, in ihren dusseren Erlebnissen die
Wahrheit des Glaubens zu erfahren.”®

In der ersten Hilfte unseres Jahrhunderts spitzte sich die Auseinanderset-
zung iiber den bleibenden Wert des Alten Testaments durch die nationalistische
und antisemitische Kritik an der hebrédischen Bibel immer mehr zu. Bedeutende
Alttestamentler wollten das Alte Testament als Besitz der Kirche und Grundlage
des Glaubens retten und gaben so das Judentum preis. Als ein Axiom galt: “Das
Menschlich-Vergéngliche ist israelitisch-jiidisch, das Gottliche-Bleibende (ist)
in christlicher Religion aufgehoben.”*

In seiner weitverbreiteten “Geschichte Israels” schrieb Martin Noth 1950 im
letzten Abschnitt (§ 35 “Die Aufstinde gegen Rom und das Ende Israels™) die
lapidaren Sitze: “Nun war also auch Jerusalem als ein wesentliches Stiick ‘Hei-
mat’ gefallen. Jetzt gab es nur noch Diaspora, und man konnte auch im Mutter-
land nur noch so leben, wie man bisher schon in der Diaspora gelebt hatte. Damit
horte Israel zu bestehen auf, und die Geschichte Israels fand ihr Ende.”* Mit der
Niederschlagung des letzten grossen Aufstandes unter Simon Bar-Kochba ende-
te dann auch “das schauerliche Nachspiel der Geschichte Israels.”®" Noth be-
griindet diese These vom Ende der Geschichte Israels einerseits historisch mit
dem “Wegfall des kultischen Mittelpunktes” und dem “Fehlen eines Heimatlan-
des”®*, andererseits aber auch theologisch mit der “Ablehnung des Christus”
durch die Jerusalemer Kultgemeinde, in der “eine letzte und endgiiltige Ent-
scheidung iiber die Geschichte Israels gefallen” war.®* Nach dem Untergang Is-
raels wichst etwas “wesenhaft Neues”: das Judentum.** Schon diese doppelte
Begriindung macht deutlich, dass es sich hier um eine theologische Interpretati-
on der Geschichte handelt, nicht um ein historisches Urteil.%

Bereits 1846 hatte der jiidische Historiker Heinrich Graetz in seiner Schrift
“Die Konstruktion der jiidischen Geschichte” diese Tendenzen christlicher Ge-
schichtsdeutung kritisiert und versucht, stirker die Kontinuitit der jiidischen
Geschichte nach dem Verlust des zweiten Tempels und der jiidischen Staatlich-
keit zu betonen. Er schrieb: “Die christliche Geschichtsauffassung spricht be-

58 R. Smend, Lehrbuch der Alttestamentlichen Religionsgeschichte, Freiburg
1893, 453.

59 U. Kusche, aaO 158 (im Blick auf Sellin).

60 M. Noth, Geschichte Israels, Gottingen 1954, 400.
61 AaO 406.

62 AaO 15.

63 AaO 383.

64 AaO 15.

65 Vgl. R. Rendtorff, Das “Ende” der Geschichte Israels, in: Ges. Studien zum AT, Miin-
chen 1975, 2671f.

226



kannntlich dem Judentume seit dem Verluste der staatlichen Selbstiandigkeit, der
mit einem fiir die christliche Welt wichtigen Phianomen zusammenfiel, alle Ge-
schichte im hohern Sinn des Wortes rein ab; sie gonnt ihm kaum einige Zeilen
und glaubt es zum Danke verpflichtet zu haben, wenn sie einige zersprengte Ein-
zelheiten seiner Geschichte an den Rand der weltgeschichtlichen Annalen, in
eine magere Note verwiesen hat. Fliichtig eilt der Griffel der Weltgeschichts-
schreiber iiber die jiidische Passionsgeschichte hinweg. ... Dann ist diese Ma-
nier, das Judentum ins Grab zu legen, der jiidischen Geschichte den Totenschein
auszustellen, zugleich sehr bequem; man weicht dadurch der Schwierigkeit aus,
die sich einer Konstruktion der Weltgeschichte in rein christlichem Sinn entge-
gentiirmen wiirde.”®

Eine sorgfiltige, methodisch reflektierte Darstellung der Geschichte Israels
miisste die Frage nach der Kontinuitit und der Diskontinuitéit des Judentums vor
und nach dem Jahre 70 viel differenzierter angehen, als es in vielen christlichen
Geschichtsbiichern geschieht.

Auch in den sékularen deutschen Geschichtslehrbiichern in den Jahren nach
1945 wurde die ideengeschichtliche Bedeutung des Judentums ‘“fast aus-
schliesslich im Rahmen der Vorgeschichte des Christentums gesehen.”® Die
Konfrontation mit dem entstehenden Christentum versperrt den Blick auf die
immanenten Zusammenhinge der jlidischen Geschichte und auf die wirkliche
Bedeutung der Zisur, die mit der Zerstorung des zweiten Tempels im Verlauf
der jiidischen Geschichte eintrat.

Lortz kniipft mit seinen (oben zitierten Aussagen) an eine theologisch moti-
vierte Geschichtsauffassung an. Seine Behauptung, dass die Zerstorung des
Tempels dem Selbstbewusstsein des Judentums einen todlichen Schlag versetzt
habe, lisst sich kaum aus einer historischen Analyse der Neukonstitution des
Judentums nach 70 herleiten. Sie entspringt theologischem Wunschdenken, dem
Triumph iiber die “unterlegene” Religion. Sie entspricht allerdings auch der
Aussage von Lortz, dass Jesus die Verwerfung des Judentums vorausgesagt
habe.®® Ahnliches gilt auch fiir die Behauptung von Kantzenbach, dass das Ju-
dentum nach 70 aus dem Kreise der grossen Weltreligionen ausscheidet.

In diesem Zusammenhang mochte ich darauf hinweisen, wie einige Autoren
in ihrem Sprachgebrauch deutlich zwischen “Israel” und dem “Judentum” un-
terscheiden. Leonhard Goppelts “Geschichte der apostolischen und der nachapo-
stolischen Zeit” ist hier besonders aufschlussreich. Er legt dar, dass es in neute-
stamentlicher Zeit vor allem durch das Wirken des Paulus “iiberall schnell zum
Bruch mit den Juden” kam.®” Der Apostel wurde “unter heftigem Protest” von

66 H. Graetz, Die Konstruktion der jiidischen Geschichte (1846), L. Feuchtwanger
(Hg), Berlin 1936, 49.

67 S. Robinsohn/C. Schatzker, Jiidische Geschichte in deutschen Geschichtslehrbii-
chern, Braunschweig 1963, 13, vgl. 18.

68 Vgl.J. Lortz, aaO I, 37.

69 L. Goppelt, Die apostolische und nachapostolische Zeit, in: E. Wolf/K. D. Schmidt
(Hg), Die Kirche in ihrer Geschichte, Ein Handbuch, Bd. I/A, Gottingen 21966, 50.

227



der Synagoge ausgestossen, weil seine Verkiindigung letztlich “die weitere Exi-
stenzberechtigung einer Synagoge” bestritt, “die das Heil in Zeit und Ewigkeit
von dem Gehorsam gegeniiber dem Gesetz abhéngig macht.” Mit diesem Kli-
rungs- und Scheidungsprozess wandten sich auch viele Gottesfiirchtige und Su-
chende sowie Juden von der Synagoge ab und der christlichen Gemeinde zu. Die
Synagoge bleibt “vereinsamt und religios abgewertet zuriick. ... Es beginnt die
grosse Wende in der Geschichte des Judentums. Aus dem Israel, das der Volker-
welt Gottes Heil bezeugt, wird das nachchristliche Judentum, das sich selber
abschliesst.””

Soweit ich sehe, verwendet Goppelt die Begriffe “Israel” und “Judentum”
konsequent in diesem Sinne: Israel als Volk des Bundes und der Verheissung,
welche in Christus erfiillt ist — und das Judentum als nachchristliche Religion, die
sich von Jesus abgewendet hat.”! Verbunden mit dieser Terminologie ist auch
eine deutliche Wertung: das Judentum bleibt als das “religidos abgewertet(e)”
zuriick. Es verliert seine Anziehungskraft fiir hellenistisch geprigte Menschen,
schliesst sich zunehmend in sich selbst ab und birgt sich “unter dem Panzer des
Gesetzes und der Tradition”. Die “grosse Wandlung, die das Judentum bis heute
entscheidend prigt,” war “letztlich bestimmt von seinem inneren Nein zum Chri-
stentum.””

In diesem Sprachgebrauch kommt die traditionelle christliche Ambivalenz
gegeniiber der Judentum zum Ausdruck. Das Christentum versteht sich als Erbe
Israels und muss sich gleichzeitig damit auseinandersetzen, dass das Volk Israel
weiter existiert und sich dabei ebenso auf die (hebrdische) Bibel beruft, auch
wenn es sie anders versteht. Die alttestamentlich-jiidische Geschichte wird dar-
um aufgespalten in zwei Bezugsgrossen:

— eine positive, die zur “Vorgeschichte” des Christentums gehort und mei-
stens “Israel” genannt wird und

— eine negative, die im (nachchristlichen) “Judentum” miindet.”®

In diesem Prozess von Ankniipfung und Abstossung entstand ein eigenes
christliches Geschichtsbild. Dieses ldsst sich in seinen Grundziigen bereits bei
Euseb von Caesarea nachweisen, auch wenn es im Laufe der Jahrhunderte viel-
fach modifiziert wurde.

Euseb unterscheidet deutlich zwischen “Juden” und “Hebrdern”. Nach sei-
ner Auffassung sind die Christen weder Griechen noch Juden, sondern ein drittes
Geschlecht, die Erben der Hebrier. Diese waren Gottes Erwihlte mit einer be-
sonderen Frommigkeit und Lebensfiithrung. Ihr Glaube war bereits in Agypten
pervertiert worden. Mose unternahm den Versuch, sie zum wahren Glauben zu-
riickzufiihren. Als dieser Versuch scheiterte, wurden sie dem “Fluch” des Geset-
zes unterworfen. Seit dieser Zeit zieht sich der Zwiespalt zwischen “Hebréern”
und “Juden” durch das ganze Alte Testament. Wihrend die positiven Figuren der

70 AaO 50f.
71 Vgl. aaO 52ff; 59; 62 u. 79.
72 AaO 81f.
73 Vgl. U. Kusche, aaO 173f.

228



Bibel als “Hebrider” bezeichnet werden, sind die Juden nichts als Abtriinnige,
Siinder und Rebellen. Ihr kultisches Zentrum in Jerusalem wurde schliesslich
zerstort, damit sie endlich merken sollten, “dass ihre heilsgeschichtliche Aufga-
be erfiillt war und dass sie durch den Glauben an Jesus Christus den Ubergang in
das dritte endgiiltige Geschlecht der Christen zu vollziehen hitten.””* “Dieses
radikale Zweiteilung zwischen Juden und Hebriern vor Christi Geburt ist cha-
rakteristisch fiir ein christliches Judenbild, dem alle vers6hnlichen Ziige feh-
len,”™

6. Fiir eine neue Mentalitiit

Ich fasse zusammen: seit dem 2. Jahrhundert begegnet uns in der theologi-
schen Literatur folgendes Grundmuster: Weil das jiidische Volk Jesus als den
Messias abgelehnt hat, ergeht das Gericht iiber das Volk Israel. Das wird mani-
fest in der Zerstorung der heiligen Stadt und des Tempels und in der Zerstreuung
der Juden in alle Welt. Auch dort, wo diese These nicht mehr so klar und direkt
ausgesprochen wird, zeigt sich, dass die Ereignisse des Jahres 70 eine tiefe Zisur
bilden, die bis in unsere Zeit von christlichen und von jiidischen Historikern sehr
unterschiedlich interpretiert wird. Die Trennung von Kirche und Synagoge ist
besiegelt. Von nun an kommt die weitere Geschichte des Judentums bestenfalls
als Randthema in den Biichern iiber die Kirchengeschichte vor, vor allem dort,
wo es um Diskriminierung oder Verfolgung der Juden im christlichen Abend-
land geht. Die traditionelle Einstellung des Christentums gegeniiber dem Juden-
tum ist gepridgt durch einen Triumphalismus. Mit der Zerstorung Jerusalems ist
das “Ende” Israels gekommen. Die Kirche ist nun das “wahre” Israel. Sie ist an
die Stelle Israels getreten. Das ist der Kern der Substitions- oder Enterbungstheo-
rie, welche in der Geschichtsschreibung der Kirche bis heute ihre tiefen Spuren
hinterlassen hat, auch dort, wo Kirchenhistoriker sich um “Obkjektivitit” und
Unparteilichkeit bemiihen.

Ich mochte noch kurz zusammenfassen, was mir aufgefallen ist bei der Lek-
tiire der Lehrbiicher der Kirchengeschichte, die zwischen 1945 und 1990 er-
schienen sind:

— Das Judentum zur Zeit Jesu wird hidufig nur als dunkle Folie fiir das helle
Licht der Botschaft Jesu gesehen. Seine tiefe Verwurzelung im Judentum
wird nur selten ndher ausgefiihrt.

— Auch was die Schuld der Juden am Tod Jesu betrifft, gibt es noch manche
Aussagen, in denen dieses alte Stereotyp wiederholt wird. So schrieb der be-
kannte Kirchenhistoriker Kurt Aland noch 1980: “Die Verfolgung des Chri-
stentums ist so alt wie die christliche Kirche selbst. Der Hass des Judentums
hat Jesus zu Tode gebracht, das ist sicher, gleich wie die komplizierten Fra-

74 B. Kétting, aaO 154.
75 N.R. M. de Lange, Art.: Antisemitismus, in: TRE Bd. 3, 1978, 130.

229



gen zu beantworten sind, die mit dem Prozess Jesu zusammenhingen.”’® —
Hier steht also die Antwort schon fest, bevor die komplizierten Fragen iiber-
haupt untersucht werden.

— In vielen Biichern findet man etwas iiber die jiidischen Wurzeln zahlrei-
cher christlicher Brauche und Feste sowie der Liturgie.

— Gewachsen ist auch die Sensibilitidt der Historiker fiir die zahlreichen
christlichen Unterdriickungs- und Diskriminierungsmassnahmen gegen-
tiber Juden und fiir den theologischen Antijudaismus, der die Geschichte der
Kirche seit dem Anfang geprigt hat.

Wenn wir die traditionelle christliche Enterbungstheologie und die daraus
folgende triumphalistische Mentalitét tiberwinden wollen, dann miissen wir an-
erkennen, dass es zwei biblische Religionen gibt, die je ihre eigene Tradition und
ihre eigene Wiirde haben. Das Modell fiir die Zukunft kann nicht das “alte” und
das “neue” Israel sein, sondern eine Okumene aus Juden und Christen, eine ge-
schwisterliche Zusammengehdorigkeit.

Das Wort “geschwisterlich” ist eine Metapher aus dem Bereich der Familie.
Eine Familie lernt man oft besonders gut kennen, wenn es um das Erbe geht.
Erbstreitigkeiten sind sehr belastend, wenn jemand meint, er se1 von den Ge-
schwistern griindlich iibers Ohr gehauen worden. Wie soll es zu einem fruchtba-
ren Gesprich und Miteinander von Juden und Christen kommen, wenn der eine
behauptet, er habe schon lange das Erbe des anderen angetreten?

Um noch einmal den symboltrichtigen Begriff “Jerusalem” zu gebrauchen:
In der christlichen Uberlieferung wurde der Begriff oft aufgespalten in das
“himmlische” und das “irdische” Jerusalem. Das himmlische Jerusalem glaubten
Christen allzu oft fiir sich gepachtet zu haben. Gleichzeitig war man froh iiber
den Untergang des Tempels und die Zerstorung des irdischen Jerusalem, weil
man darin eine Bestitigung des eigenen Glaubens sah. Oder aber man wollte
(spater) das irdische Jerusalem in den eigenen Besitz bringen und von der Kon-
trolle durch die “Ungldubigen” (Muslime und Juden) befreien.

“Wiinscht Jerusalem Schalom” konnte heute auch heissen: sucht eine neue
Grundlage fiir ein offenes, sensibles und manchmal auch kritisches Gesprich
zwischen Christen und Juden. Nur so konnen wir gemeinsam an der Verwirkli-
chung des Friedens arbeiten, soweit es an uns ist.

76 K. Aland, Geschichte der Christenheit, Bd. 1, Giitersloh 1980, 43.

230



	"Wünscht Jerusalem Frieden" : christliche Einstellungen zu Juden und Judentum am Beispiel von Jerusalem

