
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Elieser Schweid : Judentum als Kultur : eine moderne israelische
Selbstdefinition und ihre (religions-)pädagogischen Implikationen

Autor: Schröder, Bernd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961186

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elieser Schweid: Judentum als Kultur
Eine moderne israelische Selbstdefinition und ihre (religions-)

pädagogischen Implikationen. Eine Skizze

von Bernd Schröder*

Israelis ebenso wie Beobachter ausserhalb des Landes sehen die israelische
Gesellschaft der 90er Jahre im Zeichen einer fortschreitenden Polarisierung und
der Auflösung ehemals verbindender zionistischer Ideale1.

Geschuldet ist diese Entwicklung verschiedenen Faktoren, so dem Anwachsen

der (ultra-) orthodoxen Bevölkerung, namentlich in Jerusalem und Teilen
Tel Avivs, der Einwanderung von äthiopischen und vor allem russischen Juden,
die ihr Judentum auf andere, weniger integrationsbereite Art leben als frühere
Alijot es taten, dem Mehrheits- und Bedeutungsverlust der aschkenasischen 'Elite'

zugunsten sephardischer Juden2 sowie schliesslich auch der Ausdifferenzierung

jüdischer Praxis in der Mehrheit der Bevölkerung über das überkommene
Schema 'weltlich' - 'traditionell' - 'orthodox' hinaus3.

Angesichts dieser Lage verdienen Überlegungen Beachtung, die sich den
identitätsstiftenden Elementen der israelischen Gesellschaft und einem modernen

Verständnis des Judentums widmen, das nicht nur der Tradition, sondern
auch der Wirklichkeit eben dieser Gesellschaft gerecht werden kann. Von Umfang

und Anzahl der Publikationen sowie ihrem Stellenwert in der innerisraelischen

Diskussion her ist diesbezüglich die Position Elieser Schweids, Professor
für jüdische Philosophie und Geistesgeschichte (Machschêvêt Jisrael) an der
Hebräischen Universität Jerusalem, von ausgewiesener Bedeutung. Zudem
zeichnen sich seine theoretischen Überlegungen dadurch aus, dass sie konkretisiert

werden - und zwar in einem Feld, dem gemeinhin für die Zukunft wachsende

Bedeutung zugebilligt wird, dem der Bildung.
Die zahlreichen Arbeiten Schweids, von denen hier nur eine kleine Zahl

aufgegriffen werden kann, sind nahezu ausschliesslich auf Hebräisch erschienen
und infolgedessen im deutschsprachigen Raum kaum bekannt. Der vorliegende

* Dr. Bernd Schröder, Evangelisch-theologische Fakultät der Universität Münster, Se¬

minar für Praktische Theologie und Religionspädagogik, Universitätsstrasse 13-17,
D - 48143 MünsterAV.

1 Vgl. unter den deutschsprachigen Beiträgen beispielsweise Yoram Kaniuk, Gott
schütze uns vor den Religiösen!, in: Die Zeit (14. August 1997) 34, sowie Moshe
Zimmermann, Wende in Israel, Berlin: Aufbau 1996.

2 Vgl. Näheres im Israel Yearbook and Almanac, Jerusalem: IBRT Translation/Docu¬
mentation, z.B. 51 (1997).

3 Shlomit Levy/Hanna Levinsohn/Elihu Katz, Beliefs, Observances and Social Inter¬
action among Israeli Jews, Jerusalem: The Louis Guttman Israel Institute of Applied
Social Research 1993.

201



Aufsatz geht auf diejenigen Studien Schweids, die wichtige Vertreter moderner
jüdischer Geistesgeschichte interpretieren, nur am Rande ein; er will stattdessen
die Aufmerksamkeit der Leserinnen und Leser lediglich auf einige grundlegende
Überlegungen Schweids lenken, die seine Sicht der israelischen Gesellschaft
und ihres Schulwesens erhellen. Insofern Schweid dabei insbesondere die
Wandlungsdynamik des modernen Israels und die Pluralisierung des dortigen
kulturellen Lebens fokussiert, also Phänomene, mit denen sich mutatis mutandis
auch das Christentum in Westeuropa auseinandersetzen muss, scheint mir die
Beschäftigung mit Schweids Philosophie ein lohnendes Feld für ein christlichjüdisches

Gespräch zu sein, das die gegenwärtige gesellschaftliche Wirklichkeit
und deren Herausforderungen für christliches und jüdisches Leben nicht aus dem
Blick verlieren will.

1. Was ist Judentum?
Das Ausgangsproblem und seine pädagogischen Konsequenzen

"Seit Beginn des Zeitalters der Emanzipation in der zweiten Hälfte des 18.

Jahrhunderts steht das jüdische Volk vor der Herausforderung einer weltlichen
Kultur."4 Dies gilt in einem doppelten Sinne: Einerseits wurde das Judentum vor
allem in den europäischen Staaten zusehends mit der sog. Säkularisierung seiner
Umgebung konfrontiert und andererseits sah es sich jedenfalls zu Teilen vor der
Aufgabe, sich selbst in nicht religiös-orthodoxer Weise zu verstehen und zu
organisieren5

Dabei war die Entkirchlichung in den westeuropäischen Staaten Bedingung
für die modernen Aufbrüche innerhalb des Judentums: Sie ermöglichte erst die
rechtliche und gesellschaftliche Gleichstellung der Juden und damit die Lösung
Einzelner aus dem orthodox bestimmten Ghetto6.

Aufgrund dieses Kausalgefüges definiert Schweid "Säkularisierung als ein
Eindringen der umfassenden, nicht-religiösen allgemeinen Kultur in das kulturelle

Leben des Volkes Israel, und die Entstehung eines Kontrastes zwischen
dem orthodox-religiösen Fokus der eigenen Kultur und dem nicht-religiösen
Charakter der umgebenden Kultur ."7

4 Eliezer Schweid, HaJahadut wehaTarbut hachilonit (Das Judentum und die weltli¬
che Kultur), Tel Aviv: Ha-Kibbuz Ha-Meuchad 1981, 9.

5 Vgl. Eliezer Schweid, Israel at the Crossroads, Philadelphia: Jewish Publication
Society 1973, 9-42. Im Englischen bildet sich dies in einem unterscheidenden
Sprachgebrauch ab: 'Jewishness' bezeichnet Jüdisch-sein im weitesten Sinne, 'Judaism'

hingegen ist auf religiöse Auffassungen des Judentums beschränkt (vgl. aaO
113).

6 Eliezer Schweid, Liqrat Tarbut jehudit modernit {Auf dem Weg zu einer modernen
jüdischen Kultur), Tel Aviv: 'Am Oved 1995, 9f.

7 So Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 15 im Blick auf das Judentum; vgl. Schweid 1995
(s.o. Anm. 6), 9 und 29ff (wo er von der Verinnerlichung [Hafnama] des
westlichmodernen kulturellen Ideals seitens der Juden redet).

202



Bis zum Beginn der Neuzeit (und damit auch der - zeitlich etwas später
anzusetzenden - jüdischen Neuzeit) galt demgegenüber weithin fraglos das

(Selbst-) Bild des Judentums, das namentlich in rabbinischer Zeit, also grob
gesagt: im ersten Jahrtausend unserer Zeitrechnung, geprägt worden war. Von der
Frage der Zugehörigkeit zum jüdischen Volk bis hin zu Problemen des
Lebenswandels sowie - in gewissem Sinne - der religiösen Überzeugungen liessen sich
aufgrund der rabbinischen Spielregeln halachischer (oder haggadischer) Art im
Entscheidungsfall eindeutige, verbindliche Antworten finden8.

Im Zuge der Modernisierung wurde diese Fraglosigkeit und Eindeutigkeit
schrittweise aufgehoben zugunsten einer internen Pluralisierung und Abkehr
vom orthodoxen Verständnis des Judentums, die einerseits zwar zur weiteren
schöpferischen Entfaltung befreite und von Begrenzungen durch eine
Juden-diskriminierende Umwelt und "eine strenge Einhaltung des halachischen Lebensstils"

löste9, andererseits aber die Spezifika und Kennzeichen des Judentums
unscharf werden zu lassen drohte10.

Gilt dies für das Diasporajudentum, so ist das markierte Problem auch im
1948 gegründeten Staat Israel keineswegs gelöst. Vielmehr wird es vor allem
dann gut sichtbar und zugespitzt, wenn im Rahmen juristischer Streitfragen eine
der Vernunft einsichtige und eindeutige Klärung erforderlich ist" oder wenn in
Erziehungsfragen wegweisende Ziele und Prinzipien für weite Teile der Gesellschaft

vereinbart werden müssen. Um diese letztgenannte, in der Regel wenig
beachtete Problemdimension soll es im folgenden gehen.

In der Schulwirklichkeit des Staates Israel stellt sich die Aufgabe, zu klären,
was heutiges Judentum ausmache, nachdrücklich für den sogenannten 'allgemeinen',

sprich: nicht religiös-orthodoxen Zweig des Schulsystems, der knapp zwei
Drittel der jüdischen Schülerinnen Israels ausbildet. Im Ùnterschied zum
religiös-orthodoxen Zweig des staatlichen Schulwesens und den sogenannten
unabhängigen Schulen normiert hier nicht die orthodoxe Halacha und Weltanschauung

den Unterricht und das Schulleben. Verbindlich ist im Blick auf das jüdische
Moment dieser Schulen lediglich eine basale zionistische Orientierung wie sie
im grundlegenden Erziehungsgesetz von 1953 fixiert wurde12: Von welchem
Selbstverständnis ausgehend und auf welche jüdische Identität hin Schülerinnen

8 Vgl. Arthur Hertzberg, Jewish Identity, in: Encyclopedia Judaica X (1972), 53-65
sowie Schweid 1973 (s.o. Anm. 5), 9f.

9 Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 18.

10 Zu dieser Zweischneidigkeit (Du- 'Achijut) bzw. doppelten Bedeutung (Maschma 'ut
kfula) der Säkularisierung Schweid 1995 (s.o. Anm. 6), 10 sowie 1981 (s.o. Anm. 4),
18 und 20.

11 Vgl. beispielsweise die Diskussion um die Frage 'Wer ist Jude?', die in der Arbeit
Zalman Abramovs, Perpetual Dilemma, Jewish Religion in the Jewish State, Cran-
bury/London: Associated University Press 1976, 270-320, in grundlegender Weise
dokumentiert und erläutert wird.

12 Vgl. den Text des Abschnittes 2 in deutscher Übersetzung bei Shlomo Nachmias,
Erziehungsgesetze, in: Walter Ackerman u.a. (Hg), Erziehung in Israel, Stuttgart:
Klett-Cotta 1982, 333-345, hier 339f.

203



darüber hinaus erzogen werden, ist seit Mitte der 50er Jahre - als erstmals eine
Debatte über das zu vertiefende 'Jüdische Bewusstsein' (Toda 'a jehudit)
aufbrach - strittig13.

Die primäre Verantwortung für den einschlägig relevanten Teil der schulischen

Erziehung liegt bei den sogenannten 'Fächern des Judentums' (Limmude
oder Miqzo'ot haJahadut). Mangels eines eigenen Studienfaches an Universitäten

und Lehrerseminaren, das alle Teilfächer dieser Gruppe umfasst, - Lehrer/
innen studieren neben einem weiteren Fach in der Regel Pädagogik und eines der
'Fächer des Judentums' - gibt es kaum eine institutionalisierte akademische
Reflexion über diese Fragen.14 Dieser Nachteil wird dadurch aufgewogen, dass
Vertreterinnen unterschiedlicher Fächer und Gesellschaftsschichten an der
Debatte Anteil nehmen - nicht zuletzt Elieser Schweid.

2. Zur Person

Schweid wurde 1929 in Jerusalem geboren und dort von seinen Eltern im
Sinne jüdisch-nationaler und sozialistischer Ideale erzogen15.

Nach eigenem Bekunden haben Erziehung und weiterer Lebensweg auch
sein Denken entscheidend beeinflusst: So wird er schon im Elternhaus mit den
Werken der Personen vertraut gemacht, auf die er sich auch später wesentlich
bezieht, Achad Ha-Am (1856-1927), Aaron David Gordon (1856-1922), Chaim
Nachman Bialik (1873-1934). Er erlebt ein Verhältnis zu jüdischer Religion, das
sich auch in seiner Theorie widerspiegelt: "Obwohl meine Eltern mir keinen
Glauben an Gott und kein Bewusstsein der Pflicht zur Erfüllung der Mizwot
weitergaben, empfing ich doch von ihnen ein Gefühl der Wertschätzung für das

Volk, für das der Glaube an Gott und die Treue zu den Geboten der Geist war, der
es lebendig machte und seinen Weg bestimmte.'"6

13 Vgl. das seinerzeit verabschiedete Erziehungsprogramm Strenghtening Jewish Con¬
sciousness in the State Schools: Directives and Syllabi {Ha 'amaqat haToda 'a haje-
hudit beBet-haSefêr hamamlachti: Hanchajot weTochniot Limmudim), Jerusalem
1959 sowie aus den 90er Jahren den Bericht der sogenannten Shenhar-Komission:
" 'Am we 'Olam Tarbutjehudit be 'Olam mischtana. Hamlazot haWa 'ada leBediqat
Limmude haJahadut baChinnuch hamamlachti (Volk und Welt. Jüdische Kultur in
einer veränderten Welt. Die Empfehlungen der Komission zur Evaluierung jüdischer
Fächer in der staatlichen Erziehung), Jerusalem: Ministerium für Erziehung, Kultur
und Sport 1994.

14 Vgl. zur Struktur des Schulwesens und der Theorie jüdischer Erziehung Bernd
Schröder, Jüdische (religiöse) Erziehung und ihre Theorie in Israel, in: International
Journal ofPractical Theology (1998) 2, 281-307.

15 Diese biographischen Angaben folgen Eliezer Schweid, Lihjot ben ha 'Am hajehudi
({Was es heisst] Ein Sohn des jüdischen Volkes [zu] sein), Tel Aviv: Ekev 1992, v.a.
5-27. Vgl. auch den knappen Artikel über ihn in der Encyclopedia Judaica (1971)
14, 1031.

16 AaO 9.

204



Nach dem Abitur (in Schulen der Arbeiterströmung), dem Engagement in
der Jugendbewegung 'Gordonia' und der Teilnahme am Befreiungskrieg wird er
Mitbegründer eines Kibbuz, verlässt diesen aber alsbald zugunsten seines Studiums

am Fachbereich für jüdische Philosophie und Kabbala der Hebräischen
Universität. Ab 1961 wird er dort in der Lehre tätig.

Von grösster Bedeutung für seine Überlegungen zum Judentum in der
Moderne wurde der Sechs-Tage-Krieg 1967.

In seinem Aufsatz "Tage der Rückkehr" hat er 1968 dessen Bedeutung für
die israelische Gesellschaft - und damit indirekt wohl auch für die eigene Person

- reflektiert. Der unerwartete Sieg liess demnach das Ziel des Zionismus "die
Rückkehr ins Land der Väter um des Erhalts des Volkes willen" (Schiva leErêz
haAvot leschem Binjan ha 'Am) unverhofft und in kürzester Zeit zur realistischen
Möglichkeit werden. Unter anderem konnte der Staat Israel dadurch wieder zum
geistigen Zentrum des Judentums werden; viele (säkulare) Israelis vermochten
sich aufgrund der Ereignisse erstmals mit der Geschichte und Tradition ihres
Volkes zu identifizieren und sogar - dies spiegelt sich deutlich in Schweids eigenen

Überlegungen - die religiöse Basis ihrer jetzigen nationalen Erfahrung
anzuerkennen. Nachdrücklich neu stellten sich existentielle Fragen, u.a. derjenigen
nach der Berufung (Ji'ud) der Israelis als Teil des jüdischen Volkes17.

3. Judentum als Kultur - Grundzüge einer israelischen Konzeption

Schweids Überlegungen widmen sich in geistesgeschichtlich-philosophischer
Perspektive der Frage nach der Identität des israelischen Judentums unter

modernen Bedingungen. Dabei interessiert ihn weniger die empirische Beschreibung

der Phänomene, u.a. Individualisierung und Pluralisierung jüdischer
Selbstverständnisse, als vielmehr die gedankliche Verarbeitung dieser Umbrüche.

Seine Vorstellungen zielen auf eine jüdische Identität, die "die angemessene
Balance" wahrt "zwischen gültigen und verpflichtenden Inhalten der Tradition
und den positiven Inhalten moderner Weltlichkeit"18. Genauer noch geht es ihm
um "die Schaffung des Judentums als neue Kultur, einzigartig von seinen
historischen Quellen her, aber verwoben mit der modernen Kultur des Westens"19.

Aufgrund seiner zionistischen Überzeugungen konzentriert er sich dabei auf das

Judentum im Staat Israel.

Gegenüber den früheren nicht orthodox-religiösen Versuchen jüdischer
Selbstdefinition legt Schweid mit Nachdruck Wert auf die Integration auch der

17 Vgl. Eliezer Schweid, Jeme Schiva. 'Al 'haMemad hadati' schêl Chawajat haNiza-
chon wehaSchichrur (Tage der Rückkehr. Über die 'religiöse Dimension' des Erlebens

von Sieg und Befreiung), in: Petachim (1968) 1, 9-23, 13.15.20.17.

18 Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 22.

19 Schweid 1995 (s.o. Anm. 6), 11.

205



religiösen Traditionselemente in eine weltlich-jüdische Identität20. Mehrfach
weist er deshalb auf die Fragwürdigkeit und Begrenztheit des Begriffs 'Weltlich-
keit' (Chilonijut) hin21.

Der Grund dieses Insistierens auf der Aufnahme religiöser Elemente sind
geschichtliche Erfahrungen. Zum einen: Wer die grössten Krisen der Geschichte
des jüdischen Volkes untersucht - dazu zählt Schweid ausser dem Übergang in
die Moderne die Zerstörungen des ersten und zweiten Tempels22 - wird feststellen,

"dass das Geheimnis des Zusammenhaltes [des jüdischen Volkes und seiner
Kultur] inmitten des umfassenden Wandels im Festhalten an der Autorität der
Quellen besteht, ...: der Bibel, der Mischna, der rabbinischen Midraschim, der
Talmude. Solange die Autorität der ersten Quellen nicht angetastet wurde, konnten

spätere Überlieferungen Wandlungen bewältigen ohne das Bewusstsein des

(inneren) Zusammenhaltes zu zerstören."23 Zum anderen: Selbst der erklärter-
massen weltliche Flügel des Zionismus konnte und kann nicht ganz auf religiöse
Bezüge verzichten - vor allem, weil seine Inhalte in der religiösen Tradition
wurzeln und von ihnen ihre Legitimation und ihren Tiefgang gewinnen24.

Allerdings: Das Angewiesensein und die Bezugnahme auf ursprünglich
religiöse Inhalte impliziert nicht deren Übernahme als religiöse Autorität.25

Schweids Konzeption des Judentums26 reduziert dieses nicht auf Weltlichkeit,

gibt es also nicht der Assimilation preis, will es aber auch nicht mit Ortho-

20 Vgl. insgesamt zu seiner eigenen Verortung in der jüdischen modernen Geistesge¬
schichte Schweid 1981 (s.o. Anm. 4) und 1995 (s.o. Anm. 6); speziell im Blick auf
pädagogische Konzeptionen E. Schweid, Views on 'General' Jewish Education (Gi-
schot leChinnuch jehudi 'kelali'), in: Gesher. Journal of Jewish Affairs (Gêschêr.
Ketav 'Et le'Injanim jehudiim) (1979) 96/97, 22-30.
In diesen Werken wird deutlich, dass Schweid sich - neben Achad Ha-am und Chaim
N. Bialik - besonders Nachman Krochmal und den Gründervätern der 'Wissenschaft
des Judentums' verpflichtet fühlt - so Schweid 1995 (s.o. Anm. 6), 61-92, v.a. 92,
93ff, v.a. 95.

21 Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 223.

22 So Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 21.

23 Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 21.

24 Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 221 f. Hinzu kommen noch politische Notwendigkeiten:
Ohne die religiösen Kräfte waren weltliche Zionisten selten handlungs- bzw.
regierungsfähig (221). Aus allen diesen Gründen befindet sich der weltliche Zionismus
bzw. das weltliche Judentum im "Zirkel eines unfruchtbaren Konfliktes:
Zurückdrängen religiöser Inhalte einerseits, Unfähigkeit und Unwille, sich von ihnen zu
trennen andererseits."

25 Anschaulich und lebenspraktisch greifbar wird dies an der Interpretation der jüdi¬
schen Feste; vgl. E. Schweid, Zionism in a Post-Modemistic Era (HaZionut schêach-
are haZionut), Jerusalem: HaSifria haZionit/Publishing House of the World Zionist
Organization 1996, 240-257.

26 Der von mir hier eingeführte Begriff 'Konzeption' kennzeichnet Schweids Überle¬

gungen als konsistente Theorie; er steht nicht für ein etwaiges Postulat der Unifor-
mität.

206



doxie identifizieren. Demgegenüber verdeutlicht Schweid die Akzente seiner
Auffassung anhand zweier Termini, nämlich anhand der Rede von der 'humanistischen

Weltlichkeit' (Chilonijut humanistit)27 und von der 'jüdischen Kultur'
(Tarbutjehudit)28. Bisweilen verknüpft er sie zu dem einen Leitbegriff
'jüdischhumanistische Kultur' (Tarbut jehudit-humanistit).

Das Attribut 'humanistisch' verweist auf das Erfordernis, "den Horizont der
weltlichen Kultur durch deren Sich-Öffnen für Inhalte, die jenseits ihrer selbst
liegen, zu erweitern". "Man muss um die Bedeutung der transzendenten Dimension

wissen und diesem Bewusstsein gedanklichen, emotionalen und praktischen
Ausdruck verleihen."29 Jedes weltliche Selbstverständnis muss sich seiner
"wesentlichen Begrenztheit" und der "Verantwortung, die dem Menschen als freiem
Geschöpf in den Beziehungen zwischen sich und seiner Umwelt auferlegt ist"30,
bewusst sein. Quelle dieser Art des Humanismus ist namentlich die Bibel - und
auf deren Auslegung bleibt sie verwiesen31.

Der Begriff 'jüdische Kultur' nimmt Überlegungen aus der zionistischen
Frühzeit, vor allem aus den Werken Achad Ha-ams und Chaim Nachman Bialiks
auf32. Er zielt auf solche Elemente jüdischen Selbstverständnisses und Lebensstils,

die allen (israelischen) Juden und Jüdinnen (potentiell) gemeinsam sind
und somit eine Brücke zwischen Weltlichen und Orthodoxen schlagen könnten,
also vor allem "Zugehörigkeit zum jüdischen Volk und Verantwortung für sein
Schicksal, Verbundenheit mit dem Land Israel, nicht nur als nationales Eigentum

sondern auch als Symbol nationaler Geschichte, die hebräische Sprache
Kenntnisse der Quellenschriften Kenntnis und emotionale Identifikation
mit der jüdischen Geschichte als Geschichte eines Volkes, das um den Erhalt
seiner geistigen Besonderheit ringt."33 Hinzu kommt als notwendige Grundlage
eines öffentlichen jüdischen Lebens die Etablierung und Anerkennung eines
(Rechts-) "Systems verpflichtender Normen" {Ma 'arêchêt haNormot hamecha-
jevot)34.

Im Unterschied zur monolithischen jüdisch(-orthodox)en Kultur der
Vergangenheit soll diese integrative "neue jüdische Kultur" {Tarbut jehudit cha-

27 Zum Beispiel Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 228.232.

28 Zum Beispiel Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 244ff.

29 Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 233.

30 Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 228.

31 Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 234; 1995,15. Selbstredend weist Schweid auch auf die
römisch-griechischen Wurzeln des europäischen Humanismus hin.

32 Vgl. Schweid 1973,26ff.69-83; Schweid 1981,25-67 und 244; Schweid 1995,121ff.
182ff.

33 Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 244.

34 So Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 244 (ff). Seines Erachtens sollte die Grundlage des¬

sen eher die Halacha bzw. der Mischpat 'ivri sein als europäische Rechtstraditionen
(246). Trotz der Notwendigkeit von Reform der Halacha, z.B. im Blick auf die
Gleichstellung der Frau, lehnt Schweid deren grundsätzliche Modernisierung im
Sinne einer Anpassung an moderne Lebensverhältnisse ab (245).

207



dascha)35 vielgesichtig (rabat-Panim) und in sich durchaus widersprüchlich (ra-
bat-Niggudim) sein - allerdings auf der Basis der Toleranz und wechselseitigen
Anerkennung der Legitimität verschiedener Konzeptionen des Judentums36.

Mit dem Terminus 'Kultur' ist zudem angezeigt, dass ein so verstandenes
Judentum eine spezifische Spielart unter prinzipiell gleichrangigen anderen
Kulturen darstellt37.

Trotz der mehrfach betonten Offenheit für Elemente orthodoxer Religion
und des Bezuges dieser Kultur zur Tradition ist Schweid sich der Tatsache be-
wusst, dass diese Einordnung und allein schon der Begriff 'jüdische Kultur' eine
von der Orthodoxie abgelehnte Alternative zu deren Verständnis des Judentums
als "göttliche Weisung" (Tora elohit) darstellt38.

Trotz der grundsätzlichen Kompatibilität kulturellen Judentums mit der
Moderne hält Schweid umgekehrt auch daran fest, dass "a positive attitude
towards the supreme values of Jewish culture postulates criticism of modern culture,

particularly of the idolatrous social ethic which characterizes it."39

Schweids Definition des Judentums zielt folglich auf die Zusammenschau
der in der Geschichte des Judentums vorfindlichen polaren - orthodox-religiösen,

kulturellen, nationalen - Selbstverständnisse: "Being a Jew means belonging

to the most inclusive national structure out of loyalty to the Jewish religion,
or open-mindedness toward Judaism on the basis of affiliation with the national
framework, and participation from both directions in a culture which aims at
encompassing all areas of social and intellectual creativity of the entire Jewish
community."40

Einer solchen Konzeption, die sich zugunsten des Leitbegriffs Kultur
sowohl von der Assimilation als auch von der traditionellen Orthodoxie abgrenzt,
könnte - trotz aller Schwierigkeiten, sie genau zu definieren - grosse Bedeutung
für das israelische Judentum zukommen. Erforderlich wäre dafür allerdings eine
Änderung des Standpunktes (Schinui 'Amada) bzw. eine Erneuerung (Chid-
dusch) sowohl der weltlichen als auch der orthodoxen Juden - sowohl im Blick
auf ihr eigenes Selbstverständnis als auch im Blick auf die Wahrnehmung der
jeweiligen Gegenseite41.

35 Schweid 1995 (s.o. Anm. 6), 11.

36 Schweid 1981 (s. o. Anm. 4), 22; vgl. 240.

37 Schweid 1995 (s.o. Anm. 6), 9; vgl. seine allgemeine Definition von Kultur als "Ge¬
samtheit der materialen und geistigen Schöpfungen die durch eine Gemeinschaft
von Menschen hervorgebracht und bewahrt werden" (7); zur Begriffsbestimmung
auch 13-16.

38 Schweid 1995 (s.o. Anm. 6), 8f.

39 Eliezer Schweid, Judaism as a Culture, in: ders./Zwi Adar, Judaism as a Culture:
Confrontation. Jerusalem: World Zionist Organization 1980, 1-34, 32.

40 Schweid 1973 (s.o. Anm. 5), 41.

41 So Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 241 und - den Zielpunkt seines Buches zusammen¬
fassend - 247.

208



4. Pädagogisch-didaktische Konsequenzen

"Culture rests upon its transmission from generation to generation."42 Diese
schlichte Überlegung führt Schweid dahin, die Linien seiner Überlegungen im
Blick auf das israelische Schulwesen auszuziehen.

Als Ausgangsproblem markiert er - im Einklang mit einschlägigen Studien
und Vorschlägen des Erziehungsministeriums - den weit verbreiteten Mangel an
'jüdischem Bewusstsein' unter Schülerinnen und Schülern vor allem des

staatlich-allgemeinen Schulzweiges. Dieser Mangel schlage teilweise sogar um in
eine "feindselige Haltung gegenüber Themen, die mit dem Judentum zu tun
haben"43 Pädagogisch zu bearbeiten gilt es somit die "Entfremdung des jungen
Menschen, der im Staat Israel erzogen wird, von den Quellen [des
Judentums]"44, also Bibel, mündlicher Tora usw., "und sogar von den Quellen der
humanistisch-hebräischen Kultur, wie sie im Zionismus [der Zeit] vor der
Staatsgründung entstanden (Achad Ha-am, Bialik, Tchernichowski, Berdyczewski,
Gordon, Berl Katznelson, Agnon, Scholem, Buber u.a.)"45.

Diese Entfremdung ist vorderhand - in (gesellschafts-) politischer Perspektive

- problematisch, insofern sie die ideologischen Grundlagen und den Charakter

des Staates Israel in Frage stellt; in einem noch elementareren Sinn ist sie
jedoch aus pädagogischen bzw. humanistischen Überlegungen unerträglich: Unter
dem Gesichtspunkt von Würde und Wert des Lebens als solchem (miNequdat
haReut hapnimit schêl 'Erêch haChajim 'azmam) gefährdet der Bezugsverlust
zum geistigen Erbe die volle menschliche Entfaltung, auf die hin zu erziehen ist
(,Schlemut enoschit schêliqrata jesch lechannech)46.

Verschärft und verkompliziert wird das Phänomen der Entfremdung durch
die Tatsache, dass das Leitbild 'jüdischen Bewusstseins' und die Forderung nach
Rückbezug auf die Quellen des Judentums zwar als solche konsensfähig, inhaltlich

jedoch strittig sind. Hier wird die Frage nach dem, was 'Judentum'
ausmacht, unmittelbar für das Schulwesen relevant, denn: "Ein Bewusstsein von

42 Schweid 1980 (s.o. Anm. 39), 2.

43 Schweid 1996 (s.o. Anm. 25), 152.

44 Eliezer Schweid, Horaat Miqzo'ot haJahadut beBet-Sefêr hatichon beMedinat Jisra-
el (Unterricht in den 'Fächern des Judentums' im Gymnasium des Staates Israel), in:
Petachim 21 (1972), 6-18. 6; siehe auch 8. Vgl. ganz ähnlich Schweid 1980 (s.o.
Anm. 39), 28: " cultural Judaism did not succeed in passing on to future generations

the content from which it was nourished nor did it pass on the content which itself
created."
Der schulische Befund indiziert dabei nur das gesamtgesellschaftliche Problem, das

geschichtlich in der Anti-Diaspora-Position (Schelilat haGola) der zionistischen
Bewegung angelegt und ausgeprägt war (vgl. Schweid 1995 [s.o. Anm. 6], 295; das

folgende Zitat dort 309): "Der hebräischen Kultur, die im Land Israel entstanden ist,
gelang es nicht, ein Bewusstsein für den Sinnzusammenhang zwischen ihr und dem
traditionall-orthodoxen Erbe des jüdischen Volkes zu stiften."

45 So Schweid 1996 (s.o. Anm. 25), 150.

46 Schweid 1972 (s.o. Anm. 44), 6.

209



Jüdisch-Sein gibt es ausschliesslich in Verbindung mit bestimmten Inhalten,
an denen derTräger jenes Bewusstseins teilhat."47 Faktisch sind im Staat Israel -
Ausdruck moderner Pluralität - verschiedene jüdische Strömungen mit entsprechend

unterschiedlichen inhaltlichen Akzenten zu erkennen.

Schweid unterscheidet dabei eine religiös-orthodoxe (dati), eine ethische
(musari) und eine nationale (leumi) Linie. Er selbst favorisiert - wie skizziert -
eine integrative vierte Position des jüdischen Humanismus, der es versteht, "aus
dem Felsen des religiösen Denkens [der jüdischen Tradition] lebendiges Wasser
eines weltlichen Humanismus zu gewinnen, ohne ihm seinen 'jüdischen Charakter'

zu nehmen"48.

Diese Konstellation erfordert einen gesellschaftlichen Klärungsprozess
über die Wichtigkeit der Überlieferung, die die Kultur der israelischen Gesellschaft

als jüdische Kultur erkennbar macht. In pädagogischen Zusammenhängen
betrifft dieser Prozess sowohl Fragen der Didaktik als auch den Stellenwert und
Auftrag der Schule.

Erstens stellt sich die Frage nach den Fächern, die in angemessener Weise
die Thematik des Judentums und jüdischer Identität aufgreifen können, sowie
nach den Unterrichtsstoffen, die in der Lage sind, das jüdische Bewusstsein
inhaltlich zu füllen.

Schweid optiert(e) angesichts der Mängel der Fächergruppe 'Studien des Judentums',

die in den staatlich-allgemeinen Schulen vor allem Bibel, Geschichte des
jüdischen Volkes sowie Hebräische Literatur und Sprache umfasst, für die Verstärkung
des Faches 'Mündliche Tora' (Tora schêbe'alpê bemuvna harachav).

Gegenstand dieses Faches sollen - im weiten Sinne des Begriffs - Halacha
und Haggada, Midrasch und Mussar-Literatur, religiöses, kabbalistisches und
philosophisches Denken sein (Halacha we Haggada, Midrasch uFarschanut
Musar weHagut datit qabbalit uFilosofit)49. Erst mit dieser Weite kann und sollte
dies Fach einen Eindruck vom Gesamtzusammenhang und Vielfältigkeit
jüdischen Geisteslebens verschaffen und - hier macht sich Schweids Konzeption des
Judentums als humanistische Kultur geltend - auch jüdische Religion als
Grundbestandteil jüdischer Kultur insgesamt angemessen einbeziehen50. Nicht zuletzt
kann nur die Verankerung in den gemeinsamen geschichtlichen Quellen die
Kommunikationsfähigkeit bzw. Einheitsstiftung unter den sehr verschieden
geprägten und Subkulturen bildenden Juden in Israel gewährleisten51.

Der Terminus 'Mündliche Tora', der seinen Sitz im Leben als Bezeichnung
der postbiblischen rabbinischen Literatur hat, bezeichnet damit ein Fach, das - so
Schweids Leitbild - Judentum als Geisteskultur (Tarbut ruchanit) vermitteln
soll. Glaube bzw. Religion ist dafür - selbst wenn sich das Judentum als säkular

47 Schweid 1972 (s.o. Anm. 44), 7.

48 Schweid 1972 (s.o. Anm. 44), 8; vgl. 1973 (s.o. Anm. 5), 21ff.

49 Schweid 1972 (s.o. Anm. 44), 13.

50 Schweid 1981 (s.o. Anm. 4), 242.

51 Schweid 1995 (s.o. Anm. 6), 313f (h) mit 312 (b).

210



begreift - Prägefaktor und Inspirationsquelle. Verzicht auf die Auseinandersetzung

mit und den Rückgriff auf die jüdische Religion ist nur möglich um den
Preis, sich selbst abzutrennen von den Wurzeln der Kultur und ihrer geistigen
Bedeutungsfülle.

Eng zusammen mit den Fächern und ihren potentiellen Inhalten hängt zweitens

das Problem einer kriterienbewussten Auswahl der Unterrichtsstoffe. Im
Blick darauf will Schweid vor allem zwei Kriterien geltend machen: Klassizität
'Iqqaron haQlasiut) und Relevanz für die Lernenden 'Iqqaron haMufanut)52.

Drittens verlangt Schweid von den Lehrenden in den Fächern des Judentums

sich weder fraglos mit den Stoffen der Tradition zu identifizieren noch sich
um eine persönlich verantwortete Positionalität (commitment) zu drücken53.
Vielmehr bedürfe es einer Haltung der Authentizität (Joschêr), die die Schüler
zur Auseinandersetzung drängt und ihnen zugleich Raum lässt für Kritik und
Ausbildung persönlicher Standpunkte54.

Viertens aber geht es um die Aufgabenbestimmung der Schule in der modernen

Gesellschaft. Faktisch sieht diese sich zusehends unter dem Druck, Schülerinnen

differenziert auf ein Leben bzw. Arbeit in einer modernen Gesellschaft
vorzubereiten: "berufliche Fertigkeiten" (Mejummanuiot miqzo'iot) und
"Fachwissen" (Meda' miqzo'i) werden von Schüler/innen und Schule erwartet.
Bildungjüdischer Identität zählt in dieser Hinsicht kaum zu den Schlüsselqualifikationen,

sondern wird stets mit der Frage danach konfrontiert, wozu sie überhaupt
nötig sei.

Für Schweid ist die Hilfe zur Ausbildung einer Weltanschauung unverzichtbare

Aufgabe der Schule55 - angesichts der faktischen Entwicklung zielen seine
Überlegungen zur jüdischen Identitätsbildung in der Schule folgerichtig letztlich
auf eine Reform von Schule insgesamt: Zu stoppen sei die weitere Auflösung des
für alle Schüler verbindlichen Kanons derjenigen Fächer, die die Bildung einer
jüdischen Identität ermöglichen; zu begrüssen sei die Aufwertung der Fächer,
die eine emotionale Identifikation ermöglichen.

Schweids Vorschläge wollen den schulischen Beitrag zur Bildung jüdischer
Identität fördern. Dabei weiss er um die dreifache Begrenztheit dieses Beitrages:
Zum einen kann Schule nicht das gewünschte Bewusstsein schaffen, sondern nur
das erforderliche kognitive Wissen beisteuern Hanchala haJedi'a welo 'Iz-
zuv haToda 'a), zum anderen ist Schule nur eine unter mehreren Sozialisationsin-
stanzen56 und gerade im Bereich der Daseins- und Wertorientierung nicht die

52 Schweid 1972 (s.o. Anm. 44), 15. Die Relevanz der Lerninhalte ist insofern eine po¬
tentielle, als sie sich keineswegs direkt im faktischen Interesse der Schülerinnen
widerspiegelt (16). Letztlich obliegt es den Lehrenden, im Blick auf ihre Schülerinnen

die angemessenen Inhalte auszuwählen (14).

53 So zuletzt Schweid 1996 (s.o. Anm. 25), 154.162; vgl. u.a. 1980, 29.

54 Schweid 1972 (s.o. Anm. 44), 14.

55 So die These eines Beitrages in Schweid 1996 (s.o. Anm. 25), 195, insgesamt
188-197.

56 Schweid 1972 (s.o. Anm. 44), 8 und 7.

211



einflussreichste, zum dritten aber steht Schule in einem Verhältnis der Wechselwirkung

mit der Gesellschaft: Sie spiegelt diese in erster Linie und vermag sie -
selbst bei einmütigen Absichten - nur bedingt zu verändern. Die israelische
Gesellschaft ihrerseits befindet sich auf dem Wege der Anpassung "an das pragmatische

Ethos, und sodann an das individualistisch-konkurrenzbezogene
'postmodernistische' Ethos" (leEtos hapragmati weachar kach leEtos ha 'post-moderni-
sti' haindividualisti-tacharuti) amerikanischer Prägung57.

5. Perspektiven und Anfragen

Schweids Verständnis des Judentums steht explizit in Auseinandersetzung
und Wechselwirkung mit der 'Modernität' des Staates Israel. Insofern spiegelt
sein Denken Problemkonstellationen, denen sich auf ihrem Feld auch christliche
Theologie stellen muss. Wo er seine Überlegungen auf das Feld der Erziehung
und des Schulwesens auszieht, schimmern vielfach (religions-) pädagogische
Lösungsansätze durch, die in anderer sprachlicher Gestalt und mit anderen
Begründungszusammenhängen auch im deutschsprachigen Raum anklingen.

Über diese sachliche Relevanz hinaus entbehrt Schweids Werk nicht der
Faszination, insofern seine Arbeiten als solche bereits ein Beitrag sind, die
beklagten Defizite der jüdischen Kultur Israels zu beheben. So stellen sie der Ge-
schichtslosigkeit (im staatlich-allgemeinen Schulwesen) die ausführliche kritische

Rezeption jüdischer Geistesgeschichte gegenüber; der Verwässerung der
hebräischen Sprache deren differenzierten, stil- und anspruchsvollen Gebrauch.

Von daher lohnt sich die eingehendere Beschäftigung mit Schweids
Philosophie ebenso wie deren sprachliche und gedankliche Übersetzung.

Seine Überlegungen provozieren nicht zuletzt gewiss auch kritische
Nachfragen. Sie betreffen beispielsweise die Verwendung des Begriffs der 'jüdischen
Kultur' : Er hat einerseits fraglos die von Schweid gewünschte integrative Kraft,
enthält jedoch andererseits als solcher noch keine Kriterien, um Einheitsmomente

jüdischer Identität zu markieren. Dieses Anfrage auf der Ebene der Theorie
spiegelt sich auf der Ebene der Praxis: Angesichts der Polaritäten der israelischen

Gesellschaft in den verschiedensten Bereichen des gesellschaftlichen
Lebens (Politik, Religion, Bildung) erscheint die Realitätsnähe der Schweidschen
Forderung nach einer integrativen Bestimmung jüdischer Identität fraglich.
Vertiefter Beschäftigung bedürfte zudem das bei Schweid Verwendung findende
hermeneutische Modell, näherhin das Prozedere der Zusammenschau
geistesgeschichtlich-normativer Einsichten mit den empirischen Gegebenheiten der
israelischen Gesellschaft in handlungsorientierender Absicht. Schweid selbst
schliesslich versteht Fragen der Bildung und des Schulwesens gewissermassen
als Nagelprobe für die Tragfähigkeit seiner ideellen Konzeption, ohne originär
pädagogischen Überlegungen eigens Raum zuzubilligen.

57 Schweid 1996 (s.o. Anm. 25), 157.

212



Trotz - oder auch wegen - der unterschiedlichen Kontexte vermögen
Schweids Reflexionen das eigene Problembewusstsein im Blick auf das Verhältnis

zwischen Christentum bzw. Judentum und Moderne sowie im Blick auf die
pädagogisch reflektierte Weitergabe der jeweiligen Kultur zu schärfen. Vor die
'Übersetzung' und Einschätzung der Theorie Schweids müsste im Rahmen
christlicher Theologie (bzw. Religionspädagogik) das vertiefte Studium seiner
Schriften und die Beschäftigung mit jüdischer Erziehung und ihrer Theorie im
gegenwärtigen Israel rücken.

213


	Elieser Schweid : Judentum als Kultur : eine moderne israelische Selbstdefinition und ihre (religions-)pädagogischen Implikationen

