Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Elieser Schweid : Judentum als Kultur : eine moderne israelische
Selbstdefinition und ihre (religions-)padagogischen Implikationen

Autor: Schréder, Bernd

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961186

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961186
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Elieser Schweid: Judentum als Kultur

Eine moderne israelische Selbstdefinition und ihre (religions-)
padagogischen Implikationen. Eine Skizze

von Bernd Schroder”

Israelis ebenso wie Beobachter ausserhalb des Landes sehen die israelische
Gesellschaft der 90er Jahre im Zeichen einer fortschreitenden Polarisierung und
der Auflésung ehemals verbindender zionistischer Ideale'.

Geschuldet ist diese Entwicklung verschiedenen Faktoren, so dem Anwach-
sen der (ultra-) orthodoxen Bevélkerung, namentlich in Jerusalem und Teilen
Tel Avivs, der Einwanderung von dthiopischen und vor allem russischen Juden,
die ihr Judentum auf andere, weniger integrationsbereite Art leben als frithere
Alijot es taten, dem Mehrheits- und Bedeutungsverlust der aschkenasischen ‘Eli-
te’ zugunsten sephardischer Juden® sowie schliesslich auch der Ausdifferenzie-
rung jiidischer Praxis in der Mehrheit der Bevolkerung iiber das liberkommene
Schema ‘weltlich’ — ‘traditionell” — ‘orthodox’ hinaus®. '

Angesichts dieser Lage verdienen Uberlegungen Beachtung, die sich den
identititsstiftenden Elementen der israelischen Gesellschaft und einem moder-
nen Verstdndnis des Judentums widmen, das nicht nur der Tradition, sondern
auch der Wirklichkeit eben dieser Gesellschaft gerecht werden kann. Von Um-
fang und Anzahl der Publikationen sowie ihrem Stellenwert in der innerisraeli-
schen Diskussion her ist diesbeziiglich die Position Elieser Schweids, Professor
fiir jiidische Philosophie und Geistesgeschichte (Machschévét Jisrael) an der
Hebriischen Universitit Jerusalem, von ausgewiesener Bedeutung. Zudem
zeichnen sich seine theoretischen Uberlegungen dadurch aus, dass sie konkreti-
siert werden — und zwar in einem Feld, dem gemeinhin fiir die Zukunft wachsen-
de Bedeutung zugebilligt wird, dem der Bildung.

Die zahlreichen Arbeiten Schweids, von denen hier nur eine kleine Zahl
aufgegriffen werden kann, sind nahezu ausschliesslich auf Hebrédisch erschienen
und infolgedessen im deutschsprachigen Raum kaum bekannt. Der vorliegende

*  Dr. Bernd Schroder, Evangelisch-theologische Fakultit der Universitit Miinster, Se-
minar fiir Praktische Theologie und Religionspidagogik, Universititsstrasse 13-17,
D — 48143 Miinster/W.

1 Vgl unter den deutschsprachigen Beitrigen beispielsweise Yoram Kaniuk, Gott
schiitze uns vor den Religiosen!, in: Die Zeit (14. August 1997) 34, sowie Moshe
Zimmermann, Wende in Israel, Berlin: Aufbau 1996.

2 Vgl. Niheres im Israel Yearbook and Almanac, Jerusalem: IBRT Translation/Docu-
mentation, z.B. 51 (1997).

3 Shlomit Levy/Hanna Levinsohn/Elihu Katz, Beliefs, Observances and Social Inter-
action among Israeli Jews, Jerusalem: The Louis Guttman Israel Institute of Applied
Social Research 1993.

201



Aufsatz geht auf diejenigen Studien Schweids, die wichtige Vertreter moderner
jiidischer Geistesgeschichte interpretieren, nur am Rande ein; er will stattdessen
die Aufmerksamkeit der Leserinnen und Leser lediglich auf einige grundlegende
Uberlegungen Schweids lenken, die seine Sicht der israelischen Gesellschaft
und ihres Schulwesens erhellen. Insofern Schweid dabei insbesondere die
Wandlungsdynamik des modernen Israels und die Pluralisierung des dortigen
kulturellen Lebens fokussiert, also Phinomene, mit denen sich mutatis mutandis
auch das Christentum in Westeuropa auseinandersetzen muss, scheint mir die
Beschiftigung mit Schweids Philosophie ein lohnendes Feld fiir ein christlich-
judisches Gesprich zu sein, das die gegenwirtige gesellschaftliche Wirklichkeit
und deren Herausforderungen fiir christliches und jiidisches Leben nicht aus dem
Blick verlieren will.

1. Was ist Judentum?
Das Ausgangsproblem und seine pidagogischen Konsequenzen

“Seit Beginn des Zeitalters der Emanzipation in der zweiten Hilfte des 18.
Jahrhunderts steht das jiidische Volk vor der Herausforderung einer weltlichen
Kultur.”* Dies gilt in einem doppelten Sinne: Einerseits wurde das Judentum vor
allem in den europdischen Staaten zusehends mit der sog. Sékularisierung seiner
Umgebung konfrontiert und andererseits sah es sich jedenfalls zu Teilen vor der
Aufgabe, sich selbst in nicht religios-orthodoxer Weise zu verstehen und zu or-
ganisieren’.

Dabei war die Entkirchlichung in den westeuropiischen Staaten Bedingung
fiir die modernen Aufbriiche innerhalb des Judentums: Sie ermoglichte erst die
rechtliche und gesellschaftliche Gleichstellung der Juden und damit die Losung
Einzelner aus dem orthodox bestimmten Ghetto®.

Aufgrund dieses Kausalgefiiges definiert Schweid “Sikularisierung als ein
Eindringen der umfassenden, nicht-religiosen allgemeinen Kultur in das kultu-
relle Leben des Volkes Israel, und die Entstehung eines Kontrastes ... zwischen
dem orthodox-religiosen Fokus der eigenen Kultur und dem nicht-religiosen
Charakter der umgebenden Kultur ... .7

4 Eliezer Schweid, HaJahadut wehaTarbut hachilonit (Das Judentum und die weltli-
che Kultur), Tel Aviv: Ha-Kibbuz Ha-Meuchad 1981, 9.

5 Vgl. Eliezer Schweid, Israel at the Crossroads, Philadelphia: Jewish Publication
Society 1973, 9-42. Im Englischen bildet sich dies in einem unterscheidenden
Sprachgebrauch ab: ‘Jewishness’ bezeichnet Jiidisch-sein im weitesten Sinne, ‘Juda-
ism’ hingegen ist auf religiose Auffassungen des Judentums beschrinkt (vgl. aaO
113).

6 Eliezer Schweid, Ligrat Tarbut jehudit modernit (Auf dem Weg zu einer modernen
Jiidischen Kultur), Tel Aviv: ‘Am Oved 1995, 9f.

7 So Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 15 im Blick auf das Judentum; vgl. Schweid 1995
(s.0. Anm. 6), 9 und 29ff (wo er von der Verinnerlichung [Hafrnama) des westlich-
modernen kulturellen Ideals seitens der Juden redet).

202



Bis zum Beginn der Neuzeit (und damit auch der — zeitlich etwas spéter an-
zusetzenden — jiidischen Neuzeit) galt demgegeniiber weithin fraglos das
(Selbst-) Bild des Judentums, das namentlich in rabbinischer Zeit, also grob ge-
sagt: im ersten Jahrtausend unserer Zeitrechnung, geprigt worden war. Von der
Frage der Zugehorigkeit zum jiidischen Volk bis hin zu Problemen des Lebens-
wandels sowie — in gewissem Sinne — der religidsen Uberzeugungen liessen sich
aufgrund der rabbinischen Spielregeln halachischer (oder haggadischer) Art im
Entscheidungsfall eindeutige, verbindliche Antworten finden®.

Im Zuge der Modernisierung wurde diese Fraglosigkeit und Eindeutigkeit
schrittweise aufgehoben zugunsten einer internen Pluralisierung und Abkehr
vom orthodoxen Verstiandnis des Judentums, die einerseits zwar zur weiteren
schopferischen Entfaltung befreite und von Begrenzungen durch eine Juden-dis-
kriminierende Umwelt und “eine strenge Einhaltung des halachischen Lebens-
stils” 1oste’, andererseits aber die Spezifika und Kennzeichen des Judentums
unscharf werden zu lassen drohte'.

Gilt dies fiir das Diasporajudentum, so ist das markierte Problem auch im
1948 gegriindeten Staat Israel keineswegs gelost. Vielmehr wird es vor allem
dann gut sichtbar und zugespitzt, wenn im Rahmen juristischer Streitfragen eine
der Vernunft einsichtige und eindeutige Kldrung erforderlich ist'' oder wenn in
Erziehungsfragen wegweisende Ziele und Prinzipien fiir weite Teile der Gesell-
schaft vereinbart werden miissen. Um diese letztgenannte, in der Regel wenig
beachtete Problemdimension soll es im folgenden gehen.

In der Schulwirklichkeit des Staates Israel stellt sich die Aufgabe, zu kléren,
was heutiges Judentum ausmache, nachdriicklich fiir den sogenannten ‘allgemei-
nen’, sprich: nicht religids-orthodoxen Zweig des Schulsystems, der knapp zwei
Drittel der jiidischen SchiilerInnen Israels ausbildet. Im Unterschied zum religi-
os-orthodoxen Zweig des staatlichen Schulwesens und den sogenannten unab-
hiangigen Schulen normiert hier nicht die orthodoxe Halacha und Weltanschau-
ung den Unterricht und das Schulleben. Verbindlich ist im Blick auf das jiidische
Moment dieser Schulen lediglich eine basale zionistische Orientierung wie sie
im grundlegenden Erziehungsgesetz von 1953 fixiert wurde'>: Von welchem
Selbstverstindnis ausgehend und auf welche jiidische Identitét hin SchiilerInnen

8 Vgl. Arthur Hertzberg, Jewish Identity, in: Encyclopedia Judaica X (1972), 53-65
sowie Schweid 1973 (s.o. Anm. 5), 9f.

9 Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 18.

10 Zu dieser Zweischneidigkeit (Du- ‘Achijut) bzw. doppelten Bedeutung (Maschma ‘ut
kfula) der Sékularisierung Schweid 1995 (s.o. Anm. 6), 10 sowie 1981 (s.0. Anm. 4),
18 und 20.

11 Vgl. beispielsweise die Diskussion um die Frage ‘Wer ist Jude?’, die in der Arbeit
Zalman Abramovs, Perpetual Dilemma, Jewish Religion in the Jewish State, Cran-
bury/London: Associated University Press 1976, 270-320, in grundlegender Weise
dokumentiert und erldutert wird.

12 Vgl. den Text des Abschnittes 2 in deutscher Ubersetzung bei Shlomo Nachmias,
Erziehungsgesetze, in: Walter Ackerman u.a. (Hg), Erziehung in Israel, Stuttgart:
Klett-Cotta 1982, 333-345, hier 339f.

203



dariiber hinaus erzogen werden, ist seit Mitte der 50er Jahre — als erstmals eine
Debatte iiber das zu vertiefende ‘Jiidische Bewusstsein’ (Toda ‘a jehudit) auf-
brach — strittig'®.

Die primére Verantwortung fiir den einschlégig relevanten Teil der schuli-
schen Erziehung liegt bei den sogenannten ‘Féchern des Judentums’ (Limmude
oder Migzo ‘ot haJahadut). Mangels eines eigenen Studienfaches an Universiti-
ten und Lehrerseminaren, das alle Teilfdcher dieser Gruppe umfasst, — Lehrer/
innen studieren neben einem weiteren Fach in der Regel Pidagogik und eines der
‘Fiacher des Judentums’ — gibt es kaum eine institutionalisierte akademische
Reflexion iiber diese Fragen.'"* Dieser Nachteil wird dadurch aufgewogen, dass
VertreterInnen unterschiedlicher Ficher und Gesellschaftsschichten an der De-
batte Anteil nehmen — nicht zuletzt Elieser Schweid.

2. Zur Person

Schweid wurde 1929 in Jerusalem geboren und dort von seinen Eltern im
Sinne jiidisch-nationaler und sozialistischer Ideale erzogen'®.

Nach eigenem Bekunden haben Erziehung und weiterer Lebensweg auch
sein Denken entscheidend beeinflusst: So wird er schon im Elternhaus mit den
Werken der Personen vertraut gemacht, auf die er sich auch spiter wesentlich
bezieht, Achad Ha-Am (1856-1927), Aaron David Gordon (1856-1922), Chaim
Nachman Bialik (1873-1934). Er erlebt ein Verhiltnis zu jiidischer Religion, das
sich auch in seiner Theorie widerspiegelt: “Obwohl meine Eltern mir keinen
Glauben an Gott und kein Bewusstsein der Pflicht zur Erfiillung der Mizwot
weitergaben, empfing ich doch von ihnen ein Gefiihl der Wertschétzung fiir das
Volk, fiir das der Glaube an Gott und die Treue zu den Geboten der Geist war, der
es lebendig machte und seinen Weg bestimmte.”'®

13 Vgl. das seinerzeit verabschiedete Erziechungsprogramm Strenghtening Jewish Con-
sciousness in the State Schools: Directives and Syllabi (Ha ‘amagat haToda ‘a haje-
hudit beBet-haSefér hamamlachti: Hanchajot weTochniot Limmudim), Jerusalem
1959 sowie aus den 90er Jahren den Bericht der sogenannten Shenhar-Komission:
““Amwe ‘Olam”. Tarbut jehudit be ‘Olam mischtana. Hamlazot haWa ‘ada leBediqgat
Limmude haJahadut baChinnuch hamamlachti (Volk und Welt. Jiidische Kultur in
einer verdnderten Welt. Die Empfehlungen der Komission zur Evaluierung jiidischer
Fiicher in der staatlichen Erziehung), Jerusalem: Ministerium fiir Erziehung, Kultur
und Sport 1994.

14 Vgl. zur Struktur des Schulwesens und der Theorie jiidischer Erziechung Bernd
Schroder, Jiidische (religiose) Erziehung und ihre Theorie in Israel, in: International
Journal of Practical Theology (1998) 2, 281-307.

15 Diese biographischen Angaben folgen Eliezer Schweid, Likjot ben ha ‘Am hajehudi
([Was es heisst] Ein Sohn des jiidischen Volkes [zu] sein), Tel Aviv: Ekev 1992, v.a.
5-27. Vgl. auch den knappen Artikel iiber ihn in der Encyclopedia Judaica (1971)
14, 1031.

16 AaO 9.

204



Nach dem Abitur (in Schulen der Arbeiterstromung), dem Engagement in
der Jugendbewegung ‘Gordonia’ und der Teilnahme am Befreiungskrieg wird er
Mitbegriinder eines Kibbuz, verlésst diesen aber alsbald zugunsten seines Studi-
ums am Fachbereich fiir jiidische Philosophie und Kabbala der Hebréischen
Universitidt. Ab 1961 wird er dort in der Lehre titig.

Von grosster Bedeutung fiir seine Uberlegungen zum Judentum in der Mo-
derne wurde der Sechs-Tage-Krieg 1967.

In seinem Aufsatz “Tage der Riickkehr” hat er 1968 dessen Bedeutung fiir
die israelische Gesellschaft — und damit indirekt wohl auch fiir die eigene Person
— reflektiert. Der unerwartete Sieg liess demnach das Ziel des Zionismus “die
Riickkehr ins Land der Viter um des Erhalts des Volkes willen” (Schiva leEréz
haAvot leschem Binjan ha ‘Am) unverhofft und in kiirzester Zeit zur realistischen
Moglichkeit werden. Unter anderem konnte der Staat Israel dadurch wieder zum
geistigen Zentrum des Judentums werden; viele (sikulare) Israelis vermochten
sich aufgrund der Ereignisse erstmals mit der Geschichte und Tradition ihres
Volkes zu identifizieren und sogar — dies spiegelt sich deutlich in Schweids eige-
nen Uberlegungen — die religiése Basis ihrer jetzigen nationalen Erfahrung anzu-
erkennen. Nachdriicklich neu stellten sich existentielle Fragen, u.a. derjenigen
nach der Berufung (Ji ‘ud) der Israelis als Teil des jiidischen Volkes'.

3. Judentum als Kultur — Grundziige einer israelischen Konzeption

Schweids Uberlegungen widmen sich in geistesgeschichtlich-philosophi-
scher Perspektive der Frage nach der Identitit des israelischen Judentums unter
modernen Bedingungen. Dabei interessiert ihn weniger die empirische Beschrei-
bung der Phidnomene, u.a. Individualisierung und Pluralisierung jiidischer
Selbstverstindnisse, als vielmehr die gedankliche Verarbeitung dieser Umbrii-
che. Seine Vorstellungen zielen auf eine jiidische Identitit, die “die angemessene
Balance” wahrt “zwischen giiltigen und verpflichtenden Inhalten der Tradition
und den positiven Inhalten moderner Weltlichkeit”'® . Genauer noch geht es ihm
um “die Schaffung des Judentums als neue Kultur, einzigartig von seinen histo-
rischen Quellen her, aber verwoben mit der modernen Kultur des Westens™!?.
Aufgrund seiner zionistischen Uberzeugungen konzentriert er sich dabei auf das
Judentum im Staat Israel.

Gegeniiber den fritheren nicht orthodox-religidsen Versuchen jiidischer
Selbstdefinition legt Schweid mit Nachdruck Wert auf die Integration auch der

17 Vgl. Eliezer Schweid, Jeme Schiva. ‘Al ‘haMemad hadati’ schél Chawajat haNiza-
chon wehaSchichrur (Tage der Riickkehr. Uber die ‘religiose Dimension’ des Erle-
bens von Sieg und Befreiung), in: Petachim (1968) 1, 9-23, 13.15.20.17.

18 Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 22.
19 Schweid 1995 (s.0. Anm. 6), 11.

205



religiosen Traditionselemente in eine weltlich-jiidische Identitdt™®. Mehrfach
weist er deshalb auf die Fragwiirdigkeit und Begrenztheit des Begriffs “Weltlich-
keit’ (Chilonijut) hin®' .

Der Grund dieses Insistierens auf der Aufnahme religioser Elemente sind
geschichtliche Erfahrungen. Zum einen: Wer die grossten Krisen der Geschichte
des jiidischen Volkes untersucht — dazu zihlt Schweid ausser dem Ubergang in
die Moderne die Zerstorungen des ersten und zweiten Tempels** — wird feststel-
len, “dass das Geheimnis des Zusammenhaltes [des jlidischen Volkes und seiner
Kultur] inmitten des umfassenden Wandels im Festhalten an der Autoritéit der
Quellen besteht, ...: der Bibel, der Mischna, der rabbinischen Midraschim, der
Talmude. Solange die Autoritit der ersten Quellen nicht angetastet wurde, konn-
ten spitere Uberlieferungen Wandlungen bewiltigen ohne das Bewusstsein des
(inneren) Zusammenhaltes zu zerstéren.”” Zum anderen: Selbst der erklirter-
massen weltliche Fliigel des Zionismus konnte und kann nicht ganz auf religiose
Beziige verzichten — vor allem, weil seine Inhalte in der religidsen Tradition
wurzeln und von ihnen ihre Legitimation und ihren Tiefgang gewinnen®.

Allerdings: Das Angewiesensein und die Bezugnahme auf urspriinglich re-
ligiose Inhalte impliziert nicht deren Ubernahme als religidse Autoritét.>

Schweids Konzeption des Judentums® reduziert dieses nicht auf Weltlich-
keit, gibt es also nicht der Assimilation preis, will es aber auch nicht mit Ortho-

20 Vgl. insgesamt zu seiner eigenen Verortung in der jiidischen modernen Geistesge-

schichte Schweid 1981 (s.0. Anm. 4) und 1995 (s.0. Anm. 6); speziell im Blick auf
pddagogische Konzeptionen E. Schweid, Views on ‘General’ Jewish Education (Gi-
schot leChinnuch jehudi ‘kelali’), in: Gesher. Journal of Jewish Affairs (Géschér.
Ketav ‘Et le ‘Injanim jehudiim) (1979) 96/97, 22-30.
In diesen Werken wird deutlich, dass Schweid sich —neben Achad Ha-am und Chaim
N. Bialik — besonders Nachman Krochmal und den Griindervitern der ‘“Wissenschaft
des Judentums’ verpflichtet fiihlt — so Schweid 1995 (s.0. Anm. 6), 61-92, v.a. 92,
03ff, v.a. 95.

21 Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 223.
22 So Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 21.
23 Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 21. ‘

24 Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 221f. Hinzu kommen noch politische Notwendigkeiten:
Ohne die religiosen Krifte waren weltliche Zionisten selten handlungs- bzw. regie-
rungsfihig (221). Aus allen diesen Griinden befindet sich der weltliche Zionismus
bzw. das weltliche Judentum im “Zirkel eines unfruchtbaren Konfliktes: Zuriick-
dringen religioser Inhalte einerseits, Unfihigkeit und Unwille, sich von ihnen zu
trennen andererseits.”

25 Anschaulich und lebenspraktisch greifbar wird dies an der Interpretation der jiidi-
schen Feste; vgl. E. Schweid, Zionism in a Post-Modernistic Era (HaZionut schéach-
are haZionut), Jerusalem: HaSifria haZionit/Publishing House of the World Zionist
Organization 1996, 240-257.

26 Der von mir hier eingefiihrte Begriff ‘Konzeption” kennzeichnet Schweids Uberle-
gungen als konsistente Theorie; er steht nicht fiir ein etwaiges Postulat der Unifor-
mitét.

206



doxie identifizieren. Demgegeniiber verdeutlicht Schweid die Akzente seiner
Auffassung anhand zweier Termini, nimlich anhand der Rede von der ‘humani-
stischen Weltlichkeit’ (Chilonijut humanistit)” und von der ‘jidischen Kultur’
(Tarbut jehudit)*® . Bisweilen verkniipft er sie zu dem einen Leitbegriff ‘jiidisch-
humanistische Kultur’ (Tarbut jehudit-humanistit).

Das Attribut ‘humanistisch’ verweist auf das Erfordernis, “den Horizont der
weltlichen Kultur durch deren Sich-Offnen fiir Inhalte, die jenseits ihrer selbst
liegen, zu erweitern”. “Man muss um die Bedeutung der transzendenten Dimen-
sion wissen und diesem Bewusstsein gedanklichen, emotionalen und praktischen
Ausdruck verleihen.”” Jedes weltliche Selbstverstindnis muss sich seiner “we-
sentlichen Begrenztheit” und der “Verantwortung, die dem Menschen als freiem
Geschopf in den Beziehungen zwischen sich und seiner Umwelt auferlegt ist”™,
bewusst sein. Quelle dieser Art des Humanismus ist namentlich die Bibel — und
auf deren Auslegung bleibt sie verwiesen®'.

Der Begriff ‘jiidische Kultur’ nimmt Uberlegungen aus der zionistischen
Friihzeit, vor allem aus den Werken Achad Ha-ams und Chaim Nachman Bialiks
auf*’. Er zielt auf solche Elemente jiidischen Selbstverstindnisses und Lebens-
stils, die allen (israelischen) Juden und Jiidinnen (potentiell) gemeinsam sind
und somit eine Briicke zwischen Weltlichen und Orthodoxen schlagen konnten,
also vor allem “Zugehérigkeit zum jiidischen Volk und Verantwortung fiir sein
Schicksal, Verbundenheit mit dem Land Israel, nicht nur als nationales Eigentum
..., sondern auch als Symbol nationaler Geschichte, die hebrdische Sprache ...,
Kenntnisse der Quellenschriften ..., Kenntnis und emotionale Identifikation
mit der jiidischen Geschichte als Geschichte eines Volkes, das um den Erhalt
seiner geistigen Besonderheit ringt.”** Hinzu kommt als notwendige Grundlage
eines Offentlichen jiidischen Lebens die Etablierung und Anerkennung eines
(Rechts-) “Systems verpflichtender Normen” (Ma ‘aréchét haNormot hamecha-
jevor)*.

Im Unterschied zur monolithischen jiidisch(-orthodox)en Kultur der Ver-
gangenheit soll diese integrative “neue jiidische Kultur” (Tarbut jehudit cha-

27 Zum Beispiel Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 228.232.
28 Zum Beispiel Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 244{f.
29 Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 233.

30 Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 228.

31 Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 234; 1995, 15. Selbstredend weist Schweid auch auf die
romisch-griechischen Wurzeln des europiischen Humanismus hin.

32 Vgl. Schweid 1973, 26ff.69-83; Schweid 1981, 25-67 und 244; Schweid 1995, 121ff.
182ff.

33 Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 244.

34 So Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 244 (ff). Seines Erachtens sollte die Grundlage des-
sen eher die Halacha bzw. der Mischpat ‘ivri sein als europdische Rechtstraditionen
(246). Trotz der Notwendigkeit von Reform der Halacha, z.B. im Blick auf die
Gleichstellung der Frau, lehnt Schweid deren grundsitzliche Modernisierung im
Sinne einer Anpassung an moderne Lebensverhiltnisse ab (245).

207



dascha)® vielgesichtig (rabat-Panim) und in sich durchaus widerspriichlich (ra-
bat-Niggudim) sein — allerdings auf der Basis der Toleranz und wechselseitigen
Anerkennung der Legitimitit verschiedener Konzeptionen des Judentums™.

Mit dem Terminus ‘Kultur’ ist zudem angezeigt, dass ein so verstandenes
Judentum eine spezifische Spielart unter prinzipiell gleichrangigen anderen Kul-
turen darstellt® .

Trotz der mehrfach betonten Offenheit fiir Elemente orthodoxer Religion
und des Bezuges dieser Kultur zur Tradition ist Schweid sich der Tatsache be-
wusst, dass diese Einordnung und allein schon der Begriff ‘jiidische Kultur’ eine
von der Orthodoxie abgelehnte Alternative zu deren Verstédndnis des Judentums
als “gottliche Weisung” (Tora elohit) darstellt®.

Trotz der grundsitzlichen Kompatibilitdt kulturellen Judentums mit der
Moderne hilt Schweid umgekehrt auch daran fest, dass “a positive attitude to-
wards the supreme values of Jewish culture postulates criticism of modern cultu-
re, particularly of the idolatrous social ethic which characterizes it.”*

Schweids Definition des Judentums zielt folglich auf die Zusammenschau
der in der Geschichte des Judentums vorfindlichen polaren — orthodox-religio-
sen, kulturellen, nationalen — Selbstverstidndnisse: “Being a Jew means belon-
ging to the most inclusive national structure out of loyalty to the Jewish religion,
or open-mindedness toward Judaism on the basis of affiliation with the national
framework, and participation from both directions in a culture which aims at
encompassing all areas of social and intellectual creativity of the entire Jewish
community.”*

Einer solchen Konzeption, die sich zugunsten des Leitbegriffs Kultur so-
wohl von der Assimilation als auch von der traditionellen Orthodoxie abgrenzt,
konnte — trotz aller Schwierigkeiten, sie genau zu definieren — grosse Bedeutung
fiir das israelische Judentum zukommen. Erforderlich wire dafiir allerdings eine
Anderung des Standpunktes (Schinui ‘Amada) bzw. eine Erneuerung (Chid-
dusch) sowohl der weltlichen als auch der orthodoxen Juden — sowohl im Blick
auf ihr eigenes Selbstverstindnis als auch im Blick auf die Wahrnehmung der
jeweiligen Gegenseite*! .

35 Schweid 1995 (s.0. Anm. 6), 11.
36 Schweid 1981 (s. 0. Anm. 4), 22; vgl. 240.

37 Schweid 1995 (s.o. Anm. 6), 9; vgl. seine allgemeine Definition von Kultur als “Ge-
samtheit der materialen und geistigen Schopfungen ..., die durch eine Gemeinschaft
von Menschen hervorgebracht und bewahrt werden” (7); zur Begriffsbestimmung
auch 13-16.

38 Schweid 1995 (s.0. Anm. 6), 8f.

39 Eliezer Schweid, Judaism as a Culture, in: ders./Zwi Adar, Judaism as a Culture:
Confrontation. Jerusalem: World Zionist Organization 1980, 1-34, 32.

40 Schweid 1973 (s.0. Anm. 5), 41.

41 So Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 241 und — den Zielpunkt seines Buches zusammen-
fassend — 247.

208



4. Pidagogisch-didaktische Konsequenzen

“Culture rests upon its transmission from generation to generation.”* Diese
schlichte Uberlegung fiihrt Schweid dahin, die Linien seiner Uberlegungen im
Blick auf das israelische Schulwesen auszuziehen.

Als Ausgangsproblem markiert er — im Einklang mit einschligigen Studien
und Vorschlidgen des Erziehungsministeriums — den weit verbreiteten Mangel an
‘jiidischem Bewusstsein’ unter Schiilerinnen und Schiilern vor allem des staat-
lich-allgemeinen Schulzweiges. Dieser Mangel schlage teilweise sogar um in
eine “feindselige Haltung gegeniiber Themen, die mit dem Judentum zu tun ha-
ben”*. Pidagogisch zu bearbeiten gilt es somit die “Entfremdung des jungen
Menschen, der im Staat Israel erzogen wird, von den Quellen [des Juden-
tums]”*, also Bibel, miindlicher Tora usw., “und sogar von den Quellen der
humanistisch-hebriischen Kultur, wie sie im Zionismus [der Zeit] vor der Staats-
griindung entstanden (Achad Ha-am, Bialik, Tchernichowski, Berdyczewski,
Gordon, Berl Katznelson, Agnon, Scholem, Buber u.a.)™.

Diese Entfremdung ist vorderhand — in (gesellschafts-) politischer Perspek-
tive — problematisch, insofern sie die ideologischen Grundlagen und den Charak-
ter des Staates Israel in Frage stellt; in einem noch elementareren Sinn ist sie je-
doch aus pidagogischen bzw. humanistischen Uberlegungen unertréglich: Unter
dem Gesichtspunkt von Wiirde und Wert des Lebens als solchem (miNequdat
haReut hapnimit schél ‘Eréch haChajim ‘azmam) gefihrdet der Bezugsverlust
zum geistigen Erbe die volle menschliche Entfaltung, auf die hin zu erziehen ist
(Schlemut enoschit schéligrata jesch lechannech)* .

Verschirft und verkompliziert wird das Phidnomen der Entfremdung durch
die Tatsache, dass das Leitbild ‘jiidischen Bewusstseins’ und die Forderung nach
Riickbezug auf die Quellen des Judentums zwar als solche konsensfihig, inhalt-
lich jedoch strittig sind. Hier wird die Frage nach dem, was ‘Judentum’ aus-
macht, unmittelbar fiir das Schulwesen relevant, denn: “Ein Bewusstsein von

42 Schweid 1980 (s.0. Anm. 39), 2.
43 Schweid 1996 (s.0. Anm. 25), 152.

44 Eliezer Schweid, Horaat Miqzo ‘ot haJahadut beBet-Sefér hatichon beMedinat Jisra-
el (Unterricht in den ‘Fichern des Judentums’ im Gymnasium des Staates Israel), in:
Petachim 21 (1972), 6-18. 6; siehe auch 8. Vgl. ganz dhnlich Schweid 1980 (s.o.

Anm. 39), 28: “ ... cultural Judaism did not succeed in passing on to future generati-
ons the content from which it was nourished nor did it pass on the content which itself
created.”

Der schulische Befund indiziert dabei nur das gesamtgesellschaftliche Problem, das
geschichtlich in der Anti-Diaspora-Position (Schelilat haGola) der zionistischen Be-
wegung angelegt und ausgepriagt war (vgl. Schweid 1995 [s.0o. Anm. 6], 295; das
folgende Zitat dort 309): “Der hebriischen Kultur, die im Land Israel entstanden ist,
gelang es nicht, ein Bewusstsein fiir den Sinnzusammenhang zwischen ihr und dem
traditionall-orthodoxen Erbe des jiidischen Volkes zu stiften.”

45 So Schweid 1996 (s.0. Anm. 25), 150.
46 Schweid 1972 (s.0. Anm. 44), 6.

209



Jiidisch-Sein ... gibt es ausschliesslich in Verbindung mit bestimmten Inhalten,
an denen der Triger jenes Bewusstseins teilhat.”*’ Faktisch sind im Staat Israel —
Ausdruck moderner Pluralitit — verschiedene jlidische Strémungen mit entspre-
chend unterschiedlichen inhaltlichen Akzenten zu erkennen.

Schweid unterscheidet dabei eine religios-orthodoxe (dati), eine ethische
(musari) und eine nationale (leumi) Linie. Er selbst favorisiert — wie skizziert —
eine integrative vierte Position des jiidischen Humanismus, der es versteht, “aus
dem Felsen des religiosen Denkens [der jiidischen Tradition] lebendiges Wasser
eines weltlichen Humanismus zu gewinnen, ohne ihm seinen ‘jiidischen Charak-
ter’ zu nehmen™*,

Diese Konstellation erfordert einen gesellschaftlichen Klirungsprozess
iiber die Wichtigkeit der Uberlieferung, die die Kultur der israelischen Gesell-
schaft als jiidische Kultur erkennbar macht. In pidagogischen Zusammenhingen
betrifft dieser Prozess sowohl Fragen der Didaktik als auch den Stellenwert und
Auftrag der Schule.

Erstens stellt sich die Frage nach den Fichern, die in angemessener Weise
die Thematik des Judentums und jidischer Identitit aufgreifen konnen, sowie
nach den Unterrichtsstoffen, die in der Lage sind, das jiidische Bewusstsein in-
haltlich zu fiillen.

Schweid optiert(e) angesichts der Mingel der Fichergruppe ‘Studien des Juden-
tums’, die in den staatlich-allgemeinen Schulen vor allem Bibel, Geschichte des jiidi-
schen Volkes sowie Hebriische Literatur und Sprache umfasst, fiir die Verstirkung
des Faches ‘Miindliche Tora’ (Tora schébe‘al pé bemuvna harachav).

Gegenstand dieses Faches sollen — im weiten Sinne des Begriffs — Halacha
und Haggada, Midrasch und Mussar-Literatur, religidses, kabbalistisches und
philosophisches Denken sein (Halacha we Haggada, Midrasch uFarschanut
Musar weHagut datit gabbalit uFilosofit)”. Erst mit dieser Weite kann und sollte
dies Fach einen Eindruck vom Gesamtzusammenhang und Vielfiltigkeit jiidi-
schen Geisteslebens verschaffen und — hier macht sich Schweids Konzeption des
Judentums als humanistische Kultur geltend — auch jiidische Religion als Grund-
bestandteil jiidischer Kultur insgesamt angemessen einbeziehen® . Nicht zuletzt
kann nur die Verankerung in den gemeinsamen geschichtlichen Quellen die
Kommunikationsfihigkeit bzw. Einheitsstiftung unter den sehr verschieden ge-
prigten und Subkulturen bildenden Juden in Israel gewéhrleisten®’ .

Der Terminus ‘Miindliche Tora’, der seinen Sitz im Leben als Bezeichnung
der postbiblischen rabbinischen Literatur hat, bezeichnet damit ein Fach, das — so
Schweids Leitbild — Judentum als Geisteskultur (Tarbut ruchanit) vermitteln
soll. Glaube bzw. Religion ist dafiir — selbst wenn sich das Judentum als sékular

47 Schweid 1972 (s.0. Anm. 44), 7.

48 Schweid 1972 (s.0. Anm. 44), 8; vgl. 1973 (s.0. Anm. 5), 21ff.
49 Schweid 1972 (s.0. Anm. 44), 13.

50 Schweid 1981 (s.0. Anm. 4), 242.

51 Schweid 1995 (s.0. Anm. 6), 313f (h) mit 312 (b).

210



begreift — Priagefaktor und Inspirationsquelle. Verzicht auf die Auseinanderset-
zung mit und den Riickgriff auf die jiidische Religion ist nur méglich um den
Preis, sich selbst abzutrennen von den Wurzeln der Kultur und ihrer geistigen
Bedeutungsfiille.

Eng zusammen mit den Fiachern und ihren potentiellen Inhalten hingt zwei-
tens das Problem einer kriterienbewussten Auswahl der Unterrichtsstoffe. Im
Blick darauf will Schweid vor allem zwei Kriterien geltend machen: Klassizitét
(‘Iggaron haQlasiut) und Relevanz fiir die Lernenden (‘Igqaron haMufanut)> .

Drittens verlangt Schweid von den Lehrenden in den Fichern des Juden-
tums sich weder fraglos mit den Stoffen der Tradition zu identifizieren noch sich
um eine personlich verantwortete Positionalitit (commitment) zu driicken™ .
Vielmehr bediirfe es einer Haltung der Authentizitit (Joschér), die die Schiiler
zur Auseinandersetzung dringt und ihnen zugleich Raum lidsst fiir Kritik und
Ausbildung personlicher Standpunkte® .

Viertens aber geht es um die Aufgabenbestimmung der Schule in der moder-
nen Gesellschaft. Faktisch sieht diese sich zusehends unter dem Druck, Schiile-
rInnen differenziert auf ein Leben bzw. Arbeit in einer modernen Gesellschaft
vorzubereiten: “berufliche Fertigkeiten” (Mejummanuiot miqzo ‘iot) und “Fach-
wissen (Meda‘ migzo ‘i) werden von Schiiler/innen und Schule erwartet. Bil-
dung jiidischer Identitét zdhlt in dieser Hinsicht kaum zu den Schliisselqualifika-
tionen, sondern wird stets mit der Frage danach konfrontiert, wozu sie tiberhaupt
notig sel.

Fiir Schweid ist die Hilfe zur Ausbildung einer Weltanschauung unverzicht-
bare Aufgabe der Schule®® — angesichts der faktischen Entwicklung zielen seine
Uberlegungen zur jiidischen Identititsbildung in der Schule folgerichtig letztlich
auf eine Reform von Schule insgesamt: Zu stoppen sei die weitere Auflésung des
fiir alle Schiiler verbindlichen Kanons derjenigen Ficher, die die Bildung einer
judischen Identitit ermoglichen; zu begriissen sei die Aufwertung der Ficher,
die eine emotionale Identifikation ermoglichen.

Schweids Vorschlige wollen den schulischen Beitrag zur Bildung jiidischer
Identitit fordern. Dabei weiss er um die dreifache Begrenztheit dieses Beitrages:
Zum einen kann Schule nicht das gewiinschte Bewusstsein schaffen, sondern nur
das erforderliche kognitive Wissen beisteuern (... Hanchala haJedi‘a welo ‘Iz-
zuv haToda ‘a), zum anderen ist Schule nur eine unter mehreren Sozialisationsin-
stanzen®® und gerade im Bereich der Daseins- und Wertorientierung nicht die

52 Schweid 1972 (s.0. Anm. 44), 15. Die Relevanz der Lerninhalte ist insofern eine po-
tentielle, als sie sich keineswegs direkt im faktischen Interesse der SchiilerInnen wi-
derspiegelt (16). Letztlich obliegt es den Lehrenden, im Blick auf ihre SchiilerIn-
nen die angemessenen Inhalte auszuwéhlen (14).

53 So zuletzt Schweid 1996 (s.0. Anm. 25), 154.162; vgl. u.a. 1980, 29.
54 Schweid 1972 (s.0. Anm. 44), 14.

55 So die These eines Beitrages in Schweid 1996 (s.0. Anm. 25), 195, insgesamt
188-197.

56 Schweid 1972 (s.0. Anm. 44), 8 und 7.

211



einflussreichste, zum dritten aber steht Schule in einem Verhiltnis der Wechsel-
wirkung mit der Gesellschaft: Sie spiegelt diese in erster Linie und vermag sie —
selbst bei einmiitigen Absichten — nur bedingt zu verdndern. Die israelische Ge-
sellschaft ihrerseits befindet sich auf dem Wege der Anpassung “an das pragma-
tische Ethos, und sodann an das individualistisch-konkurrenzbezogene ‘postmo-
dernistische’ Ethos” (leEtos hapragmati weachar kach leEtos ha ‘post-moderni-
sti” haindividualisti-tacharuti) amerikanischer Pragung’ .

5. Perspektiven und Anfragen

Schweids Verstindnis des Judentums steht explizit in Auseinandersetzung
und Wechselwirkung mit der ‘Modernitédt’” des Staates Israel. Insofern spiegelt
sein Denken Problemkonstellationen, denen sich auf ihrem Feld auch christliche
Theologie stellen muss. Wo er seine Uberlegungen auf das Feld der Erziehung
und des Schulwesens auszieht, schimmern vielfach (religions-) pddagogische
Losungsansitze durch, die in anderer sprachlicher Gestalt und mit anderen Be-
griindungszusammenhéngen auch im deutschsprachigen Raum anklingen.

Uber diese sachliche Relevanz hinaus entbehrt Schweids Werk nicht der
Faszination, insofern seine Arbeiten als solche bereits ein Beitrag sind, die be-
klagten Defizite der jiidischen Kultur Israels zu beheben. So stellen sie der Ge-
schichtslosigkeit (im staatlich-allgemeinen Schulwesen) die ausfiihrliche kriti-
sche Rezeption jiidischer Geistesgeschichte gegeniiber; der Verwisserung der
hebriischen Sprache deren differenzierten, stil- und anspruchsvollen Gebrauch.

Von daher lohnt sich die eingehendere Beschiftigung mit Schweids Philo-
sophie ebenso wie deren sprachliche und gedankliche Ubersetzung.

Seine Uberlegungen provozieren nicht zuletzt gewiss auch kritische Nach-
fragen. Sie betreffen beispielsweise die Verwendung des Begriffs der ‘jiidischen
Kultur’: Er hat einerseits fraglos die von Schweid gewiinschte integrative Kraft,
enthiilt jedoch andererseits als solcher noch keine Kriterien, um Einheitsmomen-
te jiidischer Identitdt zu markieren. Dieses Anfrage auf der Ebene der Theorie
spiegelt sich auf der Ebene der Praxis: Angesichts der Polarititen der israeli-
schen Gesellschaft in den verschiedensten Bereichen des gesellschaftlichen Le-
bens (Politik, Religion, Bildung) erscheint die Realitétsnihe der Schweidschen
Forderung nach einer integrativen Bestimmung jiidischer Identitét fraglich. Ver-
tiefter Beschiftigung bediirfte zudem das bei Schweid Verwendung findende
hermeneutische Modell, ndherhin das Prozedere der Zusammenschau geistesge-
schichtlich-normativer Einsichten mit den empirischen Gegebenheiten der israe-
lischen Gesellschaft in handlungsorientierender Absicht. Schweid selbst
schliesslich versteht Fragen der Bildung und des Schulwesens gewissermassen
als Nagelprobe fiir die Tragfahigkeit seiner ideellen Konzeption, ohne originir
pidagogischen Uberlegungen eigens Raum zuzubilligen.

57 Schweid 1996 (s.0. Anm. 25), 157.

212



Trotz — oder auch wegen — der unterschiedlichen Kontexte vermdgen
Schweids Reflexionen das eigene Problembewusstsein im Blick auf das Verhiilt-
nis zwischen Christentum bzw. Judentum und Moderne sowie im Blick auf die
piadagogisch reflektierte Weitergabe der jeweiligen Kultur zu schirfen. Vor die
‘Ubersetzung’ und Einschitzung der Theorie Schweids miisste im Rahmen
christlicher Theologie (bzw. Religionspiddagogik) das vertiefte Studium seiner
Schriften und die Beschiftigung mit jiidischer Erziehung und ihrer Theorie im
gegenwirtigen Israel riicken.

215



	Elieser Schweid : Judentum als Kultur : eine moderne israelische Selbstdefinition und ihre (religions-)pädagogischen Implikationen

