
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Warum Naphtali? : Eine Diskussion im Internet

Autor: Stone, Michael E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961185

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM GESPRÄCH

Warum Naphtali?

Eine Diskussion im Internet

von Michael E. Stone'

Das Problem

Im Verlauf meiner Arbeit an der Herausgabe des hebräischen Testamentes
Naphtali (4QTestNaph) für die offizielle Publikation der Rollen vom Toten
Meer, fragte ich mich, warum Naphtali überhaupt Gegenstand eines Textes
gewesen sein soll1. Es ist wahr, dass in Qumran ein Text gefunden wurde, der sich
auf Levi - Naphtalis Bruder - bezieht, der sogenannte aramäische Levi-Text;
doch Levi war der Begründer des Priestergeschlechts, und seine Wichtigkeit ist
verständlich. Aber warum Naphtali? Schliesslich hatte Jakob zwölf Söhne - was
also war so wichtig an Naphtali, um ein Dokument über ihn zu rechtfertigen und
nicht auch eines über Gad, Ascher oder über einen seiner anderen Brüder? Doch
die Genealogie seiner Mutter (die selbstredend seine eigene ist) wurde als so
bedeutsam erachtet, dass sie detailliert in diesem Qumran-Dokument diskutiert
wurde. Dieselbe Genealogie wurde in das griechische Testament Naphtali
(1,6-8) eingefügt, ein ganz anderes Dokument als die hebräische Qumranschrift.
Das griechische Testament Naphtali ist eines der pseudepigraphischen Testamente

der zwölfPatriarchen. Wie frühere Gelehrte festgestellt haben, erfüllt die
Genealogie im vorliegenden Kontext des griechischen Testamentes Naphtali
keine Funktion. Daraus ergibt sich, dass sie mit grosser Wahrscheinlichkeit von
einer früheren Quelle stammt, vielleicht 4QTestNaph vergleichbar.2

* Prof. Dr. Michael E. Stone, Orion Center for the Study of the Dead Sea Scrolls and
Associated Literature, Rm 6310, Humanities Building, The Hebrew University of
Jerusalem, Mount Scopus, IL - Jerusalem, Israel.
Aus dem Englischen übersetzt von Brigitte Tobler, Allschwil/Basel.

1 Eine vorläufige Ausgabe wird im Journal ofJewish Studies publiziert werden. Eini¬
ge Aspekte des hebräischen Testaments Naphtali aus Qumran werden in einem
weiteren Artikel diskutiert: M. E. Stone, The Genealogy of Bilhah, in: Dead Sea Discoveries.

Die kritische Edition des Textes ist greifbar in: M. E. Stone, 4QTestament of Naphtali,

in: Qumran Cave 4, XVII, Parabiblical Texts, Part 3, Discoveries in the Judean
Desert 22, Oxford: Clarendon Press 1996, 73-82. Ferner wird ein Artikel erscheinen,
der an einzelnen Stellen Verbesserungen anbringt: M. E. Stone, Some Further
Readings in 4QTestament of Naphtali, in: Journal ofJewish Studies (im Druck).

2 Siehe weiter, Stone, Genealogy of Bilhah, aaO. Die Frage, ob die Genealogie "pas¬
send" sei, wurde von H. Hollander und M. de Jonge aufgeworfen: H. Hollander/M.

188



Der Verdacht, dass das griechische Testament Naphtali eine existierende
Quelle verwendet hat, ist auf anderem Weg bestätigt worden. Der Midrasch Ber-
eschit Rabbati führt eine Tradition an, die der Genealogie aus 4QTestNaph sehr
ähnlich ist. Dieser Midrasch wurde im Kreise von R. Moses, dem Prediger von
Narbonne, im elften Jahrhundert verfasst. Das Zitat wurde von Himmelfarb
studiert, bevor der Inhalt von 4QTestNaph bekannt war, und sie kam zum Schluss,
dass R. Moses das Material aus der christlichen Überlieferung des Testamentes
der zwölf Patriarchen gekannt hatte.3 Diese Ansicht wird durch den Vergleich
des griechischen Testamentes Naphtali mit 4QTestNaph und Bereschit Rabbati
widerlegt. Dieser Vergleich zeigt: (a) 4QTestNaph und Bereschit Rabbati sind
einander ähnlicher als jeder der beiden Texte dem griechischen Testament Naphtali-,

(b) 4QTestNaph und Bereschit Rabbati haben Textstücke gemeinsam, die
im griechischen Testament Naphtali nicht vorhanden waren. Mit anderen Worten,

der Text in 4QTestNaph oder ein sehr ähnliches Dokument war Rabbi Moses
bekannt, und zwar nicht durch die Vermittlung des griechischen Testamentes
Naphtali.4

In einem interessanten Artikel von 1975 untersuchte Theo Korteweg das
mittelalterliche hebräische Testament Naphtali, das erstmalig vor fast hundert
Jahren publiziert wurde5 (ein weiterer, dritter Naphtali-Text, der in der Chronik
Jerachmeels überliefert ist); Korteweg zeigte, meines Erachtens überzeugend,
dass eine Reihe von Merkmalen des mittelalterlichen hebräischen Testamentes

Naphtali mit Passagen des griechischen Testamentes Naphtali übereinstimmen.
Korteweg wies nach, dass das mittelalterliche hebräische Testament Naphtali in
mehreren dieser Verse ursprünglicheres Material bewahrte als das griechische
Testament Naphtali. Diese speziellen Verse haben in Qumran nicht überlebt,
aber in Anbetracht der Sachlage in bezug auf die genealogische Perikope scheint
es uns mehr als möglich, dass der Autor/Kompilator der Chronik Jerachmeels
ein Naphtali-Dokument gekannt hat, nicht unähnlich dem, das Rabbi Moses dem
Prediger vorlag.

So haben wir die folgende Situation: (a) ein antikes hebräisches Testament
Naphtali existierte, von welchem ein Fragment in Qumran erhalten blieb,
4QTestNaph\ (b) wenigstens Teile dieses alten Dokumentes sind vom Autor/Redaktor

des griechischen Testamentes Naphtali verwendet worden; (c) eine
Perikope des alten Dokumentes wird gemeinsam im erhaltenen Fragment 4QTest-

de Jonge, The Testaments of the Twelve Patriarchs, A Commentary, SVTP 8, Leiden
1985, 299.

3 M. R. Himmelfarb, R. Moses the Preacher and the Testaments of Twelve Patriarchs,
in: AJS Review 9 (1984), 55-78.

4 Zu den Einzelheiten der Quellen und Argumente siehe Stone, Genealogy of Bilhah,
aaO.

5 Theo Korteweg, The Meaning ofNaphtali's Visions, Studies on the Testaments of
the Twelve Patriarchs, SVTP 3, Leiden 1975, 261-290. Alle Einzelheiten der
Publikation dieses Dokumentes werden von ihm dargestellt, der brauchbarste Text hingegen

ist zu finden in R. H. Charles, The Greek Versions of the Testaments of the
Twelve Patriarchs, Oxford 1908, 239-244.

189



Naph, im griechischen Testament Naphtali und in Bereschit Rabbati überliefert

- die Fassung im griechischen Testament Naphtali ist im Vergleich zu den beiden

anderen Quellen sekundär; (d) eine andere Perikope des antiken Dokumentes

wird im griechischen Testament Naphtali und im mittelalterlichen hebräischen

Testament Naphtali tradiert, wobei dieses letztere einige ursprünglichere
Merkmale aufweist. Folglich sind - neben dem antiken hebräischen Testament
Naphtali - mindestens zwei weitere Werke geschrieben worden, die sich auf
Naphtali beziehen: das griechische Testament Naphtali und das mittelalterliche
hebräische Testament Naphtali.

Die Anzahl von Schriften über Naphtali ist bemerkenswert. Man fragt sich,
was zu dieser Situation führte. Von Tobit heisst es, dass er zum Stamm von
Naphtali gezählt wird (siehe Tob 1,1.4.5; 7,3); man fragt sich erneut warum. Nichts
in den erhaltenen Texten erklärt es, und auch eine genaue Untersuchung des rab-
binischen exegetischen Materials brachte keine Antwort auf diese verwirrende
Frage: "Warum Naphtali?"

Die Diskussion im Internet

Ich stellte diese Frage der Computerdiskussionsgruppe des "Orion Net", das

vom Orion Center for the Study of the Dead Sea Scrolls and Associated Literature
of the Hebrew University of Jerusalem (orion@pluto.mscc.huji.ac.il) unterstützt

wird. Einige sehr interessante Antworten wurden gegeben, die schliesslich
noch mehr Beweise für die spezielle Rolle von Naphtali lieferten, auch wenn sie
keine rechte Erklärung für ihre Entstehung gaben.

a. David Suter machte darauf aufmerksam, dass die Wahl von Naphtali im
Licht von 4QTestNaph noch mehr erstaune, da Tobit ja ein Werk ist, das sich
stark mit Familien- und Stammeszusammenhalt beschäftigt. Sowohl 4QTest-
Naph als auch Tobit bezeugen die "familiäre Beziehung". Suter unterstrich
zudem, dass Tobit in Qumran vorhanden ist (ich glaube in vier Manuskripten).

b. Avinoam Mann hob eine Anzahl von Merkmalen der Naphtali-Figur hervor,

die ihre Wichtigkeit akzentuieren. Erstens ist er im Testament der zwölf
Patriarchen der einzige Patriarch - neben Joseph und Levi - der Visionen sah.

(Tatsächlich waren es in erster Linie die Visionen, die Korteweg als Belege dienten.)

Er fragt, warum gerade von Naphtali gesagt wurde, dass er Visionen hatte,
und weist auf Tobit 4,12 hin: "Nimm dich in acht, mein Sohn, vor jeder Art von
Unzucht. Vor allem heirate eine Frau von den Nachkommen deiner Vorfahren,
heirate keine fremde Frau, welche nicht von deines Vaters Stamm ist, weil wir
die Nachkommen der Propheten sind." Er bezog die Worte "die Propheten" auf
Naphtalis Visionen und betrachtete sie folglich als weiteres Beweisstück für die
Wichtigkeit von Naphtali.

Wir wagen es, A. Manns Feststellungen folgenden Punkt anzufügen. Der
Vers, den er herausgreift, ist wirklich faszinierend, besonders weil die Beispiele
der "Propheten", die im nächsten Satz zitiert werden, Noah, Abraham, Isaak und
Jakob zu sein scheinen. Von allen wird gesagt, dass sie Frauen von ihrer Sippe
genommen haben. Was Noah betrifft, sind die Details zu seiner Frau apokryph.

190



Aufgrund einiger Quellen hiess sie Emsara\ sie war seine Cousine väterlicherseits

(Jub 4,33). Der Name wird bestätigt durch neue Lesungen des Genesis Apo-
kryphons aus der Qumranhöhle l.6 Wir könnten hinzufügen, dass es genau diese
Betonung der Heirat innerhalb der eigenen Abstammung war, die den Autor des

genealogischen Abschnittes in 4QTestNaph leitete.7

c. Dieser Punkt wurde von Avinoam Manns zweiter These gestützt, in der er
ausführte, dass von allen Söhnen Jakobs nur Levi und Naphtali aramäische Frauen

genommen haben, wie im Jubiläenbuch 34,20f ausdrücklich gesagt wird. Von
sieben anderen Brüdern wird dies auch angenommen, aber es wird im Text nicht
explizit erwähnt.

d. George Brooke fügte zu diesen Punkten die Beobachtung, dass "ein kleiner

Teil von Naphtalis Segnung in Sp. VI" von 4Q252 erhalten geblieben ist.
Sp. VI ist die letzte Spalte von 4Q252. Naphtali könnte wohl deswegen ausgewählt

worden sein, weil diese Spalte nicht gross genug ist, um eine Interpretation
aller Segnungen von Genesis 49 aufzunehmen.

Ergebnis

Ein Ergebnis der an das "Orion Net" gestellten Frage war, dass noch mehr
Beweise für die spezielle Rolle von Naphtali zur Zeit des Zweiten Tempels
auftauchten. Ferner ist es verblüffend, dass die Belege aus Tobit übereinzustimmen
scheinen mit den beiden Aspekten des Naphtali-Textmaterials, deren
wahrscheinliche Herkunft vom antiken Naphtali-Dokument wir ermittelt haben, nämlich

seine Genealogie und seine Visionen. Die Frage "Warum Naphtali?" bleibt
unbeantwortet; aber dass Naphtali tatsächlich eine spezielle Rolle spielte und
gewisse charakteristische Traditionen mit ihm zusammenhingen, scheint nun
ausser Zweifel.

Ich möchte den hier erwähnten Gelehrten meine Anerkennung ausdrücken.
Ich vertraue darauf, dass ihre Ideen zuverlässig wiedergegeben worden sind, und
möchte hinzufügen, dass diese Art der Diskussion und diese Einsichten ohne die
Diskussionsgruppe im Internet und ohne die Bereitschaft der Kollegen, ihre
Erkenntnisse mit mir zu teilen, nicht möglich gewesen wären.

6 Zu den Namen der Frauen der Patriarchen siehe L. A. Lipscomb, A Tradition from
the Book of Jubilees in Armenian, in: JJS 29 (1978), 149-163 und Tal Ilan, Biblical
Women's Names in the Apocryphal Tradition, in: JSP 11 (1993), 3-67.

7 A. Mann würde auch - zögernd - Naphtali's visionäre Funktion auf seine Funktion
als Bote beziehen. Das Toponym Tischbe in Tobit 1,2 erinnerte Mann zudem an den
Propheten Elijah.

191


	Warum Naphtali? : Eine Diskussion im Internet

