Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Offenbarung und Moderne : zu den Schriften von Rabbiner Leo Adler
Autor: Bodenheimer, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961184

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Offenbarung und Moderne
Zu den Schriften von Rabbiner Leo Adler

Alfred Bodenheimer®

Der dinische Oberrabbiner Marcus Melchior schrieb 1962 im Vorwort zur
ersten in Buchform erschienenen Predigtsammlung des Basler Gemeinderabbi-
ners Leo Adler, die Reden konnten “heute gehort und gelesen werden, und noch
nach einem Jahrhundert werden sie dem Leser Gewinn und Belehrung brin-
gen”!. Der Verfasser selbst war skeptischer. Charakter und Bediirfnis des homi-
letischen Textes in ihrer Zeitgebundenheit hervorhebend, bemerkt er, eine Pre-
digt konne “immer nur einen neuen Anfang bedeuten” und “‘sich weder auf die
Muster der Vergangenheit beziehen, noch Anspruch an die Zukunft stellen™.
Zwanzig Jahre nach dem Tod Leo Adlers am 12. August 1978 ist es gerade die
Spannung zwischen der Zeitgebundenheit der Texte und der Zeitlosigkeit ihres
Themas, die den Reiz von Adlers Schriften ausmacht. Im wesentlichen sind darin
Probleme der Moderne angesprochen, die eine Generation spater noch dramati-
scher zutage treten; die Grunderfahrung einer im Totalitarismus und im kalten
Krieg gefangenen Welt wiederum hingt eng mit dem personlichen Erleben Leo
Adlers zusammen.

Am 17. Mirz 1915 in Niirnberg geboren und in Ansbach aufgewachsen,
konnte Leo Adler 1934 noch ein deutsches Abitur machen. Sein Weggang zum
Studium an die weltberiihmte Jeschiwa im weissrussischen Mir bedeutete zu-
gleich ein Entkommen aus dem Dritten Reich. Als er, inzwischen verheiratet, mit
der Jeschiwa (die sich zwischenzeitlich in Wilna angesiedelt hatte) 1941 nach
Japan und von dort ins japanisch besetzte Schanghai emigrierte, besuchte seine
Frau zunichst noch Vater und Schwester in Moskau. Da sie dort zwei Monate
vor dem erwarteten Termin ihren ersten Sohn gebar, war es ihr nicht mehr mog-
lich, dem Mann nachzureisen. Sie wurde mit ihrem Kind in ein sibirisches Lager
deportiert, und iiber Jahre blieben die Ehepartner ohne jedes Wissen iiber das
Schicksal des anderen. Erst einige Zeit nach dem Krieg konnte die Familie in
New York wiedervereinigt werden. Adlers Eltern waren in der Schoa ermordet
worden.

Seine Erfahrungen mit den totalitiren Systemen des 20. Jahrhunderts sind
Adlers Texten eingeschrieben. Sie sind durchzogen von einem tiefen Misstrauen

*  Dr. Alfred Bodenheimer, Jiiddischer Lehr- und Forschungsbeauftragter am Institut fiir
Jidisch-Christliche Forschung der Hochschule Luzern, Kasernenplatz 3, CH - 6003
Luzern.

1 Marcus Melchior, Vorwort, in: Leo Adler, Die Bedeutung der jiidischen Festtage,
Eine Darstellung des Judentums im Zyklus seiner geheiligten Tage, Basel 1962, 10.

2 Leo Adler, Zur Einfithrung, aaO 16.

180



in jede Fortschrittsgldubigkeit und alle revolutiondren Tendenzen. Zugleich aber
kehrte er diesen Fragestellungen nicht den Riicken, um sich (was fiir den Jeschi-
wastudenten naheliegend gewesen wire) rein halachischen oder talmudischen
Problemen zu widmen. Vielmehr war es gerade die jiidische Auseinanderset-
zung mit der abendlidndischen Kultur und Moderne, die ihn zeitlebens beschaf-
tigte. Noch wihrend des Krieges verfasste er auf Deutsch die mit “Schanghai,
Februar 1945” datierte langere Arbeit Die Welt der Tat. Ein Versuch zur Darle-
gung der Grundlagen des geistigen Judentums® . Die Frage, fiir welches Zielpu-
blikum diese nie publizierte und aufgrund ihrer teilweise scharfen Polemik auch
kaum publizierbare Arbeit zu jenem Zeitpunkt verfasst wurde, ldsst sich nur
schwer beantworten. Obwohl ihm das Ausmass der Schoa damals offensichtlich
noch nicht bekannt war, konnte Adler dennoch nicht mehr von der Existenz eines
deutschen Judentums ausgehen, das in irgendeiner Form an das ihm bekannte
erinnert hitte. Vielleicht gerade deshalb machte Leo Adler sich unter den drama-
tisch gewandelten Umsténden die Weiterfithrung des geistigen Wegs der deut-
schen Orthodoxie im 19. und fritheren 20. Jahrhundert, die die Parameter ihrer
Argumentation durch die Herausforderungen der sie umgebenden wissenschaft-
lichen Thesen gesetzt sah, zur Aufgabe. Das betrifft den fortdauernden Kampf
gegen die Bibelkritik und um die Authentizitit der Quellen ebenso wie das Po-
stulat, das Judentum als ethische Grosse zu verstehen, die den Menschen einer-
seits seiner Vereinsamung in einer gottentleerten aufgeklirten Welt entreisst und
andererseits seine Verantwortung in ein Gesamtgefiige der Schopfung stellt. Erst
mit dem Antritt des Basler Rabbineramts 1956 fand Adler elf Jahre spiter den
Wirkungskreis, in welchem er die schon in Schanghai gedusserten Gedanken
wiederum in deutscher Sprache neu und differenzierter formulieren und in Wort
und Schrift verbreiten konnte*. Mit Ausnahme der Schanghaier Schrift stammt
das erhaltene Werk Adlers aus diesen letzten 22 Jahren seines Lebens. Das in
Buchform publizierte Werk zu jiidischen Fragen umfasst drei schmale Bénde:
Ausser Die Bedeutung der jiidischen Festtage das Werk Der Mensch in der Sicht
der Bibel (1966) sowie die zweite Predigtsammlung Religion der geheiligten
Zeit (1967). Hinzu kommen etliche in Zeitungen publizierte und in Manuskrip-
ten und Typoskripten hinterlassene Artikel, Predigten und Reden zu besonderen
Anléssen oder Radiovortriige.

Die Fragen nach dem Sinn der biblischen Botschaft und ihrem Bestand als
lebenserhaltendes Element des Judentums hatten nach der Schoa noch an Radi-
kalitdt gewonnen. Zugleich begann sich in den USA und Europa jene Wohl-
standsgesellschaft zu bilden, die sich durch zunehmende Zerstreuung, Konsum
und Befreiung von sozialen Bindungen der immer komplexer werdenden Frage
nach der Stellung des Menschen in der modernen Welt zu entziehen suchte und

3 Typoskript im Nachlass. Es ist denkbar, dass der Text erst spater in den USA auf
Maschine abgeschrieben wurde.

4 Vgl. Hans Ruedy Gysin, Gesprich iiber den Vater, in: Israelitisches Wochenblatt (7.
8. 1998), 19, wo Mark Adler, der ilteste Sohn Leo Adlers, die Bedeutung Basels fiir
seinen Vater betont, nicht zuletzt, weil es ihm, der in den US A nicht heimisch gewor-
den war, ermoglichte, in den deutschen Sprachraum zuriickzukehren, ohne nach
Deutschland gehen zu miissen.

181



die auch auf die jiidische Diasporagesellschaft tibergriff. Adlers bemerkenswerte
Predigt zum Schawuotfest 1966, verdffentlicht unter dem Titel “Die Bewilti-
gung der Einsamkeit” im Band Religion der geheiligten Zeit enthilt eine radikale
Auseinandersetzung mit den Zerstreuungen und Ersatzwerten der Industrie- und
Konjunkturgesellschaft:

Business und pleasure sind bei Tag und bei Nacht beflissen, den Men-
schen der Isolation zu entreissen. Begegnet man damit aber auch der
Einsamkeit? Einsamkeit erwacht, wo die faktische Hilflosigkeit, die
innere Wertlosigkeit und die letzte Hoffnungslosigkeit, die unser Da-
sein erfiillen, zu bedriicken beginnen: Eine schicksalsbedingte Hilflo-
sigkeit, gegen die keine Tiichtigkeit aufzukommen vermag, eine
Zwecklosigkeit, die durch keine dusseren Ziele beseitigt werden kann,
und eine Hoffnungslosigkeit, gegen die ebensowenig ein Kraut ge-
wachsen ist wie gegen den Tod. Irgendwann, irgendwo wird ein
Mensch geboren in Zeit und Raum, und er kampft mit der Zeit, die ihm
nicht gehort, um sich ein bisschen Raum und Ansehen zu verschaffen,
ohne wihrend seiner kurzen Daseinsfrist die verstandesmissige Ge-
wissheit erlangen zu kénnen, woher er kommt und wohin er geht und
weshalb er im eigentlichen lebt.’

In der Offenbarung am Berg Sinai, die, so Adler, “kein einseitiger gottlicher
Akt, sondern die gegenseitige Anniherung von Gott und Mensch™® war, hatte
sich Israel von dieser Einsamkeit in die Gottesbeziehung gerettet, welche die
existentielle Bindung an Raum und Zeit und somit die Gefahr des Weltverlusts
beim innerlich vereinsamten oder sterbenden Menschen aufhob. Bibelkritik und
Evolutionslehre sah Adler demgegeniiber als Destruktoren der Transzendenz:

Denn die modernen Hypothesen werfen den Menschen in das Nichts
zuriick, aus dem er durch die Vision Israels vor dreieinhalb Jahrtausen-
den erlost wurde. Eine Wissenschaft, die nichts besseres zu leisten ver-
mag, als den Menschen fiir nichtig zu erkléren, ist ebenso eine Pseudo-
wissenschaft wie die Schreibmaschinensymphonie eine Pseudomusik
ist. Es muss die Zeit kommen, wo der in seiner Innerlichkeit erwachen-
de und sich zur Wehr setzende Mensch eine iiberwuchernde, fremde
Lebensgebiete sich aneignende Naturwissenschaft in ihre Grenzen ver-
weisen wird.”

Dieser Ansatz mag fiiglich als antimodernistisch bezeichnet werden; doch
ist dabei Adlers Verstiandnis der Moderne zu erkldren. Er nimmt sie wahr als das
Zeitalter einer ebenso triumphalen wie verhdngnisvollen Dominanz der Ver-
nunft, ihres uneingeschriankten und anmassenden Anspruchs nicht nur auf die
Gestaltung der Realitit, sondern auch auf die Interpretation des Universums. Der
moderne Mensch, bzw. der Wissenschaftler versuchte immer wieder, seine eige-
ne Unfihigkeit zur Erfassung eines iiber ihm stehenden Gesetzes durch dessen

5 Leo Adler, Religion der geheiligten Zeit, Basel 1967, 18.
6 AaO 19.
7  AaO 19f.

182



Abstreiten zu untermauern. Da diese Vernunft aber iiber sich kein Gesetz aner-
kennt, ist sie nur sich selbst verpflichtet. Das heisst, zum einen ist sie manipulativ
anwendbar, zum anderen enthélt sie dem Menschen die Perspektive iiber die
“Menschnatur” hinaus ins Transzendente, und damit ein entscheidendes Element
des Menschseins iiberhaupt vor. Die daraus resultierenden historischen Katastro-
phen der Moderne (Adler hatte als deren Anfang in Die Welt der Tat die franzo-
sische Revolution, als ihren Urheber Jean-Jacques Rousseau bezeichnet) bewie-
sen nur immer wieder von neuem die Fatalitit der Manipulierbarkeit und der
Selbstreferenz der Vernunft. In seinem Verlust (der in totalitdren Systemen in ein
Verbot ausartete) aller ausserhalb des reinen Weltbezugs liegenden Werte sieht
Adler “den modernen Menschen zu einem Neoheiden reduziert. Der Begriff
des “Neuheidentums™ macht deutlich, dass Adler hier ein System anprangert,
das, wissenschaftlich, sozial und politisch letztlich vom selben Virus infiziert,
aus eigenen Kriéften nicht mehr zu retten ist, sondern nur durch eine neuerliche,
womdoglich messianische Erleuchtung, die mit der Offenbarungsleistung der Is-
raeliten am Sinai zu vergleichen wire, aber nicht notwendigerweise auf das jiidi-
sche Volk beschriinkt bleiben miisste. Die Uberwindung der Moderne ist fiir
Adler der Schritt der entscheidenden ethischen Progression. Es ist aber festzu-
halten, dass diese Uberwindung in seiner Vorstellung durchaus nicht irrational
verlduft, sondern vielmehr in einer selbstregulierenden Entwicklung des empiri-
schen Denkens: So wie “sich die eisenfesten Aristotelischen Beweise als empi-
risch falsch erwiesen” haben, werden sich eines Tages “die Evolutionstheorien
auch wissenschaftlich so hoffnungslos verrant haben, wie es vom inneren Men-
schen her gesehen von vorneherein der Fall ist”'.

Zwei Beispiele seien angefiigt, die unmittelbar in der Krisis der Moderne
den messianischen Spalt aufzeigen sollen. In seiner Festpredigt zum Schawuot-
fest 1961 sprach Adler den damals laufenden Eichmann-Prozess in Jerusalem an.
Aus religioser Sicht, so versuchte er dabei zu zeigen, lag diesem Prozess ein
Potential zugrunde, das den Anspruch auf Rache oder auf Gerechtigkeit, auf ir-
gendeine Art des vollziechbaren Ausgleichs also, bei weitem iiberwog, was nicht
zuletzt mit dem Ort des Prozesses zusammenhing:

Wenn der Prozess in Jerusalem in seiner von gewaltigem Mut zeugen-
den Anklage, welche sich nicht nur gegen einen Menschen, oder ein
Volk oder eine Idee, oder eine Zeit allein richtet, sondern gegen all das
zusammen, was in vielen Schichten der Volker des Abendlandes in den
Jahrhunderten an bodenlosem Hass und Gemeinheit der Gesinnung
brodelte, bis es zum letzten Ausbruch kam, wenn dieser die Zeiten und
die Welt umspannende Prozess nicht nur Grauen und Entsetzen auslost,
sondern weit dariiber hinweg und hinaus die Fiahigkeit zur Sittlichkeit
durch keine irdische Fakultét, sondern nur durch das Gottgefiihl wahres
Gottgefiihl des Menschen gewihrleistet wird, dann in der Tat hitte Isra-

8 AaO 38.

9 “Judentum versus Neuheidentum” wihlte Adler als Titel der Predigt vom Jom Kip-
pur 1965 (zum Kol-Nidre-Gebet) in: Religion der geheiligten Zeit, 34-41.

10 Leo Adler, Religion der geheiligten Zeit, 19.

183



el seinen messianischen Auftrag erfiillt, dann wire der Staat Israel, wie
wir ihn heute besitzen, Anfang und Ende der Erlosung zugleich, in der
Erfiillung des Prophetenwortes iiber die Endzeit “ki mizion teizei tora
udwar a’ miruschlalajim” (Jes. 2,3), dass abermals und entscheidend
die Weisung und Offenbarung Gottes von Zion ihren Ausgang nehme
und das Wort Gottes von Jerusalem: [...]"!

Die Offenbarung Gottes ist eine sittliche Leistung des Menschen. “Gottge-
fiith]” muss nicht die Voraussetzung sein, unter welcher angeklagt und Gericht
gehalten wird, doch der Mensch muss imstande und bereit sein, es zu empfangen,
wenn er die Tiefe des gottfernen Grauens und die Bedeutung von dessen 6ffent-
licher Verurteilung erahnt. Die “irdische Fakultit” (die die Moderne alleine an-
zubieten hat) hat hier bloss sprode und unzureichende Vergeltung vorgesehen.

Das zweite Beispiel stammt vom Januar 1974, wenige Monate nach dem
Ausbruch des Oktoberkriegs. Adler war vom Basler Kirchenboten zu seiner
Hoffnung fiir die Zukunft befragt worden. Angesichts der Weltlage, des Kalten
Krieges und der Situation des soeben zum vierten Male um seine Existenz kamp-
fenden und weltweit isolierten Israel, so Adler, konne nur “der unbegriindete
Glaube an Gott nicht die begriindete Hoffnung auf die Menschheit, auf ihre Vol-
ker und ihre Fiihrer”'* mit einer gerechteren Welt rechnen lassen.

Beide Male liegt die Hoffnung jenseits der Realitit, wie sie dem modernen
Menschen zuginglich und von ihm geschaffen ist. Dennoch wird sie gedussert,
und schon hierin haftet das Element des Transzendenten, “der unbegriindete
Glaube an Gott”. Dabei klingt Emmanuel Lévinas’ Aufsatz “Die Thora mehr lie-
ben als Gott” an: “Das Vertrauen in einen Gott, der sich durch keine irdische
Autoritit kundtut, kann nur auf der inneren Evidenz und dem Wert einer Beleh-
rung beruhen.”’? Kann und muss auch auf Gott gehofft werden, so kann doch
von Gott nicht gesprochen werden, ohne dass Er dabei in der Gedankenwelt des
Menschen Sein Wesentlichstes, nimlich Seine Transzendenz oder Seine Person-
haftigkeit einbiisst. Deshalb spricht auch die Bibel von Gottes Heiligkeit, aber
nicht von Gott als Objekt einer Definition, wie Adler in seiner Schrift Der
Mensch in der Sicht der Bibel ausfiihrt. “Judentum ist eine Religion, die nicht
vom Menschen nach Gott fragt, sondern den Menschen von Gott her in Frage
stellt. Der Gott der Bibel ist eine unerkennbare Person, keine halberkannte
Idee.”" In der Einleitung zu einem nachgelassenen, offenbar Ende der fiinfziger
Jahre verfassten lingeren Typoskript zum biblischen Gottesbegriff hat Adler den
Kern der biblischen Botschaft mit einer besonderen Betonung auf deren ethi-
schen Gehalt zusammengefasst:

Die innere Einheit der Bibel beruht auf ihrer Zusammenschau von Gott
und Mensch, wobei das Wesen Gottes — zum Beispiel seine Heiligkeit —

11 Leo Adler, Die Bedeutung der jiidischen Festtage, 41f.
12 Leo Adler, Realistische Hoffnung, in: Kirchenbote (Januar 1974), 1f.

13 Emmanuel Lévinas, Schwierige Freiheit, Versuch iiber das Judentum, Aus dem
Franzosischen von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 1992, 112.

14 Leo Adler, Der Mensch in der Sicht der Bibel, Basel 1965, 71.

184



zum sittlichen Imperativ fiir das menschliche Denken und Handeln
wird (vg. Lev. 19,2), wihrend der Mensch, als Ebenbild Gottes, seiner
Natur und Bestimmung nach von Gott her begriffen wird. Daher ist in
der Bibel von Gott allein ebensowenig die Rede wie vom Menschen
allein. Vielmehr ist die Bibel ein Buch des Verhiltnisses von Gott und
Mensch. [...] Was in Gott selber in der Spannung von Immanenz und
Transzendenz wie eine Antinomie erscheint und vielfach so gedeutet
wurde, wo man den biblischen Gottesbegriff gesondert sah, wird im
biblischen Gottesbewusstsein zu einer Empfindungseinheit, in welcher
der Mensch sich Gott nah und fern zugleich weiss."

Die Tora und ihr Verstindnis der Ethik sind auf dem Gegeniiber von Gott
und Mensch aufgebaut. Das Gegeniiber kann allerdings nur fruchtbar werden,
bzw. zur Geltung kommen, wenn der Mensch es im Bewusstsein behilt. Ver-
dringt er es daraus, so ist es aufgehoben, Gott ist aus der Beziehung verbannt,
und die Folgen zeigen sich im Verhalten der Menschen. In der schon erwéhnten
Schawuot-Predigt von 1961 erwéhnt Adler, dass die Triimmer der von Moses
beim Anblick des Tanzes ums Goldene Kalb zerbrochenen ersten Gesetzestafeln
weiter durch die Wiiste mitgetragen wurden. “Angesichts der zebrochenen Ta-
feln wurde dem Volke offenbar, dass auch das gottliche Gesetz nur in dem Masse
lebendig ist, in welchem es im Herzen der Menschen lebt.”'® Die Gotteseben-
bildlichkeit oder ‘Heiligkeit’ des mit freiem Willen begabten Menschen ist die
ins Irdische umgesetzte gottliche Présenz, die wirksam werdende Immanenz, der
die Transzendenz Gottes nur die Grundlage der irreduziblen ethischen Gewihr
liefert.

In einer 1920 erschienenen Sammlung von Artikeln Nathan Birnbaums, die
sich in Adlers Nachlass befindet, ist der Artikel “Zur Frage: Religion oder Ethik”
mit zahlreichen Bleistiftmarkierungen versehen. Ob Adler das Buch schon vor
seiner Emigration besass und durch den Krieg rettete, oder ob er es erst spiter
erworben und gelesen hat, gewisse Sitze lassen sich als Vorlage fiir sein eigenes
Denken lesen. Ein ethisches Gesetz, heisst es dort, “kann doch nur als ein aprio-
risches, d.h. als ein wenn auch seinem Inhalt nach konkretes, doch logisch unbe-
weisbares gedacht sein. Und ein solches kann doch nur transzendentaler Her-
kunft sein, aus einer ersten, nicht mehr konkreten Quelle fliessen, aus dem reinen
unanschaulichen Geiste stammen”. Daraus zieht Birnbaum zwei Konsequenzen:
“1. Der Ursprung der Ethik ist ein religioser, und nur durch diesen Ursprung ist
sie eine lebendige Tatsache in der Menschenwelt geworden. 2. Wenn es wirklich
ein ethisches Ideal des jiidischen Volkes gibt [...] so ist dieses nicht das letzte
Gesetz der jiidischen Volksseele, sondern nur ein praktisch sichtbares Folgege-
setz eines anderen letzten Gesetzes, das {iber und hinter ihm steht.”"’

Schon in Die Welt der Tat hat auch Adler die Unméglichkeit, das gottliche

15 Nachlass Leo Adler. Die Datierung ergibt sich daraus, dass sich Adler im Typoskript
“auf das neu erschienene Buch von Professor James B. Pritchard, Archaeology of the
Old Testament™ bezieht, das 1958 herausgekommen war.

16 Leo Adler, Die Bedeutung der jiidischen Festtage, 37.
17 Nathan Birnbaum, Um die Ewigkeit, Jiidische Essays, Berlin 1920.

185



Gesetz zu hinterfragen, betont, und immer wieder verteidigt er das Gesetz gegen
den Anspruch einer Glaubensreligion (sprich: des paulinischen Christentums):

Das Sittengesetz ruht in Gott, als Gesetzgeber. In der Verkniipfung der
Sittlichkeit des Menschen mit der Heiligkeit Gottes liegt der Sinn der
biblischen Offenbarung. Sie mag ein einmaliges Ereignis gewesen
sein; sie muss jedoch permanent im menschlichen Bewusstsein vorhan-
den sein, um wirksam zu bleiben. Glaube allein ohne die Konsequenz
der Treue zum Gesetz wire hierbei nicht nur eine Dissonanz, sondern
ein geradezu treuloser Glaube.'®

Besonders drastisch formulierte Adler seine Ablehnung der christlichen Be-
tonung des Glaubens, als er vom Kirchenboten zu seinen Gedanken iiber Karfrei-
tag und Ostern gefragt wurde. Adler bezeichnet das christliche Passionsver-
standnis, die “stellvertretende Erlosung von der Siinde”, als eine Aufhebung des
“geschichtlichen Menschen in der irdischen Welt”, die “die Bedeutungslosigkeit
und die Absurditit fiir alles Diesseitige” impliziere. “Wiahrend der bekennende
Christ in langst vorweggegriffener Erlosung im Geschehen von Karfreitag und
Ostern eine gottgeschenkte Heilsgewissheit erlebt, sieht sich der glaubige Jude
der eigenen Bewihrung im Irdischen immer wieder aufs neue iiberlassen, stets
von Gott gepriift, doch unerldst, es sei denn durch sich selbst im Angesicht von
Gottes Gerechtigkeit.”" Die Geschichtlichkeit des jiidischen Menschen sieht
Adler gerade in seinem bis zum Martyrertum reichenden Widerstand gegen die
Zeitldufte, und dies in betontem Gegensatz zum Christentum. Hier klingt deut-
lich Franz Rosenzweigs Stern der Erlosung an, von dessen ersten 81 Seiten (in
einer Augabe von 1954) Adler ein ausfiihrliches Exzerpt angefertigt hat. Schon
1945 aber heisst es bei Adler (nach einer noch viel schérferen Polemik gegen das
Christentum): “Einmal nur hat Gott der Allméchtige sich den Juden am Berge
Sinai offenbart, seitdem aber haben die Juden in ihrem Leben und Sterben Gott
offenbart. Denn was ist die Offenbarung der Natur gegen das fortgesetzte Wun-
der unserer Geschichte? Offenbaren wir nicht die Gottheit allein in unserer Exi-
stenz?’? In der Kontinuitit der Offenbarung (bzw. des transitiven Offenbarens)
Gottes und dem Erhalten der ungebrochenen eigenen inneren Freiheit durch die
Fihrnisse der Geschichte?' manifestieren sich die transzendente und die imma-
nente Gottesbeziehung des jiidischen Volkes.

Adlers philosophische Beschiftigung, die seine Schriften und Reden zu jii-
dischen Fragen prigt, fand ihren besonderen Niederschlag in seiner Promotion,

18 Leo Adler, Der Mensch in der Sicht der Bibel, 15.

19 Was denken Sie iiber Karfreitag und Ostern? Aus jiidischer Sicht Leo Adler M. A.
Rabbiner der Israelitischen Gemeinde Basel, in: Kirchenbote (April 1968), 1.

20 Die Welt der Tat, Nachlass Leo Adler.

21 “Innere und dussere Freiheit” ist Adlers nachgelassene Predigt zum Pessachfest 1966
iiberschrieben. Adler weist dort auf das Erfahren der eigenen inneren Freiheit durch
den Unterdriickten hin, “wenn er ein Gerechter bleibt, mitten unter den Ungerechten;
wenn er sich an sein Innerstes klammert, das ihm Inquisition und Diktatur rauben wol-
len; wenn er Treue bewahrt, wo ihn Verrat umgibt; wenn er Differenz einhélt vor der
Indifferenz; wenn er Jude bleibt vor Gott und Volk, ungeachtet aller Anfechtung [...]”.

186



die er 1970 neben dem vollzeitlichen Amt des Gemeinderabbiners ablegte. The-
ma der erst sechs Jahre nach der Priifung veroffentlichten Dissertation sind Lud-
wig Wittgensteins Frith- und Spétwerk, der Tractatus logico-philosophicus und
die Philosophischen Untersuchungen, wobei hier nur die Behandlung des ersten
kurz erwihnt sein soll. Adler erklirt schon in der Einleitung, die Abhandlung
wolle “als Einspruch gegen ein Philosophieren verstanden sein, das die Argu-
mentation in die Destruktion und den Menschen in die Hoffnungslosigkeit ent-
lasst™. Wittgensteins “Aufhebung des Subjekts als Folge seiner Identitit mit
der Welt”* wird von Adler aus der Biographie des Philosophen als “erschiittern-
des Bild vom Bruch einer Lebenslinie und vom Umbruch einer Zeit”** nachvoll-
ziehbar gemacht, jedoch aus der Sicht des Ethikers, als den er sich versteht, als
“Enthumanisierung des Menschen”” strikt zuriickgewiesen. Die Philosophie,
die sich selbst zu ihrem Ende fiihrt, muss aus Adlers Sicht als Symptom der gan-
zen destruktiven Tendenz der Moderne verstanden werden.

Erinnern wir zum Schluss noch einmal an die emphatische Einschidtzung
Marcus Melchiors zu der Zeitlosigkeit der Adlerschen Predigten und dessen ei-
genen Verweis auf ihre klare Zeitbezogenheit, so bleibt kaum ein Zweifel, dass
Adlers Konzept des Judentums und seine Argumentation gegen die Moderne an
Aktualitit nichts verloren haben. Dass der positivistische Aufklarungsanspruch
der Moderne inzwischen von der Postmoderne ernsthaft hinterfragt worden ist,
verleiht seinen Einwinden zusétzliche Brisanz, das “Gottgefiihl” bleibt ein ein-
zulosendes Postulat Adlers. Der Blick auf sein Werk angesichts der zwanzig Jah-
re, die seit seinem Tod vergangen sind, zeigt natiirlich auch, welche Themen fiir
Adler noch nicht die Aktualitit besassen, die sie inzwischen wohl gewonnen
hitten: Aus der “Religion der geheiligten Zeit” ist in den vergangenen zwei Jahr-
zehnten immer mehr eine Religion des heiligen Bodens geworden, an den sich
die messianische Erwartung weiter Kreise der Orthodoxie kniipft. Auf der ande-
ren Seite besitzt die “Tradition als Motivierung zum Judentum’?®, die dazu fiihrt,
“dass der Jude an seiner Religion vorbeigeht wie der Wanderer an einer verwit-
terten Ruine””’, eine Generation spiter tatsachlich kaum mehr Anziehungskraft,
und immer grossere Teile des jiidischen Volkes, das Adler konsequent als Entitit
betrachtete, brechen weg. Gerade hier, vor dem Wandel und Verlust jiidischer
Priorititen sollte Leo Adlers kompromissloser Anspruch an die Moralitit der
Religion wieder vergegenwiirtigt werden. Eine Edition vergriffener und nachge-
lassener Schriften Leo Adlers durch den Verfasser ist deshalb geplant.

22 Leo Adler, Ludwig Wittgenstein, Eine existentielle Deutung, Basel/Miinchen etc.
1976, IX.

23 AaO 34.
24 AaO 49.
25 AaO 52.
26 Leo Adler, Religion der geheiligten Zeit, 14.
27 AaO 15.

187



	Offenbarung und Moderne : zu den Schriften von Rabbiner Leo Adler

