
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Offenbarung und Moderne : zu den Schriften von Rabbiner Leo Adler

Autor: Bodenheimer, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961184

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Offenbarung und Moderne

Zu den Schriften von Rabbiner Leo Adler

Alfred Bodenheimer

Der dänische Oberrabbiner Marcus Melchior schrieb 1962 im Vorwort zur
ersten in Buchform erschienenen Predigtsammlung des Basler Gemeinderabbiners

Leo Adler, die Reden könnten "heute gehört und gelesen werden, und noch
nach einem Jahrhundert werden sie dem Leser Gewinn und Belehrung
bringen"1 Der Verfasser selbst war skeptischer. Charakter und Bedürfnis des
homiletischen Textes in ihrer Zeitgebundenheit hervorhebend, bemerkt er, eine Predigt

könne "immer nur einen neuen Anfang bedeuten" und "sich weder auf die
Muster der Vergangenheit beziehen, noch Anspruch an die Zukunft stellen"2.
Zwanzig Jahre nach dem Tod Leo Adlers am 12. August 1978 ist es gerade die
Spannung zwischen der Zeitgebundenheit der Texte und der Zeitlosigkeit ihres
Themas, die den Reiz von Adlers Schriften ausmacht. Im wesentlichen sind darin
Probleme der Moderne angesprochen, die eine Generation später noch dramatischer

zutage treten; die Grunderfahrung einer im Totalitarismus und im kalten
Krieg gefangenen Welt wiederum hängt eng mit dem persönlichen Erleben Leo
Adlers zusammen.

Am 17. März 1915 in Nürnberg geboren und in Ansbach aufgewachsen,
konnte Leo Adler 1934 noch ein deutsches Abitur machen. Sein Weggang zum
Studium an die weltberühmte Jeschiwa im weissrussischen Mir bedeutete
zugleich ein Entkommen aus dem Dritten Reich. Als er, inzwischen verheiratet, mit
der Jeschiwa (die sich zwischenzeitlich in Wilna angesiedelt hatte) 1941 nach
Japan und von dort ins japanisch besetzte Schanghai emigrierte, besuchte seine
Frau zunächst noch Vater und Schwester in Moskau. Da sie dort zwei Monate
vor dem erwarteten Termin ihren ersten Sohn gebar, war es ihr nicht mehr möglich,

dem Mann nachzureisen. Sie wurde mit ihrem Kind in ein sibirisches Lager
deportiert, und über Jahre blieben die Ehepartner ohne jedes Wissen über das
Schicksal des anderen. Erst einige Zeit nach dem Krieg konnte die Familie in
New York wiedervereinigt werden. Adlers Eltern waren in der Schoa ermordet
worden.

Seine Erfahrungen mit den totalitären Systemen des 20. Jahrhunderts sind
Adlers Texten eingeschrieben. Sie sind durchzogen von einem tiefen Misstrauen

* Dr. Alfred Bodenheimer, Jüdischer Lehr- und Forschungsbeauftragter am Institut für
Jüdisch-Christliche Forschung der Hochschule Luzern, Kasernenplatz 3, CH - 6003
Luzern.

1 Marcus Melchior, Vorwort, in: Leo Adler, Die Bedeutung der jüdischen Festtage,
Eine Darstellung des Judentums im Zyklus seiner geheiligten Tage, Basel 1962, 10.

2 Leo Adler, Zur Einführung, aaO 16.

180



in jede Fortschrittsgläubigkeit und alle revolutionären Tendenzen. Zugleich aber
kehrte er diesen Fragestellungen nicht den Rücken, um sich (was für den Jeschi-
wastudenten naheliegend gewesen wäre) rein halachischen oder talmudischen
Problemen zu widmen. Vielmehr war es gerade die jüdische Auseinandersetzung

mit der abendländischen Kultur und Moderne, die ihn zeitlebens beschäftigte.

Noch während des Krieges verfasste er auf Deutsch die mit "Schanghai,
Februar 1945" datierte längere Arbeit Die Welt der Tat. Ein Versuch zur Darlegung

der Grundlagen des geistigen Judentums3. Die Frage, für welches Zielpublikum

diese nie publizierte und aufgrund ihrer teilweise scharfen Polemik auch
kaum publizierbare Arbeit zu jenem Zeitpunkt verfasst wurde, lässt sich nur
schwer beantworten. Obwohl ihm das Ausmass der Schoa damals offensichtlich
noch nicht bekannt war, konnte Adler dennoch nicht mehr von der Existenz eines
deutschen Judentums ausgehen, das in irgendeiner Form an das ihm bekannte
erinnert hätte. Vielleicht gerade deshalb machte Leo Adler sich unter den dramatisch

gewandelten Umständen die Weiterführung des geistigen Wegs der
deutschen Orthodoxie im 19. und früheren 20. Jahrhundert, die die Parameter ihrer
Argumentation durch die Herausforderungen der sie umgebenden wissenschaftlichen

Thesen gesetzt sah, zur Aufgabe. Das betrifft den fortdauernden Kampf
gegen die Bibelkritik und um die Authentizität der Quellen ebenso wie das
Postulat, das Judentum als ethische Grösse zu verstehen, die den Menschen einerseits

seiner Vereinsamung in einer gottentleerten aufgeklärten Welt entreisst und
andererseits seine Verantwortung in ein Gesamtgefüge der Schöpfung stellt. Erst
mit dem Antritt des Basler Rabbineramts 1956 fand Adler elf Jahre später den
Wirkungskreis, in welchem er die schon in Schanghai geäusserten Gedanken
wiederum in deutscher Sprache neu und differenzierter formulieren und in Wort
und Schrift verbreiten konnte4. Mit Ausnahme der Schanghaier Schrift stammt
das erhaltene Werk Adlers aus diesen letzten 22 Jahren seines Lebens. Das in
Buchform publizierte Werk zu jüdischen Fragen umfasst drei schmale Bände:
Ausser Die Bedeutung derjüdischen Festtage das Werk Der Mensch in der Sicht
der Bibel (1966) sowie die zweite Predigtsammlung Religion der geheiligten
Zeit (1967). Hinzu kommen etliche in Zeitungen publizierte und in Manuskripten

und Typoskripten hinterlassene Artikel, Predigten und Reden zu besonderen
Anlässen oder Radiovorträge.

Die Fragen nach dem Sinn der biblischen Botschaft und ihrem Bestand als
lebenserhaltendes Element des Judentums hatten nach der Schoa noch an
Radikalität gewonnen. Zugleich begann sich in den USA und Europa jene
Wohlstandsgesellschaft zu bilden, die sich durch zunehmende Zerstreuung, Konsum
und Befreiung von sozialen Bindungen der immer komplexer werdenden Frage
nach der Stellung des Menschen in der modernen Welt zu entziehen suchte und

3 Typoskript im Nachlass. Es ist denkbar, dass der Text erst später in den USA auf
Maschine abgeschrieben wurde.

4 Vgl. Hans Ruedy Gysin, Gespräch über den Vater, in: Israelitisches Wochenblatt (7.
8. 1998), 19, wo Mark Adler, der älteste Sohn Leo Adlers, die Bedeutung Basels für
seinen Vater betont, nicht zuletzt, weil es ihm, der in den USA nicht heimisch geworden

war, ermöglichte, in den deutschen Sprachraum zurückzukehren, ohne nach
Deutschland gehen zu müssen.

181



die auch auf die jüdische Diasporagesellschaft übergriff. Adlers bemerkenswerte
Predigt zum Schawuotfest 1966, veröffentlicht unter dem Titel "Die Bewältigung

der Einsamkeit" im Band Religion der geheiligten Zeit enthält eine radikale
Auseinandersetzung mit den Zerstreuungen und Ersatzwerten der Industrie- und
Konjunkturgesellschaft:

Business und pleasure sind bei Tag und bei Nacht beflissen, den
Menschen der Isolation zu entreissen. Begegnet man damit aber auch der
Einsamkeit? Einsamkeit erwacht, wo die faktische Hilflosigkeit, die
innere Wertlosigkeit und die letzte Hoffnungslosigkeit, die unser
Dasein erfüllen, zu bedrücken beginnen: Eine schicksalsbedingte
Hilflosigkeit, gegen die keine Tüchtigkeit aufzukommen vermag, eine
Zwecklosigkeit, die durch keine äusseren Ziele beseitigt werden kann,
und eine Hoffnungslosigkeit, gegen die ebensowenig ein Kraut
gewachsen ist wie gegen den Tod. Irgendwann, irgendwo wird ein
Mensch geboren in Zeit und Raum, und er kämpft mit der Zeit, die ihm
nicht gehört, um sich ein bisschen Raum und Ansehen zu verschaffen,
ohne während seiner kurzen Daseinsfrist die verstandesmässige
Gewissheit erlangen zu können, woher er kommt und wohin er geht und
weshalb er im eigentlichen lebt.5

In der Offenbarung am Berg Sinai, die, so Adler, "kein einseitiger göttlicher
Akt, sondern die gegenseitige Annäherung von Gott und Mensch"6 war, hatte
sich Israel von dieser Einsamkeit in die Gottesbeziehung gerettet, welche die
existentielle Bindung an Raum und Zeit und somit die Gefahr des Weltverlusts
beim innerlich vereinsamten oder sterbenden Menschen aufhob. Bibelkritik und
Evolutionslehre sah Adler demgegenüber als Destruktoren der Transzendenz:

Denn die modernen Hypothesen werfen den Menschen in das Nichts
zurück, aus dem er durch die Vision Israels vor dreieinhalb Jahrtausenden

erlöst wurde. Eine Wissenschaft, die nichts besseres zu leisten
vermag, als den Menschen für nichtig zu erklären, ist ebenso eine Pseudo-
wissenschaft wie die Schreibmaschinensymphonie eine Pseudomusik
ist. Es muss die Zeit kommen, wo der in seiner Innerlichkeit erwachende

und sich zur Wehr setzende Mensch eine überwuchernde, fremde
Lebensgebiete sich aneignende Naturwissenschaft in ihre Grenzen
verweisen wird.7

Dieser Ansatz mag füglich als antimodernistisch bezeichnet werden; doch
ist dabei Adlers Verständnis der Moderne zu erklären. Er nimmt sie wahr als das
Zeitalter einer ebenso triumphalen wie verhängnisvollen Dominanz der
Vernunft, ihres uneingeschränkten und anmassenden Anspruchs nicht nur auf die
Gestaltung der Realität, sondern auch auf die Interpretation des Universums. Der
moderne Mensch, bzw. der Wissenschaftler versuchte immer wieder, seine eigene

Unfähigkeit zur Erfassung eines über ihm stehenden Gesetzes durch dessen

5 Leo Adler, Religion der geheiligten Zeit, Basel 1967, 18.

6 AaO 19.

7 AaO 19f.

182



Abstreiten zu untermauern. Da diese Vernunft aber über sich kein Gesetz
anerkennt, ist sie nur sich selbst verpflichtet. Das heisst, zum einen ist sie manipulativ
anwendbar, zum anderen enthält sie dem Menschen die Perspektive über die
"Menschnatur" hinaus ins Transzendente, und damit ein entscheidendes Element
des Menschseins überhaupt vor. Die daraus resultierenden historischen Katastrophen

der Moderne (Adler hatte als deren Anfang in Die Welt der Tat die französische

Revolution, als ihren Urheber Jean-Jacques Rousseau bezeichnet) bewiesen

nur immer wieder von neuem die Fatalität der Manipulierbarkeit und der
Selbstreferenz der Vernunft. In seinem Verlust (der in totalitären Systemen in ein
Verbot ausartete) aller ausserhalb des reinen Weltbezugs liegenden Werte sieht
Adler "den modernen Menschen zu einem Neoheiden reduziert"8. Der Begriff
des "Neuheidentums"9 macht deutlich, dass Adler hier ein System anprangert,
das, wissenschaftlich, sozial und politisch letztlich vom selben Virus infiziert,
aus eigenen Kräften nicht mehr zu retten ist, sondern nur durch eine neuerliche,
womöglich messianische Erleuchtung, die mit der Offenbarungsleistung der
Israeliten am Sinai zu vergleichen wäre, aber nicht notwendigerweise auf das jüdische

Volk beschränkt bleiben müsste. Die Überwindung der Moderne ist für
Adler der Schritt der entscheidenden ethischen Progression. Es ist aber festzuhalten,

dass diese Überwindung in seiner Vorstellung durchaus nicht irrational
verläuft, sondern vielmehr in einer selbstregulierenden Entwicklung des empirischen

Denkens: So wie "sich die eisenfesten Aristotelischen Beweise als empirisch

falsch erwiesen" haben, werden sich eines Tages "die Evolutionstheorien
auch wissenschaftlich so hoffnungslos verrant haben, wie es vom inneren
Menschen her gesehen von vorneherein der Fall ist"10.

Zwei Beispiele seien angefügt, die unmittelbar in der Krisis der Moderne
den messianischen Spalt aufzeigen sollen. In seiner Festpredigt zum Schawuot-
fest 1961 sprach Adler den damals laufenden Eichmann-Prozess in Jerusalem an.
Aus religiöser Sicht, so versuchte er dabei zu zeigen, lag diesem Prozess ein
Potential zugrunde, das den Anspruch auf Rache oder auf Gerechtigkeit, auf
irgendeine Art des vollziehbaren Ausgleichs also, bei weitem überwog, was nicht
zuletzt mit dem Ort des Prozesses zusammenhing:

Wenn der Prozess in Jerusalem in seiner von gewaltigem Mut zeugenden

Anklage, welche sich nicht nur gegen einen Menschen, oder ein
Volk oder eine Idee, oder eine Zeit allein richtet, sondern gegen all das

zusammen, was in vielen Schichten der Völker des Abendlandes in den
Jahrhunderten an bodenlosem Hass und Gemeinheit der Gesinnung
brodelte, bis es zum letzten Ausbruch kam, wenn dieser die Zeiten und
die Welt umspannende Prozess nicht nur Grauen und Entsetzen auslöst,
sondern weit darüber hinweg und hinaus die Fähigkeit zur Sittlichkeit
durch keine irdische Fakultät, sondern nur durch das Gottgefühl wahres
Gottgefühl des Menschen gewährleistet wird, dann in der Tat hätte Isra-

8 AaO 38.

9 "Judentum versus Neuheidentum" wählte Adler als Titel der Predigt vom Jom Kip-
pur 1965 (zum Kol-Nidre-Gebet) in: Religion der geheiligten Zeit, 34-41.

10 Leo Adler, Religion der geheiligten Zeit, 19.

183



el seinen messianischen Auftrag erfüllt, dann wäre der Staat Israel, wie
wir ihn heute besitzen, Anfang und Ende der Erlösung zugleich, in der
Erfüllung des Prophetenwortes über die Endzeit "ki mizion teizei tora
udwar a' miruschlalajim" (Jes. 2,3), dass abermals und entscheidend
die Weisung und Offenbarung Gottes von Zion ihren Ausgang nehme
und das Wort Gottes von Jerusalem: [...]"
Die Offenbarung Gottes ist eine sittliche Leistung des Menschen. "Gottge-

fühl" muss nicht die Voraussetzung sein, unter welcher angeklagt und Gericht
gehalten wird, doch der Mensch muss imstande und bereit sein, es zu empfangen,
wenn er die Tiefe des gottfernen Grauens und die Bedeutung von dessen öffentlicher

Verurteilung erahnt. Die "irdische Fakultät" (die die Moderne alleine
anzubieten hat) hat hier bloss spröde und unzureichende Vergeltung vorgesehen.

Das zweite Beispiel stammt vom Januar 1974, wenige Monate nach dem
Ausbruch des Oktoberkriegs. Adler war vom Basler Kirchenboten zu seiner
Hoffnung für die Zukunft befragt worden. Angesichts der Weltlage, des Kalten
Krieges und der Situation des soeben zum vierten Male um seine Existenz
kämpfenden und weltweit isolierten Israel, so Adler, könne nur "der unbegründete
Glaube an Gott nicht die begründete Hoffnung auf die Menschheit, auf ihre Völker

und ihre Führer"12 mit einer gerechteren Welt rechnen lassen.

Beide Male liegt die Hoffnung jenseits der Realität, wie sie dem modernen
Menschen zugänglich und von ihm geschaffen ist. Dennoch wird sie geäussert,
und schon hierin haftet das Element des Transzendenten, "der unbegründete
Glaube an Gott". Dabei klingt Emmanuel Lévinas' Aufsatz "Die Thora mehr
lieben als Gott" an: "Das Vertrauen in einen Gott, der sich durch keine irdische
Autorität kundtut, kann nur auf der inneren Evidenz und dem Wert einer Belehrung

beruhen."13 Kann und muss auch auf Gott gehofft werden, so kann doch
von Gott nicht gesprochen werden, ohne dass Er dabei in der Gedankenwelt des
Menschen Sein Wesentlichstes, nämlich Seine Transzendenz oder Seine Person-
haftigkeit einbüsst. Deshalb spricht auch die Bibel von Gottes Heiligkeit, aber
nicht von Gott als Objekt einer Definition, wie Adler in seiner Schrift Der
Mensch in der Sicht der Bibel ausführt. "Judentum ist eine Religion, die nicht
vom Menschen nach Gott fragt, sondern den Menschen von Gott her in Frage
stellt. Der Gott der Bibel ist eine unerkennbare Person, keine halberkannte
Idee.'"4 In der Einleitung zu einem nachgelassenen, offenbar Ende der fünfziger
Jahre verfassten längeren Typoskript zum biblischen Gottesbegriff hat Adler den
Kern der biblischen Botschaft mit einer besonderen Betonung auf deren
ethischen Gehalt zusammengefasst:

Die innere Einheit der Bibel beruht auf ihrer Zusammenschau von Gott
und Mensch, wobei das Wesen Gottes - zum Beispiel seine Heiligkeit -

11 Leo Adler, Die Bedeutung der jüdischen Festtage, 41f.

12 Leo Adler, Realistische Hoffnung, in: Kirchenbote (Januar 1974), lf.
13 Emmanuel Lévinas, Schwierige Freiheit, Versuch über das Judentum, Aus dem

Französischen von Eva Moldenhauer, Frankfurt a.M. 1992, 112.

14 Leo Adler, Der Mensch in der Sicht der Bibel, Basel 1965,71.

184



zum sittlichen Imperativ für das menschliche Denken und Handeln
wird (vg. Lev. 19,2), während der Mensch, als Ebenbild Gottes, seiner
Natur und Bestimmung nach von Gott her begriffen wird. Daher ist in
der Bibel von Gott allein ebensowenig die Rede wie vom Menschen
allein. Vielmehr ist die Bibel ein Buch des Verhältnisses von Gott und
Mensch. [...] Was in Gott selber in der Spannung von Immanenz und
Transzendenz wie eine Antinomie erscheint und vielfach so gedeutet
wurde, wo man den biblischen Gottesbegriff gesondert sah, wird im
biblischen Gottesbewusstsein zu einer Empfindungseinheit, in welcher
der Mensch sich Gott nah und fern zugleich weiss.15

Die Tora und ihr Verständnis der Ethik sind auf dem Gegenüber von Gott
und Mensch aufgebaut. Das Gegenüber kann allerdings nur fruchtbar werden,
bzw. zur Geltung kommen, wenn der Mensch es im Bewusstsein behält.
Verdrängt er es daraus, so ist es aufgehoben, Gott ist aus der Beziehung verbannt,
und die Folgen zeigen sich im Verhalten der Menschen. In der schon erwähnten
Schawuot-Predigt von 1961 erwähnt Adler, dass die Trümmer der von Moses
beim Anblick des Tanzes ums Goldene Kalb zerbrochenen ersten Gesetzestafeln
weiter durch die Wüste mitgetragen wurden. "Angesichts der zebrochenen
Tafeln wurde dem Volke offenbar, dass auch das göttliche Gesetz nur in dem Masse
lebendig ist, in welchem es im Herzen der Menschen lebt."16 Die Gotteseben-
bildlichkeit oder 'Heiligkeit' des mit freiem Willen begabten Menschen ist die
ins Irdische umgesetzte göttliche Präsenz, die wirksam werdende Immanenz, der
die Transzendenz Gottes nur die Grundlage der irreduziblen ethischen Gewähr
liefert.

In einer 1920 erschienenen Sammlung von Artikeln Nathan Birnbaums, die
sich in Adlers Nachlass befindet, ist der Artikel "Zur Frage: Religion oder Ethik"
mit zahlreichen Bleistiftmarkierungen versehen. Ob Adler das Buch schon vor
seiner Emigration besass und durch den Krieg rettete, oder ob er es erst später
erworben und gelesen hat, gewisse Sätze lassen sich als Vorlage für sein eigenes
Denken lesen. Ein ethisches Gesetz, heisst es dort, "kann doch nur als ein
apriorisches, d.h. als ein wenn auch seinem Inhalt nach konkretes, doch logisch
unbeweisbares gedacht sein. Und ein solches kann doch nur transzendentaler
Herkunft sein, aus einer ersten, nicht mehr konkreten Quelle fliessen, aus dem reinen
unanschaulichen Geiste stammen". Daraus zieht Birnbaum zwei Konsequenzen:
"1. Der Ursprung der Ethik ist ein religiöser, und nur durch diesen Ursprung ist
sie eine lebendige Tatsache in der Menschenwelt geworden. 2. Wenn es wirklich
ein ethisches Ideal des jüdischen Volkes gibt [...] so ist dieses nicht das letzte
Gesetz der jüdischen Volksseele, sondern nur ein praktisch sichtbares Folgegesetz

eines anderen letzten Gesetzes, das über und hinter ihm steht."17

Schon in Die Welt der Tat hat auch Adler die Unmöglichkeit, das göttliche

15 Nachlass Leo Adler. Die Datierung ergibt sich daraus, dass sich Adler im Typoskript
"aufdas neu erschienene Buch von Professor James B. Pritchard, Archaeology of the
Old Testament" bezieht, das 1958 herausgekommen war.

16 Leo Adler, Die Bedeutung der jüdischen Festtage, 37.

17 Nathan Birnbaum, Um die Ewigkeit, Jüdische Essays, Berlin 1920.

185



Gesetz zu hinterfragen, betont, und immer wieder verteidigt er das Gesetz gegen
den Anspruch einer Glaubensreligion (sprich: des paulinischen Christentums):

Das Sittengesetz ruht in Gott, als Gesetzgeber. In der Verknüpfung der
Sittlichkeit des Menschen mit der Heiligkeit Gottes liegt der Sinn der
biblischen Offenbarung. Sie mag ein einmaliges Ereignis gewesen
sein; sie muss jedoch permanent im menschlichen Bewusstsein vorhanden

sein, um wirksam zu bleiben. Glaube allein ohne die Konsequenz
der Treue zum Gesetz wäre hierbei nicht nur eine Dissonanz, sondern
ein geradezu treuloser Glaube.18

Besonders drastisch formulierte Adler seine Ablehnung der christlichen
Betonung des Glaubens, als er vom Kirchenboten zu seinen Gedanken über Karfreitag

und Ostern gefragt wurde. Adler bezeichnet das christliche Passionsverständnis,

die "stellvertretende Erlösung von der Sünde", als eine Aufhebung des

"geschichtlichen Menschen in der irdischen Welt", die "die Bedeutungslosigkeit
und die Absurdität für alles Diesseitige" impliziere. "Während der bekennende
Christ in längst vorweggegriffener Erlösung im Geschehen von Karfreitag und
Ostern eine gottgeschenkte Heilsgewissheit erlebt, sieht sich der gläubige Jude
der eigenen Bewährung im Irdischen immer wieder aufs neue überlassen, stets
von Gott geprüft, doch unerlöst, es sei denn durch sich selbst im Angesicht von
Gottes Gerechtigkeit."19 Die Geschichtlichkeit des jüdischen Menschen sieht
Adler gerade in seinem bis zum Märtyrertum reichenden Widerstand gegen die
Zeitläufte, und dies in betontem Gegensatz zum Christentum. Hier klingt deutlich

Franz Rosenzweigs Stern der Erlösung an, von dessen ersten 81 Seiten (in
einer Augabe von 1954) Adler ein ausführliches Exzerpt angefertigt hat. Schon
1945 aber heisst es bei Adler (nach einer noch viel schärferen Polemik gegen das

Christentum): "Einmal nur hat Gott der Allmächtige sich den Juden am Berge
Sinai offenbart, seitdem aber haben die Juden in ihrem Leben und Sterben Gott
offenbart. Denn was ist die Offenbarung der Natur gegen das fortgesetzte Wunder

unserer Geschichte? Offenbaren wir nicht die Gottheit allein in unserer
Existenz?"20 In der Kontinuität der Offenbarung (bzw. des transitiven Offenbarens)
Gottes und dem Erhalten der ungebrochenen eigenen inneren Freiheit durch die
Fährnisse der Geschichte21 manifestieren sich die transzendente und die immanente

Gottesbeziehung des jüdischen Volkes.

Adlers philosophische Beschäftigung, die seine Schriften und Reden zu
jüdischen Fragen prägt, fand ihren besonderen Niederschlag in seiner Promotion,

18 Leo Adler, Der Mensch in der Sicht der Bibel, 15.

19 Was denken Sie über Karfreitag und Ostern? Aus jüdischer Sicht Leo Adler M.A.
Rabbiner der Israelitischen Gemeinde Basel, in: Kirchenbote (April 1968), 1.

20 Die Welt der Tat, Nachlass Leo Adler.
21 "Innere und äussere Freiheit" ist Adlers nachgelassene Predigt zum Pessachfest 1966

überschrieben. Adler weist dort auf das Erfahren der eigenen inneren Freiheit durch
den Unterdrückten hin, "wenn er ein Gerechter bleibt, mitten unter den Ungerechten;
wenn er sich an sein Innerstes klammert, das ihm Inquisition und Diktatur rauben wollen;

wenn er Treue bewahrt, wo ihn Verrat umgibt; wenn er Differenz einhält vor der
Indifferenz; wenn er Jude bleibt vor Gott und Volk, ungeachtet aller Anfechtung [...]".

186



die er 1970 neben dem vollzeitlichen Amt des Gemeinderabbiners ablegte. Thema

der erst sechs Jahre nach der Prüfung veröffentlichten Dissertation sind Ludwig

Wittgensteins Früh- und Spätwerk, der Tractatus logico-philosophicus und
die Philosophischen Untersuchungen, wobei hier nur die Behandlung des ersten
kurz erwähnt sein soll. Adler erklärt schon in der Einleitung, die Abhandlung
wolle "als Einspruch gegen ein Philosophieren verstanden sein, das die
Argumentation in die Destruktion und den Menschen in die Hoffnungslosigkeit ent-
lässt"22. Wittgensteins "Aufhebung des Subjekts als Folge seiner Identität mit
der Welt"23 wird von Adler aus der Biographie des Philosophen als "erschütterndes

Bild vom Bruch einer Lebenslinie und vom Umbruch einer Zeit"24 nachvollziehbar

gemacht, jedoch aus der Sicht des Ethikers, als den er sich versteht, als
"Enthumanisierung des Menschen"25 strikt zurückgewiesen. Die Philosophie,
die sich selbst zu ihrem Ende führt, muss aus Adlers Sicht als Symptom der ganzen

destruktiven Tendenz der Moderne verstanden werden.

Erinnern wir zum Schluss noch einmal an die emphatische Einschätzung
Marcus Melchiors zu der Zeitlosigkeit der Adlerschen Predigten und dessen

eigenen Verweis auf ihre klare Zeitbezogenheit, so bleibt kaum ein Zweifel, dass
Adlers Konzept des Judentums und seine Argumentation gegen die Moderne an
Aktualität nichts verloren haben. Dass der positivistische Aufklärungsanspruch
der Moderne inzwischen von der Postmoderne ernsthaft hinterfragt worden ist,
verleiht seinen Einwänden zusätzliche Brisanz, das "Gottgefühl" bleibt ein
einzulösendes Postulat Adlers. Der Blick auf sein Werk angesichts der zwanzig Jahre,

die seit seinem Tod vergangen sind, zeigt natürlich auch, welche Themen für
Adler noch nicht die Aktualität besassen, die sie inzwischen wohl gewonnen
hätten: Aus der "Religion der geheiligten Zeit" ist in den vergangenen zwei
Jahrzehnten immer mehr eine Religion des heiligen Bodens geworden, an den sich
die messianische Erwartung weiter Kreise der Orthodoxie knüpft. Auf der anderen

Seite besitzt die "Tradition als Motivierung zum Judentum"26, die dazu führt,
"dass der Jude an seiner Religion vorbeigeht wie der Wanderer an einer verwitterten

Ruine"27, eine Generation später tatsächlich kaum mehr Anziehungskraft,
und immer grössere Teile des jüdischen Volkes, das Adler konsequent als Entität
betrachtete, brechen weg. Gerade hier, vor dem Wandel und Verlust jüdischer
Prioritäten sollte Leo Adlers kompromissloser Anspruch an die Moralität der
Religion wieder vergegenwärtigt werden. Eine Edition vergriffener und
nachgelassener Schriften Leo Adlers durch den Verfasser ist deshalb geplant.

22 Leo Adler, Ludwig Wittgenstein, Eine existentielle Deutung, Basel/München etc.
1976, IX.

23 AaO 34.

24 AaO 49.

25 AaO 52.

26 Leo Adler, Religion der geheiligten Zeit, 14.

27 AaO 15.

187


	Offenbarung und Moderne : zu den Schriften von Rabbiner Leo Adler

