
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Die Heimkehr des Enkels : Isaac Breuer und sein umstrittenes Erbe

Autor: Morgenstein, Matthias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961183

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Heimkehr des Enkels

Isaac Breuer und sein umstrittenes Erbe

von Matthias Morgenstern

Isaac Breuer (19. 9. 1883 - 10. 8. 1946) gilt nicht ohne Grund als einer der
bedeutendsten Literaten und Publizisten der deutsch-jüdischen Orthodoxie in
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts.' Der im westungarischen Papa geborene
dritte Sohn Salomon Breuers (1850 - 1926), des Rabbiners der Israelitischen
Religionsgesellschaft (IRG) in Frankfurt am Main, war ein Enkel von dessen

Vorgänger Samson Raphael Hirsch (1808 - 1888). Trotz seiner reputierlichen
Herkunft blieben die Schriften Breuers in der jüdischen Nachwelt aber weithin
ohne Einfluss. Sie wurden, wenn sie nicht in Vergessenheit gerieten, jahrzehntelang

höchst selektiv gelesen. Zugleich standen sie unter dem Verdikt des religiösen

Extremismus und separatistischen Fundamentalismus. Beides hängt mit der
für einen orthodoxen Autor seiner Zeit ungewöhnlichen Komplexität seiner Texte,

aber auch mit dem polemischen Ton zusammen, mit dem er im sogenannten
Frankfurter "Austrittsstreit" von sich reden machte. Breuer bezog sich dabei auf
die in Preussen seit dem 28. Juli 1876 bestehende Möglichkeit, nach staatlichem
Recht aus der liberal geführten jüdischen Einheitsgemeinde auszutreten und sich
der orthodox geführten Separatgemeinde IRG anzuschliessen. Er erinnerte
immer wieder an seinen Grossvater, der einen solchen Schritt - gegen den Widerstand

nicht nur der liberalen, sondern auch der in der Einheitsgemeinde verbliebenen

orthodoxen Juden ("Gemeindeorthodoxie") - für alle Frankfurter Juden

zur Pflicht gemacht hatte. Der Enkel verfocht die Meinung, dass Hirsch mit dieser

Forderung, dem "Frankfurter Prinzip", dem sich immerhin auch der "Würzburger

Rav" Seligmann Bär Bamberger (1807 - 1878) entgegengestellt hatte, die
Anerkennung der Herrschaft der Tora über das jüdische Gemeinwesen gesichert
und die Auflösung der jüdischen Nation zu einer individualistischen "Religion"
im westeuropäischen Sinne verhindert habe. Im Zeitalter des Zionismus, so
Breuer, gelte es nun, die jüdische Gesamtheit ("Klal Jisroel") nicht mehr nur auf
der Ebene der Einzelgemeinden, sondern auch weltweit unter der Herrschaft der
Tora zu organisieren und so den Ansprüchen des säkularistischen Zionismus
entgegenzutreten.

Diese antizionistische Frontstellung hatte zur Folge, dass Breuer zeit seines
Lebens mehr Gegner als Freunde zählte - und das nicht nur unter den Liberalen
und Zionisten, sondern auch in den Reihen der Orthodoxie. Die auf den Aus-

* Pfr. Dr. Matthias Morgenstern, Zeppelinstr. 29, D - 71665 Vaihingen/Enz.
1 Hinsichtlich der Biographie Breuers sei auf die in meiner Studie Von Frankfurt nach

Jerusalem. Isaac Breuer und die Geschichte des Austrittsstreits in der deutsch-jüdischen

Orthodoxie (Tübingen 1995, 205ff) genannte Literatur hingewiesen.

165



trittsstreit zurückgehende problematische Stellung seiner Familie im deutschen
Judentum, die den Jüdischen Monatsheften einst Anlass gegeben hatte, von
einem veritablen "Breuerhass"2 zu reden, fand in seiner Person eine charakteristische

Fortsetzung. Nach seinem Tod im Jahre 1946, in einer durch den Holocaust
verheerten Rezeptionssituation, galt die Frankfurter Kontroverse als obsolet,
erschien der Zionismus als durch die geschichtliche Entwicklung bestätigt. Breuers

literarisches Schaffen trug in den Augen der Kritiker nun auch das Signum
des Kuriosen und Grotesken. Er galt als Epigone, als Hirschs "héritier quelque
peu radicalisant"3, der in gewisser Hinsicht in seiner neuen Heimat Jerusalem nie
richtig angekommen sei. Dieses Urteil wirkte auch in der Wissenschaft fort.
Angesichts weniger qualitativ und quantitativ recht unterschiedlicher Beiträge
aus verschiedenen Disziplinen kann von einer veritablen "Breuer-Forschung"4
auch heute noch keine Rede sein. Dennoch ist in den letzten Jahren, vor allem aus
Anlass des 50. Jahrestages seines Todes am 10. August 1996, ein neues Interesse
an Isaac Breuer zu konstatieren. Bei einigen der neueren Äusserungen zu Breuer
scheint es indes gezielt um den Versuch zu gehen, sein Werk aus dem Schatten
des gemeindepolitischen Streits zu reissen und ihn auf eine Art und Weise in den
zeitgeschichtlichen Kontext einzuordnen, die seine Relevanz als die eines
kritischen jüdischen Intellektuellen erweist. Jeder Bemühung um eine neue Einordnung

seiner Person und seines Werks steht aber eine Reihe von sperrigen Fakten
entgegen, denen der Zusammenhang mit seiner Frankfurter Provenienz im
Gesicht steht. Mit welchen Spannungen und Diskontinuitäten hier zu rechnen ist,
soll im folgenden anhand des Bildungsganges Breuers und der wichtigsten
Themenkreise aus seinem Lebenswerk deutlich werden.

1. Enkel Samson Raphael Hirschs - und "Talmudjude"

So besuchte Breuer in den Jahren 1890 bis 1898 die von seinem Grossvater
in Frankfurt gegründete Realschule, eine Tora-im-Dêrêch-Êrêz-Einrichtung, die
jüdische Erziehung mit der Beschäftigung mit der allgemeinen Kultur verband.
Im Gegensatz zu den Vertretern des kulturorthodoxen "Hirschtums" der vorherigen

Generation, das insbesondere sein Onkel Mendel Hirsch vertreten hatte,
begnügte er sich aber nicht mit dem Studium der Bibelkommentare seines Grossvaters,

sondern trat nach dem Schulbesuch in die Jeschiwa ein, die sein Vater nach
seinem Amtsantritt als IRG-Rabbiner im Herbst 1891 eingerichtet hatte. Hier
erhielt er eine gründliche Ausbildung im Talmud und in den jüdischen
Rechtsquellen. Der Kontakt mit den aus Ost- und Südosteuropa angereisten Bachurim

2 Breuerhass, in: Jüdische Monatshefte 1 (1914), 432-435.
3 Charles Friedemann, La Loi dans la Pensée d'Isaac Breuer (1883 - 1946), in: Revue

des Etudes Juives 131 (1972), 128.

4 So Josef R. Lawitschka, Metageschichte, Jüdische Geschichtskonzeptionen im frü¬
hen 20. Jahrhundert: Franz Rosenzweig, Isaac Breuer und das Echo Maschinenschriftliche

Inauguraldissertation, Berlin 1996, 8 u. 90.

166



verschaffte ihm zudem einen Eindruck von der "Ganzheit" des Ostjudentums,
das er der aus "Mangel von Gesetzeskunde" kranken westlichen Orthodoxie
gegenüberstellte.5 Im Jahre 1904 verliess er die Jeschiwa mit der rabbinischen
Approbation. In seinem Leben stand fortan beides zusammen: die Wertschätzung
der im Osten weithin skeptisch beurteilten, wenn nicht gar abgelehnten Schriften
Hirschs, von der Breuer auch in späteren Jahren nichts zurücknahm - und die
Betonung der Bedeutung des Choschên ha-Mischpat6, dessen Ausserkraftsetzung

im 19. Jahrhundert die orthodoxen Rabbiner in Deutschland noch ohne Protest

hingenommen hatten7; die ständige Beschäftigung mit dem Psalmenkommentar

seines Grossvaters, dem er immer wieder "Chidduschim" hinzufügte8 -
und die Aufforderung zum Studium des Traktates "Sevochim"9, der ihm, dem
"unverwüstlichen Talmudjuden"'0, in besonderer Weise dazu geeignet schien,
die Besinnung auf "die Ursache und das Ziel des Golus" voranzutreiben."

2. Zwischen "Kant und Kabbala'"2

Nach dem externen Abitur begann Breuer im Jahre 1902, parallel zur
Fortsetzung des Talmud-"Lernens", mit dem Studium der Germanistik und der
Philosophie in Giessen. Zwei Jahre später wechselte er an die Universität
Strasbourg. Er begann nun mit dem Studium der Rechtswissenschaft, das er 1906 in
Marburg und danach in Berlin fortsetzte. Es war dies eine Zeit, in der die Söhne
orthodoxer Kaufleute, anders als ihre Väter, eine akademische Karriere anstrebten

und das Tora-im-Dêrêch-Erêz-Bildungsprogramm Hirschs auf der Universität
schweren Belastungsproben ausgesetzt war. Breuer beschäftigte sich

zunächst intensiv mit Descartes und veröffentlichte dann eine Arbeit über den

"Rechtsbegriff auf der Grundlage der Stammlerschen Sozialphilosophie". Mit
einer ursprünglich für das Referendarexamen bestimmten Arbeit über "Die
rechtliche Natur der Patentlizenz" wurde er im Jahre 1912 schliesslich in Berlin

5 Vgl. Isaac Breuer, Die deutsche Orthodoxie im Jahre des Weltkrieges, in: Jüdische
Monatshefte 2 (1915), 62.

6 Vgl. Isaac Breuer, Elijahu, Frankfurt am Main 1924, 89.

7 Vgl. Andreas Gotzmann, Jüdisches Recht im kulturellen Prozess, Die Wahrnehmung
der Halacha im Deutschland des 19. Jahrhunderts, Tübingen 1997, 102.

8 Sabenu. Dr. Jizchaq Breuer, 13 be-Menachem-Av 5756, Jom ha-Schana ha-chami-
schim le-Petirato (Unser Grossvater. Dr. Isaac Breuer s.A. zum 13. Av, dem 50.
Jahrestag seines Todes), Jerusalem 1996, 18.

9 Isaac Breuer, Die Idee des Agudismus, Frankfurt am Main 1921, 8.

10 Vgl. Mordechai Breuer, Jüdische Orthodoxie im Deutschen Reich 1871-1918, Die
Sozialgeschichte einer religiösen Minderheit, Frankfurt am Main 1986, 342.

11 Isaac Breuer, aaO 4.

12 Vgl. Alan L. Mittleman, Between Kant and Kabbalah, An Introduction to Isaac
Breuer's Philosophy of Judaism, New York 1990.

167



promoviert. Die breite Bildung, die Breuer sich in diesen Jahren aneignete,
kommt in gelegentlichen lyrischen und häufigeren belletristischen Versuchen13,
aber auch mit Zitaten aus der Literatur des klassischen Altertums (z.B. Vergils14),
des Neuen Testaments15 und Goethes16 zur Geltung. Auffällig ist auch seine
Neigung, immer wieder aktuelle Stichworte aus der zeitgeschichtlichen Diskussion

- wie "Prosperity" (aus der Zeitkritik Husserls17), "Souveränität" (aus der
Staatsrechtslehre Carl Schmitts18) und die "Umwertung aller Werte" (Nietzsche19) -
aufzugreifen. Was den Nachweis konkreter Zusammenhänge anbelangt, so hat
bereits Oskar Wolfsberg moniert, dass Breuer "auf andere Autoren nie Bezug"
nimmt.20 Abgesehen von den später nie wieder aufgegriffenen akademischen
Qualifizierungsschriften, ist hier immerhin auf die explizite Thematisierung der
Person und Lehre von Karl Marx hinzuweisen, die dazu berechtigt, bei Isaac
Breuer von dem wohl singulären Faktum einerjüdisch-orthodoxen Marxrezeption

zu sprechen.21 In allen Fällen bleibt aber die irritierende Tatsache, dass Breuer
das Gedankengut seiner Zeit nie wirklich rezipiert, sondern in hohem Masse
eklektisch mit ihm umgeht und es meist recht willkürlich in die eigenen Texte
mit ihrer häufig polemischen Zielsetzung einordnet.

In welchem Masse seine Beschäftigung mit Kant, die im Zentrum seiner
universitären Bildung stand und ihn sein ganzes weiteres Leben begleiten sollte,
in dieser Hinsicht als Ausnahme gelten kann, muss strittig bleiben. Insbesondere
Friedrich Niewöhner hat mehrfach dafür plädiert, die diesbezüglichen
philosophischen Ansprüche Breuers zum Nennwert zu nehmen. Doch hat der Autor in
seinen Erinnerungen selbst bekannt, dass er mit der Kritik der praktischen Ver-

13 Vgl. Isaac Breuer, Mein Weg, Jerusalem/Zürich 1988, 82; ein Gedichtbeispiel, in;
ders., Die Opfer des Krieges, in: Jüdische Monatshefte 2(1915), 16.

14 Vgl. Isaac Breuer, Martin Philippson als Historiker Israels, in: Der Israelit (3. 2.
1910), 2 (Anspielung auf Aeneis VI, 620; vgl. J. R. Lawitschka, aaO 103, Anm. 46).

15 Vgl. z.B. Isaac Breuer, Die Erneuerung des Judentums, in: Der Israelit (5. 4. 1909),
1 (Anspielung auf Lk 16, 20); ders., Falk Nefts Heimkehr, Frankfurt am Main 1923,
218 (Anspielung auf Mt 22, 21).

16 Vgl. Isaac Breuer, Elijahu, Frankfurt am Main 1924, 89 (Anspielung auf Goethes
Faust; vgl. hierzu J. R. Lawitschka, aaO 61, Anm. 222).

17 Vgl. Isaac Breuer, Weltwende, Jerusalem 1979, 96 und 100 sowie Edmund Husserl,
Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie,

Gesammelte Werke VI, Den Haag 1954, 3; vgl. ebenso Arnold Zweig, Jüdischer
Ausdruckswille, Publizistik aus vier Jahrzehnten, Berlin 1991, 146ff.

18 Vgl. z.B. Isaac Breuer, Entwurf eines Programms für die agudistische Poalimorganisa-
tion in Palästina, in: Nachalat Zwi (1935/36), 51 und Carl Schmitt, Politische Theologie,

Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, München/Leipzig 1934, 1 Iff.
19 Vgl. Isaac Breuer, 25 Jahre Aguda, in: Der Israelit (1.7. 1937), 3 und Karl Schlechta

(Hg), Friedrich Nietzsche, Werke III, Frankfurt am Main 1976, 214 u.ö.

20 Oskar Wolfsberg, in: Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums
70 (1926), 427.

21 Vgl. z.B. Isaac Breuer, Weltwende, 58-61; Mein Weg, 80 und 118 sowie Matthias
Morgenstern, Von Frankfurt nach Jerusalem, 277ff.

168



nunft und den "Metaphysische!n) Anfangsgründe(n)22 der Sittenlehre" nie etwas
habe anfangen können. Von Interesse war für ihn lediglich die Kritik der reinen
Vernunft, die "dem ganzen menschlichen Denken eherne Grenzen"23 setze. In
den Augen Breuers ermöglichten die erkenntniskritischen Einsichten Kants
daher die Identifizierung der "inneren und äusseren Erfahrung"24 mit der Gefahr
der Verführung der Herzen und Augen nach Numeri 15,39 im täglichen Morgengebet.

Diese Einsicht ergab sich für Breuer zwanglos aus der Tora-Erklärung
seines Grossvaters. Es handelte sich um den Appell, die menschliche Erfahrung
aus dem Bereich der Religion auszuschalten und sich nicht der "Kundschaft" von
"Herz" und "Augen", sondern - mit einem voluntativen Akt! - der Herrschaft
der Tora zu unterstellen.25 Was die inhaltlichen Fragen der Ethik anbelangt, so
Breuer, habe Kant dagegen vom Judentum "nicht die leiseste Ahnung"26 gehabt;
dennoch habe er das moralische Weltgesetz "in sich selbst" gefühlt und sei "an
der Schwelle des Judentums" gestanden.27

Derartige Ausführungen haben bereits bei Max Wiener zur Diagnose eines
merkwürdigen "amalgam of Agada and Kant"28 geführt. Dessen ungeachtet,
haben die philosophischen Ambitionen Breuers zu mancherlei etwas bemühten
Vergleichen - zunächst mit Hermann Cohen, dann mit Martin Buber, Achad
HaAm29, gar Paul Tillich, Theodor W. Adorno30, neuerdings auch Franz Rosenzweig

und Gershom Scholem31 - Anlass gegeben. Unvermeidlich war dann freilich

meist auch die skeptische Frage nach der Ernsthaftigkeit solchen
Philosophierens.32 Wirkungsgeschichtlich entscheidend ist demgegenüber die Tatsache,
dass Breuers Philosophie im Adressatenkreis seiner Schriften kaum rezeptions-

22 Isaac Breuer, Mein Weg, 61f (gemeint ist Kants Schrift aus dem Jahre 1785 Grund¬
legung der Metaphysik der Sitten).

23 Isaac Breuer, Mein Weg, 55.

24 Ebd.

25 Vgl. aaO 55; Breuers Auslegung zu Num 15,39 geht zurück auf Samson Raphael
Hirsch, Israels Gebete übersetzt und erläutert, Frankfurt am Main 1895 (vgl. den
unveränderten Nachdruck, Frankfurt am Main 1987, 121ff).

26 Isaac Breuer, Mein Weg, 62.

27 AaO 63.

28 Max Wiener, Juda Halevi's Concept of Religion and a Modem Counterpart, in: He¬
brew Union College Annual (1950/51), 681.

29 Vgl. Baruch Kurzweil, Devarim 'al Jizchaq Breuer, in: Rivka Horwitz (Hg), Isaac
Breuer, The Man and His Thought (hebr.), Ramat-Gan 1988, 154f.

30 Vgl. Jacob Katz, Jeschivat Frankfurt u-Vet Breuer be-'Ene Talmid joze Hungaria
(Die Frankfurter Jeschiwa und das Haus Breuer in den Augen eines Studenten aus
Ungarn), in: Rivka Horwitz (Hg), aaO 45.

31 Vgl. Josef R. Lawitschka (aaO 13), der Breuer, Rosenzweig und Scholem als "un¬
gleiche Trias" verstehen möchte.

32 Vgl. Zwi Werblowsky, Politiqa we-Chasidut - Ben Razionalism u-Mistiqa (Politik
und Chassidismus - Zwischen Rationalismus und Mystik), in: Rivka Horwitz (Hg),
aaO 64 ("Karikatur Kants").

169



fähig war und seiner praktischen Wirksamkeit eher im Wege stand. Hinzu kamen
Irritationen, die mit der Tatsache zusammenhängen, dass Breuer seinen Kantia-
nismus mit Anleihen aus den esoterischen Traditionen des Judentums kombinieren

konnte, dass er nicht nur Jurist und philosophischer Rationalist, sondern
zugleich Kabbaiist und Mystiker war. Gershom Scholem hat als erster auf diese
Verbindungslinien zu den Kabbalisten Nachmanides, Gikatilla und dem Frankfurter

Rabbiner Jesaja Horovitz hingewiesen.33 Die Bekanntschaft Breuers mit
diesem letzteren Autor, der bereits zu Beginn des 17. Jahrhundert den Weg von
Frankfurt nach Jerusalem gegangen war, ist von Zwi Werblowsky in einem
Vortrag anlässlich seines 100. Geburtstages dann persönlich bezeugt worden. Im
Vergleich mit dem protestantischen Theologen Albrecht Ritsehl (1822 - 1889)
hat Werblowsky zugleich versucht deutlich zu machen, dass Mystik nicht nur im
Umfeld einer neoplatonischen, sondern auch in dem einer neokantianischen
Philosophie möglich und plausibel sei.34

3. Rechtsanwalt und "Antiphilister", Traditionalist und Revolutionär

Nach seiner Promotion liess sich Breuer 1913 als Rechtsanwalt in Frankfurt
nieder. Obgleich nichts dagegen spricht, dass er in seinem Beruf recht erfolgreich

war, stand er der bürgerlichen Existenz recht distanziert gegenüber. Die im
Vordergrund stehende Klage, dass der Brotberuf zu wenig Zeit zum "Lernen"
lasse, erinnert an die ostjüdische Kritik an den westjüdischen Lebensverhältnissen;

sie mochte auch damit in Zusammenhang stehen, dass Breuer in diesen Jahren

der durch die Zumutung der Taufe vereitelten Gelegenheit einer Habilitation
nachtrauerte. In jedem Fall geben seine Äusserungen aus dieser Zeit das Bewusst-
sein eines Konfliktes mit der vorherigen Generation in der deutsch-jüdischen
Orthodoxie zu erkennen. In diesem Zusammenhang bekommen sie auch eine in
diesen Kreisen bisher unerhörte gesellschaftskritische Färbung. Schon auf der
Frankfurter Jeschiwa hatte Breuer die bürgerlich angepasste und kapitalistisch
orientierte jüdische Welt seiner Heimat zu kritisieren gelernt. Während seiner
Studienzeit trat diese Einstellung in eine Wechselwirkung mit den Lebensformen

des studentischen Milieus. Breuer gehörte zu den Mitgründern der "Vereinigung

jüdischer Akademiker" und des aus ihm hervorgehenden "Bundes jüdi-

33 Vgl. Gershom Scholem, Politik der Mystik, in: Jüdische Rundschau (17. 7. 1934), 2.

34 Vgl. Zwi Werblowsky, aaO 65. Nach Werblowsky lehnte Ritsehl die wissenschaft¬
lich-metaphysische Gotteserkenntnis ab, da die Schöpfung und die Offenbarung
nicht der phänomenalen, sondern der noumenalen Welt angehörten. Begründet man
diese Einsicht aber nicht neuplatonisch mit dem materiellen Verhaftetsein des
Menschen, sondern von Kants Kritik der reinen Vernunft her, so bleibt nach Werblowsky
Raum für eine mystisch-kabbalistische Gotteserkenntnis. Ritsehl sei diese Lösung
verschlossen geblieben, da er die neuplatonische Mystik verworfen habe. Im Gegensatz

zu ihm habe Isaac Breuer aber eine nicht-neuplatonische - nämlich kabbalistische

- Mystik gekannt. (Für seine Hilfe beim Verständnis des Vergleichs von Ritsehl
und Breuer danke ich meinem Freund Joachim Weinhardt.)

170



scher Akademiker", dessen erster Präsident und "Fuxmajor" er wurde. Als
solcher hatte er sich bald dem Unterricht der Erstsemester zu widmen. Noch die
Grundlinien seines religionsphilosophischen Spätwerkes "Moriah" stimmten,
wie die Autobiographie bezeugt, mit dem Konzept dieses Fuxenunterrichtes
überein.35 Von diesen Erfahrungen herkommend, begann Breuer, der zu diesem
Zeitpunkt noch ein junger Mann war, nun auch, in die jüdische Gemeindepolitik
einzugreifen. In der Vorbereitungsphase für die Gründung der antizionistisch-
orthodoxen Weltbewegung Agudat Israel machte er sich stark für die Übertragung

des von Samson Raphael Hirsch ererbten antisäkularistischen und separatistischen

"Frankfurter Prinzips" auf die Ebene der orthodoxen Weltorganisation.
Darüber hinaus besass er die Verwegenheit, zu einem gegen den Zionismus
gerichteten palästinapolitischen Aktionsprogramm aufzufordern. Er tat dies mit
grosser Unbekümmertheit und in einem fordernden, frischen Ton, der bei den

ehrwürdigen agudistischen Rabbinern im Osten wie im Westen meist Erstaunen
und Befremden auslöste. Dass er seine Agitation mit modischen Schlagworten
wie dem des "Philistertums" schmückte36, war nur ein äusseres Anzeichen des
umstürzend Neuen, das mit seiner Zielsetzung verbunden war: Es ging ihm um
nicht weniger als darum, die Orthodoxie auf der Höhe der Zeit und mit Hilfe der
modernsten infrastrukturellen Möglichkeiten weltweit neu zu organisieren und
in den geordneten Kampf gegen den zionistischen Säkularismus zu führen. Der
Begriff des "Philistertums" verdankte sich nach Breuers Bekunden zwar einer
durch Hirschs Kommentar inspirierten Paraphrase zu Dtn 4,25 ("Wenn du Kinder

zeugst und Kindeskinder, und ihr werdet Philister im Lande ,.."37) mitsamt
der Warnung vor der Gefahr der Schläfrigkeit und der Vergreisung, die, so Breuer

mit Hirsch, dem Gottesvolk im Lande seiner Sesshaftigkeit - also nunmehr in
der "Gola"! - drohen werde. Die traditionelle Sprache konnte die Spannungen
zur Lebenseinstellung der älteren Generation freilich nur mühsam überdecken.
Einen jugendbewegten Abstand zum überkommenen Habitus geben selbst seine
Äusserungen zu einem umstrittenen Thema wie dem der rabbinischen Approbation

zu erkennen. Während der Trend der Zeit in der westlichen Orthodoxie eher
dahin ging, nach dem Vorbild der Ostjuden die altjüdische Autorität der Rabbiner

zu repristinieren38, nennt Breuer zum Thema des "Schaffe dir einen Lehrer"
(Avot 1,16) für die eigene Person ausgerechnet seinen gerade ein Jahr älteren
Bruder Josef, dem er als junger Mann seine Manuskripte vor der Veröffentlichung

gezeigt und ohne dessen Zustimmung er nichts veröffentlicht habe.39

35 Vgl. Isaac Breuer, Mein Weg, 96.

36 Zum zeitgenössischen Gebrauch dieses Begriffs im Judentums bzw. bei jüdischen
Schriftsteilem vgl. z.B. Vom Judentum, Ein Sammelband, hg. vom Verein jüdischer
Hochschüler in Prag, Leipzig 1914, 61 und Wilhelm von Sternburg, Arnold Zweig,
Frankfurt am Main 1990, Vif.

37 Isaac Breuer, Die Welt als Schöpfung und Natur, Frankfurt am Main 1926, 12.

38 Sein ältester Bruder Raphael Breuer (1881-1932) setzte hier ganz andere Akzente:
vgl. ders., Die Autorität der Rabbinen, in: Jüdische Monatshefte 1 (1914), 420-423
und 2 (1915), 5-11.

39 Sabenu (vgl. oben Anm. 8), 39.

171



4. Der erste Weltkrieg und der Frankfurter 'Frwvstreit

In der Memoirenliteratur und Geschichtsschreibung des Ersten Weltkrieges
geht es immer wieder um die Frage, wie die damaligen Ereignisse ihren
geistesgeschichtlichen Ort erhielten und zu einem Bruch oder einer Wende im Denken
der Zeitgenossen führten. Dabei gilt es der Versuchung zu widerstehen, das spätere

Bewusstsein vom mit diesem Datum verbundenen Epochenwandel in die
überlieferten Texte zurückzuprojizieren.40 Breuer hat seine Erinnerungen in
einem seinen Enkeln gewidmeten bislang unveröffentlichten autobiographischen
Manuskript "Ich und der Krieg" niedergelegt. In diesem Dokument wie in seinen
anderen Schriften aus den ersten Kriegsjahren kommt zum Ausdruck, dass die
Einordnung in das vom Kaiser zu "Eintracht und Verträglichkeit" gemahnte
Vaterland, dessen "Volksgenossen in herrlicher Seelenharmonie die Last eines
Weltschicksals auf sich nehmen"41, für ihn wie für die übergrosse Mehrheit der
Juden im deutschen Sprachraum bei allen Schrecken des Krieges eine schlichte
Selbstverständlichkeit war. Diese Parteinahme, die er auch im jüdischen Interesse

vollziehen zu müssen glaubte, hatte bei ihm einen starken emotionalen
Aspekt.42 Nach dem Zeugnis seiner Texte aus den Jahren 1914 und 1915 - sie
gehören zum Sperrigsten, das aus seiner Feder überliefert ist - kann keine Rede
davon sein, als seien im August 1914 "Mächte des Radikal-Bösen"43 am Werke
gewesen. Die Zeit vor Ausbruch des Krieges war ihm vielmehr ein despektierliches

"Philisterparadies".44 Daher galt: "Gottes ist auch dieser Krieg, Gottes jede
Kugel, die tötet, jede Kugel, die verschont. Gottes ist das Ziel des Krieges, Gottes
ist das Mass von Entsagung, das da Jedwedem gemessen wird."45 Auch nachdem
das Ausmass der Opfer bekanntgeworden war, richtete sich sein Engagement
nicht gegen die masslose "Kriegsbejahung" und "Idealisierung des deutschen
Staats".46 Wenn Breuer sich in diesen Monaten "am kritischsten"47 äusserte, so
ging es ihm eher darum, die eigene Gefolgschaft aufzurütteln: die Schlussfolgerung,

die die deutschen Orthodoxen aus den Geschehnissen ziehen sollten, war

40 Anachronistische Verzeichnungen, bei denen als pazifistisch deutbare Töne Breuers
und seine Kritik am wilhelminisch geprägten orthodoxen Bürgertum sich als
hilfreich für das Überspielen anderer heute als peinlich empfundener Züge erweisen,
finden sich bei Rivka Horwitz, Voices of Opposition to the First World War among
Jewish Thinkers, in: Leo Baeck Institute Yearbook (1988), 241ff.

41 Isaac Breuer, Die Frankfurter Tragi-Komödie, in: Jüdische Monatshefte 1 (1914),
369.

42 Vgl. Isaac Breuers Besprechung von H. Cohens "Deutschtum und Judentum", in: Jü¬
dische Monatshefte 2(1915), 341-352.

43 So Josef R. Lawitschka, aaO 11.

44 Isaac Breuer, Mein Weg, 104.

45 Isaac Breuer, Die Opfer des Krieges, in: Jüdische Monatshefte 2 (1915), 15.

46 Ebd.

47 So Mordechai Breuer, aaO 343.

172



eine Intensivierung des "Lernens".48 Welche Pfeile er zugleich gegen den
innerjüdischen Gegner im Frankfurter Gemeindestreit richten konnte, dafür legen die
Artikel, die er in den ersten Kriegsmonaten in den Jüdischen Monatsheften
veröffentlichte, beredtes Zeugnis ab.

Es handelt sich hier um bissige Kommentare zu einem neuerlichen Streit,
der zwischen der IRG und dem orthodoxen Flügel der Frankfurter Einheitsgemeinde

ausgebrochen war. Nach dem Niederreissen der Stadtmauern im 19.
Jahrhundert war den gesetzestreuen Juden in Frankfurt kein Tragen am Sabbat
mehr möglich gewesen. Die IRG hatte sich mit diesem Zustand abgefunden.
Hirsch selbst hatte in seinem Gesetzeskompendium Horeb die Möglichkeit der
Abhilfe durch einen 'Eruv nur kurz angesprochen.49 Im Sommer 1914. kam es in
der von Breuer so genannten "konservativen Reformgemeinde" aber zur Erörterung

einer solchen Möglichkeit.50 Obwohl die diesbezüglichen
Meinungsverschiedenheiten zu diesem Zeitpunkt noch keineswegs ausgeräumt waren, setzte
sich Nehemia A. Nobel, der orthodoxe Rabbiner der Einheitsgemeinde, am 13.

August 1914 über alle Bedenken hinweg und ordnete die einseitige Einrichtung
eines 'Eruv für die Stadt Frankfurt an. Er lehnte es dabei ab, seine Massnahme
einer religionsgesetzlichen Prüfung durch das konkurrierende Rabbinat der IRG
unterziehen zu lassen. Diejenigen gesetzestreuen Juden, die beiden Gemeinden
angehörten, wurden dadurch in einen Loyalitätskonflikt gestürzt. Salomon Breuer,

bei dem namentlich Bedenken im Zusammenhang mit technischen Neuerungen

bei der Herstellung der "Sabbatschnur" eine Rolle spielten, reagierte mit
einem Anschlag, dessen Wortlaut am 20. 8. 1914 im Israelit nachzulesen war. Es
hiess dort, "dass einige Herren, die zu einem Verein zusammengetreten" seien,
einen 'Eruv eingerichtet hätten. Der Gültigkeit dieser Einrichtung stünde aber
die im Schulchan Aruch festgelegte Bestimmung entgegen, dass "wenn nur ein
Einzelner in der Gemeinde seine Beteiligung an dem Eruw Chazerot versagt,...
selbst für diejenigen, die sich beteiligen, das Eruw Chazerot null und nichtig"
sei.51

Isaac Breuer sprang seinem Vater publizistisch zur Seite. In der Tradition
Hirschs, der sich in ähnlicher Weise vom "Würzburger Rav" hintergangen
gefühlt hatte52, sah er in der Affäre einen Bruch des kriegsbedingten "Burgfrie-

48 Isaac Breuer, Die deutsche Orthodoxie im Jahre des Weltkrieges, in: Jüdische
Monatshefte 2(1915), 62.

49 Vgl. Samson Raphael Hirsch, Horeb, zitiert nach der Neuauflage Zürich/Basel 1992,
Kap. 21,81.

50 Es handelt sich um die Einrichtung, die im Jüdischen Lexikon im Jahre 1928 (II, Sp.
487) angeführt wird.

51 Vgl. Der Israelit (20. 8. 1914), 1. Vor dem Hintergrund der gespannten Beziehungen
zwischen beiden Gemeinden hatte Salomon Breuers Verlangen, bei der Einrichtung
des 'Eruv beteiligt zu werden, etwas Irreales. Bei dem Versuch Nobels, seinem
Amtskollegen anlässlich des Beginns seiner Tätigkeit in Frankfurt einen Antrittsbesuch

abzustatten, war ihm von Breuer die Tür gewiesen worden (mündliche Mitteilung

von Prof. Dr. Mordechai Breuer, Jerusalem, vom 6. 1. 1998).

52 Vgl. Matthias Morgenstern, Von Frankfurt nach Jerusalem, 147ff.

173



dens"53 und eine beispiellose Treulosigkeit im Angesicht des Kriegsgegners:
"Feinde von allen Seiten, Schlacht auf Schlacht voll niederschmetternder Wucht,
keine Familie ohne bange Sorge um ein teures Haupt, wirtschaftliche Not,
Auswandererelend: er (sc. N.A. Nobel) kennt bei alldem kein dringenderes Bedürfnis,

als Frankfurts Menschheit so schnell wie möglich mit einem Eruw zu
beglücken!"54 Entscheidend für diese Perspektive war die Zusammenschau der
Ereignisse, mit der sich für Breuer wohl auch die Hoffnung auf einen guten
Ausgang verband "Am 1. August 1914 entbrannte der europäische Völkerkrieg. Am
13. August wurde der Frankfurter Judenheit ein Eruw appliziert.. ,"55 In diesem
Sinne wird in einem anonymen, nach Stil und Inhalt aber wohl Isaac Breuer
zuzuschreibenden Bericht Uber die Generalversammlung der IRG vom 20. Dezember

1914 der Hoffnung Ausdruck gegeben, "es werde die Erubfrage letzten Endes

auf die Frankfurter Verhältnisse klärend wirken"56.

5. Isaac Breuer und Soma Morgenstern

Nachdem die geschichtlichen Ereignisse in diesen Texten Breuers zunächst
wie ein Inzentiv des Austrittsstreits gewirkt hatten, Hess der Hirsch-Enkel sich
durch den Krieg und die Kriegsfolgen später in belletristischer Hinsicht inspirieren.

In seinem bereits erwähnten Vortrag hat Zwi Werblowsky die diesbezügliche

Tätigkeit Breuers mit dem lapidaren Satz gekennzeichnet, Breuer sei "kein
Dostojewski" gewesen.57 Ungeachtet dieser ernüchternden Feststellung hat
Rosenzweigs briefliche Mitteilung vom 28. März 1924, die Lektüre der beiden
Nachkriegs-Erzählungen Breuers "Falk Nefts Heimkehr" und "Kampf um Gott"
habe ihn "sehr bewegt", Beachtung gefunden.58 Bei den Bemühungen, die Relevanz

der Breuerschen Romane aufzuzeigen, steht aber sein 1934 erschienenes
Werk "Der Neue Kusari" im Vordergrund. In diesem Buch, das in gewisser
Hinsicht als Breuers Abschiedsgeschenk an die deutschsprachige Literatur - nicht
aber als sein eigentliches "Hauptwerk"!59 - angesehen werden kann, wird in
Form philosophischer und theologischer Dialoge der Weg eines Frankfurter Ju-

53 Vgl. Der Israelit (20. 1. 1916), 1; (17. 2. 1916), 1. Vgl. auch "Kriegsmiscellen", in:
Jüdische Monatshefte 2 (1915), 373.

54 Isaac Breuer, Die Frankfurter Tragi-Komödie, in: Jüdische Monatshefte 1 (1914), 370.

55 Isaac Breuer, aaO 367.

56 Die Kriegstagung der Frankfurter Gemeinde, in: Jüdische Monatshefte 1 (1914), 444.

57 Vgl. Zwi Werblowskiy, aaO 62.

58 Franz Rosenzweig, Briefe, Berlin 1935, 496. Bei Josef R. Lawitschka erscheint der
vorhergehende Brief Breuers an Rosenzweig vom 11. 3. 1934 als Kopie auf dem
Titelblatt.

59 So Friedrich Niewöhner in seinem Aufsatz Isaac Breuer und Kant. Ein Beitrag zum
Thema "Kant und das Judentum", in: Neue Zeitschrift für Systematische Theologie
1975, 143.

174



den aus der gottfernen Säkularität zur Anerkennung des Herrschaftsanspruchs
der Tora geschildert. In Anspielung auf den Ausgangspunkt des "ersten Kusari"
hört Alfred Roden, der Sohn des Bankdirektors Max Rosenstock, im Traum eine
beunruhigende Botschaft: "Dein Streben ist gut, aber dein Tun ist nicht gut!"60
Alfred fühlt sich veranlasst, nach einer "Offenbarung des richtigen Tuns"
Ausschau zu halten, die ihn "zu einem sinnvollen Leben" verhelfen soll.61 Im Unterschied

zum klassischen Vorbild wird hier aber nicht die Wahrheitssuche eines
Fremden, des Chazarenkönigs, sondern das Schicksal eines Sohnes des eigenen
Volkes beschrieben, der unter den im 19. Jahrhundert entstandenen geistigen und
sozialen Bedingungen für die jüdische Nation verlorengegangen ist. Diese
Konstellation bringt mit sich, dass als Dialogpartner nicht Christen und Muslime,
sondern den verschiedenen Parteirichtungen angehörige Juden auftreten.
Zielpunkt der Reise ist schliesslich ein seiner messianischen Aufgabe bewusst
gewordener Kreis innerhalb der IRG. Hier möchte Alfred lernen, "auch in der Gola
für Zijaun" zu leben "und für Jeruschalajim!"62

Bald nach seinem Erscheinen wurde der Roman von Gershom Scholem in
einer aufsehenerregenden Besprechung in der Jüdischen Rundschau unter gei-
stes- und ideologiegeschichtlichen Gesichtspunkten untersucht. Vor dem Hintergrund

der Kabbala-Ferne Hirschs, so Scholem, habe der "Enkel" mit seinem
"Neuen Kusari" zu den mystischen Traditionen seines Volkes "heimgefunden".63

In einem Beitrag für die Frankfurter Allgemeine Zeitung hat Friedrich
Niewöhner später dafür plädiert, in entsprechender Weise auch
literaturgeschichtlichen Bezügen nachzugehen und verborgene Beziehungen des Romans
zum Werk des aus dem Ostgalizischen stammenden jüdischen Schriftstellers
Sorna Morgenstern zu beachten. Niewöhner weist darauf hin, dass in Morgensterns

Erzählung "Der Sohn des verlorenen Sohnes" wie in den Erinnerungen
Breuers von einem Weltkongress ("Kenessio Gedaulo") die Rede sei, den die
Agudat Israel in den zwanziger Jahren in Wien durchführte. Morgenstern lässt
seine Handlung, in der es nach einigen Verwicklungen zur Konversion seines
Helden zur Orthodoxie kommt, während des zweiten dieser Kongresse spielen.
Wie bei Breuer ist auch Morgensterns Rückkehrer "assimiliert, sportlich und
sehr deutsch"64, und er heisst ebenfalls Alfred. Über die formale Parallele hinaus
kommt es Niewöhner aber auf inhaltliche Bezugspunkte zwischen beiden Romanen

an. Niewöhner findet sie in dem für Morgensterns Roman charakteristischen
Gegensatz zwischen der deutsch-jüdischen Neoorthodoxie mit ihren "Zylinderrabbis"

und der chassidisch-polnischen Version des Judentums, zu der der "Wie-

60 Isaac Breuer, Der Neue Kusari, Ein Weg zum Judentum, Frankfurt am Main 1934,10.

61 Ebd.

62 AaO 448.

63 Gershom Scholem, aaO, 2. Josef R. Lawitschka hat im Anhang seiner Dissertation
(166ff) weitere zeitgenössische Besprechungen des Buches (von Rabbiner Elie
Münk/Ansbach, Ludwig Feuchtwanger, Pinchas Kohn und Moshe Kleinmann)
zusammengestellt.

64 Friedrich Niewöhner, Rückkehr der Söhne, in: FrankfurterAllgemeine Zeitung (5. 2.

1997).

175



ner Alfred" sich hingezogen fühlt. Der Gegensatz zwischen Ost und West spielt
in der Tat auch in Breuers Welt eine Rolle - jedoch weder im Neuen Kusari noch
in seinen sonstigen Schriften im von Niewöhner unterstellten Sinn. Denn bei
Breuer geht es stets gerade um die umgekehrte Hoffnung, dass die von Alfred
Roden neuentdeckte deutsch-jüdische Neoorthodoxie "viele der seit der
Reichsgründung aus Ost- und Mitteleuropa eingewanderten Juden"65 für sich gewinnen
würde.66 Daneben handelt es sich bei den Diskussionen des "Frankfurter Alfred"
um ein in hohem Masse typisiertes und ideologisch gesteuertes Konstrukt, dessen

Verwurzelung in der Gemeindepolitik seiner Heimatgemeinde deutlich zu
erkennen ist. Gesteht man zu, dass Breuers Buch erlaubt, das für alle besseren
Romane geltende methodische Verbot ausser Kraft zu setzen, Meinungsäusserungen

von Romangestalten als Ansichten ihres Autors auszugeben, und würdigt
man seine hochfliegenden philosophischen Ambitionen, so wird deutlich, das
der "Neue Kusari" mit seinem quod erat demonstrandum dem "Sohn des verlorenen

Sohnes" gegenüber schon vom Genre her ästhetisch anderen Kriterien
unterliegt. "Dass der assimilierte Wiener Alfred zur polnischen Orthodoxie
zurückkehrt", ist für den häufig ironisch formulierenden und im übrigen selbst
durchaus unorthodox lebenden Romancier Morgenstern weder eine "Botschaft"
noch ein "Trostwort für Breuer" oder gar die "Vollendung" seiner "gescheiterten
Botschaft".67 Nicht ohne Grund nimmt Baruch Kurzweil in seiner Studie über die
Konstitutionsbedingungen der neuhebräischen Literatur Breuer als Kronzeugen
für seine These von deren revolutionärem Charakter in Anspruch.68 Folgt man
Kurzweil, so zeugt Breuers belletristisches Schaffen von einer "vorrevolutionären"

Ästhetik, die noch nicht losgelöst sein will von den Normen der religiösen
Überlieferung. Für diese religiöse Ästhetik hatte Hirsch in seiner berühmten
Rede am Vorabend der Schillerfeier des Jahres 1859 noch formulieren können,
dass "alles wahrhaft Gute und Schöne Abglanz der Gottesherrlichkeit auf
Erden"69 sei. Dass Breuers Texte dennoch den Einfluss der zeitgenössischen

65 Micha Brumlik, Frankfurt, Auch die Rothschilds wohnten im Ghetto, in: Willi
Jasper/Julius H. Schoeps (Hg), Deutsch-jüdische Passagen, Europäische Städtelandschaften

von Berlin bis Prag, Hamburg 1996, 145.

66 Anders als es bei Bmmlik anklingt, handelte es sich hier freilich um eine vergebliche
Hoffnung der Frankfurter. Dem ostjüdischen Misstrauen gegenüber der deutsch-jüdischen

Tora-im-Dêrêch-Erêz-Programmatik glaubte Breuer es später gerade anlasten

zu müssen, dass sein palästinapolitisches Aktionsprogramm sich in der Agudat
Israel nicht durchsetzen konnte: vgl. Isaac Breuer, Mein Weg, 119f.

67 So Friedrich Niewöhner, aaO. Sorna Morgensterns Verwendung der Termini "Kleri¬
ker" - nicht nur für die deutsche Orthodoxie, sondern auch für die polnischen Frommen!

- ist im übrigen, anders als Niewöhner meint, ohne Bezug zu den historischen
Spannungen zwischen Ost und West. Auch hier fehlt jede Verbindungslinie zu Breuer.

In dessen Umwelt und Tradition hatte der Begriff des "Klerikalismus" nicht die
Färbung der "Rückständigkeit", sondern die des Zwangsregiments von der Obrigkeit
eingesetzter Reformrabbiner.

68 Baruch Kurzweil, Sifrutenu hê-chadascha - Hemschech o Mahpechal (Unsere neue¬
re Literatur - Kontinuität oder Revolution?), Tel Aviv 1960, 107.

69 Samson Raphael Hirsch, Gesammelte Schriften, Frankfurt am Main 1912, VI, 309.

176



Kultur nicht ganz verleugnen können, macht in diesem Zusammenhang freilich
ihren besonderen Reiz aus.

6. Die "Wiedervereinigung" von Volk und Land

Am Ende seines Heimwegs erkennt Alfred Roden, der Held des "Neuen
Kusari", seine Aufgabe: Er soll das jüdische Volk wachrütteln, damit es sich
bereitmache für die verheissene "Wiedervereinigung des jüdischen Volkes und
des jüdischen Landes unter der Herrschaft des Gottesrechtes der Thora".70 Sein
"Pioniertum für den Gottesstaat der Zukunft"71 stellt er unter ein Motto, das die
Verbindungslinien zum Gedankengut Hirschs deutlich zu erkennen gibt: "Thora
im Derech Erez Jissrael". Mit dieser terminologischen Neuschöpfung gibt Breuer

eine Neuorientierung zu erkennen, die auf die Verheissung eines Nationalheims

in der Balfour-Erklärung vom November 1917 zurückgeht. Dieses
Versprechen hatte nach Breuers Überzeugung nicht einem erst neu zu fabrizierenden
säkularzionistischen Gebilde, sondern dem jüdischen Volk zu gelten, wie es seit
biblischen Zeiten als Volk der Tora existiert hatte. Dieses jüdische Volk, so seine
Überzeugung, wurde in der Gegenwart durch die Weltorganisation Agudat Israel
repräsentiert. Diese neue Einsicht begann er nun wiederum in Beziehung zum
Gedankengut des Frankfurter Prinzips zu setzen. Es überrascht daher nicht, dass
auch der Begriff der Wiedervereinigung dem Schrifttum Hirschs entnommen
war: In seinem Kommentar zu Psalm 133,1 hatte Hirsch vom Glück einer künftigen

"Wiedervereinigung" des Volkes mit dem Land Israel gesprochen.72 Noch
einen weiteren Beleg aus den Kommentaren seines Grossvaters hatte Breuer für
seine palästinapolitischen Einsichten parat. Er berief sich auf dessen Deutewort
für die Geschichte Israels im Anschluss an Leviticus 26,40-42. Dort wird bei der
Schilderung des heilsgeschichtlichen Rückwegs des Gottesvolkes in sein Land
die Reihenfolge der an die Erzväter ergangenen Bundesverheissungen umgekehrt.

Während das zunächst erwähnte "Jakobsgeschick" das mittelalterliche
Märtyrertum des jüdischen Volkes in der langen "Galuthnacht"73 bezeichne, sei
die Epoche des 19. Jahrhunderts, in der sich in Westeuropa die Emanzipation
durchzusetzen begann, mit dem zweiten, dem "Isaak-Stadium" des in der Tora
geweissagten Exils zu identifizieren. In der eigenen Zeit, so Breuer nach Hirsch,
kündigten die geschichtlichen Ereignisse den Abrahamsbund, "die dauernde
Rückkehr zum Lande ihrer Selbständigkeit"74, an. Dieses aktualisierende
Verständnis Hirschs stand im Gegensatz zu so gut wie allen anderen Interpretationen

70 Isaac Breuer, Der Neue Kusari, 438.

71 AaO 440.

72 Zitiert nach der Neuausgabe, Basel 1995, 682.

73 Samson Raphael Hirsch, Der Pentateuch, übersetzt und erläutert, III, unveränderter
Nachdruck: Frankfurt am Main 1986, 619.

74 AaO 620.

177



des Frankfurter Rabbiners, der mit Blick auf die Palästinafrage Ober Jahrzehnte
hinweg immer als ausserordentlich zurückhaltend oder geradezu ablehnend
gegolten hatte. Sein Enkel aber war sich sicher "Wäre Rabbiner Hirsch S.A. ins
heutige Nationalheim gekommen, so hätte er—eine Stadt gegründet oder hätte —

einen Kibbuz gegründet und hätte Stadt oder Kibbuz genannt: "Kehal Adath Je
schurun\~~

Mit dieser letzten Wendung, die auch mit Breuers eigener Übersiedlung
nach Palästina im Jahre 1936 in Verbindung steht, ist die Frage nach der inneren
Einheit und der Einordnung seines Werkes erneut gestellt Seine antizionistischen

Polemiken, namentlich die englische Übersetzung seiner Streitschrift
"Das jüdische Nationalheini", die in den zwanziger Jahren auch der britische
High Commissioner für Palästina erhalten hatte, prägten über Jahrzehnte hinweg
sein Image in der Sekundärliteratur. Es ist demzufolge nicht verwunderlich, dass

er der Mehrheitsmeinung bis heute als "entschiedener Antizionist" gilt. 4

Demgegenüber beschrieb ihn sein langjähriger Freund Salomon Ehrmann als einen
der Pioniere, die den Weg aus dem Ghetto bis an die Schwelle des jüdischen
Staates gebahnt hätten.77 Im Hinblick auf sein Verhältnis zu den zionistischen
Institutionen und angesichts des Augenmerks, das in seiner Familie von jeher
den Fragen der Erziehung und des Unterrichts geschenkt wurde, ist die Tatsache
jedoch bemerkenswert, dass Breuer in seinen letzten Lebensjahren in Palästina
auf die Propagierung separater Tora-îm-Dêrêch-Êrêz-(Israel-)Institutionen
verzichtete. Stattdessen waren er und die Mitglieder seiner Familie dazu bereit, die
Möglichkeiten des im Lande vorhandenen—religiösen wie nichtreligiösen —

Bildungssystems im Lande zu nutzen.

7. Der Primat des '"Frankfurter Prinzips"

Der Wahrnehmung all dieser Spannungen in Breuers Leben und Werk steht
fteilich seine Beteuerung entgegen, stets aufden inneren Zusammenhang seiner
Schriften geachtet zu haben, um. wie er in einem Brief einmal mit dem schönen
Germanismus ausdrückte, dem Leser nicht mit der Tür ins Haus zu fallen ("she
lo nafalti "im ha-Dêlêt letoch ha-Bajifm). Dieser Zusammenhang lässt sich in
der Rückschau nicht anders als durch das stete Fragen nach dem Vermächtnis
Hirschs bestimmen. Dessen Erbe wollte Breuer, dermehr sein wollte als Epigone
und Enkel79, durch produktive Aneignung und Weiterentwicklung bewahren und

75 Isaac Breuer, Mein Weg, 252. Adath Jeschurun war der Ehrenname der alten Frank¬
furter jüdischen Gemeinde, den die IRG für sich beanspruchte.

76 So noch Josef R. Lawitschka, aaO 91.

77 Vgl. Salomon Ehrmann. Isaac Breuer, in: Leo Jung (Hg), GuardiansofourHeritage,
New York 1958,621.

78 Sabenu (vgl. oben Artm. 8), 39.

79 Vgl. seine Anspielung auf Mephistos "Weh dir, dass du ein Enkel bist!" in seinem
Beitrag "Das Freiheitsproblem — Aus dem Skizzenbuch eines jüdischen Akademi-

178



durch die Katastrophen des 20. Jahrhunderts hindurchrctten. Hier ist das
Schillernde in seinem Werk begründet, das eine Einordnung, will sie nicht der \orur
teilsbeladenen Ablehnung verfallen, so erschwert, das Oszillieren zwischen
scheinbar gegensätzlichen Grundpositionen, das ständige Spielen mit aus offenbar

unvereinbaren Bereichen entnommenen Begriffen. Jede Beschäftigung mit
Breuer muss sich daran messen lassen, inwieweit es ihr gelingt mit diesen in seiner

Hirschlektüre begründeten "blitzblanken Paradox icn"®1 fertigzuwerden. Es
ist der Fehler der meisten Breuer-Interpretationen, dass sie diesen Grundzug seines

Werkes ausser Acht lassen, dem in jeder Phase seines Schaffens der Primat
zukam Breuer war zunächst und vor allem Interpret seines Grossvaters und
Polemiker des "Frankfurter Prinzips" für die Herrschaft der Tora über das jüdische
Volk. Als solcher wurde erauch zu einem Literaten, Philosophen und intellektuellen

Zeitkritiker. Dass seine Texte durch diese Einsicht an Relevanz verlieren
könnten, ist eine Sorge, die weniger in der Sache, die im Sinne des Autors keiner
apologetischen Bemühung bedarf, als in dem Umstand begründet ist, dass sein
Anliegen den Nachgeborenen fremd geworden ist

Angesichts dieser Fremdheit, unter der Breuer in seinen letzten Lebensjahren
in besonderem Masse zu leiden halle, muss die Hoffnung auf Verständnis

und Fortwirkung seines Werkes bei der jungen Generation in der wiedergewonnenen

Heimat umso grösser gewesen sein. Seine Enkel, denen er während des 1.

Weltkrieges einst persönlichste Erinnerungen niedergeschrieben hatte, haben
Isaac Breuer zu seinem fünfzigsten Todestag eine Ehrung zugedacht, die ihm zu
seinen Lebzeiten besondere Genugtuung bereitet hätte: ein Erinnerungsbuch
unter dem Titel "Unser Grossvater" mit bislang unveröffentlichten Briefen.
Aufzeichnungen und Ubersetzungen seiner Texte ins Hebräische." Indem die
Herausgeber Breuersche Talmudstudien zum Traktat Qidduschin an die Spitze stellen.

setzen sie einen in seinen veröffentlichten Texten in dieser Form neuen,
finden Lebensstil des Autors aber ungemein charakteristischen Akzent. Wenn das
Werk dieses Mannes heute in Jerusalem von seinen Enkeln, den legitimen Erben,
gelesen wird, ist Isaac Breuer in Wahrheit heimgekehrt.

kers". im Israelit vom 6.9.1906, 5fund sein Diktum "Wehe dem Enkel, der nichts ist
als Enkel" in der Bücherschau des Israelit vom 1.11. 1906, 11.

80 Gershom Scholem, aaO 2.

81 Vgl. oben Anm. 8.

179


	Die Heimkehr des Enkels : Isaac Breuer und sein umstrittenes Erbe

