Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Die Heimkehr des Enkels : Isaac Breuer und sein umstrittenes Erbe
Autor: Morgenstein, Matthias

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961183

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Heimkehr des Enkels

Isaac Breuer und sein umstrittenes Erbe

von Matthias Morgenstern®

Isaac Breuer (19. 9. 1883 - 10. 8. 1946) gilt nicht ohne Grund als einer der
bedeutendsten Literaten und Publizisten der deutsch-jiidischen Orthodoxie in
der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts.' Der im westungarischen Pdpa geborene
dritte Sohn Salomon Breuers (1850 - 1926), des Rabbiners der Israelitischen
Religionsgesellschaft (IRG) in Frankfurt am Main, war ein Enkel von dessen
Vorginger Samson Raphael Hirsch (1808 - 1888). Trotz seiner reputierlichen
Herkunft blieben die Schriften Breuers in der jiidischen Nachwelt aber weithin
ohne Einfluss. Sie wurden, wenn sie nicht in Vergessenheit gerieten, jahrzehnte-
lang hochst selektiv gelesen. Zugleich standen sie unter dem Verdikt des religi-
Osen Extremismus und separatistischen Fundamentalismus. Beides hidngt mit der
fiir einen orthodoxen Autor seiner Zeit ungewohnlichen Komplexitit seiner Tex-
te, aber auch mit dem polemischen Ton zusammen, mit dem er im sogenannten
Frankfurter “Austrittsstreit” von sich reden machte. Breuer bezog sich dabei auf
die in Preussen seit dem 28. Juli 1876 bestehende Moglichkeit, nach staatlichem
Recht aus der liberal gefiihrten jiidischen Einheitsgemeinde auszutreten und sich
der orthodox gefiihrten Separatgemeinde IRG anzuschliessen. Er erinnerte im-
mer wieder an seinen Grossvater, der einen solchen Schritt — gegen den Wider-
stand nicht nur der liberalen, sondern auch der in der Einheitsgemeinde verblie-
benen orthodoxen Juden (“Gemeindeorthodoxie”) — fiir alle Frankfurter Juden
zur Pflicht gemacht hatte. Der Enkel verfocht die Meinung, dass Hirsch mit die-
ser Forderung, dem “Frankfurter Prinzip”, dem sich immerhin auch der “Wiirz-
burger Rav”’ Seligmann Bédr Bamberger (1807 - 1878) entgegengestellt hatte, die
Anerkennung der Herrschaft der Tora iiber das jiidische Gemeinwesen gesichert
und die Auflosung der jiidischen Nation zu einer individualistischen “Religion”
im westeuropidischen Sinne verhindert habe. Im Zeitalter des Zionismus, so
Breuer, gelte es nun, die jiidische Gesamtheit (“Klal Jisroel””) nicht mehr nur auf
der Ebene der Einzelgemeinden, sondern auch weltweit unter der Herrschaft der
Tora zu organisieren und so den Anspriichen des sikularistischen Zionismus
entgegenzutreten.

Diese antizionistische Frontstellung hatte zur Folge, dass Breuer zeit seines

Lebens mehr Gegner als Freunde zéhlte — und das nicht nur unter den Liberalen
und Zionisten, sondern auch in den Reihen der Orthodoxie. Die auf den Aus-

*  Pfr. Dr. Matthias Morgenstern, Zeppelinstr. 29, D — 71665 Vaihingen/Enz.

1 Hinsichtlich der Biographie Breuers sei auf die in meiner Studie Von Frankfurt nach
Jerusalem. Isaac Breuer und die Geschichte des Austrittsstreits in der deutsch-jiidi-
schen Orthodoxie (Tiibingen 1995, 205ff) genannte Literatur hingewiesen.

165



trittsstreit zuriickgehende problematische Stellung seiner Familie im deutschen
Judentum, die den Jiidischen Monatsheften einst Anlass gegeben hatte, von ei-
nem veritablen “Breuerhass™? zu reden, fand in seiner Person eine charakteristi-
sche Fortsetzung. Nach seinem Tod im Jahre 1946, in einer durch den Holocaust
verheerten Rezeptionssituation, galt die Frankfurter Kontroverse als obsolet, er-
schien der Zionismus als durch die geschichtliche Entwicklung bestitigt. Breu-
ers literarisches Schaffen trug in den Augen der Kritiker nun auch das Signum
des Kuriosen und Grotesken. Er galt als Epigone, als Hirschs “héritier quelque
peu radicalisant’?, der in gewisser Hinsicht in seiner neuen Heimat Jerusalem nie
richtig angekommen sei. Dieses Urteil wirkte auch in der Wissenschaft fort.
Angesichts weniger qualitativ und quantitativ recht unterschiedlicher Beitriige
aus verschiedenen Disziplinen kann von einer veritablen “Breuer-Forschung™
auch heute noch keine Rede sein. Dennoch ist in den letzten Jahren, vor allem aus
Anlass des 50. Jahrestages seines Todes am 10. August 1996, ein neues Interesse
an Isaac Breuer zu konstatieren. Bei einigen der neueren Ausserungen zu Breuer
scheint es indes gezielt um den Versuch zu gehen, sein Werk aus dem Schatten
des gemeindepolitischen Streits zu reissen und ihn auf eine Art und Weise in den
zeitgeschichtlichen Kontext einzuordnen, die seine Relevanz als die eines kriti-
schen jiidischen Intellektuellen erweist. Jeder Bemiihung um eine neue Einord-
nung seiner Person und seines Werks steht aber eine Reihe von sperrigen Fakten
entgegen, denen der Zusammenhang mit seiner Frankfurter Provenienz im Ge-
sicht steht. Mit welchen Spannungen und Diskontinuititen hier zu rechnen ist,
soll im folgenden anhand des Bildungsganges Breuers und der wichtigsten The-
menkreise aus seinem Lebenswerk deutlich werden.

1. Enkel Samson Raphael Hirschs — und “Talmudjude”

So besuchte Breuer in den Jahren 1890 bis 1898 die von seinem Grossvater
in Frankfurt gegriindete Realschule, eine Tora-im-Déréch-Eréz-Einrichtung, die
jiidische Erziehung mit der Beschiftigung mit der allgemeinen Kultur verband.
Im Gegensatz zu den Vertretern des kulturorthodoxen “Hirschtums” der vorheri-
gen Generation, das insbesondere sein Onkel Mendel Hirsch vertreten hatte, be-
gniigte er sich aber nicht mit dem Studium der Bibelkommentare seines Grossva-
ters, sondern trat nach dem Schulbesuch in die Jeschiwa ein, die sein Vater nach
seinem Amtsantritt als IRG-Rabbiner im Herbst 1891 eingerichtet hatte. Hier
erhielt er eine griindliche Ausbildung im Talmud und in den jiidischen Rechts-
quellen. Der Kontakt mit den aus Ost- und Siidosteuropa angereisten Bachurim

2 Breuerhass, in: Jiidische Monatshefte 1 (1914), 432-435.

3 Charles Friedemann, La Loi dans la Pensée d’Isaac Breuer (1883 - 1946), in: Revue
des Etudes Juives 131 (1972), 128.

4 So Josef R. Lawitschka, Metageschichte, Jiidische Geschichtskonzeptionen im frii-
hen 20. Jahrhundert: Franz Rosenzweig, Isaac Breuer und das Echo ... , Maschinen-
schriftliche Inauguraldissertation, Berlin 1996, 8 u. 90.

166



verschaffte ihm zudem einen Eindruck von der “Ganzheit” des Ostjudentums,
das er der aus “Mangel von Gesetzeskunde” kranken westlichen Orthodoxie ge-
geniiberstellte.” Im Jahre 1904 verliess er die Jeschiwa mit der rabbinischen Ap-
probation. In seinem Leben stand fortan beides zusammen: die Wertschitzung
der im Osten weithin skeptisch beurteilten, wenn nicht gar abgelehnten Schriften
Hirschs, von der Breuer auch in spiteren Jahren nichts zuriicknahm — und die
Betonung der Bedeutung des Choschén ha-Mischpat®, dessen Ausserkraftset-
zung im 19. Jahrhundert die orthodoxen Rabbiner in Deutschland noch ohne Pro-
test hingenommen hatten’; die stindige Beschiftigung mit dem Psalmenkom-
mentar seines Grossvaters, dem er immer wieder “Chidduschim” hinzufiigte® —
und die Aufforderung zum Studium des Traktates “Sevochim’®, der ihm, dem
“unverwiistlichen Talmudjuden™', in besonderer Weise dazu geeignet schien,
die Besinnung auf “die Ursache und das Ziel des Golus” voranzutreiben.!!

2. Zwischen ‘“Kant und Kabbala”!?

Nach dem externen Abitur begann Breuer im Jahre 1902, parallel zur Fort-
setzung des Talmud-“Lernens”, mit dem Studium der Germanistik und der Phi-
losophie in Giessen. Zwei Jahre spiter wechselte er an die Universitit Stras-
bourg. Er begann nun mit dem Studium der Rechtswissenschaft, das er 1906 in
Marburg und danach in Berlin fortsetzte. Es war dies eine Zeit, in der die S6hne
orthodoxer Kaufleute, anders als ihre Viter, eine akademische Karriere anstreb-
ten und das Tora-im-Déréch-Eréz-Bildungsprogramm Hirschs auf der Universi-
tit schweren Belastungsproben ausgesetzt war. Breuer beschiftigte sich zu-
ndchst intensiv mit Descartes und verdffentlichte dann eine Arbeit iiber den
“Rechtsbegriff auf der Grundlage der Stammlerschen Sozialphilosophie”. Mit
einer urspriinglich fiir das Referendarexamen bestimmten Arbeit iiber “Die
rechtliche Natur der Patentlizenz” wurde er im Jahre 1912 schliesslich in Berlin

5 Vgl. Isaac Breuer, Die deutsche Orthodoxie im Jahre des Weltkrieges, in: Jiidische
Monatshefte 2 (1915), 62.

6 Vgl. Isaac Breuer, Elijahu, Frankfurt am Main 1924, 89.

7 Vgl. Andreas Gotzmann, Jiidisches Recht im kulturellen Prozess, Die Wahrnehmung
der Halacha im Deutschland des 19. Jahrhunderts, Tiibingen 1997, 102.

8 Sabenu. Dr. Jizchaq Breuer, 13 be-Menachem-Av 5756, Jom ha-Schana ha-chami-
schim le-Petirato (Unser Grossvater. Dr. Isaac Breuer s.A. zum 13. Av, dem 50.
Jahrestag seines Todes), Jerusalem 1996, 18.

9 Isaac Breuer, Die Idee des Agudismus, Frankfurt am Main 1921, 8.

10 Vgl. Mordechai Breuer, Jiidische Orthodoxie im Deutschen Reich 1871-1918, Die
Sozialgeschichte einer religiosen Minderheit, Frankfurt am Main 1986, 342.

11 Isaac Breuer, aaO 4.

12 Vgl. Alan L. Mittleman, Between Kant and Kabbalah, An Introduction to Isaac
Breuer’s Philosophy of Judaism, New York 1990.

167



promoviert. Die breite Bildung, die Breuer sich in diesen Jahren aneignete,
kommt in gelegentlichen lyrischen und hiufigeren belletristischen Versuchen'?,
aber auch mit Zitaten aus der Literatur des klassischen Altertums (z.B. Vergils'),
des Neuen Testaments'® und Goethes'® zur Geltung. Auffillig ist auch seine Nei-
gung, immer wieder aktuelle Stichworte aus der zeitgeschichtlichen Diskussion
— wie “Prosperity” (aus der Zeitkritik Husserls!”), “Souverénitét” (aus der Staats-
rechtslehre Carl Schmitts'®) und die “Umwertung aller Werte” (Nietzsche'®) —
aufzugreifen. Was den Nachweis konkreter Zusammenhiénge anbelangt, so hat
bereits Oskar Wolfsberg moniert, dass Breuer “auf andere Autoren nie Bezug”
nimmt.”” Abgesehen von den spiter nie wieder aufgegriffenen akademischen
Qualifizierungsschriften, ist hier immerhin auf die explizite Thematisierung der
Person und Lehre von Karl Marx hinzuweisen, die dazu berechtigt, bei Isaac
Breuer von dem wohl singuldren Faktum einer jiidisch-orthodoxen Marxrezepti-
on zu sprechen.” In allen Fillen bleibt aber die irritierende Tatsache, dass Breuer
das Gedankengut seiner Zeit nie wirklich rezipiert, sondern in hohem Masse
eklektisch mit ihm umgeht und es meist recht willkiirlich in die eigenen Texte
mit ihrer héufig polemischen Zielsetzung einordnet.

In welchem Masse seine Beschiftigung mit Kant, die im Zentrum seiner
universitdren Bildung stand und ihn sein ganzes weiteres Leben begleiten sollte,
in dieser Hinsicht als Ausnahme gelten kann, muss strittig bleiben. Insbesondere
Friedrich Niewohner hat mehrfach dafiir pladiert, die diesbeziiglichen philoso-
phischen Anspriiche Breuers zum Nennwert zu nehmen. Doch hat der Autor in
seinen Erinnerungen selbst bekannt, dass er mit der Kritik der praktischen Ver-

13 Vgl. Isaac Breuer, Mein Weg, Jerusalem/Ziirich 1988, 82; ein Gedichtbeispiel, in:
ders., Die Opfer des Krieges, in: Jiidische Monatshefte 2 (1915), 16.

14 Vgl. Isaac Breuer, Martin Philippson als Historiker Israels, in: Der Israelit (3. 2.
1910), 2 (Anspielung auf Aeneis VI, 620; vgl. J. R. Lawitschka, aaO 103, Anm. 46).

15 Vgl. z.B. Isaac Breuer, Die Erneuerung des Judentums, in: Der Israelit (5. 4. 1909),
1 (Anspielung auf Lk 16, 20); ders., Falk Nefts Heimkehr, Frankfurt am Main 1923,
218 (Anspielung auf Mt 22, 21).

16 Vgl. Isaac Breuer, Elijahu, Frankfurt am Main 1924, 89 (Anspielung auf Goethes
Faust; vgl. hierzu J. R. Lawitschka, aaO 61, Anm. 222).

17 Vgl. Isaac Breuer, Weltwende, Jerusalem 1979, 96 und 100 sowie Edmund Husserl,
Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale Phidnomenolo-
gie, Gesammelte Werke VI, Den Haag 1954, 3; vgl. ebenso Arnold Zweig, Jiidischer
Ausdruckswille, Publizistik aus vier Jahrzehnten, Berlin 1991, 146ff,

18 Vgl. z.B. Isaac Breuer, Entwurf eines Programms fiir die agudistische Poalimorganisa-
tion in Paléstina, in: Nachalat Zwi (1935/36), 51 und Carl Schmitt, Politische Theolo-
gie, Vier Kapitel zur Lehre von der Souverinitit, Miinchen/Leipzig 1934, 11ff.

19 Vgl. Isaac Breuer, 25 Jahre Aguda, in: Der Israelit (1. 7. 1937), 3 und Karl Schlechta
(Hg), Friedrich Nietzsche, Werke 111, Frankfurt am Main 1976, 214 u.6.

20 Oskar Wolfsberg, in: Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums
70 (1926), 427.

21 Vgl. z.B. Isaac Breuer, Weltwende, 58-61; Mein Weg, 80 und 118 sowie Matthias
Morgenstern, Von Frankfurt nach Jerusalem, 277ff.

168



nunft und den “Metaphysische(n) Anfangsgriinde(n)* der Sittenlehre” nie etwas
habe anfangen konnen. Von Interesse war fiir ihn lediglich die Kritik der reinen
Vernunft, die “dem ganzen menschlichen Denken eherne Grenzen”* setze. In
den Augen Breuers ermdéglichten die erkenntniskritischen Einsichten Kants da-
her die Identifizierung der “inneren und ... dusseren Erfahrung”? mit der Gefahr
der Verfiithrung der Herzen und Augen nach Numeri 15,39 im téglichen Morgen-
gebet. Diese Einsicht ergab sich fiir Breuer zwanglos aus der Tora-Erklarung
seines Grossvaters. Es handelte sich um den Appell, die menschliche Erfahrung
aus dem Bereich der Religion auszuschalten und sich nicht der “Kundschaft” von
“Herz” und “Augen”, sondern — mit einem voluntativen Akt! — der Herrschaft
der Tora zu unterstellen.”” Was die inhaltlichen Fragen der Ethik anbelangt, so
Breuer, habe Kant dagegen vom Judentum “nicht die leiseste Ahnung”?® gehabt;
dennoch habe er das moralische Weltgesetz “in sich selbst” gefiihlt und sei “an
der Schwelle des Judentums” gestanden.*

Derartige Ausfiihrungen haben bereits bei Max Wiener zur Diagnose eines
merkwiirdigen “amalgam of Agada and Kant™*® gefiihrt. Dessen ungeachtet, ha-
ben die philosophischen Ambitionen Breuers zu mancherlei etwas bemiihten
Vergleichen — zundchst mit Hermann Cohen, dann mit Martin Buber, Achad
HaAm?, gar Paul Tillich, Theodor W. Adorno®, neuerdings auch Franz Rosen-
zweig und Gershom Scholem® — Anlass gegeben. Unvermeidlich war dann frei-
lich meist auch die skeptische Frage nach der Ernsthaftigkeit solchen Philoso-
phierens.*? Wirkungsgeschichtlich entscheidend ist demgegeniiber die Tatsache,
dass Breuers Philosophie im Adressatenkreis seiner Schriften kaum rezeptions-

22 Isaac Breuer, Mein Weg, 61f (gemeint ist Kants Schrift aus dem Jahre 1785 Grund-
legung der Metaphysik der Sitten).

23 Isaac Breuer, Mein Weg, 55.
24 Ebd.

25 Vgl. aaO 55; Breuers Auslegung zu Num 15,39 geht zuriick auf Samson Raphael
Hirsch, Israels Gebete iibersetzt und erldutert, Frankfurt am Main 1895 (vgl. den
unverinderten Nachdruck, Frankfurt am Main 1987, 121ff).

26 Isaac Breuer, Mein Weg, 62.
27 AaO 63.

28 Max Wiener, Juda Halevi’s Concept of Religion and a Modern Counterpart, in: He-
brew Union College Annual (1950/51), 681.

29 Vgl. Baruch Kurzweil, Devarim ‘al Jizchaq Breuer, in: Rivka Horwitz (Hg), Isaac
Breuer, The Man and His Thought (hebr.), Ramat-Gan 1988, 154f.

30 Vgl. Jacob Katz, Jeschivat Frankfurt u-Vet Breuer be-‘Ene Talmid joze Hungaria
(Die Frankfurter Jeschiwa und das Haus Breuer in den Augen eines Studenten aus
Ungarn), in: Rivka Horwitz (Hg), aaO 45.

31 Vgl. Josef R. Lawitschka (aaO 13), der Breuer, Rosenzweig und Scholem als “un-
gleiche Trias” verstehen mochte.

32 Vgl. Zwi Werblowsky, Politiga we-Chasidut — Ben Razionalism u-Mistiqa (Politik
und Chassidismus — Zwischen Rationalismus und Mystik), in: Rivka Horwitz (Hg),
aa0 64 (“Karikatur Kants”).

169



fihig war und seiner praktischen Wirksamkeit eher im Wege stand. Hinzu kamen
Irritationen, die mit der Tatsache zusammenhzngen, dass Breuer seinen Kantia-
nismus mit Anleihen aus den esoterischen Traditionen des Judentums kombinie-
ren konnte, dass er nicht nur Jurist und philosophischer Rationalist, sondern zu-
gleich Kabbalist und Mystiker war. Gershom Scholem hat als erster auf diese
Verbindungslinien zu den Kabbalisten Nachmanides, Gikatilla und dem Frank-
furter Rabbiner Jesaja Horovitz hingewiesen.* Die Bekanntschaft Breuers mit
diesem letzteren Autor, der bereits zu Beginn des 17. Jahrhundert den Weg von
Frankfurt nach Jerusalem gegangen war, ist von Zwi Werblowsky in einem
Vortrag anldsslich seines 100. Geburtstages dann personlich bezeugt worden. Im
Vergleich mit dem protestantischen Theologen Albrecht Ritschl (1822 - 1889)
hat Werblowsky zugleich versucht deutlich zu machen, dass Mystik nicht nur im
Umfeld einer neoplatonischen, sondern auch in dem einer neokantianischen Phi-
losophie moglich und plausibel sei.*

3. Rechtsanwalt und “Antiphilister”, Traditionalist und Revolutionir

Nach seiner Promotion liess sich Breuer 1913 als Rechtsanwalt in Frankfurt
nieder. Obgleich nichts dagegen spricht, dass er in seinem Beruf recht erfolg-
reich war, stand er der biirgerlichen Existenz recht distanziert gegeniiber. Die im
Vordergrund stehende Klage, dass der Brotberuf zu wenig Zeit zum “Lernen”
lasse, erinnert an die ostjiidische Kritik an den westjlidischen Lebensverhiltnis-
sen; sie mochte auch damit in Zusammenhang stehen, dass Breuer in diesen Jah-
ren der durch die Zumutung der Taufe vereitelten Gelegenheit einer Habilitation
nachtrauerte. In jedem Fall geben seine Ausserungen aus dieser Zeit das Bewusst-
sein eines Konfliktes mit der vorherigen Generation in der deutsch-jiidischen
Orthodoxie zu erkennen. In diesem Zusammenhang bekommen sie auch eine in
diesen Kreisen bisher unerhorte gesellschaftskritische Fiarbung. Schon auf der
Frankfurter Jeschiwa hatte Breuer die biirgerlich angepasste und kapitalistisch
orientierte jiidische Welt seiner Heimat zu kritisieren gelernt. Wihrend seiner
Studienzeit trat diese Einstellung in eine Wechselwirkung mit den Lebensfor-
men des studentischen Milieus. Breuer gehorte zu den Mitgriindern der “Verei-
nigung jiidischer Akademiker” und des aus ihm hervorgehenden “Bundes jiidi-

33 Vgl. Gershom Scholem, Politik der Mystik, in: Jiidische Rundschau (17.7. 1934), 2.

34 Vgl. Zwi Werblowsky, aaO 65. Nach Werblowsky lehnte Ritschl die wissenschaft-
lich-metaphysische Gotteserkenntnis ab, da die Schopfung und die Offenbarung
nicht der phinomenalen, sondern der noumenalen Welt angehorten. Begriindet man
diese Einsicht aber nicht neuplatonisch mit dem materiellen Verhaftetsein des Men-
schen, sondern von Kants Kritik der reinen Vernunft her, so bleibt nach Werblowsky
Raum fiir eine mystisch-kabbalistische Gotteserkenntnis. Ritschl sei diese Losung
verschlossen geblieben, da er die neuplatonische Mystik verworfen habe. Im Gegen-
satz zu ihm habe Isaac Breuer aber eine nicht-neuplatonische — ndmlich kabbalisti-
sche — Mystik gekannt. (Fiir seine Hilfe beim Verstindnis des Vergleichs von Ritschl
und Breuer danke ich meinem Freund Joachim Weinhardt.)

170



scher Akademiker”, dessen erster Prisident und “Fuxmajor” er wurde. Als sol-
cher hatte er sich bald dem Unterricht der Erstsemester zu widmen. Noch die
Grundlinien seines religionsphilosophischen Spidtwerkes “Moriah” stimmten,
wie die Autobiographie bezeugt, mit dem Konzept dieses Fuxenunterrichtes
iiberein.* Von diesen Erfahrungen herkommend, begann Breuer, der zu diesem
Zeitpunkt noch ein junger Mann war, nun auch, in die jiidische Gemeindepolitik
einzugreifen. In der Vorbereitungsphase fiir die Griindung der antizionistisch-
orthodoxen Weltbewegung Agudat Israel machte er sich stark fiir die Ubertra-
gung des von Samson Raphael Hirsch ererbten antisékularistischen und separati-
stischen “Frankfurter Prinzips” auf die Ebene der orthodoxen Weltorganisation.
Dariiber hinaus besass er die Verwegenheit, zu einem gegen den Zionismus ge-
richteten palédstinapolitischen Aktionsprogramm aufzufordern. Er tat dies mit
grosser Unbekiimmertheit und in einem fordernden, frischen Ton, der bei den
ehrwiirdigen agudistischen Rabbinern im Osten wie im Westen meist Erstaunen
und Befremden ausloste. Dass er seine Agitation mit modischen Schlagworten
wie dem des “Philistertums” schmiickte*, war nur ein dusseres Anzeichen des
umstiirzend Neuen, das mit seiner Zielsetzung verbunden war: Es ging ihm um
nicht weniger als darum, die Orthodoxie auf der Hohe der Zeit und mit Hilfe der
modernsten infrastrukturellen Moglichkeiten weltweit neu zu organisieren und
in den geordneten Kampf gegen den zionistischen Sékularismus zu fithren. Der
Begriff des “Philistertums” verdankte sich nach Breuers Bekunden zwar einer
durch Hirschs Kommentar inspirierten Paraphrase zu Dtn 4,25 (“Wenn du Kin-
der zeugst und Kindeskinder, und ihr werdet Philister im Lande ...””*”) mitsamt
der Warnung vor der Gefahr der Schlifrigkeit und der Vergreisung, die, so Breu-
er mit Hirsch, dem Gottesvolk im Lande seiner Sesshaftigkeit — also nunmehr in
der “Gola”! — drohen werde. Die traditionelle Sprache konnte die Spannungen
zur Lebenseinstellung der #lteren Generation freilich nur miihsam iiberdecken.
Einen jugendbewegten Abstand zum iiberkommenen Habitus geben selbst seine
Ausserungen zu einem umstrittenen Thema wie dem der rabbinischen Approba-
tion zu erkennen. Wihrend der Trend der Zeit in der westlichen Orthodoxie eher
dahin ging, nach dem Vorbild der Ostjuden die altjiidische Autoritit der Rabbi-
ner zu repristinieren®®, nennt Breuer zum Thema des “Schaffe dir einen Lehrer”
(Avot 1,16) fiir die eigene Person ausgerechnet seinen gerade ein Jahr dlteren (!)
Bruder Josef, dem er als junger Mann seine Manuskripte vor der Veroffentli-
chung gezeigt und ohne dessen Zustimmung er nichts vertffentlicht habe.®

35 Vgl. Isaac Breuer, Mein Weg, 96.

36 Zum zeitgenossischen Gebrauch dieses Begriffs im Judentums bzw. bei jiidischen
Schriftstellern vgl. z.B. Vom Judentum, Ein Sammelband, hg. vom Verein jiidischer
Hochschiiler in Prag, Leipzig 1914, 61 und Wilhelm von Sternburg, Arnold Zweig,
Frankfurt am Main 1990, VIf.

37 Isaac Breuer, Die Welt als Schopfung und Natur, Frankfurt am Main 1926, 12.

38 Sein iltester Bruder Raphael Breuer (1881-1932) setzte hier ganz andere Akzente:
vgl. ders., Die Autoritédt der Rabbinen, in: Jiidische Monatshefte 1 (1914), 420-423
und 2 (1915), 5-11.

39 Sabenu (vgl. oben Anm. 8), 39.

171



4. Der erste Weltkrieg und der Frankfurter ‘Eruvstreit

In der Memoirenliteratur und Geschichtsschreibung des Ersten Weltkrieges
geht es immer wieder um die Frage, wie die damaligen Ereignisse ihren geistes-
geschichtlichen Ort erhielten und zu einem Bruch oder einer Wende im Denken
der Zeitgenossen fiihrten. Dabei gilt es der Versuchung zu widerstehen, das spi-
tere Bewusstsein vom mit diesem Datum verbundenen Epochenwandel in die
tiberlieferten Texte zuriickzuprojizieren.* Breuer hat seine Erinnerungen in ei-
nem seinen Enkeln gewidmeten bislang unvertffentlichten autobiographischen
Manuskript “Ich und der Krieg” niedergelegt. In diesem Dokument wie in seinen
anderen Schriften aus den ersten Kriegsjahren kommt zum Ausdruck, dass die
Einordnung in das vom Kaiser zu “Eintracht und Vertraglichkeit” gemahnte
Vaterland, dessen “Volksgenossen in herrlicher Seelenharmonie die Last eines
Weltschicksals auf sich nehmen”*', fiir ihn wie fiir die iibergrosse Mehrheit der
Juden im deutschen Sprachraum bei allen Schrecken des Krieges eine schlichte
Selbstverstiandlichkeit war. Diese Parteinahme, die er auch im jiidischen Interes-
se vollziehen zu miissen glaubte, hatte bei ihm einen starken emotionalen
Aspekt.*” Nach dem Zeugnis seiner Texte aus den Jahren 1914 und 1915 — sie
gehoren zum Sperrigsten, das aus seiner Feder iiberliefert ist — kann keine Rede
davon sein, als seien im August 1914 “Michte des Radikal-Bosen”* am Werke
gewesen. Die Zeit vor Ausbruch des Krieges war ihm vielmehr ein despektierli-
ches “Philisterparadies”.* Daher galt: “Gottes ist auch dieser Krieg, Gottes jede
Kugel, die totet, jede Kugel, die verschont. Gottes ist das Ziel des Krieges, Gottes
ist das Mass von Entsagung, das da Jedwedem gemessen wird.”** Auch nachdem
das Ausmass der Opfer bekanntgeworden war, richtete sich sein Engagement
nicht gegen die masslose “Kriegsbejahung” und “Idealisierung des deutschen
Staats”.* Wenn Breuer sich in diesen Monaten “am kritischsten™* dusserte, so
ging es ihm eher darum, die eigene Gefolgschaft aufzuriitteln: die Schlussfolge-
rung, die die deutschen Orthodoxen aus den Geschehnissen ziehen sollten, war

40 Anachronistische Verzeichnungen, bei denen als pazifistisch deutbare T6ne Breuers
und seine Kritik am wilhelminisch geprigten orthodoxen Biirgertum sich als hilf-
reich fiir das Uberspielen anderer heute als peinlich empfundener Ziige erweisen, fin-
den sich bei Rivka Horwitz, Voices of Opposition to the First World War among
Jewish Thinkers, in: Leo Baeck Institute Yearbook (1988), 241ff.

41 Isaac Breuer, Die Frankfurter Tragi-Komdédie, in: Jiidische Monatshefte 1 (1914),
369.

42 Vgl. Isaac Breuers Besprechung von H. Cohens “Deutschtum und Judentum”, in: Jii-
dische Monatshefte 2 (1915), 341-352.

43 So Josef R. Lawitschka, aaO 11.
44 Isaac Breuer, Mein Weg, 104.

45 TIsaac Breuer, Die Opfer des Krieges, in: Jiidische Monatshefte 2 (1915), 15.
46 Ebd.

47 So Mordechai Breuer, aaO 343.

172



eine Intensivierung des “Lernens”.* Welche Pfeile er zugleich gegen den inner-
jiidischen Gegner im Frankfurter Gemeindestreit richten konnte, dafiir legen die
Artikel, die er in den ersten Kriegsmonaten in den Jiidischen Monatsheften
veroffentlichte, beredtes Zeugnis ab.

Es handelt sich hier um bissige Kommentare zu einem neuerlichen Streit,
der zwischen der IRG und dem orthodoxen Fliigel der Frankfurter Einheitsge-
meinde ausgebrochen war. Nach dem Niederreissen der Stadtmauern im 19.
Jahrhundert war den gesetzestreuen Juden in Frankfurt kein Tragen am Sabbat
mehr moglich gewesen. Die IRG hatte sich mit diesem Zustand abgefunden.
Hirsch selbst hatte in seinem Gesetzeskompendium Horeb die Moglichkeit der
Abhilfe durch einen ‘Eruv nur kurz angesprochen.* Im Sommer 1914 kam es in
der von Breuer so genannten “konservativen Reformgemeinde” aber zur Erorte-
rung einer solchen Moglichkeit.®® Obwohl die diesbeziiglichen Meinungsver-
schiedenheiten zu diesem Zeitpunkt noch keineswegs ausgeriumt waren, setzte
sich Nehemia A. Nobel, der orthodoxe Rabbiner der Einheitsgemeinde, am 13.
August 1914 iiber alle Bedenken hinweg und ordnete die einseitige Einrichtung
eines ‘Eruv fiir die Stadt Frankfurt an. Er lehnte es dabei ab, seine Massnahme
einer religionsgesetzlichen Priifung durch das konkurrierende Rabbinat der IRG
unterziehen zu lassen. Diejenigen gesetzestreuen Juden, die beiden Gemeinden
angehorten, wurden dadurch in einen Loyalitdtskonflikt gestiirzt. Salomon Breu-
er, bei dem namentlich Bedenken im Zusammenhang mit technischen Neuerun-
gen bei der Herstellung der “Sabbatschnur” eine Rolle spielten, reagierte mit ei-
nem Anschlag, dessen Wortlaut am 20. 8. 1914 im Israelit nachzulesen war. Es
hiess dort, “dass einige Herren, die zu einem Verein zusammengetreten” seien,
einen ‘Eruv eingerichtet hétten. Der Giiltigkeit dieser Einrichtung stiinde aber
die im Schulchan Aruch festgelegte Bestimmung entgegen, dass “wenn nur ein
Einzelner in der Gemeinde seine Beteiligung an dem Eruw Chazerot versagt, ...
selbst fiir diejenigen, die sich beteiligen, das Eruw Chazerot null und nichtig”
sei.’!

Isaac Breuer sprang seinem Vater publizistisch zur Seite. In der Tradition
Hirschs, der sich in dhnlicher Weise vom “Wiirzburger Rav” hintergangen ge-
fiihlt hatte’?, sah er in der Affare einen Bruch des kriegsbedingten “Burgfrie-

48 Isaac Breuer, Die deutsche Orthodoxie im Jahre des Weltkrieges, in: Jiidische Mo-
natshefte 2 (1915), 62.

49 Vgl. Samson Raphael Hirsch, Horeb, zitiert nach der Neuauflage Ziirich/Basel 1992,
Kap. 21, 81.

50 Es handelt sich um die Einrichtung, die im Jiidischen Lexikon im Jahre 1928 (II, Sp.
487) angefiihrt wird.

51 Vgl. Der Israelit (20. 8. 1914), 1. Vor dem Hintergrund der gespannten Beziehungen
zwischen beiden Gemeinden hatte Salomon Breuers Verlangen, bei der Einrichtung
des ‘Eruv beteiligt zu werden, etwas Irreales. Bei dem Versuch Nobels, seinem
Amtskollegen anldsslich des Beginns seiner Tatigkeit in Frankfurt einen Antrittsbe-
such abzustatten, war ihm von Breuer die Tiir gewiesen worden (miindliche Mittei-
lung von Prof. Dr. Mordechai Breuer, Jerusalem, vom 6. 1. 1998).

52 Vgl. Matthias Morgenstern, Von Frankfurt nach Jerusalem, 1471f.

173



dens” und eine beispiellose Treulosigkeit im Angesicht des Kriegsgegners:
“Feinde von allen Seiten, Schlacht auf Schlacht voll niederschmetternder Wucht,
keine Familie ohne bange Sorge um ein teures Haupt, wirtschaftliche Not, Aus-
wandererelend: er (sc. N.A. Nobel) kennt bei alldem kein dringenderes Bediirf-
nis, als Frankfurts Menschheit so schnell wie moglich mit einem Eruw zu be-
gliicken!”>* Entscheidend fiir diese Perspektive war die Zusammenschau der Er-
eignisse, mit der sich fiir Breuer wohl auch die Hoffnung auf einen guten Aus-
gang verband “Am 1. August 1914 entbrannte der europiische Volkerkrieg. Am
13. August wurde der Frankfurter Judenheit ein Eruw appliziert ...”* In diesem
Sinne wird in einem anonymen, nach Stil und Inhalt aber wohl Isaac Breuer zu-
zuschreibenden Bericht iiber die Generalversammlung der IRG vom 20. Dezem-
ber 1914 der Hoffnung Ausdruck gegeben, “es werde die Erubfrage letzten En-
des auf die Frankfurter Verhéltnisse klarend wirken’.

5. Isaac Breuer und Soma Morgenstern

Nachdem die geschichtlichen Ereignisse in diesen Texten Breuers zunéchst
wie ein Inzentiv des Austrittsstreits gewirkt hatten, liess der Hirsch-Enkel sich
durch den Krieg und die Kriegsfolgen spiter in belletristischer Hinsicht inspirie-
ren. In seinem bereits erwihnten Vortrag hat Zwi Werblowsky die diesbeziigli-
che Tatigkeit Breuers mit dem lapidaren Satz gekennzeichnet, Breuer sei “kein
Dostojewski” gewesen.”” Ungeachtet dieser erniichternden Feststellung hat Ro-
senzweigs briefliche Mitteilung vom 28. Mirz 1924, die Lektiire der beiden
Nachkriegs-Erzdhlungen Breuers “Falk Nefts Heimkehr” und “Kampf um Gott”
habe ihn “sehr bewegt”, Beachtung gefunden.’® Bei den Bemiihungen, die Rele-
vanz der Breuerschen Romane aufzuzeigen, steht aber sein 1934 erschienenes
Werk “Der Neue Kusari” im Vordergrund. In diesem Buch, das in gewisser Hin-
sicht als Breuers Abschiedsgeschenk an die deutschsprachige Literatur — nicht
aber als sein eigentliches “Hauptwerk”!”® — angesehen werden kann, wird in
Form philosophischer und theologischer Dialoge der Weg eines Frankfurter Ju-

53 Vgl. Der Israelit (20. 1. 1916), 1; (17. 2. 1916), 1. Vgl. auch “Kriegsmiscellen”, in:
Jiidische Monatshefte 2 (1915), 373.

54 Isaac Breuer, Die Frankfurter Tragi-Komddie, in: Jiidische Monatshefte 1 (1914), 370.
55 Isaac Breuer, aaO 367.

56 Die Kriegstagung der Frankfurter Gemeinde, in: Jiidische Monatshefte 1 (1914), 444.
57 Vgl. Zwi Werblowskiy, aaO 62.

58 Franz Rosenzweig, Briefe, Berlin 1935, 496. Bei Josef R. Lawitschka erscheint der
vorhergehende Brief Breuers an Rosenzweig vom 11. 3. 1934 als Kopie auf dem
Titelblatt.

59 So Friedrich Niewohner in seinem Aufsatz Isaac Breuer und Kant. Ein Beitrag zum
Thema “Kant und das Judentum”, in: Neue Zeitschrift fiir Systematische Theologie
1975, 143.

174



den aus der gottfernen Sékularitit zur Anerkennung des Herrschaftsanspruchs
der Tora geschildert. In Anspielung auf den Ausgangspunkt des “ersten Kusari”
hort Alfred Roden, der Sohn des Bankdirektors Max Rosenstock, im Traum eine
beunruhigende Botschaft: “Dein Streben ist gut, aber dein Tun ist nicht gut!”®
Alfred fiihlt sich veranlasst, nach einer “Offenbarung des richtigen Tuns” Aus-
schau zu halten, die ihn “zu einem sinnvollen Leben” verhelfen soll.®! Im Unter-
schied zum klassischen Vorbild wird hier aber nicht die Wahrheitssuche eines
Fremden, des Chazarenkonigs, sondern das Schicksal eines Sohnes des eigenen
Volkes beschrieben, der unter den im 19. Jahrhundert entstandenen geistigen und
sozialen Bedingungen fiir die jiidische Nation verlorengegangen ist. Diese Kon-
stellation bringt mit sich, dass als Dialogpartner nicht Christen und Muslime,
sondern den verschiedenen Parteirichtungen angehérige Juden auftreten. Ziel-
punkt der Reise ist schliesslich ein seiner messianischen Aufgabe bewusst ge-
wordener Kreis innerhalb der IRG. Hier méchte Alfred lernen, “auch in der Gola
fiir Zijaun” zu leben “und fiir Jeruschalajim!”%

Bald nach seinem Erscheinen wurde der Roman von Gershom Scholem in
einer aufsehenerregenden Besprechung in der Jiidischen Rundschau unter gei-
stes- und ideologiegeschichtlichen Gesichtspunkten untersucht. Vor dem Hinter-
grund der Kabbala-Ferne Hirschs, so Scholem, habe der “Enkel” mit seinem
“Neuen Kusari” zu den mystischen Traditionen seines Volkes “heimgefun-
den”.% In einem Beitrag fiir die Frankfurter Allgemeine Zeitung hat Friedrich
Niewohner spiter dafiir plddiert, in entsprechender Weise auch literaturge-
schichtlichen Beziigen nachzugehen und verborgene Beziehungen des Romans
zum Werk des aus dem Ostgalizischen stammenden jiidischen Schriftstellers
Soma Morgenstern zu beachten. Niewohner weist darauf hin, dass in Morgen-
sterns Erzdhlung “Der Sohn des verlorenen Sohnes” wie in den Erinnerungen
Breuers von einem Weltkongress (“Kenessio Gedaulo”) die Rede sei, den die
Agudat Israel in den zwanziger Jahren in Wien durchfiihrte. Morgenstern ladsst
seine Handlung, in der es nach einigen Verwicklungen zur Konversion seines
Helden zur Orthodoxie kommt, wihrend des zweiten dieser Kongresse spielen.
Wie bei Breuer ist auch Morgensterns Riickkehrer “assimiliert, sportlich und
sehr deutsch”®, und er heisst ebenfalls Alfred. Uber die formale Parallele hinaus
kommt es NiewGhner aber auf inhaltliche Bezugspunkte zwischen beiden Roma-
nen an. Niewdohner findet sie in dem fiir Morgensterns Roman charakteristischen
Gegensatz zwischen der deutsch-jiidischen Neoorthodoxie mit ihren “Zylinder-
rabbis” und der chassidisch-polnischen Version des Judentums, zu der der “Wie-

60 Isaac Breuer, Der Neue Kusari, Ein Weg zum Judentum, Frankfurt am Main 1934, 10.
61 Ebd.
62 AaO 448.

63 Gershom Scholem, aa0O, 2. Josef R. Lawitschka hat im Anhang seiner Dissertation
(166ff) weitere zeitgenossische Besprechungen des Buches (von Rabbiner Elie
Munk/Ansbach, Ludwig Feuchtwanger, Pinchas Kohn und Moshe Kleinmann) zu-
sammengestellt.

64 Friedrich Niewohner, Riickkehr der Sohne, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung (5. 2.
1997).

175



ner Alfred” sich hingezogen fiihlt. Der Gegensatz zwischen Ost und West spielt
in der Tat auch in Breuers Welt eine Rolle — jedoch weder im Neuen Kusari noch
in seinen sonstigen Schriften im von Niewohner unterstellten Sinn. Denn bei
Breuer geht es stets gerade um die umgekehrte Hoffnung, dass die von Alfred
Roden neuentdeckte deutsch-jiidische Neoorthodoxie “viele der seit der Reichs-
griindung aus Ost- und Mitteleuropa eingewanderten Juden™® fiir sich gewinnen
wiirde.® Daneben handelt es sich bei den Diskussionen des “Frankfurter Alfred”
um ein in hohem Masse typisiertes und ideologisch gesteuertes Konstrukt, des-
sen Verwurzelung in der Gemeindepolitik seiner Heimatgemeinde deutlich zu
erkennen ist. Gesteht man zu, dass Breuers Buch erlaubt, das fiir alle besseren
Romane geltende methodische Verbot ausser Kraft zu setzen, Meinungséusse-
rungen von Romangestalten als Ansichten ihres Autors auszugeben, und wiirdigt
man seine hochfliegenden philosophischen Ambitionen, so wird deutlich, das
der “Neue Kusari” mit seinem quod erat demonstrandum dem “Sohn des verlo-
renen Sohnes” gegeniiber schon vom Genre her #sthetisch anderen Kriterien
unterliegt. “Dass der assimilierte Wiener Alfred zur polnischen Orthodoxie zu-
riickkehrt”, ist fiir den héufig ironisch formulierenden und im iibrigen selbst
durchaus unorthodox lebenden Romancier Morgenstern weder eine “Botschaft”
noch ein “Trostwort fiir Breuer” oder gar die “Vollendung” seiner “gescheiterten
Botschaft”.®” Nicht ohne Grund nimmt Baruch Kurzweil in seiner Studie iiber die
Konstitutionsbedingungen der neuhebréischen Literatur Breuer als Kronzeugen
fiir seine These von deren revolutiondrem Charakter in Anspruch.68 Folgt man
Kurzweil, so zeugt Breuers belletristisches Schaffen von einer “vorrevolutioni-
ren” Asthetik, die noch nicht losgeldst sein will von den Normen der religidsen
Uberlieferung. Fiir diese religiose Asthetik hatte Hirsch in seiner beriihmten
Rede am Vorabend der Schillerfeier des Jahres 1859 noch formulieren kdnnen,
dass “alles wahrhaft Gute und Schone ... Abglanz der Gottesherrlichkeit auf
Erden”® sei. Dass Breuers Texte dennoch den Einfluss der zeitgendssischen

65 Micha Brumlik, Frankfurt, Auch die Rothschilds wohnten im Ghetto, in: Willi
Jasper/Julius H. Schoeps (Hg), Deutsch-jiidische Passagen, Europiische Stiddteland-
schaften von Berlin bis Prag, Hamburg 1996, 145.

66 Anders als es bei Brumlik anklingt, handelte es sich hier freilich um eine vergebliche
Hoffnung der Frankfurter. Dem ostjiidischen Misstrauen gegeniiber der deutsch-jii-
dischen Tora-im-Déréch-Eréz-Programmatik glaubte Breuer es spiter gerade anla-
sten zu miissen, dass sein paldstinapolitisches Aktionsprogramm sich in der Agudat
Israel nicht durchsetzen konnte: vgl. Isaac Breuer, Mein Weg, 119f.

67 So Friedrich Niewohner, aaO. Soma Morgensterns Verwendung der Termini “Kleri-
ker” —nicht nur fiir die deutsche Orthodoxie, sondern auch fiir die polnischen From-
men! — ist im iibrigen, anders als Niewhner meint, ohne Bezug zu den historischen
Spannungen zwischen Ost und West. Auch hier fehlt jede Verbindungslinie zu Breu-
er. In dessen Umwelt und Tradition hatte der Begriff des “Klerikalismus” nicht die
Farbung der “Riickstiindigkeit”, sondern die des Zwangsregiments von der Obrigkeit
eingesetzter Reformrabbiner.

68 Baruch Kurzweil, Sifrutenu hé-chadascha — Hemschech o Mahpecha? (Unsere neue-
re Literatur — Kontinuitit oder Revolution?), Tel Aviv 1960, 107.

69 Samson Raphael Hirsch, Gesammelte Schriften, Frankfurt am Main 1912, VI, 309.

176



Kultur nicht ganz verleugnen kénnen, macht in diesem Zusammenhang freilich
ihren besonderen Reiz aus.

6. Die “Wiedervereinigung” von Volk und Land

Am Ende seines Heimwegs erkennt Alfred Roden, der Held des “Neuen
Kusari”, seine Aufgabe: Er soll das jiidische Volk wachriitteln, damit es sich
bereitmache fiir die verheissene “Wiedervereinigung des jiidischen Volkes und
des jiidischen Landes unter der Herrschaft des Gottesrechtes der Thora”.” Sein
“Pioniertum fiir den Gottesstaat der Zukunft””! stellt er unter ein Motto, das die
Verbindungslinien zum Gedankengut Hirschs deutlich zu erkennen gibt: “Thora
im Derech Erez Jissrael”. Mit dieser terminologischen Neuschdpfung gibt Breu-
er eine Neuorientierung zu erkennen, die auf die Verheissung eines National-
heims in der Balfour-Erkldrung vom November 1917 zuriickgeht. Dieses Ver-
sprechen hatte nach Breuers Uberzeugung nicht einem erst neu zu fabrizierenden
sikularzionistischen Gebilde, sondern dem jiidischen Volk zu gelten, wie es seit
biblischen Zeiten als Volk der Tora existiert hatte. Dieses jiidische Volk, so seine
Uberzeugung, wurde in der Gegenwart durch die Weltorgamsatlon Agudat Israel
reprisentiert. Diese neue Einsicht begann er nun wiederum in Beziehung zum
Gedankengut des Frankfurter Prinzips zu setzen. Es iiberrascht daher nicht, dass
auch der Begriff der Wiedervereinigung dem Schrifttum Hirschs entnommen
war: In seinem Kommentar zu Psalm 133,1 hatte Hirsch vom Gliick einer kiinf-
tigen “Wiedervereinigung” des Volkes mit dem Land Israel gesprochen.” Noch
einen weiteren Beleg aus den Kommentaren seines Grossvaters hatte Breuer fiir
seine paléstinapolitischen Einsichten parat. Er berief sich auf dessen Deutewort
fiir die Geschichte Israels im Anschluss an Leviticus 26,40-42. Dort wird bei der
Schilderung des heilsgeschichtlichen Riickwegs des Gottesvolkes in sein Land
die Reihenfolge der an die Erzviter ergangenen Bundesverheissungen umge-
kehrt. Wihrend das zunéchst erwédhnte “Jakobsgeschick” das mittelalterliche
Mirtyrertum des jiidischen Volkes in der langen “Galuthnacht”® bezeichne, sei
die Epoche des 19. Jahrhunderts, in der sich in Westeuropa die Emanzipation
durchzusetzen begann, mit dem zweiten, dem “Isaak-Stadium” des in der Tora
geweissagten Exils zu identifizieren. In der eigenen Zeit, so Breuer nach Hirsch,
kiindigten die geschichtlichen Ereignisse den Abrahamsbund, “die dauernde
Riickkehr zum Lande ihrer Selbstindigkeit™, an. Dieses aktualisierende Ver-
standnis Hirschs stand im Gegensatz zu so gut wie allen anderen Interpretationen

70 Isaac Breuer, Der Neue Kusari, 438.
71 AaO 440.
72 Zitiert nach der Neuausgabe, Basel 1995, 682.

73 Samson Raphael Hirsch, Der Pentateuch, iibersetzt und erldutert, I1I, unverénderter
Nachdruck: Frankfurt am Main 1986, 619.

74 AaO 620.

177



des Frankfurter Rabbiners, der mit Blick auf die Palistinafrage iiber Jahrzehnte
hinweg immer als ausserordentlich zuriickhaltend oder geradezu ablehnend ge-
golten hatte. Sein Enkel aber war sich sicher: “Wire Rabbiner Hirsch s A. ins
heutige Nationalheim gekommen, so hiitte er — eine Stadt gegriindet oder hiitte —
einen Kibbuz gegriindet und hatte Stadt oder Kibbuz genannt: “Kehal Adath Je-
schurun’.”?

Mit dieser letzten Wendung, die auch mit Breuers eigener Ubersiedlung
nach Palistina im Jahre 1936 in Verbindung steht, ist die Frage nach der mneren
Einheit und der Einordnung seines Werkes emeut gestellt. Seine antizionisti-
schen Polemiken, namentlich die englische Ubersetzung seiner Streitschrift
“Das jidische Nationalheim™, die in den zwanziger Jahren auch der britische
High Commissioner fiir Palistina erhalten hatte, prigten iiber Jahrzehnte hinweg
sein Image in der Sekundirliteratur. Es ist demzufolge nicht verwunderlich, dass
er der Mehrheitsmeinung bis heute als “entschiedener Antizionist” gilt.™ Dem-
gegeniiber beschrieb ihn sein langjahriger Freund Salomon Ehrmann als einen
der Pioniere, die den Weg aus dem Ghetto bis an die Schwelle des jiidischen
Staates gebahnt hiitten.” Im Hinblick auf sein Verhiiltnis zu den zionistischen
Institutionen und angesichts des Augenmerks, das in seiner Familie von jeher
den Fragen der Erziehung und des Unterrichts geschenkt wurde, ist die Tatsache
jedoch bemerkenswert, dass Breuer in seinen letzten Lebensjahren in Palistina
auf die Propagierung separater Tora-im-Déréch- Erez—(lsrael— )Institutionen ver-
zichtete. Stattdessen waren er und die Mitglieder seiner Familie dazu bereit, die
Mboglichkeiten des im Lande vorhandenen — religiosen wie nichtreligiosen — Bil-
dungssystems 1im Lande zu nutzen.

7. Der Primat des “Frankfurter Prinzips”

Der Wahmehmung all dieser Spannungen in Breuers Leben und Werk steht
freilich seine Beteuerung entgegen, stets auf den inneren Zusammenhang seiner
Schriften geachtet zu haben, um, wie er in einem Brief einmal mit dem schonen
Germanismus ausdriickte, dem Leser nicht mit der Tir ins Haus zu fallen (“s
lo nafalti ... ‘im ha-Délét letoch ha-Bajit™™). Dieser Zusammenhang lisst sich in
der Riickschau nicht anders als durch das stete Fragen nach dem Vermichinis
Hirschs bestimmen. Dessen Erbe wollte Breuer, der mehr sein wollte als Epigone
und Enkel”, durch produktive Aneignung und Weiterentwicklung bewahren und

75 Isaac Breuer, Mein Weg, 252. Adath Jeschurun war der Ehrenname der alten Frank-
furter jidischen Gemeinde, den die IRG fir sich beanspruchte.
76 So noch Josef R. Lawitschka, aaO 91.

77 Vgl. Salomon Ehrmann, Isaac Breuer, in: Leo Jung (Hg), Guardians of our Heritage,
New York 1958, 621.

78 Sabenu (vgl. oben Anm. 8), 39.
79 Vgl. seine Anspiclung auf Mephistos “Weh dir, dass du ein Enkel bist!” in seinem
Beitrag “Das Freiheitsproblem — Aus dem Skizzenbuch eines jidischen Akademi-

178



durch die Katastrophen des 20. Jahrhunderts hindurchretten. Hier ist das Schil-
lernde in seinem Werk begriindet, das eine Einordnung, will sie nicht der vorur-
teilsbeladenen Ablehnung verfallen, so erschwert, das Oszillieren zwischen
scheinbar gegensitzlichen Grundpositionen, das stindige Spielen mit aus offen-
bar unvereinbaren Bereichen entnommenen Begriffen. Jede Beschaftigung mit
Breuer muss sich daran messen lassen, inwieweit es ihr gelingt mit diesen in sei-
ner Hirschlektiire begriindeten “blitzblanken Paradoxien™ fertigzuwerden. Es
ist der Fehler der meisten Brever-Interpretationen, dass sie diesen Grundzug sei-
nes Werkes ausser Acht lassen, dem in jeder Phase seines Schaffens der Primat
zukam. Breuer war zungichst und vor allem Interpret seines Grossvaters und Po-
lemiker des “Frankfurter Prinzips™ fiir die Herrschaft der Tora iiber das jiidische
Volk. Als solcher wurde er auch zu einem Literaten, Philosophen und intellektu-
ellen Zeitkritiker. Dass seine Texte durch diese Einsicht an Relevanz verlieren
konnten, ist eine Sorge, die weniger in der Sache, die im Sinne des Autors keiner
apologetischen Bemithung bedarf, als in dem Umstand begriindet ist, dass sein
Anliegen den Nachgeborenen fremd geworden ist.

Angesichts dieser Fremdheit, unter der Breuer in seinen letzten Lebensjah-
ren in besonderem Masse zu leiden hatte, muss die Hoffnung auf Verstindnis
und Fortwirkung seines Werkes bei der jungen Generation in der wiedergewon-
nenen Heimat umso grosser gewesen sein. Seine Enkel, denen er wahrend des 1.
Weltkrieges einst personlichste Erinnerungen niedergeschricben hatte, haben
Isaac Breuer zu seinem fiinfzigsten Todestag eine Ehrung zugedacht, die thm zu
seinen Lebzeiten besondere Genugtuung bereitet hitte: ein Ennnerungsbuch
unter dem Titel “Unser Grossvater” mit bislang unveroffentlichten Briefen, Auf-
zeichnungen und Ubersetzungen seiner Texte ins Hebriiische.*' Indem die Her-
ausgeber Breuersche Talmudstudien zum Traktat Qidduschin an die Spitze stel-
len, setzen sie einen in seinen verdffentlichten Texten in dieser Form neuen, fiir
den Lebensstil des Autors aber ungemein charaktenistischen Akzent. Wenn das
Werk dieses Mannes heute in Jerusalem von seinen Enkeln, den legitimen Erben,
gelesen wird, ist Isaac Breuer in Wahrheit heimgekehrt

kers”, im Israelit vom 6. 9. 1906, 5f und sein Diktum “Wehe dem Enkel, der nichts ist
als Enkel” in der Biicherschau des Israelit vom 1. 11. 1906, 11.

80 Gershom Scholem, aa0O 2.
81 Vgl. oben Anm. 8.

179



	Die Heimkehr des Enkels : Isaac Breuer und sein umstrittenes Erbe

