
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Die andere Frau : synchrone und diachrone Beobachtungen zu Gal
4,21-5,1

Autor: Bachmann, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961182

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961182
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die andere Frau

Synchrone und diachrone Beobachtungen zu Gal 4,21-5,1*

Michael Bachmann"

I

Viererlei ist bei dem berühmt-berüchtigten und schwierigen1 Textsegment
Gal 4,21-5,1 mindestens klar. Wenn Paulus hier von Abraham, seinen beiden
Söhnen und denen spricht, von denen sie geboren wurden, dann will er erstens
auf zwei Gemeinschaften, zwei Korporationen hinaus. Es wird ja den beiden
Gebärenden letztlich mehr als jeweils nur ein Nachkomme zugeordnet: Nach
V. 25 und V. 28 (vgl. V. 27.31) geht es um Kinder, tekna - im Plural. Zweitens
fasst der Apostel diese Korporationen zwar in V. 24 unter dem Begriff des
Bündnisses, der diathêkê, zusammen: Er bezieht die Gebärenden bzw. die Gemeinschaften

auf zwei solcher Bündnisse, auf dyo diathêkai. Es kommt aber daraufhin

dann sogleich zu einer scharfen Gegenüberstellung2, die spätestens von nun
an den Aufbau der Perikope bestimmt. Drittens steht dabei in V. 24f das Sinai-
Bündnis und steht damit die als Hagar benannte Frau voran, der die weitere
lediglich folgt. Letztere wird nicht einmal namentlich vorgestellt und rückt erst ab
V. 26 ins Zentrum des Interesses (vgl. schon V. 22f). Dennoch meine ich beim
Titel dieser Studie mit der "anderen Frau" nicht die nachgeordnete, sondern die
voranstehende. Ich möchte damit einen vierten unstrittigen Sachverhalt ansprechen,

dass nämlich - ähnlich wie in der Genesis-Erzählung (bes. Gen 16,1-17,27;
21,1-21) - die Zweitgebärende, also Sara, und mit ihr der in V. 28 genannte
Isaak, positiv akzentuiert wird, die Erstgebärende, Hagar, aber mit ihrem in
Gal 4 nicht namhaft gemachten Sohn Ismael sozusagen im Schatten steht: Während

Paulus sich und die Adressaten in V. 26 und V. 31 im Sinne von Kindern
letztlich mit der Zweitgebärenden als der Mutter verbindet und ihr die positiven
Attribute "Freie" (eleuthera [4,22.23.26.30.31]), "Verheissung" (epangelia
[4,23.28; vgl. 3,14-29]) und "Geist" (pneuma [4,29; vgl. 3,2-14; 4,6; 5,5-6,18])
zuordnet, schliesst er in V. 31 gleichzeitig eine entsprechende Beziehung zu
Hagar aus; im Blick auf diese somit strikt von der legitimen christlichen Gemeinschaft

getrennte Gestalt und Korporation gebraucht er zuvor kontrastiv die
Begriffe "Sklavin" (paidiskê [4,22.23.30<2mal>.31]) und "Fleisch" (sarx [4,23.29;

* Zuletzt am 3. 8. 1995 auf der Prager SNTS-Tagung als Short Paper vorgetragen.
(Eine im Anmerkungsapparat erweiterte Fassung wird demnächst in meinem
Aufsatzband Antijudaismus im Galaterbrief? [NTOA] erscheinen.) Mit der Studie führe
ich einen bereits in meiner (sogleich in Anm. 1 zu nennenden) Habilitationsschrift
(130-133) knapp skizzierten Interpretationsansatz weiter.

** Prof. Dr. Michael Bachmann, Professor für Evangelische Theologie, Universität Sie¬

gen, Adolf-Reichwein-Strasse 2, D - 57068 Siegen.

144



vgl. 3,3; 4,13-6,13]). Entsprechend wird den Kindern der "Freien" natürlich
"Freiheit" (eleutheria [5,1; vgl. 2,4; 5,13]) attestiert, denen der "Sklavin"
"Knechtschaft" (düleia [4,24; 5,1; vgl. 4,25 <Verb> und Rom 8,15.21]). Keine
Frage: Die zweitgebärende Frau steht im Ficht, die erstgebärende im Dunkel. Sie
ist, von Paulus und seinen Adressaten aus gesehen, die andere.

II

Vergleichbares gilt auch für eine interessante Darstellung zweier Frauen,
die sich im Freiburger Münster findet, nämlich auf einander korrespondierenden
Medaillons des sog. Tucherfensters. Sie sind am Ende des 13. oder zu Beginn des
14. Jahrhunderts entstanden3.

Dass hier eine ähnliche Wertung wie in Gal 4 begegnet, ist kein Zufall. Denn
zu den Aussagen, die in dieser Darstellung wie in verwandten kunstgeschichtli-

1 Vgl. dazu die Literaturhinweise bei M. Bachmann, Sünder oder Übertreter, Studien
zur Argumentation in Gal 2,15ff„ WUNT 59, Tübingen 1992, 130, Anm. 161.

2 Sie scheint Paulus wichtiger als die Redeweise von den dyo diathêkai (s. V. 24c.26).
Vgl. u. Anm. 39.

3 S. dazu und zu ihnen F. Geiges, Der mittelalterliche Fensterschmuck des Freiburger
Münsters, Seine Geschichte, die Ursachen seines Zerfalles und die Massnahmen zu
seiner Wiederherstellung; zugleich ein Beitrag zur Geschichte des Baues selbst, Freiburg

[1931], 87-92 (samt Anm. 3f). Unsere Abb. 1, welche die Medaillons zu sehr
aneinanderrückt, reproduziert (mit freundlicher Genehmigung des Verlags Herder)
die Abb. 245 und 246 bei Geiges, Fensterschmuck, und damit Pausen, die (1898) vor
der Restauration der Glasmalereien angefertigt wurden (vgl. ebd., Abb. 247f: Fotos
vom alten Zustand). Vgl. H. Schreckenberg, Die Juden in der Kunst Europas, Ein
historischer Bildatlas, Göttingen etc. 1996, 54, Abb. 2.

145



chen Zeugnissen aufgenommen werden4, gehört nicht zuletzt unser
Textabschnitt5. Daneben gehen hier natürlich andere biblische Zusammenhänge ein: so
auf der linken Seite bei dem Reittier, das an Kopf und Beinen Merkmale von
Stier, Mensch, Löwe und Adler trägt und deshalb Tetramorph genannt wird,
Offb 4,6f und Ez 1 (bes. V. 10) bzw. 10 (bes. V. 14); und so auf der rechten Seite
beim Tuch, das die auf einem Esel reitende Frau nahezu am Sehen hindert,
2 Kor 3, (bes. V.) 14 - "liegt" doch nach dieser Stelle "bis zum heutigen Tage
eben jene Decke auf der Verlesung des Alten Bündnisses, der palaia diathêkê",
die Mose gemäss Ex 34,34 nach der Sinai-Offenbarung auf sein strahlendes
Angesicht gelegt hatte (s. 2 Kor 3,7.13). Mit diesem Zug und etwa auch mit dem
weiteren, dass die rechte Frau ein gelbes Kleid trägt, ist vollends offenkundig,
dass mit ihr die Synagoge und mit der gegenüber plazierten, blau gewandeten die
Kirche gemeint ist, die dann sozusagen auf den vier Evangelisten daherkommt6.
Selbstverständlich soll es uns hier nicht eigentlich um die Ikonographie des
Motivs gehen. Aber die Darstellung mit ihren unübersehbaren Bezugnahmen auf

4 Von der einschlägigen Literatur seien genannt: A. Oepke, Das neue Gottesvolk in
Schrifttum, Schauspiel, bildender Kunst und Weltgestaltung, Gütersloh 1950; B.
Blumenkranz, Juden und Judentum in der mittelalterlichen Kunst, FDV 1963, Stuttgart

1965; G. Schiller, Ikonographie der christlichen Kunst, 5 Bde., Gütersloh 1966-
1991, Bd. 2, 117f. 121-124; Bd. 4,1, 38-68; H. Schreckenberg, Die christlichen Ad-
versus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches Umfeld (l.-ll.Jh.), EHS
23,172, Frankfurt am Main etc. 1982; ders., Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte

(ll.-13.Jh.), Mit einer Ikonographie des Judenthemas bis zum 4. Laterankonzil,
EHS 23,335, Frankfurt am Main etc. 1988; ders., Die patristische Adversus-Judaeos-
Thematik im Spiegel der karolingischen Kunst, in: Bijdr. 49 (1988), 119-138; ders.,
Bildatlas (s. Anm. 3).

5 Oepke, Gottesvolk, 205, Anm. 2 (vgl. 302), formuliert im Blick auf Gal 4,21-31:
"Die spätere Versinnbildlichung von Kirche und Synagoge als Frauengestalten in
der bildenden Kunst und im geistlichen Schauspiel des Mittelalters geht vielleicht
auf die vorliegende Stelle zurück. Auf jeden Fall bereitet sie sich hier vor". Ähnlich
K. Haacker, Paulus und das Judentum im Galaterbrief, in: E. Brocke/J. Seim (Hg),
Gottes Augapfel, Beiträge zur Erneuerung des Verhältnisses von Christen und Juden,
Neukirchen-Vluyn 1986, 94-111,98. Obwohl natürlich mit einer Fülle weiterer
Einflussfaktoren (unter ihnen: die Hohelied-Exegese; die römischen Judaea-capta-
Münzen, auf denen einer Judaea allegorisch personifizierenden Frauengestalt ein
bewaffneter Soldat siegreich gegenübersteht) zu rechnen ist, scheint ein solches Urteil

eher noch zu vorsichtig, wenn man an das nun einmal in Gal 4,21-5,1 unter
Einbeziehung des diathêkê-Begriffes besonders prägnant ausgedrückte Gegenüber und
an auffällige Entsprechungen zwischen dieser Perikope und (in der Frühzeit
verschiedentlich auf "Jerusalem" Bezug nehmenden) Darstellungen des ecclesia-syn-
agoga-Motivs denkt, an die mögliche Nachwirkung der altkirchlichen Auslegung
jener paulinischen Stelle (vgl. Schreckenberg, Bijdr. 49,137) und an die nicht zuletzt
in den Äusserungen Innozenz' III. zum Verhältnis von Christentum und Judentum
begegnenden Anspielungen auf eben diesen Passus (s. dazu Schreckenberg,
Ikonographie, 408.410.414; vgl. aaO 99.279.283).

6 Vgl. dazu nur W. Greisenegger, Ecclesia und Synagoge, in: LCI 1 (1968), 569-578,
572, und H. H. Hofstätter, Evangelistenbild und Evangeliensymbole/Evangelisten
und Evangeliensymbole, in: Mün. 37 (1984), 231-234/321-324, bes. 322f.

146



Gal 4 kann uns doch den Dienst leisten, uns zusammen mit der in dieser Visualisierung

zum Ausdruck kommenden Interpretation des Abschnittes auf zwei
Auslegungsgewohnheiten, auf zwei Auslegungsprobleme hinzuweisen.

Was zunächst die deutlichen Bezugnahmen angeht, so wird - um an den
oben genannten vier Punkten entlangzugehen - erstens auch hier mit dem Mittel
zweier Frauengestalten auf Korporationen abgehoben. Zweitens gehören sie unter

dem Begriff des Bündnisses zusammen. Während darauf rechts der den
Tempelkult symbolisierende Bockskopf weist7, ist es links der Kelch mit dem Blut
des neuen Bündnisses (s. Lk 22,20; 1 Kor 11,25). Also haben wir es mit einem
Nebeneinander von altem und neuem Bündnis bzw. Testament zu tun, wobei
insbesondere die Anordnung mit ihrer sozusagen zwischen beiden Medaillons
verlaufenden Symmetrieachse eben auf eine akzentuierende Gegenüberstellung
hinauswill. Von einer Vorordnung der z.B. durch Tuch und Bockskopf mit dem
Sinai-Bündnis verknüpften Frau freilich kann man - drittens - nicht sprechen, da
nun einmal Symmetrie vorliegt. Aber wenn diese Gestalt vom Betrachter aus
rechts ihren Platz hat, die den Abendmahlskelch tragende links, so passt das viertens

wieder zur Wertigkeit, die in Gal 4 zum Ausdruck gebracht wird. Denn die
Frau auf dem Tetramorph hat damit, wie ein darüber angeordnetes Kreuzesmedaillon

erkennen lässt8, (zumindest letztlich) den Platz zur Rechten Christi inne9.
Und wie hier "positiv" gegen "negativ" steht, ist etwa auch daran ablesbar, dass
die Gestalt der ecclesia eine Krone trägt und eine Speerfahne mit aufgerichtetem
Schaft hält, während der Esel-Reiterin das Majestätszeichen vom Kopf rutscht
(vgl. Klgl 5,16) und bei ihr die Fahnenstange doppelt gebrochen ist. Diese Frau
ist negativ gezeichnet: Sie ist die andere Frau.

Aber nicht nur wird Gal 4 hier in solcher Weise aufgegriffen, sondern
darüber hinaus auch noch in doppelter Weise dezidiert ausgelegt, und in beiderlei
Hinsicht muss man spätestens angesichts der Schoa, aber, wie mir scheint, auch
schon wegen der paulinischen Formulierungen von einer heiklen Interpretation
sprechen. Zum einen: Man gewinnt aufgrund der symmetrischen Gegenüberstellung

sowie aufgrund der verrutschten Krone, der gebrochenen Fahnenstange und
des Hintenüberfallens des Körpers der rechten Frau den Eindruck, es handle sich
nahezu um so etwas wie eine Kampfesszene10, und z.B. in einer Variante des

7 Vgl. dazu nur Greisenegger, LCI 1, 571.574.577, und Blumenkranz, Juden, 58
(s. ebd. Abb. 70).

8 Vgl. Geiges, Fensterschmuck, Abb. 242f (vgl. Abb. 244).

9 Es ist die linke Seite als die heraldisch rechte, verglichen mit der anderen, die positi¬
ve (vgl. dazu nur Schreckenberg, Bijdr. 49, 125, mit Hinweis auf Mt 25,33.41).

10 Krone und Speerfahne weisen ohnehin auf politisch-militärische Elemente in der

Vorgeschichte der ecclesia-synagoga-Darstellung (s. dazu nur: Schreckenberg,
Ikonographie, 452; ders., Bijdr. 49, 125f) - Gal 4,30 eingeschlossen -. Aber erst relativ
spät entwickelte sich das Gegenüber "zu einem echten Kampf wie ihn die
Turnierbilder zeigen" (Greisenegger, LCI 1, 576), insbesondere das Freiburger. Auf das

noch weniger aggressive Gegenüber von Kirche und Synagoge zunächst in karolin-
gischen Darstellungen wird nicht zuletzt die pseudoaugustinische Schrift "Altercatio
Ecclesiae et Synagogae" (PL 42, 1131-1140) eingewirkt haben (s. dazu nur: Schrek-
kenberg, Ikonographie, 479f; ders., Bijdr. 49, 125 samt Anm. 24), in der übrigens

147



Motivs im Chorgestühl des Erfurter Doms11 ist denn auch das Gegeneinander im
Sinne eines Turniergefechtes dargestellt. Sollte Gal 4 diese pragmatische Funktion

haben: Bekämpfung von Gegnern? Zum anderen: Nicht nur die auf dem
Tetramorph reitende positive Gestalt ist - wie wir sahen - eindeutig identifiziert,
sondern bemerkenswerterweise auch die andere Frau. Sie symbolisiert - das hatten

wir bereits zu konstatieren - das Judentum. Während die Verbindung der
positiven Gestalt von Gal 4 mit der Kirche in der Tat naheliegt, sofern Paulus ja
in V. 26 und V. 31 - wie wir ebenfalls bereits feststellten - eine Relation
zwischen dieser Frau und sich sowie den angesprochenen Christen herstellt, scheint
die Gleichsetzung der anderen Korporation mit dem Judentum zwar einigermas-
sen logisch12, ohne indes durch ein solches Textmerkmal wie das Wir von V. 26
und V. 31 (vgl. 5, la) gefordert zu werden. Sollte so zu verstehen sein, dann hätte
Paulus die jüdische heilsgeschichtliche Sicht - nahezu - "auf den Kopf
gestellt" und das Judentum gänzlich aus der von dessen Überlieferungen her
doch gerade auf es selbst hinführenden Linie "Abraham, Sara, Isaak" herausgenommen

und in die eigentlich von Israel wegführende Linie "Abraham, Hagar,
Ismael" transponiert13. Man könnte dann verstehen, warum hinsichtlich unserer

bei der Auseinandersetzung dieser hier als Frauen dargestellten Gemeinschaften
über die ihnen etwa zukommende Freiheit oder Knechtschaft (PL 42, 113lf) unser
Passus Gal 4,21-5,1 nachklingen dürfte, sofern die in diesem Zusammenhang (aaO
1131) angeführte Stelle Gen 25,23 (bzw. Rom 9,12) nur das Moment der Knechtschaft

vorgibt, nicht jedoch das der Freiheit und schon gar nicht das Motiv des Ge-
geneinanders zweier Mütter. Wenn es in einer Predigt Martin Luthers vom 16. 3.
1539 zu unserer Perikope (WA 47, 678-685) heisst (aaO 679, Z. 3lf): Haecpugna et
altercatio inter hos 2 populos semper fuit, so zeigt der Kampfesbegriff die inzwischen

eingetretene Verschärfung an. Man wird überdies immerhin fragen können, ob
hier nun nicht bildliche Darstellungen des Motivs Einfluss auf die Exegese von Gal
4,21-31 ausüben.

11 Vgl. Schreckenberg, Bildatlas, 65, Abb. 14.

12 Jedenfalls hat man das Textsegment vom 2. Jh. an so aufgefasst: Tertullian (Adver-
sus Marcionem 5,4,8) zufolge, der es selbst auch von Judentum und Christentum
versteht, hat schon Marcion auf Synagoge und Kirche gedeutet (s. dazu J. L. Martyn,
The Covenants of Hagar and Sarah, in: J. T. Caroll/Ch. H. Cosgrove/E. E. Johnson
[Hg], Faith and History, Essays in Honor of Paul W. Meyer, Atlanta, Georgia, 1990,
160-192, 164-167). Für die sich anschliessenden Jahrhunderte s. nur Schreckenberg,
Umfeld, 306.332.496.

13 So, jedoch ohne die hypothetische Form, G. Ebeling, Die Wahrheit des Evangeliums,
Eine Lesehilfe zum Galaterbrief, Tübingen 1981, 318 (vgl. z.B. D.-A. Koch, Die
Schrift als Zeuge des Evangeliums, Untersuchungen zur Verwendung und zum
Verständnis der Schrift bei Paulus, BHTh 69, Tübingen 1986, 204, Anm. 12, auch 209).
Vgl. Sch. Ben-Chorin, Paulus, Der Völkerapostel in jüdischer Sicht, München 1980
(zuerst: 1970), 132: Paulus bietet in Gal 4,21-31 "eine völlige Umdrehung der Vätersage".

- Solche Urteile würden nicht schon dadurch hinfällig, dass Paulus sich mit
der Verschärfung des alttestamentlichen Gegenübers von Hagar/Ismael und Sara/
Isaak jedenfalls grundsätzlich in jüdische Auslegungstraditionen (s. z.B. Philo:
Cher 9; Sobr 7-9 [vgl. Bar 3,23]) einfügt (s. dazu zumal M. C. Callaway, The
Mistress and the Maid: Midrashic Traditions behind Galatians 4:21-31, in: RadRel 2

[1975], 94-101, bes. 99).

148



Verse gern14 ein harsches Wort Friedrich Nietzsches aus der "Morgenröte" zitiert
wird: Er spricht von einem "unerhörtefn] philologische[n] Possenspiel um das
Alte Testament"15. Ein solches Urteil ist um so weniger leichtzunehmen, als die
beiden interpretativen Ansätze - der zur pragmatischen Funktion des Passus und
der zur Identifikation der anderen Frau - nicht nur zur mittelalterlichen Bildtradition

gehören, sondern auch noch in der gegenwärtigen Exegese eine prominente
Rolle spielen. So heisst es etwa in der jüngsten grösseren deutschen Paulusdarstellung,

die Jürgen Becker - zuerst - 1989 vorgelegt hat, in Hinblick auf Gal 4
folgendermassen: "Israel wird der Magd Abrahams zugeordnet und sein Gottesbund

als Knechtschaft bestimmt". "Die jüdische Religion ist Knechtschaft und
Gesetzesdienst (Gal 4,24f.). Gott selbst fordert im Gesetz (Gen 21,10.12 Gal
4,30), diese Nachkommenschaft Abrahams 'fortzujagen'"16. Beiden Ansätzen
soll nun nachgegangen werden (III; IV-V).

III

Beginnen möchte ich mit dem, der die Intention des Abschnitts betrifft. Ist
sie mit J. Becker oder auch mit Alfred Suhl17 sozusagen in V. 30 greifbar, wo auf
Gen 21,10 rekurriert wird und vom Fortjagen der Sklavin und ihres Sohnes die

14 So H. D. Betz, Der Galaterbrief, Ein Kommentar zum Brief des Apostels Paulus an
die Gemeinden in Galatien, Hermeneia, München 1988 (zuerst englisch: 1979), 420,
der (sich in Anm. 55 auf H.-J. Schoeps, Paulus, Die Theologie des Apostels im Lichte

der jüdischen Religionsgeschichte, Tübingen 1959, 248, bezieht und) entsprechend

verfährt.

15 F. Nietzsche, Werke in drei Bänden, hg. von K. Schlechta, München 51966, Bd. 1,

1010-1279, 1068. Es geht aaO 1067f nicht speziell um Gal 4,21-5,1, sondern allgemein

um den frühen "Versuch, das Alte Testament den Juden unter dem Leibe
wegzuziehen" (1068).

16 J. Becker, Paulus, Der Apostel der Völker, Tübingen 21992, 116.492. Ähnlich z.B.
auch R. Ruether, Nächstenliebe und Brudermord, Die theologischen Wurzeln des

Antisemitismus, ACJD 7, München 1978 (zuerst englisch: 1974), lOOf. Wenn U.
Luz, Das Geschichtsverständnis des Paulus, BEvTh 49, München 1968, 285, im
Blick auf Gal 4,30 formuliert: "Hier ist die Verwerfung der Juden explizit ausgesprochen",

so fügt sich das hier ebenso ein wie Betz' {Galaterbrief, 423) Bemerkung zu
V. 25: "Dies ist einer der schärfsten Angriffe von Paulus auf die Juden." Wohl noch
ein wenig krasser heisst es bei G. Klein, Individualgeschichte und Weltgeschichte
bei Paulus. Eine Interpretation ihres Verhältnisses im Galaterbrief, in: ders.,
Rekonstruktion und Interpretation, Gesammelte Aufsätze zum Neuen Testament, BEvTh
50, München 1969,180-224 (zuerst: 1964), 216, dass "Paulus mit dem Abschnitt
V. 21-31 die Dignität Israels vernichtet."

17 Der Galaterbrief - Situation und Argumentation, in: ANRW 2,25,4 (1987), 3067-
3134, 3121. Vgl. J. Rohde, Der Brief des Paulus an die Galater, ThHK 9, Berlin
1989, 204f., wo von solcher Auslegung eine andere Interpretationslinie unterschieden

wird, nach der die Verstossung nicht Sache der Adressaten, sondern Gottes ist
(so z.B.: A. Oepke, Der Brief des Paulus an die Galater, ThHK 9, Nachdr. der 2.

149



Rede ist? Mir scheint, diese These mit ihrer Fixierung auf jüdische oder18 auf
judenchristliche bzw. judaistische Gegner mag zwar diese treffen, nicht aber die
Textgegebenheiten.

Das gilt zunächst für das Zitat und die Art, wie es eingebracht wird. Das Zitierte
ist nicht nur, wie der Apostel formuliert, ein Wort der "Schrift", sondern

spezifischer ein solches Saras. Da sich Paulus an diesem Detail nicht interessiert zeigt,
kann es nicht verwundern, wenn er die Schlusswendung der alttestamentlichen
Aussage nicht einfach übernimmt, in die eben dieser Zug eingeht. Es heisst da:
"nicht (zusammen) mit meinem [Saras] Sohn mit) Isaak"19. Es hätte genügt, wenn
der Hinweis auf "meinen [also Saras] Sohn" getilgt und lediglich auf Isaak Bezug
genommen worden wäre, und eine solche Tilgung oder auch die weitergehende
jeden Hinweises auf Sara und Isaak hätte bestens zu der vorgeblichen Intention
gepasst, eine Auseinandersetzung mit Gegnern zu stützen. Aber so verfährt Paulus
nun gerade nicht. Vielmehr macht er aus der Wendung "mit meinem Sohn mit)
Isaak" die prononciertere "mit dem Sohn der Freien". Die damit erreichte und
fortgeführte Gegenüberstellung von "Sklavin" und "Freier" fördert nun natürlich die
Konzentration auf die eine Korporation "Sklavin" keineswegs. Und dass Paulus
auch gar nicht auf diese Grösse hinauswill, zeigt der folgende Vers, in dem eben

jene mittels der Abänderung von Gen 21,10 formulierte Gegenüberstellung von
"der Sklavin" und "der Freien", von paidiskês und eleutheras, aufgenommen wird.
Mit diesem Vers ist dann auch klar, worauf die Modifikation des Septuagintawort-
lauts abzielt20. Es geht um den Ort des Paulus und vor allem seiner Adressaten in
diesem Nebeneinander von "Sklavin" und "Freier": "Daher, ihr Brüder," - so
folgert der Verfasser in V. 31 - "sind wir nicht Kinder der Sklavin, sondern der Freien."

Damit rundet sich zugleich das, was ab V. 26 hinsichtlich dieser positiven
Gemeinschaft gesagt wird. Die dortige These von "unserer Mutter" ist nun belegt,
nachdem V. 27 von der Mutter- und Kindschaft handelte und nachdem in V. 28
erstmals die angeredeten "Brüder" (adelphoi) als "Kinder" (tekna) gekennzeichnet
worden waren. V. 31 greift also nicht allein mit dem Paar "Sklavin/Freie" auf V. 30
zurück, sondern bezieht sich auch mit dem Wir bzw. mit dem "Brüdef'-Hinweis
aufV. 26 bzw. auf V. 28. Das widerspricht nachdrücklich der Auffassung A. Suhls,
wonach Paulus in V. 31 zwar "noch mit der Terminologie des Schriftbeweises von
4,22ff." operiere, "aber dessen konkretes Argumentationsziel bereits wieder
verlassen" habe, das schon in V. 30 erreicht gewesen sei21.

Aufl., Berlin 1964, 115). Ob nun so oder so, jedenfalls "wurde" gerade jene Aussage
von Gal 4,30 seit der frühen Kirche "gewöhnlich als Beweis für den Erwählungsver-
lust und die heilsgeschichtliche Enterbung und Verwerfung des jüdischen Volkes
gewertet" (Schreckenberg, Umfeld, 63).

18 Vgl. H. Schlier, Der Briefan die Galater, KEK 7, Göttingen 41965,227, und F. Muss-
ner, Der Galaterbrief HThK 9, Freiburg etc. 1974, 332 (vgl. ders., Theologische
"Wiedergutmachung". Am Beispiel der Auslegung des Galaterbriefes, in: FrRu 26
[19741,7-11, 10).

19 Die Septuaginta wiederholt hier im Unterschied zum hebräischen Wortlaut vor dem
Namen die Präposition ("mit") nicht.

20 So z.B. Schlier, Galater, 228.

21 Suhl, ANRW 2,25,4, 3120.

150



Die Ansicht A. Suhls ist auch deshalb schwerlich zu halten, weil Paulus
dann die letzte und wichtigste Aussage der Argumentation als Schriftzitat bieten
müsste. Das ist, soweit ich sehe, bei ihm ohne jede Analogie. Wo er indes sonst,
ähnlich wie es in V. 30 der Fall ist, ein Zitat mit dem Hinweis darauf oder der
Frage danach einleitet, dass oder ob die Schrift bzw. ein göttlicher Spruch etwas
sage (ti [...] leget), da geht es um autoritative Absicherung einer mit eigenen
Worten formulierten Aussage. So ist es bei Rom 4,3 (s. V. 2.5) der Fall, und so
auch zweimal zu Beginn von Rom 11 (V. 2b.4; s. V. l-2a.5)22. Besonders
aufschlussreich ist dort der Zusammenhang V. 4f. Die aus 1 Kön 19,18 zitierte
Aussage, Gott habe 7000 Mann übriggelassen, die ihre Knie nicht vor Baal gebeugt
hätten (s. V. 4), wird nämlich folgendermassen fruchtbar gemacht: "Ebenso gibt
es auch in der jetzigen Zeit einen Rest, der aus Gnade erwählt ist" (V. 5): hûtôs ûn
kai en tô nyn kairô (leimma kat' eklogên charitos gegonen). Diese Art der
aktualisierenden Schriftverwendung bestimmt auch den Kontext von Gal 4,30. Es
heisst ja in V. 29 ganz analog: hûtôs kai nyn, "so auch jetzt". Damit war die Aussage

von Gen 21,9 über das "Scherzen" (zchq [LXX: paizein]) Ismaels (mit Isaak
[LXX]), das Paulus mit manchen jüdischen Traditionen23 im feindlichen Sinn
versteht und als ein "Verfolgen" (diôkein) interpretiert (vgl. 1 Kor 10,7 [neben
Ex 32,6]), auf die paulinische und galatische Situation bezogen worden. Diese ist
nach einigen Bemerkungen des Briefs (5,11 und 6,12) ihrerseits nicht zuletzt
auch durch solches diôkein charakterisiert (vgl. 1,13.23). Dass die Adressaten
dabei gerade nicht auf die Seite des Verfolgers gehören, vielmehr auf die des

verfolgten Isaak, ist also mit V. 29 schon so gut wie deutlich24 - obwohl sich
natürlich, wie durch das alla (aber, doch) zu Beginn des Verses auch angedeutet
wird, das Verfolgtwerden nicht eben gut zum positiven Tenor des vorangehenden

Verses fügt. Erneut mit alla einsetzend, bekräftigt Paulus darum, ehe er diese

Konsequenz expliziert, seinen Schriftbeweis noch durch die Aufnahme der sich
in Gen 21 anschliessenden Aussage über das Vertreiben der Sklavin und ihres
Sohnes sowie über das Nicht-Erben seitens dieses Knaben und das Erben seitens
des Nachkommen Saras. Mit dem in V. 30 gebotenen Zitat, auf dessen Eingang
sowohl wegen jener Entgegensetzung(en) als auch angesichts des eben durch
Gen 21,9f vorgegebenen Zusammenhangs kaum verzichtet werden konnte, ist
die Folgerung von V. 31 nun in der Tat gänzlich gesichert. Denn mit dem Stich-

22 Vgl. auch Rom 10,8a.

23 S. die Nachweise bei (H.L. Strack/) P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament
aus Talmud und Midrasch, 4 Bde., München 1922-1928, Bd. 3, 410.575f; R. Le
Déaut, Traditions targumiques dans le Corpus Paulinien? (Hebr 11,4 et 12,24; Gal
4,29-30; II Cor 3,16), in: Bib. 42 (1961), 28-48, 39-41; Mussner, Galaterbrief, 329f
samt Anm. 69; Callaway, RadRel 2, 98f. Da es zwischen Gal 4,21-5,1 und den Tar-
gumim auch sonst auffällige Berührungen gibt (s. dazu: Déaut, Bib. 42, 37-43, und
M. G. Steinhauser, Gal 4,25a: Evidence of Targumic Tradition in Gal 4,21-31?, in:
Bib. 70 [1989], 234-240), ist es von besonderer Relevanz, dass gerade auch hier der
Ausdruck mzchq von Gen 21,9 negativ, ja, teils im Sinne der Aggression verstanden
wird (s. die hilfreiche synoptische Zusammenstellung bei P. Naumann, Targum,
Brücke zwischen den Testamenten 1, Konstanz 1991, 114f. 127).

24 Ähnlich z.B. Schlier, Galater, 226f.

151



wort des Erbens wird an die Abraham-Argumentation von Kap. 3 (bes. V. 15-29;
vgl. 4,1-7) angeknüpft25, die dort - nämlich in 3,29 - zu dem Ergebnis führte:
"Abrahams Nachkomme seid ihr" und "Erben gemäss der Verheissung" (V.
29b). Was das, angewandt auf die von den beiden Frauen bestimmten Korporationen

bedeutet, formuliert der Vers 4,31 als Konsequenz aus Gen 21. Es geht
hier demnach nicht um einen Aufruf zur Auseinandersetzung mit den Gegnern,
sondern um eine Art Platzanweisung26 im Nebeneinander der beiden charakterisierten

Gemeinschaften: Paulus und seine Adressaten gehören auf die Seite der
Freien!

Bestätigt wird dieses (aufgrund des modifizierenden Zitates und seiner
argumentativen Verwendung gewonnene) Resultat im übrigen noch durch zwei
weitere Erwägungen. Die eine betrifft die Struktur unseres Abschnittes, die
andere seinen Kontext.

Hinsichtlich der Binnenstruktur kann ich mich kurz fassen, da ich einleitend
u.a. auf die Gegenüberstellung zweier Frauen und die dabei befolgte Nachordnung

der Freien hinwies. Schaut man genauer hin - und dazu hat vor allem Gijs
Bouwman27 angeleitet -, so sieht man, dass dabei zwischen V. 25 und V. 26
gleichsam eine Symmetrieachse verläuft, ganz ähnlich wie zwischen den
Medaillons des Freiburger Münsters. Ich veranschauliche die Ringkomposition
durch eine Skizze, die einige Textmerkmale plakativ festhält:

I Gal 4,21-5,1 |

unter dem Gesetz?.

< nicht der Sklavin

der Freien

nach dem Fleisch

nach dem Geist

4,24a.b.c 4,28 ^ Verheißung

â Hagar / Sinai V 4,24d.25a 4,26b.21-V- unsere Mutter / Unfruchtbare

jetziges Jerusalem / Knechtschaft V- 4,25b.c 4,26a -A oberes Jerusalem / Freie

Was uns an diesem kleinen Struktur-Tableau im Augenblick interessieren
soll, ist die Korrespondenz des Eingangs und des Ausgangs der Perikope28. Hier
wie dort wird nämlich nicht eigentlich auf der Ebene des Schriftbeweises formu-

25 So z.B. Mussner, Galaterbrief, 333.

26 Vgl. z.B. Schlier, Galater, (227-)228.

27 Die Hagar- und Sara-Perikope (Gal 4,21-31). Exemplarische Interpretation zum
Schriftbeweis bei Paulus, in: ANRW 2,25,4 (1987), 3135-3155, bes. 3144f.

28 Dass sie erst mit 5,1 und nicht schon mit (4,30 bzw.) 4,31 ende, ist Minderheitsmei¬
nung (vertreten z.B. von Haacker, Augapfel, 98). Für diese Sicht der Dinge lässt sich
nicht nur die bereits angesprochene Ringkomposition, sondern, wie sogleich noch
deutlich werden wird, auch der übergreifende Zusammenhang des Briefs geltend
machen (vgl. dazu Bachmann, Sünder, bes. 105-107.lllf).

152



liert, vielmehr seine Funktion bestimmt. Sie hat es nach 4,21 mit einem Bestreben

der - bekanntlich (5,2f; vgl. 5,11; 6,12f. 15, auch 2,3.7) beschneidungswilli-
gen - Adressaten zu tun, unter dem Gesetz (hypo nomon) zu sein, und dieses
Bestreben weist Paulus in 5,1 nachdrücklich zurück29: "Zur Freiheit hat euch
Christus befreit; steht nun fest und seid nicht wieder durch ein Joch der Knechtschaft

belastet!" Diese allein die Adressaten und nicht auch irgendwelche Gegner

betreffende Aufforderung ist also Zielpunkt des Schriftbeweises, und sie
geht noch einen Schritt über V. 30f hinaus, zeigt aber gleichzeitig, dass dort
nicht eine Auseinandersetzung mit anderen intendiert war. Sprachen wir im
Blick auf V. 30f von einer Art Platzanweisung im Nebeneinander zweier
Gemeinschaften, so ist nun deutlich, dass es sich bei der beabsichtigten Orientierung

genauer um eine Re-Orientierung handelt: eine Re-Orientierung, die
deshalb als nötig erachtet wird, weil bei den Galatern, dem Apostel zufolge, eine
Fehl-Orientierung auf das Gesetz hin, auf die Tora hin, droht.

Damit sind wir beim Kontext. In meinem Buch zum Galaterbrief habe ich
nämlich ausführlicher dargestellt, dass in den unmittelbar auf die heidenchristlichen

Adressaten bezogenen Kapiteln 3 bis 6 die Zeitadverbien ûketi (nicht mehr:
3,18.25; 4,7; vgl. 2,20) und palin (wieder: 4,9b; 5,1; vgl. 1,17; 2,18, auch 1,9;
2,1 ; 4,9c. 19; 5,3) sich als Signale für die Ausrichtung der ersten beiden grösseren
Zusammenhänge auffassen lassen30. In 3,1-4,7 wird auf die Wende der Bekehrung

zurückgeschaut und wird insofern das ûketi, das Nicht-mehr-bestimmt-
Werden durch einen mit der Taufe verlassenen Bereich thematisiert. Und so
heisst es am Abschluss dieses Zusammenhangs, in 4,7: "somit bist du nicht mehr
Sklave, sondern Sohn; wenn aber Sohn, dann auch Erbe durch Gott". Die sich
anschliessenden Passagen bis hin zum Ende unserer Perikope stehen dann unter
dem Vorzeichen palin, "wieder", "wieder-zurück". Wenn dieses restitutive palin
auch gegen Schluss der Passage31, in 5,1, gebraucht wird, nämlich bei der
Aufforderung, sich nicht wieder durch ein Joch der Knechtschaft zu belasten, so ist
vollends deutlich: Es geht nicht um einen Angriff auf Gegner, sondern um Warnung

vor dem Rückfall hinter die Taufe, um Re-Orientierung. Soviel zum ersten
der beiden an den Medaillons des Freiburger Münsters veranschaulichten
Interpretationsansätze. Das Ergebnis lautet: Nicht Angriff auf ein Gegenüber,
sondern Re-Orientierung im Nebeneinander zweier Korporationen!

29 Kann schon inhaltlich kein Zweifel an einer Korrespondenz von 4,21 und 5,1 beste¬
hen (sofern in 4,1-7 durch hypo nomon [V. 4.5; vgl. V. 2.3] auf den Status eines dûlos
[V. 1.7; vgl. V. 3] verwiesen wird und sofern derTerminus "Joch" gerade auch [wie
in Apg 15,10] an den jüdischen Ausdruck "Joch der Gesetze" denken lässt), so
kommt hinzu, dass beide Verse auf 4,9 zurückgreifen.

30 Bachmann, Sünder, bes. 123-135. Der dritte Zusammenhang (5,2-6,17) hat es m.E.
mit dem christlichen Leben zu tun, das, recht verstanden, eine unmittelbare Ausrichtung

an der Tora erübrigt (s. nur aaO 110f.l58).
31 Kaum anders als zu deren Beginn, in 4,9b (vgl. o. Anm. 29).

153



IV

Der Blick auf den Kontext ermöglicht es ausserdem, sich der zweiten mittels
der Glasfenster aufgeworfenen Frage mit Aussicht auf Erfolg zu nähern, der Frage

danach, welche Korporation bei der anderen Frau im Blick ist, ob es sich bei
der letztlich durch die Sklavin symbolisierten Grösse möglicherweise um das
Judentum handle32. Bei diesem speziellen Lösungsansatz bereitet der Kontext
nämlich Probleme, und das in zweierlei Hinsicht.

Zum einen fragt man sich, wie Paulus in unserer Perikope von einer Rückkehr

der Adressaten zum mit dem Judentum identifizierten Bereich der Knechtschaft

sprechen kann, nachdem die Galater in 4,8 als Nicht-Juden gekennzeichnet
worden waren, sofern sie einst nicht Gott, sondern den Göttern Knechtsdienste
erwiesen hatten. Bei einer erstmaligen Hinwendung zur Tora liegt doch keine

Rückkehr zum Judentum vor! Das Problem wäre zumindest erheblich vermindert,

wenn die andere Frau zwar eine durch das Merkmal der Knechtschaft
charakterisierte Korporation meinte, als solche indes neben Juden gerade auch Heiden

umfasste. Denn dann Hesse sich der erstmalige Weg ins Judentum in der Tat
zugleich als ein Rückweg in den Bereich der Knechtschaft begreifen. Mit einer
derartigen Auffassung von der anderen Frau ist um so mehr zu rechnen, als
Paulus bei den diese Gestalt betreffenden Bemerkungen und auch noch in 5,1

32 So die Mehrheitsmeinung (s. Martyn, Faith, 168f). Bei dieser Option (vertreten z.B.
von Betz, Galaterbrief, 422f.430f) wird gelegentlich immerhin das Judenchristentum

nicht der negativen Korporation zugerechnet (so spricht Koch, Schrift, 204, von
einem "Gegenüber von Israel... und der Gemeinde aus Juden und Heiden"). Gerade
auf eben jene hier ausgenommene Teilgruppe hat andererseits vor allem Mussner,
Galaterbrief, 325 (vgl. ders., FrRu 26, 10) gedeutet, der offenkundig genauer - und
damit die sich sonst durch das Wir von 4,26.31 (vgl. 5,1a) ergebende Schwierigkeit
umgehend - an die "am Gesetz festhaltenden Judaisten" (Galaterbrief, 327) denkt
(so in seiner Nachfolge auch Schreckenberg, Umfeld, 89.99.100.122; gegen einen
solchen Lösungsansatz z.B. Koch, Schrift, 211, Anm. 47). Ähnlich wie z.B. Mussner,

Galaterbrief 26.325, und auch Bouwman, ANRW2,25,4, 3144, rechnet Martyn,
Faith, bes. 174, Anm. 34, mit einer paulinischen Uminterpretation von Aussagen der
jüdischen Gegner. Wenn er freilich (Faith, bes. 179-183) meint, der Apostel wolle -
in Anknüpfung an das in 4,12-20 über seine Geburtswehen Gesagte - selbst auf zwei
verschiedene christliche Gruppen hinaus, genauer: auf "two different ways in which
churches are being bom" (179; bei M. kursiv), eine durch Jerusalem bestimmte, "the
Law-observant mission to Gentiles" (183), einerseits und "the Law-free mission
pursued by himself and his co-workers" (ebd.) andererseits, so steht dem nicht zuletzt
das Wir von 4,26.31 (vgl. 5,1a) entgegen. Es kommt selbst hinsichtlich seiner Position,

erst recht indes im Blick auf die Auffassungen derjenigen, welche die Hagar-
Korporation unmittelbar von Judaisten verstehen (nämlich zumal Mussner und
Schreckenberg), der sogleich im Text gegenüber der herkömmlichen Sicht zuerst
geltend zu machende Einwand hinzu, wenn man ihn denn auf diese Lösungsversuche
hin zuspitzt. Aber Martyn und diese Autoren haben sich gleichwohl erheblich dämm
verdient gemacht, auf die Schwächen des traditionellen Konsenses aufmerksam werden

zu können (s. bes. Mussner, FrRu 26, 10). Zu der ihn auf ganz andere, sehr
interessante Weise sprengenden Sicht, die zumal Bouwman, ANRW 2,25,4, bes. 3151,
entwickelt hat, s.u. (bei) Anm. 35f.

154



den Begriff nomos (mit der Nennung des Sinai in 4,24 möglicherweise umgeht,
die Vokabel jedenfalls) konsequent meidet, obwohl die zu bewältigende Situation

nach der Einleitung 4,21 eben durch den Wunsch nach einer Unterordnung
unter den nomos (Gesetz, Tora) bestimmt scheint. Dazu fügt sich, dass der Apostel

zu Beginn von Kap. 4 (V. 3.9) eine gewisse Entsprechung zwischen Judentum

und Heidentum durch den auf beide Grössen angewandten Terminus
"Elemente/Naturmächte (der Welt)", stoicheia {tû kosmû), zum Ausdruck gebracht
und in diesem Zusammenhang in 4,9 von der Rückwendung der Adressaten zu
diesen "Elementen" bzw. "Naturmächten" ganz ähnlich gesprochen hatte wie
dann in 5,1 von der Rückkehr zum Joch der Knechtschaft. Übrigens werden in
4,1-7.8-11 die Unterschiede trotz dieser Parallelisierung nicht eingeebnet: Von
den Juden heisst es in 4,3 mittels des Passivs von dûlûn, dass sie zu Sklaven
gemacht worden seien, während in 4,8f bei den Heiden durch die Verwendung des
Verbs dûleuein eine aktive Untertänigkeit zum Ausdruck gebracht wird33.
Knechtschaft ist nach dem Galaterbrief insofern für Heiden noch kennzeichnender

als für Juden. Für unsere Perikope, die nun bemerkenswerterweise in V. 25
ebenfalls dûleuein bietet (und, wie betont, ausser in der Hinführung 4,21
nirgends nomos), lassen sich die Überlegungen in der folgenden, sozusagen
mengentheoretischen Skizze zusammenfassen.

Heidentum Jdt.

Das zweite durch den Kontext aufgeworfene Problem bei einer Gleichsetzung

der Hagar-Korporation mit dem Judentum besteht darin, dass Paulus dann
innerhalb unserer Perikope das Judentum strikt negativ gewertet haben müsste,
während er doch zuvor das heilsgeschichtliche Handeln Gottes an Juden gerade
auch positiv beleuchten konnte: ob man nun an den nach 4,4 "unter das Gesetz"
getanen Sohn Gottes oder an den jüdischen Verfasser selbst denkt, dessen Weg
in Kap. 1 zur Sprache kam (vgl. noch das Wir von 2,15-17; 3,13-4,634). Und so
kann denn ja auch in unserem Passus selbst kein Zweifel daran bestehen, dass
Paulus bei dem Wir von 4,26.31 und 5,la nicht nur, wie das beim Ihr von 4,21.28

33 S. dazu nur Bachmann, Sünder, 124 samt Anm. 127.

34 Dass die 1. Pers. Plur. in 2,15-17 exklusiv auf Judenchristen weist, ist angesichts des
Kontexts und angesichts der in V. 15 vorgenommenen Gegenüberstellung klar. Von
daher liegt eine analoge Antwort für das umstrittene Problem bezüglich der Bedeu-

155



und 5,1b der Fall ist, (zumindest primär) an Heidenchristen denkt, sondern sich
auch selbst (und möglicherweise überdies weitere Personen) mit einschliesst,
also wenigstens einen Judenchristen. Unsere "mengentheoretische" Skizze wäre
also entsprechend zu ergänzen.

4,21.28; 5,1b
(IHR)

4,26.31; 5,la
WIR: Paulus [und

heidenchristl. Adressaten])

oberes Jerusalem

jetziges Jerusalem

4,8f. (vgl. 5,1a, auch 4,25)
(IHR)

(Sara) /
Freiheit

Hagar/
Knechtschaft

Damit sind wir auch hier zu einer Ablehnung des durch die Freiburger
Medaillons illustrierten Interpretationsansatzes gekommen. Ähnlich meint auch der
schon genannte Bouwman35: "Die beiden Frauen sind hier nicht zwei Gruppen

von Menschen, die nacheinander lebten". Wenn er freilich fortfährt: Sie sind

tung des Wir in dem sich an 2,15-21 anschliessenden Teil des Briefs, 3,1-4,7, nahe.
Weitere wichtige Gründe für eine solche Lösung hat T. L. Donaldson, The 'Curse of
the Law' and the Inclusion of the Gentiles: Galatians 3.13-14, in: NTS 32 (1986), 94-
112, beigebracht. Ihm zufolge gibt Paulus hier dreimal (s. 3,13f; 3,23-29; 4,3-7) -
und nicht zuletzt mittels der 1. Pers. Plur. - eine christologisch reflektierte Interpretation

des traditionellen eschatologischen Schemas, nach dem "salvation is extended
to the Gentiles, who share on equal terms with the Jews" (98). Das Wir werde darum
erst gegen Abschluss der Adaptionen jener vorgegebenen Vorstellung inklusiv, die
Heidenchristen einbeziehend, gebraucht, nämlich in 3,14b und 4,5b.6b. Diesem
Lösungsansatz hat sich ausser mir (Bachmann, Sünder, bes. 137-139; allerdings verstehe

ich die 1. Pers. Plur. in 4,5b, der doch in V. 6a ein Ihr folgt, in exklusivem Sinne)
auch J. Lambrecht, The Universalistic Will of God. The True Gospel in Galatians, in:
ders., Pauline Studies, Collected Essays, BEThL 115, Löwen 1994, 299-306, 304f,
angeschlossen (der damit seine frühere inklusive Deutung des Wir [insbesondere
von 3,13] aufgibt [s. dazu nur aaO 304, Anm. 6]). Obwohl jenseits von 2,15-4,7 das
exklusiv auf Judenchristen gehende Wir nicht begegnet (s. dazu nur Bachmann, Sünder,

136f samt Anm. 198), zeigt das zumal an 3,14 und 4,6(-7) erinnernde Nebeneinander

von 2. Pers. Plur. und inklusivem Wir, welches, wie sogleich im Text zu belegen

ist, 4,21-5,1 bestimmt, dass die Differenzierung hier nicht etwa aufgegeben wird.

35 ANRW 2,25,4, 3151 (Sperrungen von mir rückgängig gemacht).

156



"zwei Existenzweisen ..die nebeneinander bestehen und seit Abraham
immer bestanden haben"36, so wird er damit m.E. einem wichtigen Merkmal des
Textes nicht wirklich gerecht, das ich bislang nahezu umgangen habe, nun aber -
wie die diesbezüglichen Beischriften in der erweiterten "mengentheoretischen"
Skizze wohl schon erahnen Hessen - abschliessend und kurz synchron wie dia-
chron beleuchten möchte. Es handelt sich um die mit den beiden Frauen verknüpfte
Redeweise vom jetzigen und vom oberen Jerusalem, die im Zentrum unseres
Abschnittes, in V. 25 und V. 26 begegnet.

Auch hier sind die Adverbien von hohem Interesse37. Zunächst ist dabei im
Sinne Bouwmans38 der Tatbestand hervorzuheben, dass unser Abschnitt trotz der
Bezugnahme auf zwei Bündnisse (4,24) anders als 2 Kor 3 (und Hebr 8f [vgl.
10,16f]: erstes [8,7.13; 9,15.18; vgl. 8,9] und neues [8,8.13; 9,15; vgl. 12,24]
bzw. zweites [8,7] Bündnis) nicht nur nicht von altem (2 Kor 3,14) und neuem
(2 Kor 3,6; vgl. 1 Kor 11,25, ferner Lk 22,20) Bündnis redet39, sondern eben auch
nicht von altem und neuem Jerusalem.

Statt des z.B. in Offb 21,2 (hê polis hê hagia Ierûsalêm kainê [vgl. 3,12])
verwandten Ausdrucks vom "neuen Jerusalem"40 benutzt Paulus den vom "oberen

Jerusalem"41, und das wird in der Tat bedeuten, dass er nicht auf die Idee

36 Vgl. aaO 3149 ("Existenzweise[n], dem Begriffspaar Fleisch-Geist" gemäss) so¬

wie 3152 ("Die beiden Frauen sind Symbole zweier Existenzweisen, die nicht
typisch sind für Judentum einerseits oder Christentum andererseits, sondern die sich in
beiden Religionen finden") - und vgl. die o. Anm. 10 zitierte Äusserung Luthers -.
Ähnlich, jedoch ohne ein faktisches Nebeneinander auch hinsichtlich der Vergangenheit

zu behaupten, bereits Schlier, Galater, (223-)224.

37 Vgl. etwa: Klein, Rekonstruktion, 216f; Koch, Schrift, 210.

38 Und mit ihm: ANRW 2,25,4, 3149.3151.

39 So zuletzt H. Lichtenberger, Alter Bund und Neuer Bund, in: NTS 41 (1995), 400-
414.414. Trotzdem wird im Zuge der oder doch in einer gewissen Nähe zur üblichen
Deutung unseres Passus auf synagoga und ecclesia hin angesichts der Redeweise
von den dyo diathêkai oft auf altes und neues Bündnis bezogen (bes. nachdrücklich
z.B. bei: U. Luz, Der alte und der neue Bund bei Paulus und im Hebräerbrief, in:
EvTh 67 [1967], 318-336,320). Das ist nicht nur wegen des Fehlens der betreffenden
Adjektive bzw. Ordinalzahlen heikel. Es kommt erstens hinzu (vgl. o. Anm. 2), dass

der Begriff diathêkê nach V. 24 fallengelassen wird. Zweitens geriete man dann,
wenn man das Hagar- bzw. Sinaibündnis als "alten Bund" einem durch die Zweitgebärende

markierten "neuen Bund" vorordnen wollte, in erhebliche Konflikte mit der
Akolouthie von Abraham-diathêkê und Gesetzgebung in Kap. 3 (s. bes. V. 17) (vgl.
dazu etwa: Bouwman, ANRW 2,25,4, 3151; Martyn, Faith, 186).

40 Schon in äthHen 90,29 wird im Blick auf diese Stadt (oder ihren Tempel) von einem
neuen Haus gesprochen, das an die Stelle des ersten, alten tritt. Zum späteren, rabbi-
nischen Sprachgebrauch, der zwischen einem Jerusalem der kommenden Welt und
einem von dieser Welt unterscheidet, s. nur Billerbeck, Kommentar, Bd. 3,
22.87.573.

41 "Der früheste Beleg für die Vorstellung vom himmlischen Jerusalem findet sich in Gal
4,26", heisst es bei B. Ego, Im Himmel wie aufErden, Studien zum Verhältnis von
himmlischer und irdischer Welt im rabbinischen Judentum, WUNT 2,34, Tübingen

157



einer Ablösung des Alten durch das Neue hinauswill42, die z.B. die Freiburger
Medaillons bestimmt. Deshalb habe ich in der erweiterten "mengentheoretischen"

Skizze die beiden Korporationen nicht nebeneinander angeordnet,
sondern übereinander.

Merkwürdigerweise steht nun aber dem oberen Jerusalem (hê anô Ierû-
salêm) nicht das untere (hê katô Ierûsalêm)43 gegenüber, sondern das jetzige: hê

nyn Ierûsalêm44. Auch das ist schwerlich Zufall. Denn die Gegenwart, das nyn,
ist ja auch in V. 29 betont, wo das einstige (tote [damals], Vergangenheitsfor-

1989, 15. Die Parallelen sind, natürlich auch im Vergleich etwa mit äthHen 90,29
(s. die vorangehende Fussnote), späteren Datums. Vgl. Hebr 12,22 und ParJer 2,34,
femer zum rabbinischen Nebeneinander vom Jerusalem, das unten, und dem, das
oben ist, nur Billerbeck, Kommentar, Bd. 3, 573.

42 Dies um so weniger, als auch an den beiden Vergleichsstellen Hebr 12,22 und ParJer
2,34 gerade noch nicht die Endvollendung gemeint sein dürfte (s. dazu O. Hofius,
Katapausis, Die Vorstellung vom endzeitlichen Ruheort im Hebräerbrief, WUNT
11, Tübingen 1970, 188).

43 Das wäre besonders naheliegend gewesen. Darauf führt etwa die rabbinische Termi¬
nologie (s. dazu o. Anm. 41), ebenso aber auch das (nicht erst) neutestamentliche
(Joh 8,23; Apg 2,19 [Joel 3,13 v./.]) Nebeneinander von "oben" und "unten" sowie
der Vergleich insbesondere mit: Hebr 12,25 (vgl. V. 22); Phil 3,19f. (vgl. V. 14); Kol
3,1 f.

44 Diese Dissonanz ist extrem schrill und hat, soweit ich sehe, keine enge Parallele, ob¬

wohl es natürlich naheliegt, dass sich lokale und temporale Bestimmungen bei einem
an den Ort Jerusalem anknüpfenden und einigermassen eschatologischen Sachverhalt

vermischen können, wie es z.B. in Hebr 12,22-24 ("himmlisches Jerusalem" und
"Himmel" neben dem "Mittler des neuen Bundes") und syrBar4,l-7 der Fall ist. Im
letztgenannten Zusammenhang wird das der Zerstörung (durch die Babylonier)
überantwortete und für eine begrenzte Phase preisgegebene Jerusalem als dieses und als
jetziges dem bei Gott von Anfang an bereitstehenden künftigen kontrastiert. Während

da "diese Stadt" deutlich lokal gekennzeichnet wird, ist das in Gal 4,25b (trotz
V. 25a) gerade nicht der Fall. Schon deshalb ist es heikel, hier unmittelbar auf den in
Kap. lf mit einiger Betonung genannten Ort Jerusalem zu deuten (so jedoch etwa:
Schreckenberg, Umfeld, 63; Haacker, Augapfel, 99; Martyn, Faith, 181-183) -
zumal das gar (denn, nämlich) von V. 25c nicht als begründend verstanden und der Satz
nicht von politischer Abhängigkeit (vom römischen Reich) begriffen werden muss
(so indes Haacker, ähnlich auch Schreckenberg; anders D. Lührmann, Der Briefan
die Galater, ZBK. Das Neue Testament, Zürich21988, 77, der das gar in folgerndem
Sinn versteht) -. Es kommt hinzu, dass die einfache Verbindung von 4,25 mit Kap. lf
aus zwei weiteren Gründen problematisch ist: Der Terminus Arabia (von 4,25a)
erscheint in 1,17 ohne jede negative Konnotation, und für Jerusalem wird in 1,17.18
und 2,1 nicht die in 4,25(-26) gesetzte feminine Form gebraucht - die dem hebräischen

Namen nähersteht und von daher in der Septuaginta das Feld beherrscht -,
sondern das Neutrum Hierosolyma (vgl. dazu nur M. Bachmann, Jerusalem und der
Tempel, Die geographisch-theologischen Elemente in der lukanischen Sicht des
jüdischen Kultzentrums, BWANT 109, Stuttgart etc. 1980, 13-66, bes. 22-26). Das
Gesagte schliesst einen weniger direkten, einen raffiniert-schwebenden Bezug auf den
Ort Jerusalem von Kap. lf (als Ausgangspunkt der Judaisierungsbestrebungen in
Galatien) keineswegs aus.

158



men) Verhältnis Ismael-Isaak (V. 29a) just auf die Gegenwart (nyn) bezogen
wird (V. 29b). Das spricht nicht anders als die in die gleiche Richtung weisende
Auffälligkeit, dass von V. 24 an bis hin zu V. 3145 präsentisch formuliert wird46,

gegen Bouwmans Sicht, Paulus gehe es um ein durchgängiges Nebeneinander
zweier Korporationen seit Abraham47. Nein, während bei der Abraham-Argumentation

von Kap. 3 Heilsgeschichtliches und damit auch Zurückliegendes
thematisch war, wird nun in unserem Passus eine Aussage über ein aktuelles
Gegeneinander gemacht48, in dem die Adressaten sich re-orientieren, die richtige Position

finden sollen. Da diese Positionierung gerade aufgrund des Beschneidungs-
wunsches, aufgrund von Judaisierungstendenzen nötig ist, macht es im übrigen
Sinn, wenn Paulus in V. 25 für die andere Frau speziell jüdische Symbole
verwendet, nämlich "Sinai" und "jetziges Jerusalem"49 - obwohl, wie wir sahen, bei
der anderen Frau im Blick auf die gefährdeten Heidenchristen ein weiterer Horizont

aufgerissen wird: der der Knechtschaft allgemein.

V

Auf beides, auf ein aktuelles Gegeneinander und auf die Verwendung gerade

auch von jüdischen Symbolen, lassen auch traditionsgeschichtliche Sachverhalte

aufmerken. Sie seien wenigsten noch angesprochen. Etwa dies, dass Paulus
in Kap. 4 anders als in den Kapiteln 1 und 2 (1,17.18; 2,1) nicht das Neutrum (ta)
Hierosolyma zur Bezeichnung der Stadt verwendet, sondern die feminine Form

45 Mit Ausnahme eben von V. 29a - selbstverständlich auch mit Ausnahme der Zitate
(V. 27.30). Vgl. Koch, Schrift, 210.

46 Vgl. hierzu bes. Gal 3,20; 2 Kor 3,12-18 (doch s. V. 13.14a).

47 Ebenfalls lassen sich aufgrund des paulinischen Vokabulars und insbesondere des

doppelten nyn (V. 25b.29b) solche Positionen m.E. nicht ungeschmälert aufrechterhalten,

nach denen "jenes nyn [von V. 25b] nicht historisch zu fixieren ist, sondern
'die ganze Länge dieses Äons' einschliessf ' (Klein, Rekonstruktion, 217 [samt Anm.
128]; ähnlich z.B. Luz, EvTh 67, 322). Die diesbezügliche Terminologie wird hier
indes (anders als z.B. in 1 Tim 6,17[-19]) bemerkenswerterweise nicht benutzt.

48 Vgl. Koch, Schrift, 211.

49 In anderem Zusammenhang wählt er auch ein deutlich anderes Vokabular, z.B. in
Phil 3,17-21.

50 Betont wird das Femininum - als einer (nur durch das "Sinaigebirge" unterbroche¬
nen) Kette femininer Termini zugehörig - zumal von U. Börse, Der Brief an die
Galater, RNT, Regensburg 1984, 171. Das scheint sinnvoller, als hier auf mit dem
(bereits o. Anm. 44 erwähnten) Sprachgebrauch der Septuaginta verbundene "sacred
connotations" (R. N. Longenecker, Galatians, Word Biblical Commentary, Dallas,
Texas, 1990, 213) abzuheben (die wohl auch sonst bei der Erklärung des Ierûsalêm/
Hierosolyma-Befundes des Neuen Testaments zu stark betont werden [s. dazu nur:
Bachmann, Jerusalem, 24f.42f.; J. T. Sanders, The Jews in Luke-Acts, London 1987,
35f]). Die nyn Ierûsalêm gehört nun einmal auf die negative Seite. Das Femininum
fügt sich vielmehr dem zweifachen Befund ein, dass im Neuen Testament die Vor-

159



(hê) Ierûsalêm50, lenkt den Blick auf alttestamentliche Tatbestände, denen Odil
Hannes Steck vor einigen Jahren einen schönen Aufsatz unter folgendem Titel
gewidmet hat: "Zion als Gelände und Gestalt. Überlegungen zur Wahrnehmung
Jerusalems als Stadt und Frau im Alten Testament"51. Wie im Hebräischen
Substantive für das Umfassende und Gebärende oft feminin sind, werden da auch
Städte entsprechend aufgefasst52. Die personale Vorstellung ist in einem recht
begrenzten, aber dann doch mannigfach weiterwirkenden Textbereich insbesondere

auf Jerusalem angewandt worden53. Die so als Frau aufgefasste Stadt kann
dabei im Blick auf die zu ihr Gehörenden - wie in Gal 4,26 (vgl. V. 27.28.31
[auch V. 25]: tekna [Kinder])54 - als "Mutter" (Jes 50,1; Jer 50,12) gekennzeichnet

werden und hinsichtlich ihres Verhältnisses zu Gott zumal als "Tochter Zion"
(z.B. Jes 52,2) und als "Gemahlin" (z.B. Jes 62,4f). Sofern die Relation zu Gott
(schuldhaft) gestört ist (s. bes. Ez 16), wird von Jerusalem auch als der "Verlassenen"

(z.B. Jes 54,6f), der "Witwe" (z.B. Klgl 1,1)55 und der "Hure" (z.B. Ez
16,30f) gesprochen, eine Begrifflichkeit und eine Sicht, die überdies auf ausländische

Städte bezogen werden kann (z.B. auf Ninive [Nah 3,4])56, in Jes 47 auch
auf das plötzlich zur "Witwe" (V. 8f) werdende Babel, Babylon - freilich ohne
dass in diesem Zusammenhang der durch ihn immerhin nahegelegte (s. V. 1-3
[und vgl. dazu Ez 16,35-37; Nah 3,4f]) Terminus "Hure" (swnh) gebraucht würde.

Dieser sozusagen nach aussen gerichtete Sprachgebrauch dominiert den auf
Jerusalem bezüglichen jedoch nicht. Genetisch dürfte es zudem so sein, dass

Stellung vom oberen bzw. neuen Jerusalem stets mit dem Begriff Ierûsalêm - nie mit
Hierosolyma - verbunden ist (Gal 4,26; Hebr 12,22; Offb 3,12; 21,2.10) und dass
dabei (sowie in Mt 23,37 par., Lk 13,34) die Stadt durchweg als weibliche Person
(s. bes. Gal 4,[25-]26; Offb 21,2) und/oder als Korporation verstanden wird. Jedenfalls

das letztere gilt auch für die nyn Ierûsalêm von Gal 4,25; es ist jedoch überdies
zu beachten, dass ausserdem wegen der anô Ierûsalêm von V. 26, bei der beides
zutrifft, ein Antonym nyn Hierosolyma kaum möglich gewesen wäre.

51 ZThK 86 (1989), 261-281.

52 S. dazu aaO 271f (hier Anm. 57: Hinweis auf die Formulierung "eine Stadt und
Mutter in Israel" von 2 Sam 20,19), auch 274f: zu Abweichendem im ostsemitischen
und zu Vergleichbarem im westsemitischen, "früh die Vorstellung von der Stadt-
Göttin" (275) entwickelnden Bereich.

53 S. dazu Steck, ZThK 86, 278f (samt Anm. 107). Was die Nachwirkungen angeht, s.

vorerst nur aaO 262.281: Gal 4,26; Offb 21; 4 Esr 9,26-10,59; Philipp Nicolais Lied
(1599) "Wachet auf, ruft uns die Stimme" (CH: Nr. 380 des Gesangsbuchs der Ev.-
ref. Kirchen der deutschsprachigen Schweiz; D: Nr. 147 des [neuen] Evangelischen
Gesangbuchs).

54 Vgl. 4 Esr 10,6f; syrBar 3,1.3. Weitere Parallelen bei Billerbeck, Kommentar, Bd. 3,
574.

55 (Weitere) Belege hierzu und zu den vorangehenden Begriffen bei Steck, ZThK 86,
270f.

56 S. dazu aaO 276-279 (vgl. J. Jeremias, Kultprophetie und Gerichtsverkiindigung in
der späten Königszeit Israels, WMANT 35, Neukirchen-Vluyn 1970, 33-37, nach
dem in Nah 3,4 ursprünglich noch an Jerusalem als Hure gedacht war [s. ebd., 36f,
zum auch in Jes 47,3a verwandten Bild der Entblössung]).

160



"das Hervortreten der personalen Jerusalem-Vorstellung im Alten Testament
erst ab der exilischen Zeit... mit der Erfahrung der Katastrophe Jerusalems
ursächlich zusammenhängt" und dass entsprechende Negativ-Formulierungen wie
die - u.a. durch die auf das Land bezüglichen Bemerkungen in Hos 2,1-4 vorbereitete

- "Dirnen-Metapher" aus Jes 1,21-26 von Jerusalem her auf ausländische
Städte erst übertragen werden, bei ihnen also "Gegenaussagen" finden57. "Eine
zweite Phase der Entwicklung" wird dann zu "Weissagungen mit einer heilvollen

Zeichnung der Frau Zion" geführt haben58. Im Ergebnis stehen sich demnach

- ähnlich wie in dem von Paulus in Gal 4,27 aufgegriffenen Wort aus Jes 54,1
(hier u.a.: "Vereinsamte" v.v. Verheiratete ["den Mann Habende"])59 - zwei
unterschiedlich gewertete Frauengestalten gegenüber: Jerusalem/Babel als negative

Grösse einerseits und Jerusalem als positive Einheit andererseits. Und für die
so ins Auge gefassten Korporationen ist dabei wesentlich, dass nun - nicht
zuletzt wegen des umfassenden Machtanspruchs Babels (s. nur Jes 47,5-8.11) -
"die Vorstellung Zions als Person mit ihrer Stellung als Königin hinsichtlich der
Völkerwelt verbunden ist"60.

Im Sinne eines aktuellen, ja, eines apokalyptischen Gegeneinanders begegnen

die derart bereitliegenden - und übrigens bereits in Ez 1661 (vgl. Jes

56,4[-5].6[-7]; 61,8) nachdrücklich mit dem Begriff des (gebrochenen und zu
erneuernden) Bündnisses (V. 8.59-62) verknüpften - Vorstellungen dann bekanntlich

in der Johannesoffenbarung62. Dort kommt in Kap. 17f zunächst die Hure
Babylon zur Darstellung, dann in Kap. (19 [V. 7-9; vgl. auch 20,9] und) 21f die
reine "Braut"63, das "neue Jerusalem".

57 Zitate: Steck, ZThK 86, 279.278.280.

58 AaO 280. Da auch "diese Texte wie Thr 4,21f. und vor allem Jes *5 Iffmit seiner
Orientierung an Jes 47 zeigen, als Gegenbild zu entsprechend dargestellten Feind-
grössen" (ebd.) entworfen werden, handelt es sich sozusagen um Gegenaussagen
von Gegenaussagen.

59 Jes 54,1, schon durch den Kontext recht deutlich mit Jerusalem verknüpft, in die Ar¬

gumentation aufzunehmen, wird für Paulus nahegelegen haben. Der Vers wird auch
in den Targumim von Jerusalem verstanden (s. nur: Koch, Schrift, 209 [samt] Anm.
34; Longenecker, Galatians, 215) und (wegen des gleichen Themas "Kinderlosigkeit")

in PesR 32,2 mit Sara verknüpft (s. ebd.; vgl. Bouwman, ANRW 2,25,4, 3150
[samt Anm. 78: Bezug auf Callaway, RadRel 2, 97, die ihrerseits auf das diesbezügliche

Material der Kairoer Geniza verweist] : "In dem alten palästinischen Zyclus war
Jes 54 die hafiara zu Gen 16"), wie denn bereits inJes51,l-3 Abraham und Sara
mit Zion in Verbindung gebracht werden.

60 Steck, ZThK 86, 280; ebd. (samt Anm. 114) Belege, darunter Jes 54,3. Von solchen
Aussagen her ist verständlich, dass "sehr früh in der apokalyptischen Jerusalem-
Überlieferung ein universalistischer Zug" begegnet (W. W. Reader, Die Stadt Gottes
in der Johannesapokalypse, Diss. Göttingen 1971,28; aaO 29, Hinweis u.a. auf: äth-
Hen 90,30-35; Gal 4,26-28; Hebr 12,22 [vgl. PsSal 14,29-36, bes. V. 31]).

61 Vgl. Jes 54,10; 55,3; 56,4(-5).6(-7); 61,8.

62 S. dazu vor allem C. Deutsch, Transformation of Symbols: The New Jerusalem in Rv
21,-225, in: ZNW 78 (1987), 106-126, bes. 122-124.

63 Vgl. 2 Kor 11,2, auch Jos., Bell. 6,301.

161



Wie in Gal 4 ist dabei natürlich an Korporationen gedacht und steht die
negative Grösse voran. Wie in Gal 4 geht von ihr die Verfolgung aus (s. nur Offb
17,6.13f;18,24) und ist Orientierung in einer unübersichtlichen Situation intendiert

(s. nur Offb 17,2.7). Vor allem: Wie in Gal 4 ist bei der anderen Frau nicht
eigentlich - bestimmt nicht allein - das Judentum im Blick.

Denn erstens wird gemäss der alttestamentlichen Vorgeschichte dieses
"grosse Babylon" (17,5; 18,2 u.ö.; vgl. Dan 4,27) nicht anders als das "neue
Jerusalem" auf die gesamte Erde (s. bes. 17,2; 19,2; 21,24) und alle Völker (s. bes.
17,15; 18,3; 21,24.26; 22,2) bezogen, und zweitens weist Kap. 17 (s. bes. V. 8-
12) - und weist gegen Ende des ersten Jahrhunderts der Name "Babylon" (vgl.
nur 1 Petr 5,13; syrBar 67,7) - hinreichend deutlich auf Rom und das römische
Reich hin64. Angesichts der von uns knapp angesprochenen Geschichte des Motivs

muss es einen indes nicht verwundern, dass die "grosse Hure" trotz des
Babylon-Terminus gelegentlich auf Jerusalem gedeutet wird65. So wenig das dem
Apokalypse-Befund entspricht, so sehr verdient doch festgehalten zu werden:
Bei der "Hure Babylon" steht letztlich, traditionsgeschichtlich, Jerusalemisches
im Hintergrund, und dem trägt der Seher Johannes in gewisser Hinsicht auch
Rechnung.

Er benutzt nämlich nicht nur für die positive Korporation jüdische oder
jüdisch beeinflusste Vorstellungen - neben dem als Braut aufgefassten neuen
Jerusalem ist vor allem die "Sonnenfrau" von Kap. 12 mit dem sich aus zwölf Sternen
zusammensetzenden Kranz um ihr Haupt (V. I)66 und sind die unmittelbaren
Bezugnahmen auf die zwölf Stämme Israels (s. nur 7,3-8 [vgl. 14,1]; 21,12f
[vgl. 22,3]) zu nennen67. Vielmehr verfährt er analog auch bezüglich der gegen-

64 So etwa auch A. Yarbro Collins, Feminine Symbolism in the Book of Revelation, in:
Biblical Interpretation 1 (1993), 20-33, 26f (vgl., was die zumeist [Ausnahmen sind
u.a.: E. Lohmeyer und J. Sickenberger] ebenfalls in diesem Sinne interpretierenden
Kommentatoren angeht: O. Böcher, Die Johannesapokalypse, EdF 41, Darmstadt
31988, 87-96). Sie denkt im übrigen bei der "Frau auf dem scharlachroten Tier"
(17,3) genauer an die Göttin Roma (27). Dieser Gedanke liegt in der Tat (nicht nur
unter traditionsgeschichtlichen Gesichtspunkten [vgl. o. Anm. 5.52]) nahe (vgl. Offb
13,14f), zumal man bei den Adressaten wohl Vertrautheit mit der "Abbildung von
Stadttychen auf phönikisch-hellenistischen und römischen Münzen" (Steck, ZThK
86, 275 samt Anm. 89) annehmen darf.

65 Nachweise bei Deutsch, ZNW 78,122(-123), Anm. 98, die diese Ansicht ebenso ab¬

weist wie Yarbro Collins, Biblical Interpretation 1, 26.

66 Dazu, dass hier mit der Aufnahme eines bereits vorher im jüdischen Raum rezipier¬
ten heidnischen Mythos zu rechnen ist, s. R. Bergmeier, Altes und Neues zur
'Sonnenfrau am Himmel (Apk 12)'. Religionsgeschichtliche und quellenkritische
Beobachtungen zu Apk 12]_i7, in: ZNW 73 (1982), 97-109 (hier 103 zur unsicheren
Herkunft der Zwölfzahl von V. 1). Vgl. E. Lohse, Synagogue of Satan and Church of
God. Jesus and Christians in the Book of Revelation, in: SEÂ 58 (1993), 105-123,
117f.

67 Vgl. dazu nur: Lohse, aaO 116-119; F. W. Horn, Zwischen der Synagoge des Satans
und dem neuen Jerusalem, Die christlich-jüdische Standortbestimmung in der
Apokalypse des Johannes, Gerhard-Mercator-Universität, Veröffentlichungen des
Fachbereichs 1: H. 6, Duisburg 1994, 17-19.

162



überstehenden negativen Korporation. Indirekt ist das in Offb 7,3-8 wohl insofern

der Fall, als hier die Erwähnung des Stammes Dan (mittels der Nennung von
Manasse und Joseph) deshalb umgangen zu werden scheint, weil er als umfassende

Negativ-Grösse eingeschätzt wird68. Direkt und aggressiv, aber lediglich
auf Segmente des negativen, satanischen Bereichs bezogen69, ist die Redeweise
von der "Synagoge des Satans", die in den auf Smyrna und Sardes hin ausgerichteten

Sendschreiben benutzt wird (2,9; 3,9)70. Noch bemerkenswerter ist jedoch,
dass und wie in Kap. 11 der auch in den Kapiteln 17 und 18 begegnende
Ausdruck "grosse Stadt" (17,18; 18,16.18.19; vgl. 16,19; 18,10.21, auch Jer 22,8)
vorkommt71. In 11,8 wird in bezug auf sie formuliert, dass sie "geistlich Sodom
und Ägypten heisst, wo auch ihr Herr gekreuzigt wurde". Angespielt wird dabei,
bei dieser nach V. 9(-10) mit den laoi (Völker), phulai (Stämme, Völker), glôssai
(Zungen, Sprachen) und ethnê (nicht-jüdische Völker, "Heiden") verbundenen
universalen polis (Stadt), natürlich auf diejenige Grösse, die in V. 2 noch die
"heilige Stadt" genannt und, als den ethnê für eine bestimmte Spanne preisgegebene72,

nicht zu vermessende vom nach V. 1 auszumessenden himmlischen
"Tempel Gottes" unterschieden wurde73. Es stehen sich also in gewisser Hinsicht
schon innerhalb von Kap. 11, nämlich mit V. 2-10 einerseits und V. 1 andererseits,

jedenfalls aber mit Kap. 11 (V. 2-10) (und Kap. 17f) einerseits und Kap. 21f
andererseits eben Jerusalem und Jerusalem - negativ und positiv gewertet -
gegenüber, und zwar so, dass hier (nicht anders als das positive auch) das negative
Symbol letztlich nicht, jedenfalls nicht nur, auf das Judentum abzielt74.

68 S. dazu nur: Lohse, SEÂ 58, 117; Horn, Synagoge, 19 - wo auf Ri 17f; TestDan 5,6f
und Iren., Adversus haereses 5,30,2 verwiesen wird.

69 Wahrscheinlich (nicht auf Christen, sondern) auf kleinasiatische Juden (so Lohse,
SEÄ 58, 106f, wie Horn, Synagoge, 8 samt Anm. 1) - ob diese nun wegen Blasphemie

gegenüber Christus (so Lohse, SEÂ 58,119f) oder, wie der unmittelbare Kontext
von Offb 2,9 (vgl. etwa auch Apg 13,45.50) nahelegen könnte, wegen gegen Christen

gerichteter, zu Akten der Verfolgung führender Kooperation mit den politischen
Behörden (so Horn, Synagoge, bes. 8f.) negativ gewertet werden.

70 Sofern in 3,9 beim künftigen Niederfallen der angesprochenen "Juden" auf den für
Kap. 21f (s. bes. 21,24-26) so wichtigen Passus Jes 60 (nämlich auf 60,14) angespielt
wird, steht der Synagoge des Satans also in gewisser Weise Zion/Jerusalem gegenüber.

71 Einen weiteren unübersehbaren Kontakt zwischen Kap. 11 und Kap. 17(-18) bildet
das aus der "Unterwelt" kommende Tier (11,7;17,8). Vgl. M. Bachmann, Himmlisch:

Der 'Tempel Gottes' von Apk 11.1, in: NTS 40 (1994), 474-480, 479 (samt)
Anm. 34.

72 Vgl. Horn, Synagoge, 14-17.25.

73 So (im Anschluss u.a. an Ch. H. Giblin, Revelation 11.1-13: Its Form, Function and
Contextual Integration, in: NTS 30 [1984], 433-459, 438, und) in Abhebung von der
üblichen, auf den im Jahre 70 von den Römern zerstörten irdischen Tempel
beziehenden Interpretation zuletzt Bachmann, NTS 40 (bes. 477).

74 Vgl. Deutsch, ZNW 78, 124, und Horn, Synagoge, 19.

163



VI

Die Traditionsgeschichte macht demnach wie die von Paulus zu bewältigende
Situation die von ihm benutzte Bildlichkeit verständlich. Und Diachronie wie

Synchronie raten an, von einer Rezeption Abschied zu nehmen, die durchweg im
Sinne der Freiburger Medaillons erfolgt75. Erst wenn das Fehlen einer
Kampfesaufforderung registriert und eine leichtfertige Identifizierung des bedrohlichen
Anderen vermieden wird, kann die paulinische Aufforderung zur Re-Orientie-
rung erfasst und für unsere Situation fruchtbar gemacht werden.

75 Da man Mussner (FrRu 26, 10) wird zustimmen müssen (s. dazu nur o. [bei] Anm.
12.15-17), wenn er in bezug auf Gal 4,21-31 sagt: "Gerade in der Auslegung dieses
Textes hat der Antijudaismus in der christlichen Exegese seine besonderen Triumphe

gefeiert", ist es von einiger Relevanz, dass es exegetische Daten sind, die uns zu
einem Abrücken von der herkömmlichen Interpretationslinie führen (nicht anders,
als das, trotz [etwas] anderer Sicht mancher Züge [s. dazu nur o. Anm. 32.35f], zumal
bei Mussner, Bouwman und Martyn der Fall ist). Sind die hier zusammengestellten
Beobachtungen einigermassen korrekt, so gelangt man im übrigen zu dem Eindruck,
dass Paulus, der im Galaterbrief nicht nur von der "Gemeinde Gottes" (1,13),
sondern abschliessend auch vom "Israel Gottes" (6,16) sprechen kann, sich in diesem
fraglos polemische Elemente aufweisenden Schreiben sachlich in grösserer Nähe zu
Rom (4 und) 9-11 befindet (vgl. etwa Schlier, Galater, 227, und Longenecker, Ga-
latians, 217), als oft angenommen wird (vgl. bes. Luz, Geschichtsverständnis, 285f,
und Betz, Galaterbrief, 430f) - und auch methodisch, in seinem Umgang mit dem
Alten Testament.

164


	Die andere Frau : synchrone und diachrone Beobachtungen zu Gal 4,21-5,1

