Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Die andere Frau : synchrone und diachrone Beobachtungen zu Gal
4,21-5,1

Autor: Bachmann, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961182

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961182
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die andere Frau
Synchrone und diaéhrone Beobachtungen zu Gal 4,21-5,1°

Michael Bachmann™"

Viererlei ist bei dem beriihmt-beriichtigten und schwierigen' Textsegment
Gal 4,21-5,1 mindestens klar. Wenn Paulus hier von Abraham, seinen beiden
Sohnen und denen spricht, von denen sie geboren wurden, dann will er erstens
auf zwei Gemeinschaften, zwei Korporationen hinaus. Es wird ja den beiden
Gebirenden letztlich mehr als jeweils nur ein Nachkomme zugeordnet: Nach
V.25 und V. 28 (vgl. V. 27.31) geht es um Kinder, tekna — im Plural. Zweitens
fasst der Apostel diese Korporationen zwar in V. 24 unter dem Begriff des Biind-
nisses, der diathéké, zusammen: Er bezieht die Gebidrenden bzw. die Gemein-
schaften auf zwei solcher Biindnisse, auf dyo diathékai. Es kommt aber darauf-
hin dann sogleich zu einer scharfen Gegeniiberstellung?®, die spatestens von nun
an den Aufbau der Perikope bestimmt. Drittens steht dabei in V. 24f das Sinai-
Biindnis und steht damit die als Hagar benannte Frau voran, der die weitere le-
diglich folgt. Letztere wird nicht einmal namentlich vorgestellt und riickt erst ab
V. 26 ins Zentrum des Interesses (vgl. schon V. 22f). Dennoch meine ich beim
Titel dieser Studie mit der “anderen Frau” nicht die nachgeordnete, sondern die
voranstehende. Ich méchte damit einen vierten unstrittigen Sachverhalt anspre-
chen, dass namlich — dhnlich wie in der Genesis-Erzidhlung (bes. Gen 16,1-17,27;
21,1-21) — die Zweitgebdrende, also Sara, und mit ihr der in V. 28 genannte
Isaak, positiv akzentuiert wird, die Erstgebidrende, Hagar, aber mit ihrem in
Gal 4 nicht namhaft gemachten Sohn Ismael sozusagen im Schatten steht: Wih-
rend Paulus sich und die Adressaten in V. 26 und V. 31 im Sinne von Kindern
letztlich mit der Zweitgebérenden als der Mutter verbindet und ihr die positiven
Attribute “Freie” (eleuthera [4,22.23.26.30.31]), “Verheissung” (epangelia
[4,23.28; vgl. 3,14-29]) und “Geist” (pneuma [4,29; vgl. 3,2-14; 4,6; 5,5-6,18])
zuordnet, schliesst er in V. 31 gleichzeitig eine entsprechende Beziehung zu
Hagar aus; im Blick auf diese somit strikt von der legitimen christlichen Gemein-
schaft getrennte Gestalt und Korporation gebraucht er zuvor kontrastiv die Be-
griffe “Sklavin” (paidiské [4,22.23.30<2mal>.31]) und “Fleisch” (sarx [4,23.29;

*  Zuletzt am 3. 8. 1995 auf der Prager SNTS-Tagung als Short Paper vorgetragen.
(Eine im Anmerkungsapparat erweiterte Fassung wird demnéchst in meinem Auf-
satzband Antijudaismus im Galaterbrief? INTOA] erscheinen.) Mit der Studie fiihre
ich einen bereits in meiner (sogleich in Anm. 1 zu nennenden) Habilitationsschrift
(130-133) knapp skizzierten Interpretationsansatz weiter.

*#% Prof. Dr. Michael Bachmann, Professor fiir Evangelische Theologie, Universitit Sie-
gen, Adolf-Reichwein-Strasse 2, D - 57068 Siegen.

144



vgl. 3,3; 4,13-6,13]). Entsprechend wird den Kindern der “Freien” natiirlich
“Freiheit” (eleutheria [5,1; vgl. 2,4; 5,13]) attestiert, denen der “Sklavin”
“Knechtschaft” (dileia [4,24; 5,1; vgl. 4,25 <Verb> und R6m 8,15.21]). Keine
Frage: Die zweitgebirende Frau steht im Licht, die erstgebirende im Dunkel. Sie
ist, von Paulus und seinen Adressaten aus gesehen, die andere.

I

Vergleichbares gilt auch fiir eine interessante Darstellung zweier Frauen,
die sich im Freiburger Miinster findet, nimlich auf einander korrespondierenden
Medaillons des sog. Tucherfensters. Sie sind am Ende des 13. oder zu Beginn des
14. Jahrhunderts entstanden’.

Dass hier eine dhnliche Wertung wie in Gal 4 begegnet, ist kein Zufall. Denn
zu den Aussagen, die in dieser Darstellung wie in verwandten kunstgeschichtli-

1 Vgl. dazu die Literaturhinweise bei M. Bachmann, Siinder oder Ubertreter, Studien
zur Argumentation in Gal 2,15ff,, WUNT 59, Tiibingen 1992, 130, Anm. 161.

2 Sie scheint Paulus wichtiger als die Redeweise von den dyo diathékai (s. V. 24¢.26).
Vgl. u. Anm. 39.

3 S.dazuund zu ihnen F. Geiges, Der mittelalterliche Fensterschmuck des Freiburger
Miinsters, Seine Geschichte, die Ursachen seines Zerfalles und die Massnahmen zu
seiner Wiederherstellung; zugleich ein Beitrag zur Geschichte des Baues selbst, Frei-
burg [1931], 87-92 (samt Anm. 3f). Unsere Abb. 1, welche die Medaillons zu sehr
aneinanderriickt, reproduziert (mit freundlicher Genehmigung des Verlags Herder)
die Abb. 245 und 246 bei Geiges, Fensterschmuck, und damit Pausen, die (1898) vor
der Restauration der Glasmalereien angefertigt wurden (vgl. ebd., Abb. 247f: Fotos
vom alten Zustand). Vgl. H. Schreckenberg, Die Juden in der Kunst Europas, Ein
historischer Bildatlas, Gottingen etc. 1996, 54, Abb. 2.

145



chen Zeugnissen aufgenommen werden®, gehort nicht zuletzt unser Textab-
schnitt’. Daneben gehen hier natiirlich andere biblische Zusammenhénge ein: so
auf der linken Seite bei dem Reittier, das an Kopf und Beinen Merkmale von
Stier, Mensch, Lowe und Adler trigt und deshalb Tetramorph genannt wird,
Offb 4,6f und Ez 1 (bes. V. 10) bzw. 10 (bes. V. 14); und so auf der rechten Seite
beim Tuch, das die auf einem Esel reitende Frau nahezu am Sehen hindert,
2 Kor 3, (bes. V.) 14 — “liegt” doch nach dieser Stelle “bis zum heutigen Tage
eben jene Decke auf der Verlesung des Alten Biindnisses, der palaia diathéké”,
die Mose gemiss Ex 34,34 nach der Sinai-Offenbarung auf sein strahlendes
Angesicht gelegt hatte (s. 2 Kor 3,7.13). Mit diesem Zug und etwa auch mit dem
weiteren, dass die rechte Frau ein gelbes Kleid tragt, ist vollends offenkundig,
dass mit ihr die Synagoge und mit der gegeniiber plazierten, blau gewandeten die
Kirche gemeint ist, die dann sozusagen auf den vier Evangelisten daherkommt®.
Selbstverstiindlich soll es uns hier nicht eigentlich um die Ikonographie des
Motivs gehen. Aber die Darstellung mit ihren uniibersehbaren Bezugnahmen auf

4 Von der einschldgigen Literatur seien genannt: A. Oepke, Das neue Gottesvolk in
Schrifttum, Schauspiel, bildender Kunst und Weltgestaltung, Giitersloh 1950; B.
Blumenkranz, Juden und Judentum in der mittelalterlichen Kunst, FDV 1963, Stutt-
gart 1965; G. Schiller, Tkonographie der christlichen Kunst, 5 Bde., Giitersloh 1966-
1991, Bd. 2, 117£.121-124; Bd. 4,1, 38-68; H. Schreckenberg, Die christlichen Ad-
versus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches Umfeld (1.-11.Jh.), EHS
23,172, Frankfurt am Main etc. 1982; ders., Die christlichen Adversus-Judaeos-Tex-
te (11.-13.Jh.), Mit einer Ikonographie des Judenthemas bis zum 4. Laterankonzil,
EHS 23,335, Frankfurt am Main etc. 1988; ders., Die patristische Adversus-Judaeos-
Thematik im Spiegel der karolingischen Kunst, in: Bijdr. 49 (1988), 119-138; ders.,
Bildatlas (s. Anm. 3).

5 Oepke, Gottesvolk, 205, Anm. 2 (vgl. 302), formuliert im Blick auf Gal 4,21-31:
“Die spitere Versinnbildlichung von Kirche und Synagoge als Frauengestalten in
der bildenden Kunst und im geistlichen Schauspiel des Mittelalters geht vielleicht
auf die vorliegende Stelle zuriick. Auf jeden Fall bereitet sie sich hier vor”. Ahnlich
K. Haacker, Paulus und das Judentum im Galaterbrief, in: E. Brocke/J. Seim (Hg),
Gottes Augapfel, Beitrige zur Erneuerung des Verhiltnisses von Christen und Juden,
Neukirchen-Vluyn 1986, 94-111, 98. Obwohl natiirlich mit einer Fiille weiterer Ein-
flussfaktoren (unter ihnen: die Hohelied-Exegese; die rOomischen Judaea-capta-
Miinzen, auf denen einer Judaea allegorisch personifizierenden Frauengestalt ein
bewaffneter Soldat siegreich gegeniibersteht) zu rechnen ist, scheint ein solches Ur-
teil eher noch zu vorsichtig, wenn man an das nun einmal in Gal 4,21-5,1 unter Ein-
beziehung des diathéké-Begriffes besonders prignant ausgedriickte Gegeniiber und
an auffillige Entsprechungen zwischen dieser Perikope und (in der Friihzeit ver-
schiedentlich auf “Jerusalem” Bezug nehmenden) Darstellungen des ecclesia-syn-
agoga-Motivs denkt, an die mogliche Nachwirkung der altkirchlichen Auslegung
jener paulinischen Stelle (vgl. Schreckenberg, Bijdr. 49, 137) und an die nicht zuletzt
in den Ausserungen Innozenz’ ITI. zum Verhiltnis von Christentum und Judentum
begegnenden Anspielungen auf eben diesen Passus (s. dazu Schreckenberg, Ikono-
graphie, 408.410.414; vgl. aa0 99.279.283).

6 Vgl. dazu nur W. Greisenegger, Ecclesia und Synagoge, in: LCI 1 (1968), 569-578,
572, und H. H. Hofstitter, Evangelistenbild und Evangeliensymbole/Evangelisten
und Evangeliensymbole, in: Miin. 37 (1984), 231-234/321-324, bes. 322f.

146



Gal 4 kann uns doch den Dienst leisten, uns zusammen mit der in dieser Visuali-
sierung zum Ausdruck kommenden Interpretation des Abschnittes auf zwei Aus-
legungsgewohnheiten, auf zwei Auslegungsprobleme hinzuweisen.

Was zunichst die deutlichen Bezugnahmen angeht, so wird — um an den
oben genannten vier Punkten entlangzugehen — erstens auch hier mit dem Mittel
zweier Frauengestalten auf Korporationen abgehoben. Zweitens gehoren sie un-
ter dem Begriff des Biindnisses zusammen. Wihrend darauf rechts der den Tem-
pelkult symbolisierende Bockskopf weist’, ist es links der Kelch mit dem Blut
des neuen Biindnisses (s. Lk 22,20; 1 Kor 11,25). Also haben wir es mit einem
Nebeneinander von altem und neuem Biindnis bzw. Testament zu tun, wobei
insbesondere die Anordnung mit ihrer sozusagen zwischen beiden Medaillons
verlaufenden Symmetrieachse eben auf eine akzentuierende Gegeniiberstellung
hinauswill. Von einer Vorordnung der z.B. durch Tuch und Bockskopf mit dem
Sinai-Biindnis verkniipften Frau freilich kann man — drittens — nicht sprechen, da
nun einmal Symmetrie vorliegt. Aber wenn diese Gestalt vom Betrachter aus
rechts ihren Platz hat, die den Abendmahlskelch tragende links, so passt das vier-
tens wieder zur Wertigkeit, die in Gal 4 zum Ausdruck gebracht wird. Denn die
Frau auf dem Tetramorph hat damit, wie ein dariiber angeordnetes Kreuzesme-
daillon erkennen lésst®, (zumindest letztlich) den Platz zur Rechten Christi inne’.
Und wie hier “positiv” gegen “negativ” steht, ist etwa auch daran ablesbar, dass
die Gestalt der ecclesia eine Krone trigt und eine Speerfahne mit aufgerichtetem
Schaft hilt, wihrend der Esel-Reiterin das Majestitszeichen vom Kopf rutscht
(vgl. Klgl 5,16) und bei ihr die Fahnenstange doppelt gebrochen ist. Diese Frau
ist negativ gezeichnet: Sie ist die andere Frau.

Aber nicht nur wird Gal 4 hier in solcher Weise aufgegriffen, sondern dar-
tiber hinaus auch noch in doppelter Weise dezidiert ausgelegt, und in beiderlei
Hinsicht muss man spitestens angesichts der Schoa, aber, wie mir scheint, auch
schon wegen der paulinischen Formulierungen von einer heiklen Interpretation
sprechen. Zum einen: Man gewinnt aufgrund der symmetrischen Gegeniiberstel-
lung sowie aufgrund der verrutschten Krone, der gebrochenen Fahnenstange und
des Hinteniiberfallens des Kérpers der rechten Frau den Eindruck, es handle sich
nahezu um so etwas wie eine Kampfesszene'®, und z.B. in einer Variante des

7 Vgl. dazu nur Greisenegger, LCI 1, 571.574.577, und Blumenkranz, Juden, 58
(s. ebd. Abb. 70).

8 Vgl. Geiges, Fensterschmuck, Abb. 242f (vgl. Abb. 244).

9 Es st die linke Seite als die heraldisch rechte, verglichen mit der anderen, die positi-
ve (vgl. dazu nur Schreckenberg, Bijdr. 49, 125, mit Hinweis auf Mt 25,33.41).

10 Krone und Speerfahne weisen ohnehin auf politisch-militirische Elemente in der
Vorgeschichte der ecclesia-synagoga-Darstellung (s. dazu nur: Schreckenberg, Zko-
nographie, 452; ders., Bijdr. 49, 125f) — Gal 4,30 eingeschlossen —. Aber erst relativ
spit entwickelte sich das Gegeniiber “zu einem echten Kampf ..., wie ihn die Tur-
nierbilder zeigen” (Greisenegger, LCI 1, 576), insbesondere das Freiburger. Auf das
noch weniger aggressive Gegeniiber von Kirche und Synagoge zunéchst in karohp-
gischen Darstellungen wird nicht zuletzt die pseudoaugustinische Schrift “Altercatio
Ecclesiae et Synagogae” (PL 42, 1131-1140) eingewirkt haben (s. dazu nur: Schrek-
kenberg, Tkonographie, 479f; ders., Bijdr. 49, 125 samt Anm. 24), in der iibrigens

147



Motivs im Chorgestiihl des Erfurter Doms'! ist denn auch das Gegeneinander im
Sinne eines Turniergefechtes dargestellt. Sollte Gal 4 diese pragmatische Funk-
tion haben: Bekidmpfung von Gegnern? Zum anderen: Nicht nur die auf dem
Tetramorph reitende positive Gestalt ist — wie wir sahen — eindeutig identifiziert,
sondern bemerkenswerterweise auch die andere Frau. Sie symbolisiert — das hat-
ten wir bereits zu konstatieren — das Judentum. Wihrend die Verbindung der
positiven Gestalt von Gal 4 mit der Kirche in der Tat naheliegt, sofern Paulus ja
in V. 26 und V. 31 — wie wir ebenfalls bereits feststellten — eine Relation zwi-
schen dieser Frau und sich sowie den angesprochenen Christen herstellt, scheint
die Gleichsetzung der anderen Korporation mit dem Judentum zwar einigermas-
sen logisch'?, ohne indes durch ein solches Textmerkmal wie das Wir von V. 26
und V. 31 (vgl. 5,1a) gefordert zu werden. Sollte so zu verstehen sein, dann hitte
Paulus die jiidische heilsgeschichtliche Sicht — nahezu — “auf den Kopf
gestellt” und das Judentum ginzlich aus der von dessen Uberlieferungen her
doch gerade auf es selbst hinfiihrenden Linie “Abraham, Sara, Isaak™ herausge-
nommen und in die eigentlich von Israel wegfiihrende Linie “Abraham, Hagar,
Ismael” transponiert'’>. Man konnte dann verstehen, warum hinsichtlich unserer

bei der Auseinandersetzung dieser hier als Frauen dargestellten Gemeinschaften
iiber die ihnen etwa zukommende Freiheit oder Knechtschaft (PL 42, 1131f) unser
Passus Gal 4,21-5,1 nachklingen diirfte, sofern die in diesem Zusammenhang (aaO
1131) angefiihrte Stelle Gen 25,23 (bzw. Rom 9,12) nur das Moment der Knecht-
schaft vorgibt, nicht jedoch das der Freiheit und schon gar nicht das Motiv des Ge-
geneinanders zweier Miitter. Wenn es in einer Predigt Martin Luthers vom 16. 3.
1539 zu unserer Perikope (WA 47, 678-685) heisst (aaO 679, Z. 31f): Haec pugna et
altercatio inter hos 2 populos semper fuit, so zeigt der Kampfesbegriff die inzwi-
schen eingetretene Verschiarfung an. Man wird tiberdies immerhin fragen kénnen, ob
hier nun nicht bildliche Darstellungen des Motivs Einfluss auf die Exegese von Gal
4,21-31 ausiiben.

11 Vgl. Schreckenberg, Bildatlas, 65, Abb. 14.

12 Jedenfalls hat man das Textsegment vom 2. Jh. an so aufgefasst: Tertullian (Adver-
sus Marcionem 5,4,8) zufolge, der es selbst auch von Judentum und Christentum ver-
steht, hat schon Marcion auf Synagoge und Kirche gedeutet (s. dazu J. L. Martyn,
The Covenants of Hagar and Sarah, in: J. T. Caroll/Ch. H. Cosgrove/E. E. Johnson
[Hg], Faith and History, Essays in Honor of Paul W. Meyer, Atlanta, Georgia, 1990,
160-192, 164-167). Fiir die sich anschliessenden Jahrhunderte s. nur Schreckenberg,
Umfeld, 306.332.496.

13 So, jedoch ohne die hypothetische Form, G. Ebeling, Die Wahrheit des Evangeliums,
Eine Lesehilfe zum Galaterbrief, Tiibingen 1981, 318 (vgl. z.B. D.-A. Koch, Die
Schrift als Zeuge des Evangeliums, Untersuchungen zur Verwendung und zum Ver-
standnis der Schrift bei Paulus, BHTh 69, Tiibingen 1986, 204, Anm. 12, auch 209).
Vgl. Sch. Ben-Chorin, Paulus, Der Vilkerapostel in jiidischer Sicht, Miinchen 1980
(zuerst: 1970), 132: Paulus bietet in Gal 4,21-31 “eine vollige Umdrehung der Viiter-
sage”. — Solche Urteile wiirden nicht schon dadurch hinfillig, dass Paulus sich mit
der Verschirfung des alttestamentlichen Gegeniibers von Hagar/Ismael und Sara/
Isaak jedenfalls grundsitzlich in jiidische Auslegungstraditionen (s. z.B. Philo:
Cher 9; Sobr 7-9 [vgl. Bar 3,23]) einfiigt (s. dazu zumal M. C. Callaway, The Mi-
stress and the Maid: Midrashic Traditions behind Galatians 4:21-31, in: RadRel 2
[1975], 94-101, bes. 99).

148



Verse gern'* ein harsches Wort Friedrich Nietzsches aus der “Morgenrote” zitiert
wird: Er spricht von einem “unerhérte[n] philologische[n] Possenspiel um das
Alte Testament™". Ein solches Urteil ist um so weniger leichtzunehmen, als die
beiden interpretativen Ansitze — der zur pragmatischen Funktion des Passus und
der zur Identifikation der anderen Frau — nicht nur zur mittelalterlichen Bildtra-
dition gehoren, sondern auch noch in der gegenwiirtigen Exegese eine prominen-
te Rolle spielen. So heisst es etwa in der jiingsten grosseren deutschen Paulusdar-
stellung, die Jiirgen Becker — zuerst — 1989 vorgelegt hat, in Hinblick auf Gal 4
folgendermassen: “Israel wird der Magd Abrahams zugeordnet und sein Gottes-
bund als Knechtschaft bestimmt”. “Die jiidische Religion ist Knechtschaft und
Gesetzesdienst (Gal 4,24f.). Gott selbst fordert im Gesetz (Gen 21,10.12 = Gal
4,30), diese Nachkommenschaft Abrahams ‘fortzujagen’'®. Beiden Ansitzen
soll nun nachgegangen werden (III; IV-V).

III

Beginnen mochte ich mit dem, der die Intention des Abschnitts betrifft. Ist
sie mit J. Becker oder auch mit Alfred Suhl'” sozusagen in V. 30 greifbar, wo auf
Gen 21,10 rekurriert wird und vom Fortjagen der Sklavin und ihres Sohnes die

14 So H. D. Betz, Der Galaterbrief, Ein Kommentar zum Brief des Apostels Paulus an
die Gemeinden in Galatien, Hermeneia, Miinchen 1988 (zuerst englisch: 1979), 420,
der (sichin Anm. 55 auf H.-J. Schoeps, Paulus, Die Theologie des Apostels im Lich-
te der jiidischen Religionsgeschichte, Tiibingen 1959, 248, bezieht und) entspre-
chend verfihrt.

15 F. Nietzsche, Werke in drei Bcinden, hg. von K. Schlechta, Miinchen °1966, Bd. 1,
1010-1279, 1068. Es geht aaO 1067f nicht speziell um Gal 4,21-5,1, sondern allge-
mein um den frithen “Versuch, das Alte Testament den Juden unter dem Leibe weg-
zuziehen” (1068).

16 J. Becker, Paulus, Der Apostel der Vélker, Tiibingen 21992, 116.492. Ahnlich z.B.
auch R. Ruether, Néchstenliebe und Brudermord, Die theologischen Wurzeln des
Antisemitismus, ACJD 7, Miinchen 1978 (zuerst englisch: 1974), 100f. Wenn U.
Luz, Das Geschichtsverstindnis des Paulus, BEvTh 49, Miinchen 1968, 285, im
Blick auf Gal 4,30 formuliert: “Hier ist die Verwerfung der Juden explizit ausgespro-
chen”, so fiigt sich das hier ebenso ein wie Betz’ (Galaterbrief, 423) Bemerkung zu
V. 25: “Dies ist einer der schiirfsten Angriffe von Paulus auf die Juden.” Wohl noch
ein wenig krasser heisst es bei G. Klein, Individualgeschichte und Weltgeschichte
bei Paulus. Eine Interpretation ihres Verhiltnisses im Galaterbrief, in: ders., Rekon-
struktion und Interpretation, Gesammelte Aufsitze zum Neuen Testament, BEvTh
50, Miinchen 1969, 180-224 (zuerst: 1964), 216, dass “Paulus ... mit dem Abschnitt
V. 21-31 die Dignitit Israels vernichtet.”

17 Der Galaterbrief — Situation und Argumentation, in: ANRW 2,254 (1987), 3067-
3134, 3121. Vgl. I. Rohde, Der Brief des Paulus an die Galater, ThHK 9, Berlin
1989, 204f., wo von solcher Auslegung eine andere Interpretationslinie unterschie-
den wird, nach der die Verstossung nicht Sache der Adressaten, sondern Gottes ist
(so z.B.: A. Oepke, Der Brief des Paulus an die Galater, ThHHK 9, Nachdr. der 2.

149



Rede ist? Mir scheint, diese These mit ihrer Fixierung auf jiidische oder® auf ju-
denchristliche bzw. judaistische Gegner mag zwar diese treffen, nicht aber die
Textgegebenheiten.

Das gilt zunéchst fiir das Zitat und die Art, wie es eingebracht wird. Das Zitier-
te ist nicht nur, wie der Apostel formuliert, ein Wort der “Schrift”, sondern spezi-
fischer ein solches Saras. Da sich Paulus an diesem Detail nicht interessiert zeigt,
kann es nicht verwundern, wenn er die Schlusswendung der alttestamentlichen
Aussage nicht einfach iibernimmt, in die eben dieser Zug eingeht. Es heisst da:
“nicht (zusammen) mit meinem [Saras] Sohn (, mit) Isaak™". Es hiitte geniigt, wenn
der Hinweis auf “meinen [also Saras] Sohn” getilgt und lediglich auf Isaak Bezug
genommen worden wire, und eine solche Tilgung oder auch die weitergehende
jeden Hinweises auf Sara und Isaak hitte bestens zu der vorgeblichen Intention
gepasst, eine Auseinandersetzung mit Gegnern zu stiitzen. Aber so verfihrt Paulus
nun gerade nicht. Vielmehr macht er aus der Wendung “mit meinem Sohn (, mit)
Isaak” die prononciertere “mit dem Sohn der Freien”. Die damit erreichte und fort-
gefiihrte Gegeniiberstellung von “Sklavin” und “Freier” férdert nun natiirlich die
Konzentration auf die eine Korporation “Sklavin” keineswegs. Und dass Paulus
auch gar nicht auf diese Grosse hinauswill, zeigt der folgende Vers, in dem eben
jene mittels der Abdanderung von Gen 21,10 formulierte Gegeniiberstellung von
“der Sklavin” und “der Freien”, von paidiskés und eleutheras, aufgenommen wird.
Mit diesem Vers ist dann auch klar, worauf die Modifikation des Septuagintawort-
lauts abzielt?, Es geht um den Ort des Paulus und vor allem seiner Adressaten in
diesem Nebeneinander von “Sklavin” und “Freier”: “Daher, ihr Briider,” — so fol-
gert der Verfasser in V. 31 — “sind wir nicht Kinder der Sklavin, sondern der Frei-
en.” Damit rundet sich zugleich das, was ab V. 26 hinsichtlich dieser positiven
Gemeinschaft gesagt wird. Die dortige These von “unserer Mutter” ist nun belegt,
nachdem V. 27 von der Mutter- und Kindschaft handelte und nachdem in V. 28
erstmals die angeredeten “Briider” (adelphoi) als “Kinder” (tekna) gekennzeichnet
worden waren. V. 31 greift also nicht allein mit dem Paar “Sklavin/Freie” auf V. 30
zuriick, sondern bezieht sich auch mit dem Wir bzw. mit dem ““Briider’-Hinweis
auf V.26 bzw. auf V. 28. Das widerspricht nachdriicklich der Auffassung A. Suhls,
wonach Paulus in V. 31 zwar “noch mit der Terminologie des Schriftbeweises von
4,22ff.” operiere, “aber dessen konkretes Argumentationsziel bereits wieder ver-
lassen” habe, das schon in V. 30 erreicht gewesen sei*.

Aufl., Berlin 1964, 115). Ob nun so oder so, jedenfalls “wurde” gerade jene Aussage
von Gal 4,30 seit der frithen Kirche “gewohnlich als Beweis fiir den Erwihlungsver-
lust und die heilsgeschichtliche Enterbung und Verwerfung des jiidischen Volkes ge-
wertet” (Schreckenberg, Umfeld, 63).

18 Vgl. H. Schlier, Der Brief an die Galater, KEK 7, Gottingen *1965, 227, und F. Muss-
ner, Der Galaterbrief, HThK 9, Freiburg etc. 1974, 332 (vgl. ders., Theologische
“Wiedergutmachung”. Am Beispiel der Auslegung des Galaterbriefes, in: FrRu 26
[1974], 7-11, 10).

19 Die Septuaginta wiederholt hier im Unterschied zum hebréischen Wortlaut vor dem
Namen die Priposition (“mit”) nicht.

20 So z.B. Schlier, Galater, 228.
21 Suhl, ANRW 2,25,4, 3120.

150



Die Ansicht A. Suhls ist auch deshalb schwerlich zu halten, weil Paulus
dann die letzte und wichtigste Aussage der Argumentation als Schriftzitat bieten
miisste. Das ist, soweit ich sehe, bei ihm ohne jede Analogie. Wo er indes sonst,
dhnlich wie es in V. 30 der Fall ist, ein Zitat mit dem Hinweis darauf oder der
Frage danach einleitet, dass oder ob die Schrift bzw. ein gottlicher Spruch etwas
sage (ti [...] legei), da geht es um autoritative Absicherung einer mit eigenen
Worten formulierten Aussage. So ist es bei R6m 4,3 (s. V. 2.5) der Fall, und so
auch zweimal zu Beginn von Roém 11 (V. 2b.4; s. V. 1-2a.5)??. Besonders auf-
schlussreich ist dort der Zusammenhang V. 4f. Die aus 1 Kon 19,18 zitierte Aus-
sage, Gott habe 7000 Mann iibriggelassen, die ihre Knie nicht vor Baal gebeugt
hiitten (s. V. 4), wird némlich folgendermassen fruchtbar gemacht: “Ebenso gibt
es auch in der jetzigen Zeit einen Rest, der aus Gnade erwahltist” (V. 5): hiitds iin
kai en t6 nyn kaird (leimma kat’ eklogén charitos gegonen). Diese Art der aktua-
lisierenden Schriftverwendung bestimmt auch den Kontext von Gal 4,30. Es
heisst jain V. 29 ganz analog: hiitds kai nyn, “so auch jetzt”. Damit war die Aus-
sage von Gen 21,9 iiber das “Scherzen” (zchg [LXX: paizein]) Ismaels (mit Isaak
[LXX]), das Paulus mit manchen jiidischen Traditionen® im feindlichen Sinn
versteht und als ein “Verfolgen” (didkein) interpretiert (vgl. 1 Kor 10,7 [neben
Ex 32,6]), auf die paulinische und galatische Situation bezogen worden. Diese ist
nach einigen Bemerkungen des Briefs (5,11 und 6,12) ihrerseits nicht zuletzt
auch durch solches didkein charakterisiert (vgl. 1,13.23). Dass die Adressaten
dabei gerade nicht auf die Seite des Verfolgers gehoren, vielmehr auf die des
verfolgten Isaak, ist also mit V. 29 schon so gut wie deutlich** — obwohl sich
natiirlich, wie durch das alla (aber, doch) zu Beginn des Verses auch angedeutet
wird, das Verfolgtwerden nicht eben gut zum positiven Tenor des vorangehen-
den Verses fiigt. Erneut mit alla einsetzend, bekriftigt Paulus darum, ehe er diese
Konsequenz expliziert, seinen Schriftbeweis noch durch die Aufnahme der sich
in Gen 21 anschliessenden Aussage iiber das Vertreiben der Sklavin und ihres
Sohnes sowie iiber das Nicht-Erben seitens dieses Knaben und das Erben seitens
des Nachkommen Saras. Mit dem in V. 30 gebotenen Zitat, auf dessen Eingang
sowohl wegen jener Entgegensetzung(en) als auch angesichts des eben durch
Gen 21,9f vorgegebenen Zusammenhangs kaum verzichtet werden konnte, ist
die Folgerung von V. 31 nun in der Tat giinzlich gesichert. Denn mit dem Stich-

22 Vgl. auch Rém 10,8a.

23 S. die Nachweise bei (H.L. Strack/) P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament
aus Talmud und Midrasch, 4 Bde., Miinchen 1922-1928, Bd. 3, 410.575f; R. Le
Déaut, Traditions targumiques dans le Corpus Paulinien? (Hebr 11,4 et 12,24; Gal
4,29-30; II Cor 3,16), in: Bib. 42 (1961), 28-48, 39-41; Mussner, Galaterbrief, 329f
samt Anm. 69; Callaway, RadRel 2, 98f. Da es zwischen Gal 4,21-5,1 und den Tar-
gumim auch sonst auffillige Beriihrungen gibt (s. dazu: Déaut, Bib. 42, 37-43, und
M. G. Steinhauser, Gal 4,25a: Evidence of Targumic Tradition in Gal 4,21-31?, in:
Bib. 70 [1989], 234-240), ist es von besonderer Relevanz, dass gerade auch hier der
Ausdruck mzchq von Gen 21,9 negativ, ja, teils im Sinne der Aggression verstanden
wird (s. die hilfreiche synoptische Zusammenstellung bei P. Naumann, Targum,
Briicke zwischen den Testamenten 1, Konstanz 1991, 114£.127).

24 Ahnlich z.B. Schlier, Galater, 226f.
151



wort des Erbens wird an die Abraham-Argumentation von Kap. 3 (bes. V. 15-29;
vgl. 4,1-7) angekniipft®, die dort — né@mlich in 3,29 — zu dem Ergebnis fiihrte:
“Abrahams Nachkomme seid ihr” und “Erben gemiss der Verheissung” (V.
29b). Was das, angewandt auf die von den beiden Frauen bestimmten Korpora-
tionen bedeutet, formuliert der Vers 4,31 als Konsequenz aus Gen 21. Es geht
hier demnach nicht um einen Aufruf zur Auseinandersetzung mit den Gegnern,
sondern um eine Art Platzanweisung? im Nebeneinander der beiden charakteri-
sierten Gemeinschaften: Paulus und seine Adressaten gehoren auf die Seite der
Freien!

Bestitigt wird dieses (aufgrund des modifizierenden Zitates und seiner ar-
gumentativen Verwendung gewonnene) Resultat im iibrigen noch durch zwei
weitere Erwigungen. Die eine betrifft die Struktur unseres Abschnittes, die an-
dere seinen Kontext.

Hinsichtlich der Binnenstruktur kann ich mich kurz fassen, da ich einleitend
u.a. auf die Gegeniiberstellung zweier Frauen und die dabei befolgte Nachord-
nung der Freien hinwies. Schaut man genauer hin — und dazu hat vor allem Gijs
Bouwman?’ angeleitet —, so sieht man, dass dabei zwischen V. 25 und V. 26
gleichsam eine Symmetrieachse verlduft, ganz dhnlich wie zwischen den Me-
daillons des Freiburger Miinsters. Ich veranschauliche die Ringkomposition
durch eine Skizze, die einige Textmerkmale plakativ festhilt:

Gal 4,21-5,1

unter dem Gesetz? 421 5.1 . nicht wieder Knechtschaft! "

der Sklavin

< der Freien

< nach dem Fleisch
nach dem Geist

nicht der Sklavin
Soh
o < der Freien

< nach dem Fleisch
nach dem Geist

< VerheiBung

A unsere Mutter / Unfruchtbare

4,22 4,30f.

4,23 4,29

< Knechtschaft

2 Biindnisse 4,24a.b.c 4,28

A HAGAR / Sinai > 4,24d.25a  4,26b.27

Jjetziges Jerusalem / Knechtschaft 4,25b.c 4,262 oberes Jerusalem / Freie

Was uns an diesem kleinen Struktur-Tableau im Augenblick interessieren
soll, ist die Korrespondenz des Eingangs und des Ausgangs der Perikope®. Hier
wie dort wird ndmlich nicht eigentlich auf der Ebene des Schriftbeweises formu-

25 So z.B. Mussner, Galaterbrief, 333.
26 Vgl. z.B. Schlier, Galater, (227-)228.

27 Die Hagar- und Sara-Perikope (Gal 4,21-31). Exemplarische Interpretation zum
Schriftbeweis bei Paulus, in: ANRW 2,25,4 (1987), 3135-3155, bes. 3144f.

28 Dass sie erst mit 5,1 und nicht schon mit (4,30 bzw.) 4,31 ende, ist Minderheitsmei-
nung (vertreten z.B. von Haacker, Augapfel, 98). Fiir diese Sicht der Dinge lésst sich
nicht nur die bereits angesprochene Ringkomposition, sondern, wie sogleich noch
deutlich werden wird, auch der iibergreifende Zusammenhang des Briefs geltend
machen (vgl. dazu Bachmann, Siinder, bes. 105-107.111f).

152



liert, vielmehr seine Funktion bestimmt. Sie hat es nach 4,21 mit einem Bestre-
ben der — bekanntlich (5,2f; vgl. 5,11; 6,12f.15, auch 2,3.7) beschneidungswilli-
gen — Adressaten zu tun, unter dem Gesetz (hypo nomon) zu sein, und dieses
Bestreben weist Paulus in 5,1 nachdriicklich zuriick?®®: “Zur Freiheit hat euch
Christus befreit; steht nun fest und seid nicht wieder durch ein Joch der Knecht-
schaft belastet!” Diese allein die Adressaten und nicht auch irgendwelche Geg-
ner betreffende Aufforderung ist also Zielpunkt des Schriftbeweises, und sie
geht noch einen Schritt iber V. 30f hinaus, zeigt aber gleichzeitig, dass dort
nicht eine Auseinandersetzung mit anderen intendiert war. Sprachen wir im
Blick auf V. 30f von einer Art Platzanweisung im Nebeneinander zweier Ge-
meinschaften, so ist nun deutlich, dass es sich bei der beabsichtigten Orientie-
rung genauer um eine Re-Orientierung handelt: eine Re-Orientierung, die des-
halb als nétig erachtet wird, weil bei den Galatern, dem Apostel zufolge, eine
Fehl-Orientierung auf das Gesetz hin, auf die Tora hin, droht.

Damit sind wir beim Kontext. In meinem Buch zum Galaterbrief habe ich
nidmlich ausfiihrlicher dargestellt, dass in den unmittelbar auf die heidenchristli-
chen Adressaten bezogenen Kapiteln 3 bis 6 die Zeitadverbien iiketi (nicht mehr:
3,18.25; 4,7; vgl. 2,20) und palin (wieder: 4,9b; 5,1; vgl. 1,17; 2,18, auch 1,9;
2,1;4,9¢.19; 5,3) sich als Signale fiir die Ausrichtung der ersten beiden grisseren
Zusammenhinge auffassen lassen®. In 3,1-4,7 wird auf die Wende der Bekeh-
rung zuriickgeschaut und wird insofern das iketi, das Nicht-mehr-bestimmt-
Werden durch einen mit der Taufe verlassenen Bereich thematisiert. Und so
heisst es am Abschluss dieses Zusammenhangs, in 4,7: “somit bist du nicht mehr
Sklave, sondern Sohn; wenn aber Sohn, dann auch Erbe durch Gott”. Die sich
anschliessenden Passagen bis hin zum Ende unserer Perikope stehen dann unter
dem Vorzeichen palin, “wieder”, “wieder-zuriick”. Wenn dieses restitutive palin
auch gegen Schluss der Passage’!, in 5,1, gebraucht wird, ndmlich bei der Auf-
forderung, sich nicht wieder durch ein Joch der Knechtschaft zu belasten, so ist
vollends deutlich: Es geht nicht um einen Angriff auf Gegner, sondern um War-
nung vor dem Riickfall hinter die Taufe, um Re-Orientierung. Soviel zum ersten
der beiden an den Medaillons des Freiburger Miinsters veranschaulichten Inter-
pretationsansitze. Das Ergebnis lautet: Nicht Angriff auf ein Gegeniiber, son-
dern Re-Orientierung im Nebeneinander zweier Korporationen!

29 Kann schon inhaltlich kein Zweifel an einer Korrespondenz von 4,21 und 5,1 beste-
hen (sofern in 4,1-7 durch hypo nomon [V. 4.5; vgl. V. 2.3] auf den Status eines diilos
[V.1.7; vgl. V. 3] verwiesen wird und sofern der Terminus “Joch” gerade auch [wie
in Apg 15,10] an den jiidischen Ausdruck “Joch der Gesetze” denken ldsst), so
kommt hinzu, dass beide Verse auf 4,9 zuriickgreifen.

30 Bachmann, Siinder, bes. 123-135. Der dritte Zusammenhang (5,2-6,17) hat es m.E.
mit dem christlichen Leben zu tun, das, recht verstanden, eine unmittelbare Ausrich-

tung an der Tora eriibrigt (s. nur aaO 110f.158).
31 Kaum anders als zu deren Beginn, in 4,9b (vgl. 0. Anm. 29).

133



v

Der Blick auf den Kontext ermoglicht es ausserdem, sich der zweiten mittels
der Glasfenster aufgeworfenen Frage mit Aussicht auf Erfolg zu nihern, der Fra-
ge danach, welche Korporation bei der anderen Frau im Blick ist, ob es sich bei
der letztlich durch die Sklavin symbolisierten Grésse moglicherweise um das
Judentum handle®. Bei diesem speziellen Losungsansatz bereitet der Kontext
namlich Probleme, und das in zweierlei Hinsicht.

Zum einen fragt man sich, wie Paulus in unserer Perikope von einer Riick-
kehr der Adressaten zum mit dem Judentum identifizierten Bereich der Knecht-
schaft sprechen kann, nachdem die Galater in 4,8 als Nicht-Juden gekennzeich-
net worden waren, sofern sie einst nicht Gott, sondern den Gottern Knechtsdien-
ste erwiesen hatten. Bei einer erstmaligen Hinwendung zur Tora liegt doch keine
Riickkehr zum Judentum vor! Das Problem wire zumindest erheblich vermin-
dert, wenn die andere Frau zwar eine durch das Merkmal der Knechtschaft cha-
rakterisierte Korporation meinte, als solche indes neben Juden gerade auch Hei-
den umfasste. Denn dann liesse sich der erstmalige Weg ins Judentum in der Tat
zugleich als ein Riickweg in den Bereich der Knechtschaft begreifen. Mit einer
derartigen Auffassung von der anderen Frau ist um so mehr zu rechnen, als
Paulus bei den diese Gestalt betreffenden Bemerkungen und auch noch in 5,1

32 So die Mehrheitsmeinung (s. Martyn, Faith, 168f). Bei dieser Option (vertreten z.B.
von Betz, Galaterbrief, 422f.430f) wird gelegentlich immerhin das Judenchristen-
tum nicht der negativen Korporation zugerechnet (so spricht Koch, Schrift, 204, von
einem “Gegeniiber von Israel ... und der Gemeinde aus Juden und Heiden”). Gerade
auf eben jene hier ausgenommene Teilgruppe hat andererseits vor allem Mussner,
Galaterbrief, 325 (vgl. ders., FrRu 26, 10) gedeutet, der offenkundig genauer — und
damit die sich sonst durch das Wir von 4,26.31 (vgl. 5,1a) ergebende Schwierigkeit
umgehend — an die “am Gesetz festhaltenden Judaisten” (Galaterbrief, 327) denkt
(so in seiner Nachfolge auch Schreckenberg, Umfeld, 89.99.100.122; gegen einen
solchen Losungsansatz z.B. Koch, Schrift, 211, Anm. 47). Ahnlich wie z.B. Muss-
ner, Galaterbrief, 26.325, und auch Bouwman, ANRW 2,25,4, 3144, rechnet Martyn,
Faith, bes. 174, Anm. 34, mit einer paulinischen Uminterpretation von Aussagen der
jiidischen Gegner. Wenn er freilich (Faith, bes. 179-183) meint, der Apostel wolle —
in Ankniipfung an das in 4,12-20 iiber seine Geburtswehen Gesagte — selbst auf zwei
verschiedene christliche Gruppen hinaus, genauer: auf “two different ways in which
churches are being born” (179; bei M. kursiv), eine durch Jerusalem bestimmte, “the
Law-observant mission to Gentiles” (183), einerseits und “the Law-free mission pur-
sued by himself and his co-workers” (ebd.) andererseits, so steht dem nicht zuletzt
das Wir von 4,26.31 (vgl. 5,1a) entgegen. Es kommt selbst hinsichtlich seiner Posi-
tion, erst recht indes im Blick auf die Auffassungen derjenigen, welche die Hagar-
Korporation unmittelbar von Judaisten verstehen (ndmlich zumal Mussner und
Schreckenberg), der sogleich im Text gegeniiber der herkommlichen Sicht zuerst
geltend zu machende Einwand hinzu, wenn man ihn denn auf diese Losungsversuche
hin zuspitzt. Aber Martyn und diese Autoren haben sich gleichwohl erheblich darum
verdient gemacht, auf die Schwichen des traditionellen Konsenses aufmerksam wer-
den zu konnen (s. bes. Mussner, FrRu 26, 10). Zu der ihn auf ganz andere, sehr inter-
essante Weise sprengenden Sicht, die zumal Bouwman, ANRW 2,254, bes. 3151,
entwickelt hat, s.u. (bei) Anm. 35f.

154



den Begriff nomos (mit der Nennung des Sinai in 4,24 méglicherweise umgeht,
die Vokabel jedenfalls) konsequent meidet, obwohl die zu bewiltigende Situati-
on nach der Einleitung 4,21 eben durch den Wunsch nach einer Unterordnung
unter den nomos (Gesetz, Tora) bestimmt scheint. Dazu fiigt sich, dass der Apo-
stel zu Beginn von Kap. 4 (V. 3.9) eine gewisse Entsprechung zwischen Juden-
tum und Heidentum durch den auf beide Grossen angewandten Terminus “Ele-
mente/Naturmichte (der Welt)”, stoicheia (tii kosmit), zum Ausdruck gebracht
und in diesem Zusammenhang in 4,9 von der Riickwendung der Adressaten zu
diesen “Elementen” bzw. “Naturméchten” ganz dhnlich gesprochen hatte wie
dann in 5,1 von der Riickkehr zum Joch der Knechtschaft. Ubrigens werden in
4,1-7.8-11 die Unterschiede trotz dieser Parallelisierung nicht eingeebnet: Von
den Juden heisst es in 4,3 mittels des Passivs von diiliin, dass sie zu Sklaven ge-
macht worden seien, wihrend in 4,8f bei den Heiden durch die Verwendung des
Verbs diileuein eine aktive Untertdnigkeit zum Ausdruck gebracht wird™,
Knechtschaft ist nach dem Galaterbrief insofern fiir Heiden noch kennzeichnen-
der als fiir Juden. Fiir unsere Perikope, die nun bemerkenswerterweise in V. 25
ebenfalls diileuein bietet (und, wie betont, ausser in der Hinfithrung 4,21 nir-
gends nomos), lassen sich die Uberlegungen in der folgenden, sozusagen men-
gentheoretischen Skizze zusammenfassen.

Heidentum Jdt
‘I!F’E . b

HAGAR/
Knechtschaft

4,8f. (vgl. 5,1a, auch 4,25) 4,3
(IHR) (WIR)

Das zweite durch den Kontext aufgeworfene Problem bei einer Gleichset-
zung der Hagar-Korporation mit dem Judentum besteht darin, dass Paulus dann
innerhalb unserer Perikope das Judentum strikt negativ gewertet haben miisste,
wihrend er doch zuvor das heilsgeschichtliche Handeln Gottes an Juden gerade
auch positiv beleuchten konnte: ob man nun an den nach 4,4 “unter das Gesetz”
getanen Sohn Gottes oder an den jiidischen Verfasser selbst denkt, dessen Weg
in Kap. 1 zur Sprache kam (vgl. noch das Wir von 2,15-17; 3,13-4,6*). Und so
kann denn ja auch in unserem Passus selbst kein Zweifel daran bestehen, dass
Paulus bei dem Wir von 4,26.31 und 5,1a nicht nur, wie das beim Ihr von 4,21.28

33 S. dazu nur Bachmann, Siinder, 124 samt Anm. 127.

34 Dass die 1. Pers. Plur. in 2,15-17 exklusiv auf Judenchristen weist, ist angesichts des
Kontexts und angesichts der in V. 15 vorgenommenen Gegeniiberstellung klar. Von
daher liegt eine analoge Antwort fiir das umstrittene Problem beziiglich der Bedeu-

155



und 5,1b der Fall ist, (zumindest priméir) an Heidenchristen denkt, sondern sich
auch selbst (und moglicherweise iiberdies weitere Personen) mit einschliesst,
also wenigstens einen Judenchristen. Unsere “mengentheoretische” Skizze wiire
also entsprechend zu ergéinzen.

4,21.28; 5,1b 4,26.31; 5,1a
(IHR) ( WIR: Paulus [und
hcidenghristl. Adressaten])

oberes Jerusalem (SARA) /
Freiheit
HAGAR /
jetziges Jerusalem
Knechtschaft

4.8f. (vgl. 5,1a, auch 4,25) 43
(IHR) (WIR)

Damit sind wir auch hier zu einer Ablehnung des durch die Freiburger Me-

daillons illustrierten Interpretationsansatzes gekommen. Ahnlich meint auch der
schon genannte Bouwman®: “Die beiden Frauen ... sind hier nicht zwei Grup-

pen

von Menschen, die nacheinander lebten”. Wenn er freilich fortfiahrt: Sie sind

tung des Wir in dem sich an 2,15-21 anschliessenden Teil des Briefs, 3,1-4,7, nahe.
Weitere wichtige Griinde fiir eine solche Lésung hat T. L. Donaldson, The ‘Curse of
the Law’ and the Inclusion of the Gentiles: Galatians 3. 13-14, in: NTS 32 (1986), 94-
112, beigebracht. Thm zufolge gibt Paulus hier dreimal (s. 3,13f; 3,23-29; 4,3-7) —
und nicht zuletzt mittels der 1. Pers. Plur. — eine christologisch reflektierte Interpre-
tation des traditionellen eschatologischen Schemas, nach dem “salvation is extended
to the Gentiles, who share on equal terms with the Jews” (98). Das Wir werde darum
erst gegen Abschluss der Adaptionen jener vorgegebenen Vorstellung inklusiv, die
Heidenchristen einbeziehend, gebraucht, nimlich in 3,14b und 4,5b.6b. Diesem Lo-
sungsansatz hat sich ausser mir (Bachmann, Siinder, bes. 137-139; allerdings verste-
he ich die 1. Pers. Plur. in 4,5b, der doch in V. 6a ein Ihr folgt, in exklusivem Sinne)
auch J. Lambrecht, The Universalistic Will of God. The True Gospel in Galatians, in:
ders., Pauline Studies, Collected Essays, BEThL 115, Lowen 1994, 299-306, 304f,
angeschlossen (der damit seine frithere inklusive Deutung des Wir [insbesondere
von 3,13] aufgibt [s. dazu nur aaO 304, Anm. 6]). Obwohl jenseits von 2,15-4,7 das
exklusiv auf Judenchristen gehende Wir nicht begegnet (s. dazu nur Bachmann, Siin-
der, 136f samt Anm. 198), zeigt das zumal an 3,14 und 4,6(-7) erinnernde Nebenein-
ander von 2. Pers. Plur. und inklusivem Wir, welches, wie sogleich im Text zu bele-
genist, 4,21-5,1 bestimmt, dass die Differenzierung hier nicht etwa aufgegeben wird.

35 ANRW 2,25,4, 3151 (Sperrungen von mir riickgingig gemacht).

156



“zwei Existenzweisen ..., die ... nebeneinander bestehen und seit Abraham im-
mer bestanden haben’, so wird er damit m.E. einem wichtigen Merkmal des
Textes nicht wirklich gerecht, das ich bislang nahezu umgangen habe, nun aber —
wie die diesbeziiglichen Beischriften in der erweiterten “mengentheoretischen”
Skizze wohl schon erahnen liessen — abschliessend und kurz synchron wie dia-
chron beleuchten mochte. Es handelt sich um die mit den beiden Frauen verkniipfte
Redeweise vom jetzigen und vom oberen Jerusalem, die im Zentrum unseres Ab-
schnittes, in V. 25 und V. 26 begegnet.

Auch hier sind die Adverbien von hohem Interesse®. Zunichst ist dabei im
Sinne Bouwmans?® der Tatbestand hervorzuheben, dass unser Abschnitt trotz der
Bezugnahme auf zwei Biindnisse (4,24) anders als 2 Kor 3 (und Hebr 8f [vgl.
10,16f]: erstes [8,7.13; 9,15.18; vgl. 8,9] und neues [8,8.13; 9,15; vgl. 12,24]
bzw. zweites [8,7] Biindnis) nicht nur nicht von altem (2 Kor 3,14) und neuem
(2 Kor 3,6; vgl. 1 Kor 11,25, ferner Lk 22,20) Biindnis redet*®, sondern eben auch
nicht von altem und neuem Jerusalem.

Statt des z.B. in Offb 21,2 (hé polis hé hagia leriisalém kainé [vgl. 3,12])

verwandten Ausdrucks vom ‘“neuen Jerusalem”*® benutzt Paulus den vom “obe-
ren Jerusalem™!, und das wird in der Tat bedeuten, dass er nicht auf die Idee

36 Vgl. aaO 3149 (“Existenzweise[n], ... dem Begriffspaar Fleisch-Geist” gemdss) so-
wie 3152 (“Die beiden Frauen sind Symbole zweier Existenzweisen, die nicht ty-
pisch sind fiir Judentum einerseits oder Christentum andererseits, sondern die sich in
beiden Religionen finden”) — und vgl. die 0. Anm. 10 zitierte Ausserung Luthers —.
Ahnlich, jedoch ohne ein faktisches Nebeneinander auch hinsichtlich der Vergan-
genheit zu behaupten, bereits Schlier, Galater, (223-)224.

37 Vgl. etwa: Klein, Rekonstruktion, 216f; Koch, Schrift, 210.
38 Und mit ihm: ANRW 2,254, 3149.3151.

39 So zuletzt H. Lichtenberger, Alter Bund und Neuer Bund, in: NTS 41 (1995), 400-
414.414. Trotzdem wird im Zuge der oder doch in einer gewissen Néhe zur tiblichen
Deutung unseres Passus auf synagoga und ecclesia hin angesichts der Redeweise
von den dyo diathékai oft auf altes und neues Biindnis bezogen (bes. nachdriicklich
z.B. bei: U. Luz, Der alte und der neue Bund bei Paulus und im Hebrierbrief, in:
EvTh67[1967],318-336, 320). Das ist nicht nur wegen des Fehlens der betreffenden
Adjektive bzw. Ordinalzahlen heikel. Es kommt erstens hinzu (vgl. o. Anm. 2), dass
der Begriff diathéké nach V. 24 fallengelassen wird. Zweitens geriete man dann,
wenn man das Hagar- bzw. Sinaibiindnis als “alten Bund” einem durch die Zweitge-
birende markierten “neuen Bund” vorordnen wollte, in erhebliche Konflikte mit der
Akolouthie von Abraham-diathéké und Gesetzgebung in Kap. 3 (s. bes. V. 17) (vgl.
dazu etwa: Bouwman, ANRW 2,25,4, 3151; Martyn, Faith, 186).

40 Schon in dthHen 90,29 wird im Blick auf diese Stadt (oder ihren Tempel) von einem
neuen Haus gesprochen, das an die Stelle des ersten, alten tritt. Zum spiteren, rabbi-
nischen Sprachgebrauch, der zwischen einem Jerusalem der kommenden Welt und
einem von dieser Welt unterscheidet, s. nur Billerbeck, Kommentar, Bd. 3,
22.87.573.

41 “Der friiheste Beleg fiir die Vorstellung vom himmlischen Jerusalem findet sich in Gal
4,26”, heisst es bei B. Ego, Im Himmel wie auf Erden, Studien zum Verhiltnis von
himmlischer und irdischer Welt im rabbinischen Judentum, WUNT 2,34, Tiibingen

157



einer Ablosung des Alten durch das Neue hinauswill*, die z.B. die Freiburger
Medaillons bestimmt. Deshalb habe ich in der erweiterten “mengentheoreti-
schen” Skizze die beiden Korporationen nicht nebeneinander angeordnet, son-
dern iibereinander.

Merkwiirdigerweise steht nun aber dem oberen Jerusalem (hé and lerii-

salém) nicht das untere (hé kato leriisalém)* gegeniiber, sondern das jetzige: hé
nyn leriisalém*. Auch das ist schwerlich Zufall. Denn die Gegenwart, das nyn,
ist ja auch in V. 29 betont, wo das einstige (tote [damals], Vergangenheitsfor-

42

43

44

1989, 15. Die Parallelen sind, natiirlich auch im Vergleich etwa mit dthHen 90,29
(s. die vorangehende Fussnote), spiteren Datums. Vgl. Hebr 12,22 und ParJer 2,34,
ferner zum rabbinischen Nebeneinander vom Jerusalem, das unten, und dem, das
oben ist, nur Billerbeck, Kommentar, Bd. 3, 573.

Dies um so weniger, als auch an den beiden Vergleichsstellen Hebr 12,22 und ParJer
2,34 gerade noch nicht die Endvollendung gemeint sein diirfte (s. dazu O. Hofius,
Katapausis, Die Vorstellung vom endzeitlichen Ruheort im Hebréerbrief, WUNT
11, Tiibingen 1970, 188).

Das wiire besonders naheliegend gewesen. Darauf fiihrt etwa die rabbinische Termi-
nologie (s. dazu o. Anm. 41), ebenso aber auch das (nicht erst) neutestamentliche
(Joh 8,23; Apg 2,19 [Joel 3,13 v.L]) Nebeneinander von “oben” und “unten” sowie
der Vergleich insbesondere mit: Hebr 12,25 (vgl. V. 22); Phil 3,191. (vgl. V. 14); Kol
3,1f.

Diese Dissonanz ist extrem schrill und hat, soweit ich sehe, keine enge Parallele, ob-
wohl es natiirlich naheliegt, dass sich lokale und temporale Bestimmungen bei einem
an den Ort Jerusalem ankniipfenden und einigermassen eschatologischen Sachver-
halt vermischen konnen, wie es z.B. in Hebr 12,22-24 (“himmlisches Jerusalem’ und
“Himmel” neben dem “Mittler des neuen Bundes™) und syrBar 4,1-7 der Fall ist. Im
letztgenannten Zusammenhang wird das der Zerstérung (durch die Babylonier) iiber-
antwortete und fiir eine begrenzte Phase preisgegebene Jerusalem als dieses und als
jetziges dem bei Gott von Anfang an bereitstehenden kiinftigen kontrastiert. Wih-
rend da “diese Stadt” deutlich lokal gekennzeichnet wird, ist das in Gal 4,25b (trotz
V. 25a) gerade nicht der Fall. Schon deshalb ist es heikel, hier unmittelbar auf den in
Kap. 1f mit einiger Betonung genannten Ort Jerusalem zu deuten (so jedoch etwa:
Schreckenberg, Umfeld, 63; Haacker, Augapfel, 99; Martyn, Faith, 181-183) — zu-
mal das gar (denn, ndmlich) von V. 25¢ nicht als begriindend verstanden und der Satz
nicht von politischer Abhédngigkeit (vom romischen Reich) begriffen werden muss
(so indes Haacker, dhnlich auch Schreckenberg; anders D. Lithrmann, Der Brief an
die Galater, ZBK. Das Neue Testament, Ziirich 1988, 77, der das gar in folgerndem
Sinn versteht) —. Es kommt hinzu, dass die einfache Verbindung von 4,25 mit Kap. 1f
aus zwei weiteren Griinden problematisch ist: Der Terminus Arabia (von 4,25a) er-
scheint in 1,17 ohne jede negative Konnotation, und fiir Jerusalem wird in 1,17.18
und 2,1 nicht die in 4,25(-26) gesetzte feminine Form gebraucht — die dem hebrii-
schen Namen néhersteht und von daher in der Septuaginta das Feld beherrscht —,
sondern das Neutrum Hierosolyma (vgl. dazu nur M. Bachmann, Jerusalem und der
Tempel, Die geographisch-theologischen Elemente in der lukanischen Sicht des jiidi-
schen Kultzentrums, BWANT 109, Stuttgart etc. 1980, 13-66, bes. 22-26). Das Ge-
sagte schliesst einen weniger direkten, einen raffiniert-schwebenden Bezug auf den
Ort Jerusalem von Kap. 1f (als Ausgangspunkt der Judaisierungsbestrebungen in

‘Galatien) keineswegs aus.

158



men) Verhiltnis Ismael-Isaak (V. 29a) just auf die Gegenwart (nyn) bezogen
wird (V. 29b). Das spricht nicht anders als die in die gleiche Richtung weisende
Auffilligkeit, dass von V. 24 an bis hin zu V. 31* présentisch formuliert wird*,
gegen Bouwmans Sicht, Paulus gehe es um ein durchgéngiges Nebeneinander
zweier Korporationen seit Abraham*. Nein, wihrend bei der Abraham-Argu-
mentation von Kap. 3 Heilsgeschichtliches und damit auch Zuriickliegendes the-
matisch war, wird nun in unserem Passus eine Aussage iiber ein aktuelles Gegen-
einander gemacht®, in dem die Adressaten sich re-orientieren, die richtige Posi-
tion finden sollen. Da diese Positionierung gerade aufgrund des Beschneidungs-
wunsches, aufgrund von Judaisierungstendenzen nétig ist, macht es im iibrigen
Sinn, wenn Paulus in V. 25 fiir die andere Frau speziell jiidische Symbole ver-
wendet, ndmlich “Sinai” und “jetziges Jerusalem™* — obwohl, wie wir sahen, bei
der anderen Frau im Blick auf die gefihrdeten Heidenchristen ein weiterer Hori-
zont aufgerissen wird: der der Knechtschaft allgemein.

\Y%

Auf beides, auf ein aktuelles Gegeneinander und auf die Verwendung gera-
de auch von jiidischen Symbolen, lassen auch traditionsgeschichtliche Sachver-
halte aufmerken. Sie seien wenigsten noch angesprochen. Etwa dies, dass Paulus
in Kap. 4 anders als in den Kapiteln 1 und 2 (1,17.18; 2,1) nicht das Neutrum (ta)
Hierosolyma zur Bezeichnung der Stadt verwendet, sondern die feminine Form

45 Mit Ausnahme eben von V. 29a — selbstverstindlich auch mit Ausnahme der Zitate
(V. 27.30). Vgl. Koch, Schrift, 210.

46 Vgl. hierzu bes. Gal 3,20; 2 Kor 3,12-18 (doch s. V. 13.14a).

47 Ebenfalls lassen sich aufgrund des paulinischen Vokabulars und insbesondere des
doppelten nyn (V. 25b.29b) solche Positionen m.E. nicht ungeschmalert aufrechter-
halten, nach denen “jenes nyn [von V. 25b] nicht historisch zu fixieren ist, sondern
‘die ganze Liinge dieses Aons’ einschliesst” (Klein, Rekonstruktion, 217 [samt Anm.
128]; dhnlich z.B. Luz, EvTh 67, 322). Die diesbeziigliche Terminologie wird hier
indes (anders als z.B. in 1 Tim 6,17[-19]) bemerkenswerterweise nicht benutzt.

48 Vgl. Koch, Schrift, 211.

49 In anderem Zusammenhang wiihlt er auch ein deutlich anderes Vokabular, z.B. in
Phil 3,17-21.

50 Betont wird das Femininum — als einer (nur durch das “Sinaigebirge” unterbroche-
nen) Kette femininer Termini zugehorig — zumal von U. Borse, Der Brief an die
Galater, RNT, Regensburg 1984, 171. Das scheint sinnvoller, als hier auf mit dem
(bereits 0. Anm. 44 erwiihnten) Sprachgebrauch der Septuaginta verbundene “sacred
connotations” (R. N. Longenecker, Galatians, Word Biblical Commentary, Dallas,
Texas, 1990, 213) abzuheben (die wohl auch sonst bei der Erklarung des leriisalém/
Hierosolyma-Befundes des Neuen Testaments zu stark betont werden [s. dazu nur:
Bachmann, Jerusalem, 24f.42f.; J. T. Sanders, The Jews in Luke-Acts, London 1987,
35f]). Die nyn leriisalém gehort nun einmal auf die negative Seite. Das Femininum
fiigt sich vielmehr dem zweifachen Befund ein, dass im Neuen Testament die Vor-

159



(hé) lerisalém™, lenkt den Blick auf alttestamentliche Tatbestinde, denen Odil
Hannes Steck vor einigen Jahren einen schonen Aufsatz unter folgendem Titel
gewidmet hat: “Zion als Gelédnde und Gestalt. Uberlegungen zur Wahrnehmung
Jerusalems als Stadt und Frau im Alten Testament™'. Wie im Hebriischen Sub-
stantive fiir das Umfassende und Gebiarende oft feminin sind, werden da auch
Stidte entsprechend aufgefasst®?. Die personale Vorstellung ist in einem recht
begrenzten, aber dann doch mannigfach weiterwirkenden Textbereich insbeson-
dere auf Jerusalem angewandt worden®. Die so als Frau aufgefasste Stadt kann
dabei im Blick auf die zu ihr Gehoérenden — wie in Gal 4,26 (vgl. V. 27.28.31
[auch V. 25]: tekna [Kinder])** — als “Mutter” (Jes 50,1; Jer 50,12) gekennzeich-
net werden und hinsichtlich ihres Verhéltnisses zu Gott zumal als “Tochter Zion”
(z.B. Jes 52,2) und als “Gemahlin” (z.B. Jes 62,4f). Sofern die Relation zu Gott
(schuldhaft) gestort ist (s. bes. Ez 16), wird von Jerusalem auch als der “Verlas-
senen” (z.B. Jes 54,6f), der “Witwe” (z.B. Klgl 1,1)* und der “Hure” (z.B. Ez
16,30f) gesprochen, eine Begrifflichkeit und eine Sicht, die iiberdies auf auslin-
dische Stidte bezogen werden kann (z.B. auf Ninive [Nah 3,4])%, in Jes 47 auch
auf das plotzlich zur “Witwe” (V. 8f) werdende Babel, Babylon — freilich ohne
dass in diesem Zusammenhang der durch ihn immerhin nahegelegte (s. V. 1-3
[und vgl. dazu Ez 16,35-37; Nah 3,4f]) Terminus “Hure” (swnh) gebraucht wiir-
de. Dieser sozusagen nach aussen gerichtete Sprachgebrauch dominiert den auf
Jerusalem beziiglichen jedoch nicht. Genetisch diirfte es zudem so sein, dass

stellung vom oberen bzw. neuen Jerusalem stets mit dem Begriff leriisalém — nie mit
Hierosolyma — verbunden ist (Gal 4,26; Hebr 12,22; Offb 3,12; 21,2.10) und dass
dabei (sowie in Mt 23,37 par., Lk 13,34) die Stadt durchweg als weibliche Person
(s. bes. Gal 4,[25-]26; Offb 21,2) und/oder als Korporation verstanden wird. Jeden-
falls das letztere gilt auch fiir die nyn leriisalém von Gal 4,25; es ist jedoch iiberdies
zu beachten, dass ausserdem wegen der ané lerfisalém von V. 26, bei der beides zu-
trifft, ein Antonym nyn Hierosolyma kaum moglich gewesen wire.

51 ZThK 86 (1989), 261-281.

52 S. dazu aaO 271f (hier Anm. 57: Hinweis auf die Formulierung “eine Stadt und
Mutter in Israel” von 2 Sam 20,19), auch 274f: zu Abweichendem im ostsemitischen
und zu Vergleichbarem im westsemitischen, “frith die Vorstellung von der Stadt-
Gottin” (275) entwickelnden Bereich.

53 S. dazu Steck, ZThK 86, 278f (samt Anm. 107). Was die Nachwirkungen angeht, s.
vorerst nur aa0 262.281: Gal 4,26; Offb 21; 4 Esr 9,26-10,59; Philipp Nicolais Lied
(1599) “Wachet auf, ruft uns die Stimme” (CH: Nr. 380 des Gesangsbuchs der Ev.-
ref. Kirchen der deutschsprachigen Schweiz; D: Nr. 147 des [neuen] Evangelischen
Gesangbuchs).

54 Vgl. 4 Esr 10,6f; syrBar 3,1.3. Weitere Parallelen bei Billerbeck, Kommentar, Bd. 3,
574.

55 (Weitere) Belege hierzu und zu den vorangehenden Begriffen bei Steck, ZThK 86,
270f.

56 S. dazu aaO 276-279 (vgl. J. Jeremias, Kultprophetie und Gerichtsverkiindigung in
der spdten Konigszeit Israels, WMANT 35, Neukirchen-Vluyn 1970, 33-37, nach
dem in Nah 3,4 urspriinglich noch an Jerusalem als Hure gedacht war [s. ebd., 36f,
zum auch in Jes 47,3a verwandten Bild der Entblossung]).

160



“das Hervortreten der personalen Jerusalem-Vorstellung im Alten Testament
erst ab der exilischen Zeit ... mit der Erfahrung der Katastrophe Jerusalems ur-
sdchlich zusammenhingt” und dass entsprechende Negativ-Formulierungen wie
die — u.a. durch die auf das Land beziiglichen Bemerkungen in Hos 2,1-4 vorbe-
reitete — “Dirnen-Metapher” aus Jes 1,21-26 von Jerusalem her auf auslidndische
Stédte erst iibertragen werden, bei ihnen also “Gegenaussagen” finden*’. “Eine
zweite Phase der Entwicklung” wird dann zu “Weissagungen mit einer heilvol-
len Zeichnung der Frau Zion” gefiihrt haben®®. Im Ergebnis stehen sich demnach
— dhnlich wie in dem von Paulus in Gal 4,27 aufgegriffenen Wort aus Jes 54,1
(hier u.a.: “Vereinsamte” vs. Verheiratete [“den Mann Habende”])* — zwei un-
terschiedlich gewertete Frauengestalten gegeniiber: Jerusalem/Babel als negati-
ve Grosse einerseits und Jerusalem als positive Einheit andererseits. Und fiir die
so ins Auge gefassten Korporationen ist dabei wesentlich, dass nun — nicht zu-
letzt wegen des umfassenden Machtanspruchs Babels (s. nur Jes 47,5-8.11) —
“die Vorstellung Zions als Person mit ihrer Stellung als Kénigin hinsichtlich der
Volkerwelt verbunden ist™®,

Im Sinne eines aktuellen, ja, eines apokalyptischen Gegeneinanders begeg-
nen die derart bereitliegenden — und iibrigens bereits in Ez 16° (vgl. Jes
56,4[-51.6[-71; 61,8) nachdriicklich mit dem Begriff des (gebrochenen und zu er-
neuernden) Biindnisses (V. 8.59-62) verkniipften — Vorstellungen dann bekannt-
lich in der Johannesoffenbarung®. Dort kommt in Kap. 17f zunéchst die Hure
Babylon zur Darstellung, dann in Kap. (19 [V. 7-9; vgl. auch 20,9] und) 21f die
reine “Braut”®, das “neue Jerusalem”.

57 Zitate: Steck, ZThK 86, 279.278.280.

58 AaO 280. Da auch “diese Texte ..., wie Thr 4,21f. und vor allem Jes *51ff mit seiner
Orientierung an Jes 47 zeigen, als Gegenbild zu entsprechend dargestellten Feind-
grossen” (ebd.) entworfen werden, handelt es sich sozusagen um Gegenaussagen
von Gegenaussagen.

59 Jes 54,1, schon durch den Kontext recht deutlich mit Jerusalem verkniipft, in die Ar-
gumentation aufzunehmen, wird fiir Paulus nahegelegen haben. Der Vers wird auch
in den Targumim von Jerusalem verstanden (s. nur: Koch, Schrift, 209 [samt] Anm.
34; Longenecker, Galatians, 215) und (wegen des gleichen Themas “Kinderlosig-
keit”) in PesR 32,2 mit Sara verkniipft (s. ebd.; vgl. Bouwman, ANRW 2,25,4, 3150
[samt Anm. 78: Bezug auf Callaway, RadRel 2, 97, die ihrerseits auf das diesbeziig-
liche Material der Kairoer Geniza verweist]: “In dem alten paléstinischen Zyclus war
Jes 54 die haftara ... zu Gen 16”), wie denn bereits in Jes 51,1-3 Abraham und Sara
mit Zion in Verbindung gebracht werden.

60 Steck, ZThK 86, 280; ebd. (samt Anm. 114) Belege, darunter Jes 54,3. Von solchen
Aussagen her ist verstindlich, dass “sehr friih in der apokalyptischen Jerusalem-
Uberlieferung ein universalistischer Zug” begegnet (W. W. Reader, Die Stadt Gottes
in der Johannesapokalypse, Diss. Gottingen 1971, 28; aaO 29, Hinweis u.a. auf: dth-
Hen 90,30-35; Gal 4,26-28; Hebr 12,22 [vgl. PsSal 14,29-36, bes. V. 31]).

61 Vgl Jes 54,10; 55,3; 56,4(-5).6(-7); 61.8.

62 S.dazu vor allem C. Deutsch, Transformation of Symbols: The New Jerusalem in Rv
21,-22s, in: ZNW 78 (1987), 106-126, bes. 122-124.

63 Vgl. 2 Kor 11,2, auch Jos., Bell. 6,301.
161



Wie in Gal 4 ist dabei natiirlich an Korporationen gedacht und steht die ne-
gative Grosse voran. Wie in Gal 4 geht von ihr die Verfolgung aus (s. nur Offb
17,6.131;18,24) und ist Orientierung in einer uniibersichtlichen Situation inten-
diert (s. nur Offb 17,2.7). Vor allem: Wie in Gal 4 ist bei der anderen Frau nicht
eigentlich — bestimmt nicht allein — das Judentum im Blick.

Denn erstens wird gemiss der alttestamentlichen Vorgeschichte dieses
“grosse Babylon” (17,5; 18,2 u.6.; vgl. Dan 4,27) nicht anders als das “neue Jeru-
salem” auf die gesamte Erde (s. bes. 17,2; 19,2; 21,24) und alle Volker (s. bes.
17,15; 18,3; 21,24.26; 22,2) bezogen, und zweitens weist Kap. 17 (s. bes. V. 8-
12) — und weist gegen Ende des ersten Jahrhunderts der Name “Babylon” (vgl.
nur 1 Petr 5,13; syrBar 67,7) — hinreichend deutlich auf Rom und das réomische
Reich hin®. Angesichts der von uns knapp angesprochenen Geschichte des Mo-
tivs muss es einen indes nicht verwundern, dass die “grosse Hure” trotz des Ba-
bylon-Terminus gelegentlich auf Jerusalem gedeutet wird®. So wenig das dem
Apokalypse-Befund entspricht, so sehr verdient doch festgehalten zu werden:
Bei der “Hure Babylon” steht letztlich, traditionsgeschichtlich, Jerusalemisches
im Hintergrund, und dem trégt der Seher Johannes in gewisser Hinsicht auch
Rechnung.

Er benutzt nédmlich nicht nur fiir die positive Korporation jiidische oder jii-
disch beeinflusste Vorstellungen — neben dem als Braut aufgefassten neuen Jeru-
salem ist vor allem die “Sonnenfrau’ von Kap. 12 mit dem sich aus zwélf Sternen
zusammensetzenden Kranz um ihr Haupt (V. 1)® und sind die unmittelbaren
Bezugnahmen auf die zwolf Stamme Israels (s. nur 7,3-8 [vgl. 14,1]; 21,12f
[vgl. 22,3]) zu nennen®’. Vielmehr verfihrt er analog auch beziiglich der gegen-

64 Soetwa auch A. Yarbro Collins, Feminine Symbolism in the Book of Revelation, in:
Biblical Interpretation 1 (1993), 20-33, 26f (vgl., was die zumeist [Ausnahmen sind
u.a.: E. Lohmeyer und J. Sickenberger] ebenfalls in diesem Sinne interpretierenden
Kommentatoren angeht: O. Bocher, Die Johannesapokalypse, EJF 41, Darmstadt
31988, 87-96). Sie denkt im iibrigen bei-der “Frau auf dem scharlachroten Tier”
(17,3) genauer an die Gottin Roma (27). Dieser Gedanke liegt in der Tat (nicht nur
unter traditionsgeschichtlichen Gesichtspunkten [vgl. 0. Anm. 5.52]) nahe (vgl. Offb
13,14f), zumal man bei den Adressaten wohl Vertrautheit mit der “Abbildung von
Stadttychen auf phonikisch-hellenistischen und rémischen Miinzen” (Steck, ZThK
86, 275 samt Anm. 89) annehmen darf.

65 Nachweise bei Deutsch, ZNW 78, 122(-123), Anm. 98, die diese Ansicht ebenso ab-
weist wie Yarbro Collins, Biblical Interpretation 1, 26.

66 Dazu, dass hier mit der Aufnahme eines bereits vorher im jlidischen Raum rezipier-
ten heidnischen Mythos zu rechnen ist, s. R. Bergmeier, Altes und Neues zur ‘Son-
nenfrau am Himmel (Apk 12)’. Religionsgeschichtliche und quellenkritische Beob-
achtungen zu Apk 12,7, in: ZNW 73 (1982), 97-109 (hier 103 zur unsicheren Her-
kunft der Zwoélfzahl von V. 1). Vgl. E. Lohse, Synagogue of Satan and Church of
God. Jesus and Christians in the Book of Revelation, in: SEA 58 (1993), 105-123,
117f.

67 Vgl. dazu nur: Lohse, aaO 116-119; F. W. Horn, Zwischen der Synagoge des Satans
und dem neuen Jerusalem, Die christlich-jiidische Standortbestimmung in der Apo-
kalypse des Johannes, Gerhard-Mercator-Universitit, Veroffentlichungen des Fach-
bereichs 1: H. 6, Duisburg 1994, 17-19.

162



iiberstehenden negativen Korporation. Indirekt ist das in Offb 7,3-8 wohl inso-
fern der Fall, als hier die Erwidhnung des Stammes Dan (mittels der Nennung von
Manasse und Joseph) deshalb umgangen zu werden scheint, weil er als umfas-
sende Negativ-Grosse eingeschitzt wird®. Direkt und aggressiv, aber lediglich
auf Segmente des negativen, satanischen Bereichs bezogen®, ist die Redeweise
von der “Synagoge des Satans”, die in den auf Smyrna und Sardes hin ausgerich-
teten Sendschreiben benutzt wird (2,9; 3,9)”°. Noch bemerkenswerter ist jedoch,
dass und wie in Kap. 11 der auch in den Kapiteln 17 und 18 begegnende Aus-
druck “grosse Stadt” (17,18; 18,16.18.19; vgl. 16,19; 18,10.21, auch Jer 22,8)
vorkommt’!. In 11,8 wird in bezug auf sie formuliert, dass sie “geistlich Sodom
und Agypten heisst, wo auch ihr Herr gekreuzigt wurde”. Angespielt wird dabei,
bei dieser nach V. 9(-10) mit den laoi (V6lker), phulai (Stimme, Volker), glossai
(Zungen, Sprachen) und ethné (nicht-jiidische Volker, “Heiden”) verbundenen
universalen polis (Stadt), natiirlich auf diejenige Grosse, die in V. 2 noch die
“heilige Stadt” genannt und, als den ethné fiir eine bestimmte Spanne preisgege-
bene’?, nicht zu vermessende vom nach V. 1 auszumessenden himmlischen
“Tempel Gottes” unterschieden wurde™. Es stehen sich also in gewisser Hinsicht
schon innerhalb von Kap. 11, ndmlich mit V. 2-10 einerseits und V. 1 anderer-
seits, jedenfalls aber mit Kap. 11 (V. 2-10) (und Kap. 17f) einerseits und Kap. 21f
andererseits eben Jerusalem und Jerusalem — negativ und positiv gewertet — ge-
geniiber, und zwar so, dass hier (nicht anders als das positive auch) das negative
Symbol letztlich nicht, jedenfalls nicht nur, auf das Judentum abzielt™.

68 S.dazu nur: Lohse, SEA 58, 117; Horn, Synagoge, 19 — wo auf Ri 17f; TestDan 5,6f
und Iren., Adversus haereses 5,30,2 verwiesen wird.

69 Wahrscheinlich (nicht auf Christen, sondern) auf kleinasiatische Juden (so Lohse,
SEA 58, 106f, wie Horn, Synagoge, 8 samt Anm. 1) — ob diese nun wegen Blasphe-
mie gegeniiber Christus (so Lohse, SEA 58, 119f) oder, wie der unmittelbare Kontext
von Offb 2,9 (vgl. etwa auch Apg 13,45.50) nahelegen konnte, wegen gegen Chri-
sten gerichteter, zu Akten der Verfolgung fiihrender Kooperation mit den politischen
Behorden (so Horn, Synagoge, bes. 8f.) negativ gewertet werden.

70 Sofern in 3,9 beim kiinftigen Niederfallen der angesprochenen “Juden” auf den fiir
Kap. 21f (s. bes. 21,24-26) so wichtigen Passus Jes 60 (ndmlich auf 60,14) angespielt
wird, steht der Synagoge des Satans also in gewisser Weise Zion/Jerusalem gegen-
tiber.

71 Einen weiteren uniibersehbaren Kontakt zwischen Kap. 11 und Kap. 17(-18) bildet
das aus der “Unterwelt” kommende Tier (11,7;17,8). Vgl. M. Bachmann, Himm-
lisch: Der ‘Tempel Gottes” von Apk 11.1, in: NTS 40 (1994), 474-480, 479 (samt)
Anm. 34,

72 Vgl. Horn, Synagoge, 14-17.25.

73 So (im Anschluss u.a. an Ch. H. Giblin, Revelation 11.1-13: Its Form, Function and
Contextual Integration, in: NTS 30 [1984], 433-459, 438, und) in Abhebung von der
tiblichen, auf den im Jahre 70 von den R6mern zerstorten irdischen Tempel bezie-
henden Interpretation zuletzt Bachmann, NTS 40 (bes. 477).

74 Vgl. Deutsch, ZNW 78, 124, und Homn, Synagoge, 19.

163



VI

Die Traditionsgeschichte macht demnach wie die von Paulus zu bewiltigen-

de Situation die von ihm benutzte Bildlichkeit verstindlich. Und Diachronie wie
Synchronie raten an, von einer Rezeption Abschied zu nehmen, die durchweg im
Sinne der Freiburger Medaillons erfolgt™. Erst wenn das Fehlen einer Kampfes-
aufforderung registriert und eine leichtfertige Identifizierung des bedrohlichen
Anderen vermieden wird, kann die paulinische Aufforderung zur Re-Orientie-
rung erfasst und fiir unsere Situation fruchtbar gemacht werden.

75

164

Da man Mussner (FrRu 26, 10) wird zustimmen miissen (s. dazu nur o. [bei] Anm.
12.15-17), wenn er in bezug auf Gal 4,21-31 sagt: “Gerade in der Auslegung dieses
Textes hat der Antijudaismus in der christlichen Exegese seine besonderen Trium-
phe gefeiert”, ist es von einiger Relevanz, dass es exegetische Daten sind, die uns zu
einem Abriicken von der herkémmlichen Interpretationslinie fiihren (nicht anders,
als das, trotz [etwas] anderer Sicht mancher Ziige [s. dazu nur o. Anm. 32.35f], zumal
bei Mussner, Bouwman und Martyn der Fall ist). Sind die hier zusammengestellten
Beobachtungen einigermassen korrekt, so gelangt man im iibrigen zu dem Eindruck,
dass Paulus, der im Galaterbrief nicht nur von der “Gemeinde Gottes” (1,13), son-
dern abschliessend auch vom “Israel Gottes” (6,16) sprechen kann, sich in diesem
fraglos polemische Elemente aufweisenden Schreiben sachlich in grosserer Nihe zu
ROm (4 und) 9-11 befindet (vgl. etwa Schlier, Galater, 227, und Longenecker, Ga-
latians, 217), als oft angenommen wird (vgl. bes. Luz, Geschichtsverstéindnis, 285f,

und Betz, Galaterbrief, 430f) — und auch methodisch, in seinem Umgang mit dem
Alten Testament.



	Die andere Frau : synchrone und diachrone Beobachtungen zu Gal 4,21-5,1

