
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Der leidende Messias in der jüdischen Literatur

Autor: Oberhänsli-Widmer, Gabrielle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der leidende Messias in der jüdischen Literatur

von Gabrielle Oberhänsli-Widmer*

Der Messias als überragende Erlöserfigur im Judentum ist nicht der leidende
Messias, sondern vielmehr der strahlende, souveräne Messias. Ihn meint Mai-
monides im zwölften seiner 13 Glaubensartikel, die im täglichen Morgengebet
zum Credo werden mit den Worten: "Ich glaube mit vollkommenem Glauben an
die Ankunft des Messias, und wenn er auch zögert, trotzdem hoffe ich täglich auf
ihn, dass er kommen wird." Dieser Maschiach ben David, der Messias aus dem
Hause David, stellt die Projektionsfigur zahlloser Superlative dar: vollendeter
König, Retter, Richter, Toragelehrter, Garant sozialer Gerechtigkeit und idealer
Lebensbedingungen für Israel und die Völker. Seine Ämterkumulation verdankt
dieser Messias zweifellos der jahrtausendelangen Diasporasituation des
jüdischen Volkes, denn je enger, armseliger und grausamer die historische Realität
war, umso strahlender die messianische Hoffnung (G. Scholem). Und dennoch
erschöpfen sich die jüdischen Messiasvorstellungen gerade nicht im Idyllischen,
sondern schildern gleichermassen die tiefsten Abgründe menschlicher Existenz.
So spaltet sich bereits in biblischer Zeit das Messiasbild, und im 1./2. Jahrhundert

unserer Zeitrechnung taucht im rabbinisch-talmudischen Schrifttum eine
zweite Messiasfigur auf. Dies ist eben der leidende Messias. Er aber entstammt
nicht David, sondern Josef. Er ist der Maschiach ben Joseph. Ganz ungleich
weniger populär als der strahlende Messias ben David und nur in relativ wenigen
Texten aufgenommen, bleibt doch die Erinnerung an den leidenden Messias ben
Josef über die Jahrhunderte in den verschiedensten Zweigen jüdischer Literatur
wach, in hebräischen, aramäischen und jiddischen Texten. Die Entstehung, die
talmudischen Vorstellungen zum Messias ben Josef, ihre Rezeption und das
tragische Verschwinden dieses leidenden Messias möchte ich im folgenden vorstellen.

Denn viel deutlicher als der unnahbar souveräne Messias ben David zeigt die
Gestalt des leidenden Messias die Problematik der jüdischen Messiasvorstellun-
gen, ihre Grössen, doch ebenso ihre Gefahren. Dabei stellt der literarische
Lebensweg des Messias ben Josef ein Stück Literatur- und Mentalitätsgeschichte
dar, ist doch der leidende Messias über weite Strecken ein Schicksalsgenosse des

jüdischen Volkes.

Um die literarische Geburt des Messias ben Josef zu fassen, muss ich vorerst
auf die Hebräische Bibel zurückgreifen. Im biblischen Hebräisch dient der
Begriff Maschiach, d.h. "Gesalbter", hauptsächlich als Königstitel und bezieht sich
insbesondere auf judäische Könige in der Folge Davids am Jerusalemer Tempel-

* PD Dr. Gabrielle Oberhänsli-Widmer ist Privatdozentin für Religionsgeschichte des
Judentums und Lehrbeauftragte für Hebräisch an der Universität Zürich; Mühlehal-
denstr. 60, CH - 8953 Dietikon, Schweiz. Der vorliegende Aufsatz ist die leicht
überarbeitete Fassung ihrer Antrittsvorlesung an der Universität Zürich vom 16. 6. 1997.

132



hof. In späteren biblischen Texten kann Maschiach auch andere Grössen
bezeichnen, wie den Hohenpriester, die Erzväter oder selbst einen Nicht-Israeliten
wie den Perserkönig Kyros. Die Vorstellungen über einen endzeitlichen Erlöser,
das also, was wir landläufig oder eben nach-alttestamentlich als Messias verstehen,

wächst in der Hebräischen Bibel unter anderen Bezeichnungen wie
beispielsweise unter Immanuel (d.h. "mit uns ist Gott"), unter Friedeflirst oder
göttlicher Held - all diese Epitheta entnehme ich dem Jesajabuch, genauer und
historisch-kritisch betrachtet Protojesaja, dem Propheten aus dem 8. Jahrhundert
v.d.Z. Dieser vorexilische Prophet ist es wahrscheinlich auch - die Datierungen
sind umstritten -, der im 11. Kapitel des Jesajabuches zahlreiche Aspekte eines
strahlenden, zukünftigen Erlösers zusammenfügt. Der dort beschriebene Spross
aus dem Hause David ist vollkommener Herrscher und Richter, Träger von
Weisheit und göttlichem Geist, Schutzherr der Bedürftigen und Gegenspieler der
Gottlosen. Das heisst, dass dieser Text, der Anfang von Jesaja 11, direkt im
klassisch-jüdischen Konzept des Messias ben David, des strahlenden Messias, mündet.

Solche Bilder eines ungebrochen souveränen Messias, die Protojesaja mit
andern frühen Propheten teilt, bleiben somit weit über das biblische Zeitalter hinaus

lebendig. Doch sie erfahren mit dem babylonischen Exil eine Erschütterung.
Mit der katastrophalen Erfahrung von 587 v.d.Z., mit der Zerstörung von
Eigenstaatlichkeit und Tempelkult sowie der Deportation der Bevölkerung schleichen
sich auch dunkle Züge ins Messiasbild, als ob diese fiktive Rettergestalt das
Schicksal Judas teilen würde. Namentlich Deuterojesaja, der Verfasser von
Jesaja Kapitel 40-55, der Prophet aus der Mitte des 6. Jahrhunderts v.d.Z., welcher
im babylonischen Exil gewirkt hat, schreibt dem zukünftigen Erwählten des
Herrn völlig neue Züge zu. Will man den sogenannten Gottesknechtliedern mes-
sianische Implikationen zugestehen - was christliche und jüdische Rezeption
tun -, so erfährt der Messias neu auch das Leiden, wie es beispielsweise Jesaja
53, 4.5 ausdrückt:

"Unsere Krankheiten hat er getragen und unsere Schmerzen auf sich

genommen; wir aber dachten, er sei gestraft, von Gott geschlagen und
geplagt. Und er war doch durchbohrt um unseres Vergehens, zermalmt
um unserer Sünden willen; die Strafe lag auf ihm zu unserem Wohlergehen,

und durch seine Wunde sind wir geheilt."
Mit solchen Aussagen wird mithin in exilisch-nachexilischer Zeit die intakte

vorexilische Messiasgestalt gebrochen, und diese Gebrochenheit weitet sich in
den folgenden Jahrhunderten zunehmend zur Spaltung aus. Ausformung und
Gründe dieser Spaltung können dabei ganz verschieden sein. Im folgenden seien
dazu ein paar Illustrationen genannt. Der ebenfalls nachexilische Prophet Sa-

charja sieht in seinen Visionen zwei historische Persönlichkeiten als Messiasfiguren,

den damaligen Statthalter Judas, Serubbabel, und den Hohenpriester Jeho-
schua. Auf diese Weise verbindet Sacharja die alte Idee des Königsmessianis-
mus mit den priesterlichen Anliegen. Weiter teilt die an die Hebräische Bibel
unmittelbar anschliessende apokalyptische Literatur die Idee einer
Doppelregentschaft von Messias-König und Messias-Priester, so beispielsweise im
Testament der 12 Patriarchen. Ebenso setzt die Qumran-Gemeinde dem königlichen

Messias aus Israel einen priesterlichen Messias aus Aaron zur Seite 1 QS

133



IX,9-12'), wahrscheinlich nicht zuletzt, um gegen die Personalunion der hasmo-
näischen Herrscher in Jerusalem zu protestieren. Zeitlich bewegen wir uns mit
diesen Texten im 1. Jahrhundert v. und n.d.Z. Und ohne das Neue Testament ins
jüdische Schrifttum einzuverleiben, möchte ich hier doch auch die Spaltung der
Christusfigur erwähnen. Christos ist ja nichts anderes als die griechische
Übersetzung des hebräischen Maschiach, Gesalbter, und mit den zum Teil enttäuschten

Messiaserwartungen in Jesus von Nazareth entsteht gleicherweise im neute-
stamentlichen Schrifttum der Gedanke des leidenden, gekreuzigten Christus
gegenüber einem auferstandenen und einst wiederkommenden, triumphierenden
Christus.

Vor diesem Hintergrund tritt nun der leidendende Messias der talmudisch-
rabbinischen Literatur auf, der Messias ben Josef.

Die älteste eindeutige Erwähnung des leidenden Messias ben Josef findet
sich in einer kurzen Notiz des Talmud, genauer in Sukka 52a. Es ist eine Baraita,
also eine Tradition, die aus mischnaitischer Zeit stammt, aber nicht Eingang in
die Mischna gefunden hat. Der Text ist somit ins 1. oder 2. Jahrhundert n.d.Z.
datierbar. Ganz harmlos beginnt er, gleichsam mit einem Märchenmotiv: Von
Gott persönlich ermuntert, darf der Messias ben David einen Wunsch äussern.
Doch anstatt einer märchenhaften Wunschformulierung erfolgt ein brutaler
Schnitt, denn der Messias ben David sieht sich plötzlich mit einer Tötungsszene
konfrontiert. Hier die Übersetzung der hebräischen Passage:

"Wenn er (d.i. der Messias ben David) sieht, dass der Messias ben Josef
getötet wird, sagt er: Herr der Welt, ich bitte dich nur um mein Leben."

Der Text schliesst mit der Zusicherung Gottes, diese Bitte zu erhören. Nur
lückenhafte Information liefert diese talmudische Notiz - einen erschlagenen
Messias, der dem endzeitlichen Messias vorausgeht -, doch eben aufgrund der
nicht ausgeschriebenen Zusammenhänge wird Sukka 52a zur Wiege sämtlicher
Adaptionen des getöteten Messias ben Josef, Adaptionen, welche die talmudische

Skizze aufs Farbigste ausmalen. Auf diese späteren Fassungen werde ich
nachher zurückkommen.

Doch vorher ein zweiter Ausschnitt aus dem Talmud, der einen leidenden
Messias nennt. Das Traktat Sanhédrin 98a erzählt - diesmal auf Aramäisch - die
Legende vom Messias am Tore Roms. Nach den Rabbinennamen zu schliessen,
datiert die Legende aus der ersten Hälfte des 3. Jahrhunderts n.d.Z., ihr Inhalt ist
folgender: R. Jehoschua trifft den Propheten Elija, der - wie in vielen andern
rabbinischen Erzählungen - als Bote Gottes auf Erden umherstreift. R.
Jehoschua fragt Elija nach dem ewigen Leben und nach dem Kommen des Messias.
Der anschliessende Dialog lautet:

"Er (d.i. R. Jehoschua) sagte zu ihm (d.i. Elija): Wann kommt der Messias?

Dieser antwortete: Geh, frag ihn selbst! - Und wo ist er? - Am
Tore Roms. - Und wie erkennt man ihn? - Er sitzt unter den mit Krankheiten

behafteten Armen. Alle übrigen binden ihre Wunden mit einem
Male auf und verbinden sie wieder. Er aber bindet jede Wunde einzeln

1 und weitere Stellen, vgl. dazu Adam S. van der Woude, Die messianischen Vorstel¬
lungen der Gemeinde von Qumran, Assen 1957.

134



auf und bindet jede einzeln zu, denn er denkt: Vielleicht werde ich
verlangt, dann soll keine Verzögerung entstehen."

Dies die Antwort Elijas. Daraufhin bricht R. Jehoschua nach Rom auf, spürt
den Messias tatsächlich auf, fragt ihn nach seinem Kommen, kehrt ins Heilige
Land zurück und trifft wiederum Elija. Hier das Ende der Geschichte, nochmals
im Zitat:

"Er (d.i. R. Jehoschua) sagte zu ihm (d.i. Elija): Er (d.i. der Messias) hat
mich belogen, denn er sagte mir, er werde heute kommen, doch er ist
nicht gekommen. Da erwiderte er (d.i. Elija): Er hat es so gemeint:
'Heute, wenn ihr auf seine Stimme hören werdet' (Ps 95,7)."
Für den Fortgang der Argumentation möchte ich von den vielen nennenswerten

Aspekten zu Sanhédrin 98a folgende drei Elemente hervorheben. 1) Der
genannte Messias ist zwar nicht explizit der Messias ben Josef- der Ahnenname
fehlt an dieser Stelle -, doch auf jeden Fall ist er ein leidender Messias. Aus der
Stadt ausgeschlossen, weilt er am Stadttor unter den Kranken. In seinem
Kommentar zur vorliegenden Stelle verschärft Raschi das Bild dahingehend, dass diese

Kranken Aussätzige sind, d.h. der Inbegriff der Ausgestossenen überhaupt.
Zudem bringt Raschi den Messias am Tore Roms explizit mit Jesaja 53 in
Verbindung, der oben zitierten Passage vom leidenden Gottesknecht. 2) Räumlich
und zeitlich ist der Messias in erstaunlich unmittelbarer Nähe: nicht in einer
entlegenen Galaxie in einem endzeitlichen Äon, sondern jetzt und hier auf Erden,
nur eine Schiffsreise entfernt. Sein Kommen kann sogar so unmittelbar einbrechen,

dass es - mit dem talmudischen Bild gesprochen - nicht einmal mehr
reicht, mehr als eine Wunde zu verbinden. 3) Der Grund dafür, dass der Messias
dennoch ausbleibt, ist Israels Schuld. Der Messias kommt wohl heute, doch nur
"wenn ihr auf seine Stimme hört" - das impliziert der abschliessende Satz Elijas,
welcher mit dem Zitat von Psalm 95,7 einen Schriftbeweis darstellt.

Das Auftreten eines zweiten, leidenden Messias ben Josef im jüdischen
Schrifttum des 1. oder 2. Jahrhunderts n.d.Z. hat natürlich verschiedene Deutungen

erfahren. Drei Erklärungsmodelle werde ich im folgenden kurz umreissen,
bevor ich meine eigene These vorstelle.

1) Da ist zunächst die exegetische Deutung, welche den leidenden Messias
ben Josef aus einzelnen alttestamentlichen Stellen ableiten will. Dieser Ansatz
ist teilweise mit christlichen Implikationen durchsetzt, denn tatsächlich ist ja die
Parallele zu Jesus frappant: Auch im Neuen Testament ist Christus, der Messais,
ein Leidender und zudem ein Sohn Josefs, des Zimmermanns. Schon die ersten
Christen haben versucht, den getöteten Christus aus verschiedenden
alttestamentlichen Versen her zu verstehen, und dieselbe Argumentation wird zum Teil
auf den rabbinischen Messias ben Josef übertragen. Neben den jesajanischen
Gottesknechtliedern dient dabei als Schriftbeweis insbesondere Sacharja 12,10,

wo es in einer Vision über die Erlösung Jerusalems heisst:

"Und sie (d.i. das Haus David und die Bewohner Jerusalems) werden
hinschauen auf ihn, den sie durchbohrt haben und um ihn klagen ,..".2

2 J. Drummond, The Jewish Messiah, A Critical History of the Messianic Idea among
the Jewsfrom the Rise of the Maccabees to the Closing ofthe Talmud, London 1877,

135



Ein weiterer Paradetext ist in diesem Zusammenhang Daniel 9,26, eine
Weissagung über die letzten 70 Jahre vor dem eschatologischen Ende:

"Und nach den 62 Wochen wird ein Gesalbter ausgerottet sein."

Daneben werden für diese These alttestamentlicher Ableitung noch einige
textkritisch schwierige Passagen herangezogen, in die man - wie immer - alles
Mögliche hineinlegen kann, solche Stellen sind Genesis 49,10 oder Deuterono-
mium 33,173. Unter die Verfechter der exegetischen Erklärung reihen sich bis ins
19. und 20. Jahrhundert etliche Autoritäten, unter ihnen auch H. L. Strack und P.
Billerbeck4. Dennoch ist die These problematisch: Ruft ein Bibelvers wirklich
plötzlich einen neuen Gedanken hervor, ist es nicht vielmehr so, dass der neue
Gedanke biblisch belegt und unterstützt wird? Oder anders gesagt: Ist es, anstatt
nach dem sehr vagen Ursprung eines leidenden Messias in alttestamentlicher
Zeit zu suchen, nicht viel wichtiger zu fragen, wieso diese Figur um die Zeitenwende

plötzlich in Christentum und Judentum auftaucht? Was zudem den Beinamen

Sohn Josefs angeht, so ist er im rabbinischen Schrifttum kaum im
Zusammenhang mit Christus zu sehen, sondern vielmehr in einem inneijüdischen
Zusammenhang. Josef ist der Vater der beiden Nordstämme Ephraim und Manasse
und steht hier wahrscheinlich stellvertretend für die zehn Nordstämme. Diese
wurden durch die assyrische Eroberung 722 v.d.Z. aufgerieben und gelten
seitdem als verschollen. Mit einem Repräsentanten aus dem Hause Josef hätten
indes auch diese verlorenen zehn Stämme Anteil am messianischen Geschehen,
währenddem der souveräne Erlöser, der Messias ben David, einen Repräsentanten

des Südreichs darstellt5.

2) Ein weiterer Erklärungsversuch sieht die Aufspaltung in einen leidenden
Messias ben Josef und einen triumphierenden Messias ben David in den
zeitgeschichtlichen Umständen der ersten nachchristlichen Jahrhunderte. Die
hellenistisch-römische Epoche war im historischen Israel bekanntlich geprägt von
verschiedenen religiösen Gruppierungen, die mehr oder weniger virulente messiani-
sche Erwartungen hegten. Einige Wissenschafter wie J. Hamburger6, V. Apto-
witzer7 und L. Ginzberg8 haben nun versucht, die Figur des Messias ben Josef als

357; A. Wuensche, "Jisure ha-masiah" oder "Die Leiden des Messias", Leipzig
1870, 110.

3 G. H. Dalman, Der leidende und sterbende Messias der Synagoge im ersten nach¬
christlichen Jahrtausend, Berlin 1888.

4 H. L. Strack/ P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Mid-
rasch, München 1924/1928, Vol. II, 293f.

5 D. Castelli, II Messia secondo gli Ebrei, Florenz 1874.

6 J. Hamburger, Realenzyklopädie des Judentums, Strelitz i.M. 1896, Vol. I, 745ff;
Vol. II, 765ff.

7 V. Aptowitzer, Parteipolitik der Hasmonäerzeit im rabbinischen und pseudepigra-
phischen Schrifttum, Wien 1927, 108ff.

8 L. Ginzberg, Eine unbekannte jüdische Sekte, in: Monatsschrift für Geschichte und
Wissenschaft des Judentums, Breslau 1914, Vol. XXII, 416f; L. Ginzberg, The
Legends of the Jews, Philadelphia 1947, Vol. VI, 8.

136



politische Symbolfigur in bestimmte Herrschaftsansprüche einzubinden.
Insbesondere J. Levy9 und J. Hamburger beziehen die Aufspaltung der Messiasfigur
auf das tragische Ende des dritten jüdisch-römischen Krieges 132-135 n.d.Z.,
denn in der Bar-Kochba-Revolte stirbt der charismatische Bar Kochba, welcher
gemäss der Tradition von R. Aqiva als der Messais ausgerufen worden war. Laut
J. Levy und J. Hamburger wäre das gespaltene Messiasbild mithin ein Auffangmodell

enttäuschter messianischer Hoffnungen im Sinn von: Der Erlöser ist zwar
tot, doch ihm wird der zweite, endgültige Erlöser folgen. Solche zeitgeschichtlichen

Erklärungsversuche sind teilweise einleuchtend, das Modell Levy/Ham-
burger könnte auch auf das Neue Testament bezogen werden, und zudem fällt die
Bar-Kochba-Revolte zeitlich ziemlich genau mit Sukka 52a zusammen, der
ersten talmudischen Nennung des Messias ben Josef. Dennoch muss man dagegen
einwenden, dass Bar Kochba in der talmudischen Literatur ausserordentlich
schlecht wegkommt - die Rabbinen benennen ihn kurzerhand von Bar Kochba,
"Sternensohn", in Bar Kosiba, "Lügensohn", um. Von daher hat er kaum die
anrührende Figur des leidenden Messias ben Josef inspiriert. Soweit die
zeitgeschichtlichen Erklärungen.

3) Eine letzte religionspsychologische Erklärung möchte ich nur kurz streifen.

Der Zürcher Psychiater und Analytiker Siegmund Hurwitz hat 1958 eine
bemerkenswerte Studie mit dem Titel Die Gestalt des sterbenden Messias10 ver-
fasst, in welcher er die Spaltung des Messiasbildes jungianisch als Spaltung
eines Archetypenbildes sieht, parallel zur Spaltung des Gottesbildes, die namentlich

um die Zeitenwende einsetzt mit der Polarisierung "Gott - Satan".

Alle drei Erklärungsmodelle - exegetische, zeitgeschichtliche und
tiefenpsychologische - enthalten zweifellos richtige Überlegungen, doch sie tragen
dem Gesamtbild rabbinischer Messiasvorstellungen nicht Rechnung. Gegen solche

isolierende Betrachtungen möchte ich nun versuchen, den leidenden Messias

im Kontext des talmudischen Schrifttums zu deuten, und da ergibt sich zwangsläufig

die folgende These: Der leidende Messias ben Josef ist das Symptom einer
messianischen Katastrophentheorie. Diese These basiert auf folgender
Argumentation.

Wohl standen die alttestamentlichen Messias-Prophetien bereits in enger
Verbindung mit der Apokalypse. Der fundamentalen Erlösung ging ein letztes
Einbrechen von Chaos voraus, der sogenannte Tag des Herrn. Doch hielten sich

in der Hebräischen Bibel Unheils- und Heilsvisionen noch die Waage, so
verschiebt sich das Szenario bei den Rabbinen zum absoluten Desaster. Der rettende

Messias ben David leuchtet zwar weiterhin am fernen Horizont, doch ausgemalt
wird das, was vor seinem Kommen steht. Am besten kann man das mit dem

Stichwort der 'Iqvot ha-Maschiach fassen, den schmerzvollen "Fussspuren des

Messias". Die Verlagerung von der Hebräischen Bibel zu den spätantiken Rabbi-

9 J. Levy, Neuhebräisches und chaldäisches Wörterbuch über die Talmudim und Mid-
raschim, Leipzig 1876/1889,Vol. III, 270-272.

10 S. Hurwitz, Die Gestalt des sterbenden Messias. Religionspsychologische Aspekte
der jüdischen Apokalyptik, Zürich 1958.

137



nen sind mit ganz einfachen Kategorien wie Zeit und Raum belegbar. So dehnt
sich der alttestamentliche Tag des Herrn im Talmud zu Jahren und Jahrzehnten
vormessianischen Leidens aus, und der biblische Endkampf um Jerusalem
wächst rabbinisch zur kosmischen Schlacht. Hier ein paar Kostproben rabbini-
scher Messiasvorstellungen, um zu zeigen, in welchem Rahmen sich der leidende

Messias ben Josef bewegt.

Erst das grösstmögliche Leid überhaupt kündet den Messias an, im Mid-
rasch Tehillim (zu Psalm 45,3) steht:

"Israel spricht zu Gott: Wann wirst du uns erlösen? Er antwortet. Wenn
ihr auf die unterste Stufe gesunken seid, in der Stunde erlöse ich euch."

Diese unterste Stufe bedeutet alle nur denkbaren Aspekte des Grauens:
Schuld, Gerichte, Naturkatastrophen, Verfolgungen und immer wieder Kriege.
Im Talmudtraktat Megilla 17b steht die repräsentative Aussage:

"Kriege sind der Beginn der Erlösung."
An den Fussspuren des Messias haftet weiter der Zerfall jedweder ethischer

Errungenschaften. Diese zählt die Mischna in Sota IX, 14.15 sarkastisch exakt
auf und beschreibt eine Welt pervertierter Werte, eine Welt von Sittenzerfall,
Korruption und Inflation, von Orientierungs- und Religionslosigkeit.

"Wenn du eine Generation siehst, die mehr und mehr verkümmert, so
warte auf den Messias,"

sagt R. Jochanan in Sanhédrin 98a und ergänzt:
"wenn du eine Generation siehst, deren Nöte sie wie mächtige Ströme
überschwemmen, so warte auf ihn."
Zur Ausstattung des messianischen Horrorszenarios rabbinischen

Zuschnitts gehören ebenso neue Akteure oder biblisch bekannte Akteure mit neuen
Hauptrollen: Elia als unmittelbarer Vorbote des Messias, Gog und Magog als

Inbegriff der Israel-feindlichen Mächte (Gog und Magog werden erstmals in
Ezechiel 38f erwähnt und sind aus der neutestamentlichen Johannesapokalypse
bekannt); weiter gehören zu den neuen Akteuren die Mutter des Messias sowie
Armilus, der direkte Antagonist des Messias, eine schaurige Gestalt fragwürdiger

Provenienz - seine Mutter ist ein steinernes Standbild, sein Vater der
Leibhaftige persönlich". Und eben nicht zuletzt ist Teil dieser neuen Personenbesetzung:

der leidende und sterbende Messias ben Josef. Er sowohl wie die übrigen
Protagonisten haben die Aufgabe, die rabbinischen Messiasvorstellungen zu
dramatisieren, Messiasvorstellungen, die so grauenvoll sind, dass man es Rav Ula
nicht verdenken kann, wenn er angesichts solcher Aussichten in Sanhédrin 98b
sagt:

"Mag er (d.i. der Messias) kommen, aber ich will ihn nicht sehen."

Doch woher rührt diese tragische Ausgestaltung rabbinischer
Messiaserwartungen, und welche theologische Funktion erfüllt sie? Leider sind die
jüdischen Apokalypsen nicht blosse Produkte überbordender Phantasie. Dahinter

11 zu den zahlreichen Textbelegen vgl. R. Patai, The Messiah Texts, Jewish Legends of
Three Thousand Years, Detroit 1979, 122-164.

138



stecken auch traumatisierte Erinnerungen an die Zerstörung der nationalen Identität,

die Erfahrung des Exils, die bedrohte Lebenssituation als Minderheit und
letztlich jede Art von kollektivem Leid überhaupt. Mit dem Konzept, dass gröss-
tes Martyrium im Grunde Zeichen der Erlösung ist, versuchen die Rabbinen dem
Leiden des Volkes Israel Sinn abzuringen, ihm Hoffnung zu geben mit dem
Gedanken: Not ist notwendiger Bestandteil des göttlichen Erlösungsplans. Mithin
ist das messianische Horrorszenario eine Antwort auf die Theodizeefrage, die
Frage nach dem Bösen in der Welt überhaupt. So erschöpft sich das rabbinische
Denkmodell des Messianismus auch nicht im Beschreibenden, sondern enthält
zahlreiche handfeste Verhaltensregeln. Und stellvertretend für sie alle steht hier
der wichtige Ausschnitt aus Sanhédrin 98b:

"Seine Schüler fragten Rabbi Eleazar, was ein Mensch zu tun habe, um
vor den Leiden der messianischen Zeit geschützt zu sein, und er erwiderte

ihnen: Er befasse sich mit Tora und mit Liebeswerken."

Das heisst: Kein Sich-Wehren gegen Aggressoren und missliche Zustände,
statt dessen absolute Hinwendung an die Religion, denn wie es die oben erwähnte

Legende vom Messias am Tore Roms postuliert hat, liegt ja der rabbinisch
angeführte Grund für das Ausbleiben des Messias darin, dass Israel nicht auf
Gottes Stimme höre.

Von welcher Tragweite ist dieses talmudische Messiaskonzept, das die ganze

spätere Tradition massgeblich formt? Um die Frage zu beantworten, muss
man sich wieder dem leidenden Messias ben Josef zuwenden und seinen
literarischen Werdegang über die Spätantike hinaus verfolgen.

Durch die Jahrhunderte erinnern grosse Exponenten der jüdischen
Kommentarliteratur an den leidenden und sterbenden Messias: Saadja Gaon im 10.

Jahrhundert, Raschi im 11. Jahrhundert, Abraham ibn Esra im 12. Jahrhundert,
ebenso das Buch Sohar, der Klassiker hochmittelalterlicher Mystik,... die Liste
ist leicht bis in die Neuzeit verlängerbar. Auf welche Art sich der Messias ben
Josef aus der kurzen talmudischen Notiz entwickelt, demonstriert exemplarisch
Chai Gaon. Chai Gaon lebte von 939-1038 in Babylonien und war dort Oberhaupt

der hohen rabbinischen Schule von Pumbedita. Aus der blossen Erwähnung

des erschlagenen Messias ben Josef von Sukka 52a inszeniert der Gaon in
seiner Responsenliteratur ein eigentliches apokalyptisches Drama12: Von Galiläa
zieht der Messias ben Josef nach Jerusalem, wo eine gewaltige Schlacht tobt. Der
Anführer der feindlichen Aggressoren, Armilus, erschlägt den Messias ben
Josef, worauf dessen Leiche 40 Tage unbeerdigt in den Gassen Jerusalems liegt.
Dann kommt der triumphierende Messias aus dem Hause Davids, belebt den

getöteten Messias zu neuem Leben und leitet damit die Auferstehung der Toten
ein. Ganz Israel versammelt sich darauf in Jerusalem und tritt Gog und Magog
zum Endkampf entgegen. Ohne auf all die brutalen Details einzugehen, verifiziert

sich doch auch hier die These, dass der leidende Messias das Symptom einer
messianischen Katastrophentheorie darstellt. Soweit die Kommentarliteratur.

12 Hai Gaon, Responsum, in: R. Patai, aaO 168/169.

139



Neben der intellektuell theologischen Rezeption ist der leidende Messias
jedoch auch im Volksglauben präsent. Anzeichen dafür ist seine Funktion in der
grössten pseudomessianischen Bewegung, welche das Judentum je erfahren hat:
derjenigen des Sabbatai Zwi im 17. Jahrhundert. Das messianische Fieber jener
Zeit ist bekanntlich auf dem Hintergrund des Kosakenaufstandes unter Bogdan
Chmielnicki zu sehen. Diese blutige Revolte gegen den polnischen Adel und die
jüdische Mittelschicht forderte unzählige Opfer auf jüdischer Seite. In eben dieser

Verfolgungssituation tritt der charismatische Sabbatai Zwi auf, der Rabbi aus
Ismir. Er wird von höchsten jüdischen Autoritäten als Messias akklamiert, so
dass der Messiastaumel beinahe alle Teile der damaligen jüdischen Welt erfasst.
Der Gefahr einer solch unkontrollierbaren Massenbewegung bewusst, verhaften
die türkischen Behörden Sabbatai Zwi und stellen ihn vor die Alternative:
Hinrichtung oder Konversion. Am 15. September 1666 tritt Sabbatai Zwi zum Islam
über. Dieses Ereignis war ein gewaltiger Schock für das Judentum, doch
erstaunlicherweise nicht das Ende der sabbatianischen Bewegung, denn Sabbatai Zwi
und seine Anhänger verstanden es, das Scheitern mit dem Modell des leidenden
Messias ben Josef aufzufangen13. Auf diese Weise erwuchsen aus dem Sabbatia-
nismus zwei Sekten, Schöpse und Dönmeh genannt, die bis ins 20. Jahrhundert
existierten und erwarteten, dass Sabbatai Zwi als strahlender Messias ben David
wiederkehre14. Folglich dient auch hier das Schema der gespaltenen Messiasfigur

- ähnlich wie bei Jesus und Bar Kochba - als theologisches Auffangbecken
fehlgeschlagener Messiaserwartungen im Sinn von: Der Messias ist nur vorläufig

tot, ein Messias ben Josef, doch wird er dereinst als Triumphator einziehen,
als Messias ben David.

Insgesamt betrachtet bedeutete Sabbatai Zwi für das Judentum ein grosses
Debakel, welches messianische Hoffnungen auf lange Zeit dämpfte. Zwar fand
messianisches Gedankengut kabbalistisch-lurianischer Prägung wieder Eingang
in den osteuropäischen Chassidismus des 18. und 19. Jahrhunderts, doch die
literarische Lebenskurve des leidenden Messias neigt sich langsam dem Ende zu.
Vor seinem brutalen Ende erlebt er aber noch ein ganz eigenartiges Comeback in
der jiddischen Literatur, in der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts.

Zwei bedeutende osteuropäische Autoren, Moische Kulbak und Schalom
Asch nehmen die Figur des leidenden Messias ben Josef ein letztes Mal auf und
ersinnen ein absolut neues Szenario. Zunächst Moische Kulbak. Er wurde 1896
in der Nähe von Wilna geboren und ist Ende der dreissiger Jahre im stalinistischen

Russland gewaltsam umgekommen15. 1924 veröffentlichte er auf Jiddisch

13 G. Scholem, Sabbatai Zwi, Der mystische Messias, Frankfurt a.M. 1992, 315, 437,
510,585,648, 772.

14 N. P. Levinson, Schöpse und Dönmeh, in: Der Messias, Stuttgart 1994, 85-95.

15 S. Schreiner, Der leidende Messias und die 36 Gerechten, Eine Erinnerung an den
ermordeten jüdischen Dichter Moische Kulbak (1896-1937), in: Orientierung 60
(1996), 138-143.

140



einen phantastischen Kurzroman mit dem Titel Maschiach ben Efrajim16
(gemeint ist damit der leidende Messias ben Josef, da Ephraim für den Namen seines
Vaters Josef stehen kann). Der Roman erzählt die Geschichte des einfachen
Müllers Benje, von seiner Berufung zum Messias bis zu seinem gewaltsamen
Tod. Unter all den biblischen, rabbinischen und kabbalistischen Elementen fällt
ein innovatives Motiv völlig aus dem Rahmen: Am Scheideweg, beim alten
Kruzifix - man bemerke die Symbolik des Ortes - steigt Jesus Christus unerwartet
vom Kreuz und verschmilzt auf mystische Art mit Benje, dem jüdischen Messias
ben Josef17.

Dasselbe Motiv dieser jüdisch-christlichen Messiassynthese nimmt Scha-
lom Asch in seiner Kurzgeschichte Jesus und der Messias18 auf. Schalom Asch
ist einer der bekanntesten polnisch-jiddischen Schriftsteller der ersten Hälfte des
20. Jahrhunderts. Seine Version des leidenden Messias knüpft an die talmudische

Legende vom Messias am Tore Roms an. Im Petersdom steigt Jesus Christus

vom Kruzifix, durchquert ganz Rom, bis er den jüdischen Messias findet,
der als Gefangener an die Stadtmauer geschmiedet ist. Jesus entschuldigt sich
beim jüdischen Messias für all das Unrecht, das in seinem - Jesu - Namen verübt
wurde:

"Mein Friedenswort haben sie in Kriegsgeschrei verdreht."19

Und gemeinsam sitzen sie nun, Jesus Christus und der jüdische Messias,
unter den Leidenden und Gedemütigten und warten auf den Tag, welchen Gott
bestimmen wird.

Die beiden Texte von Kulbak und Asch sind sicher keine Produkte eines

jüdisch-christlichen Synkretismus und noch weniger Ausdruck jüdischer
Assimilation, sie zeigen vielmehr eine Aufarbeitung theologischer Gemeinsamkeiten
im Sinn religiöser Toleranz. Besonders ausgeprägt ist das Interesse am christlichen

Messias bei Schalom Asch. Er hat noch 1939 einen grossen Jesusroman
geschrieben mit dem Titel DerNazarener20. Doch es erübrigt sich zu sagen, dass

1939 weder Christen noch Juden erbaut waren von einem literarischen Versuch,
Jesus ins Judentum einzuverleiben.

Die Lektüre von Kulbak und Asch, ihre Verschmelzung von jüdischem und
christlichem Messias mutet einen aus heutiger Sicht, der Sicht nach der Schoa,
seltsam an. Angesichts der damaligen Zeitumstände mit dem erstarkenden
Faschismus erscheint die traute Zweisamkeit von Jesus und dem Messias ben Josef
naiv und tragisch zugleich. Zudem macht diese ungewollte Tragik einmal mehr
bewusst, welchen theologischen Keil der Holocaust zwischen Judentum und
Christentum gerammt hat.

16 M. Kulbak, Der Messias vom Stamme Efraim, aus dem Jiddischen von Andrej Jen¬

drusch, Berlin, 1995.

17 AaO 64-66.

18 Jesus and the Messiah, in: R. Patai, aaO 282-284.

19 AaO 283.

20 S. Asch, Jesus. Der Nazarener, München 1989.

141



Die Schoa ist der Tod der jüdisch-christlichen Messiassynthese, und sie ist
ebenso der Tod unserer literarischen Leitfigur, des leidenden und sterbenden
Messias ben Josef. Vergeblich sucht man ihn bei modernen Autoren. Doch weit
über diesen Deuteragonisten rabbinischer Vorstellungen hinaus erschüttert die
Schoa das gesamte Messiaskonzept in Judentum und Christentum. Der Glaube
an eine erlösende "Führergestalt" irgendwelcher Couleur ist mehr als suspekt
geworden. Ein Geschichtsmessianismus als Entwicklung einer aufgeklärten
Menschheit hin zum Guten spottet jedes Kommentars. Theologische Raster, die
Katastrophe aufzuhalten, haben versagt.

Ich habe den leidenden Messias als Symptom für die messianische
Katastrophentheorie interpretiert, mit welcher die spätantiken jüdischen Weisen versuchen,

ihrer eigenen Verfolgungssituation Sinn abzuringen. Insofern ist der Messias

ben Josef auch ein Symbol des Diasporajudentums. Die literarische Figur
des leidenden Messias leistet aber angesichts des Holocaust noch mehr: Er ist
gleichermassen ein Symptom für die gefährliche Problematik jüdischer
Messiasvorstellungen. Denn diese bedingen in ihrer klassisch-rabbinischen Ausformung
ein quietistisches In-Kauf-Nehmen grösster Oppression in der Hoffnung auf die
darauf zwangsläufig folgende Erlösung durch den strahlenden Messias ben
David. Statt konkreter Gegenwehr gegen Unterdrückung empfehlen die talmudischen

Lehrer das Torastudium (entsprechend dem oben zitierten Rat des R.
Eleazar an seine Schüler). Die gefährliche Seite des jüdischen Messiasgedankens
ist seine Katastrophentheorie: Grösstmögliches Leid sei der Anfang der
Erlösung21. Ohne monokausal zu sein im Sinn davon, dass der jüdische Messiasgedanke

einer Massenvernichtung Vorschub geleistet habe, so zeigt doch das rab-
binische Konzept, wie tödlich es sein kann, die Theodizeefrage in dieser Weise
zu beantworten. Man verleiht dem Leid Sinn, anstatt es zu bekämpfen, denn:
Nicht alle Wehen sind messianisch. Eine daraus folgende Nicht-Agitation kann
bis zur völligen Vernichtung gehen.

Dass es der Aspekt des Leidens ist, der das Messiaskonzept riskant macht,
haben nach der Schoa einige erkannt. Denn eine vertröstende Interpretation des
Leidens kann zur politischen Passivität, zu einem ständigen Leben im Aufschub
führen. Und das ist m.E. der Grund, weshalb nach dem Holocaust der ganze
Leidensaspekt messianischer Erwartung inklusive dem Messias ben Josef ein für
allemal ausgeblendet wird.

Die freudvolle Seite aber mit dem strahlenden Messias ben David lebt im
heutigen Judentum in verschiedenen Formen weiter. Diese Gewichtsverschiebung

möchte ich noch ganz kurz dokumentieren.

Im weitesten Sinn ist ja der Messiasgedanke auch einfach ein Hoffnungssymbol.

Ganz konkret fliesst zudem viel vom messianischen Erlösungskonzept

21 Von einem hohen Preis, den das jüdische Volk für seine Messiasidee gezahlt hat, von
einer daraus resultierenden unrealistischen Hoffnung und einer "unendlichen
Schwäche der jüdischen Geschichte" spricht auch G. Scholem in seinem Artikel
"Zum Verständnis der messianischen Idee im Judentum", in: Judaica I, Frankfurt
a.M. 1963, 7-74; 73.

142



in den nationalen Zionismus. Als Illustration möchte ich nochmals Schalom
Asch aufnehmen, den jiddischen Dichter, der vor der Schoa noch die
jüdischchristliche Messiassynthese vertreten hatte. Nach dem Krieg steht dem ein ganz
anderer Messias gegenüber. In der Kurzgeschichte Eretz Jisrael22 wird die
abenteuerliche Ankunft eines Wickelkindes kurz nach dem Krieg im damaligen Palästina

beschrieben, einem Kind, das aus dem nazistischen Vernichtungsapparat
gerettet wurde. Dieser kleine Junge wird zum ha- 'Ivri hä-chadasch, zum neuen
freien Juden, ein kleiner Held, der mit seinen eigenen Händen das wiedergewonnene

Land bebauen wird. Die Geschiche schliesst mit dem viermal wiederholten,
auf den Knaben gemünzten Epitheton Maschiach. Demzufolge repräsentiert er
nach der Schoa den neuen Typ des Messias.

Neben solchem säkularen Messiasgedankengut wird im traditionell religiösen

Bereich, bei bestimmten jüdischen Gruppierungen selbst wieder die
Naherwartung virulent. Aktuellstes Beispiel dazu ist die chassidische Chabad-Bewe-

gung, welche in ihrem 1994 verstorbenen Rabbi Menachem Mendel Schneerson
den Messias ben David sieht. Die Anhänger des charismatischen Rabbi Schneerson,

die Lubawitscher, glauben an seine baldige Wiederkehr23. Riesige Plakate
mit dieser Botschaft hängen in Jerusalem, Brooklyn und anderswo, und die letzten

Messiasnachrichten kann man inzwischen sowohl im Messiah-Magazine wie
auch auf Internet verfolgen.

Abschliessend möchte ich hervorheben, dass ich mit dem Thema des leidenden

Messias ben Josef primär die dunklen und problematischen Seiten jüdischer
Messiaserwartungen hervorgehoben habe. Die strahlenden Seiten davon dürfen
indes auf keinen Fall unerwähnt bleiben. Über sie könnte man weit längere
Beiträge verfassen, über den grossen Messias ben David, die Auferstehung der
Toten, die Sammlung der Exilierten, das Mahl der Frommen und vieles mehr. Der
Glaube an den souveränen Messias ben David war dem jüdischen Volk über
Jahrhunderte Hoffnungsbild und Trostmotiv. Und in seiner Hinwendung zum
Torastudium hat er ein grossartiges Gedankengut von beispielloser theologischer

Dialektik hervorgebracht.

22 Eretz Jisrael, in: R. Patai, aaO 284-289.

23 Der Messias von Brooklyn, in: N. P. Levinson, aaO 118-130.

143


	Der leidende Messias in der jüdischen Literatur

