Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Der leidende Messias in der judischen Literatur
Autor: Oberhéansli-Widmer, Gabrielle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961181

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der leidende Messias in der judischen Literatur

von Gabrielle Oberhéinsli-Widmer"

Der Messias als iiberragende Erloserfigur im Judentum ist nicht der leidende
Messias, sondern vielmehr der strahlende, souverine Messias. [hn meint Mai-
monides im zwdlften seiner 13 Glaubensartikel, die im tdglichen Morgengebet
zum Credo werden mit den Worten: “Ich glaube mit vollkommenem Glauben an
die Ankunft des Messias, und wenn er auch zogert, trotzdem hoffe ich tiglich auf
ihn, dass er kommen wird.” Dieser Maschiach ben David, der Messias aus dem
Hause David, stellt die Projektionsfigur zahlloser Superlative dar: vollendeter
Konig, Retter, Richter, Toragelehrter, Garant sozialer Gerechtigkeit und idealer
Lebensbedingungen fiir Israel und die Volker. Seine Amterkumulation verdankt
dieser Messias zweifellos der jahrtausendelangen Diasporasituation des jiidi-
schen Volkes, denn je enger, armseliger und grausamer die historische Realitit
war, umso strahlender die messianische Hoffnung (G. Scholem). Und dennoch
erschopfen sich die jiidischen Messiasvorstellungen gerade nicht im Idyllischen,
sondern schildern gleichermassen die tiefsten Abgriinde menschlicher Existenz.
So spaltet sich bereits in biblischer Zeit das Messiasbild, und im 1./2. Jahrhun-
dert unserer Zeitrechnung taucht im rabbinisch-talmudischen Schrifttum eine
zweite Messiasfigur auf. Dies ist eben der leidende Messias. Er aber entstammt
nicht David, sondern Josef. Er ist der Maschiach ben Joseph. Ganz ungleich
weniger populir als der strahlende Messias ben David und nur in relativ wenigen
Texten aufgenommen, bleibt doch die Erinnerung an den leidenden Messias ben
Josef iiber die Jahrhunderte in den verschiedensten Zweigen jiidischer Literatur
wach, in hebriischen, araméischen und jiddischen Texten. Die Entstehung, die
talmudischen Vorstellungen zum Messias ben Josef, ihre Rezeption und das tra-
gische Verschwinden dieses leidenden Messias mochte ich im folgenden vorstel-
len. Denn viel deutlicher als der unnahbar souverine Messias ben David zeigt die
Gestalt des leidenden Messias die Problematik der jiidischen Messiasvorstellun-
gen, ihre Grossen, doch ebenso ihre Gefahren. Dabei stellt der literarische Le-
bensweg des Messias ben Josef ein Stiick Literatur- und Mentalitéitsgeschichte
dar, i1st doch der leidende Messias iiber weite Strecken ein Schicksalsgenosse des
jidischen Volkes.

Um die literarische Geburt des Messias ben Josef zu fassen, muss ich vorerst
auf die Hebriische Bibel zuriickgreifen. Im biblischen Hebriisch dient der Be-
griff Maschiach, d.h. “Gesalbter”, hauptsichlich als Konigstitel und bezieht sich
insbesondere auf judidische Konige in der Folge Davids am Jerusalemer Tempel-

*  PD Dr. Gabrielle Oberhinsli-Widmer ist Privatdozentin fiir Religionsgeschichte des
Judentums und Lehrbeauftragte fiir Hebrdisch an der Universitit Ziirich; Miihlehal-
denstr. 60, CH - 8953 Dietikon, Schweiz. Der vorliegende Aufsatz ist die leicht iiber-
arbeitete Fassung ihrer Antrittsvorlesung an der Universitiit Ziirich vom 16. 6. 1997.

132



hof. In spéteren biblischen Texten kann Maschiach auch andere Grossen be-
zeichnen, wie den Hohenpriester, die Erzviter oder selbst einen Nicht-Israeliten
wie den Perserkonig Kyros. Die Vorstellungen iiber einen endzeitlichen Erloser,
das also, was wir landldufig oder eben nach-alttestamentlich als Messias verste-
hen, wichst in der Hebriischen Bibel unter anderen Bezeichnungen wie bei-
spielsweise unter Immanuel (d.h. “mit uns ist Gott™), unter Friedefiirst oder gott-
licher Held — all diese Epitheta entnehme ich dem Jesajabuch, genauer und histo-
risch-kritisch betrachtet Protojesaja, dem Propheten aus dem 8. Jahrhundert
v.d.Z. Dieser vorexilische Prophet ist es wahrscheinlich auch — die Datierungen
sind umstritten —, der im 11. Kapitel des Jesajabuches zahlreiche Aspekte eines
strahlenden, zukiinftigen Erlosers zusammenfiigt. Der dort beschriebene Spross
aus dem Hause David ist vollkommener Herrscher und Richter, Triger von
Weisheit und gottlichem Geist, Schutzherr der Bediirftigen und Gegenspieler der
Gottlosen. Das heisst, dass dieser Text, der Anfang von Jesaja 11, direkt im klas-
sisch-jiidischen Konzept des Messias ben David, des strahlenden Messias, miin-
det. Solche Bilder eines ungebrochen souveridnen Messias, die Protojesaja mit
andern frithen Propheten teilt, bleiben somit weit iiber das biblische Zeitalter hin-
aus lebendig. Doch sie erfahren mit dem babylonischen Exil eine Erschiitterung.
Mit der katastrophalen Erfahrung von 587 v.d.Z., mit der Zerstdrung von Eigen-
staatlichkeit und Tempelkult sowie der Deportation der Bevolkerung schleichen
sich auch dunkle Ziige ins Messiasbild, als ob diese fiktive Rettergestalt das
Schicksal Judas teilen wiirde. Namentlich Deuterojesaja, der Verfasser von Je-
saja Kapitel 40-55, der Prophet aus der Mitte des 6. Jahrhunderts v.d.Z., welcher
im babylonischen Exil gewirkt hat, schreibt dem zukiinftigen Erwihlten des
Herrn véllig neue Ziige zu. Will man den sogenannten Gottesknechtliedern mes-
sianische Implikationen zugestehen — was christliche und jiidische Rezeption
tun —, so erfihrt der Messias neu auch das Leiden, wie es beispielsweise Jesaja
53, 4.5 ausdriickt:

“Unsere Krankheiten hat er getragen und unsere Schmerzen auf sich
genommen; wir aber dachten, er sei gestraft, von Gott geschlagen und
geplagt. Und er war doch durchbohrt um unseres Vergehens, zermalmt
um unserer Siinden willen; die Strafe lag auf ihm zu unserem Wohler-
gehen, und durch seine Wunde sind wir geheilt.”

Mit solchen Aussagen wird mithin in exilisch-nachexilischer Zeit die intak-
te vorexilische Messiasgestalt gebrochen, und diese Gebrochenheit weitet sich in
den folgenden Jahrhunderten zunehmend zur Spaltung aus. Ausformung und
Griinde dieser Spaltung konnen dabei ganz verschieden sein. Im folgenden seien
dazu ein paar Illustrationen genannt. Der ebenfalls nachexilische Prophet Sa-
charja sieht in seinen Visionen zwei historische Personlichkeiten als Messiasfigu-
ren, den damaligen Statthalter Judas, Serubbabel, und den Hohenpriester Jeho-
schua. Auf diese Weise verbindet Sacharja die alte Idee des Konigsmessianis-
mus mit den priesterlichen Anliegen. Weiter teilt die an die Hebriische Bibel
unmittelbar anschliessende apokalyptische Literatur die Idee einer Doppelre-
gentschaft von Messias-Konig und Messias-Priester, so beispielsweise im Te-
stament der 12 Patriarchen. Ebenso setzt die Qumran-Gemeinde dem konigli-
chen Messias aus Israel einen priesterlichen Messias aus Aaron zur Seite (1 QS

133



IX,9-12"), wahrscheinlich nicht zuletzt, um gegen die Personalunion der hasmo-
nédischen Herrscher in Jerusalem zu protestieren. Zeitlich bewegen wir uns mit
diesen Texten im 1. Jahrhundert v. und n.d.Z. Und ohne das Neue Testament ins
juidische Schrifttum einzuverleiben, mochte ich hier doch auch die Spaltung der
Christusfigur erwéhnen. Christos ist ja nichts anderes als die griechische Uber-
setzung des hebridischen Maschiach, Gesalbter, und mit den zum Teil enttdusch-
ten Messiaserwartungen in Jesus von Nazareth entsteht gleicherweise im neute-
stamentlichen Schrifttum der Gedanke des leidenden, gekreuzigten Christus ge-
geniiber einem auferstandenen und einst wiederkommenden, triumphierenden
Christus.

Vor diesem Hintergrund tritt nun der leidendende Messias der talmudisch-
rabbinischen Literatur auf, der Messias ben Josef.

Die ilteste eindeutige Erwidhnung des leidenden Messias ben Josef findet
sich in einer kurzen Notiz des Talmud, genauer in Sukka 52a. Es ist eine Baraita,
also eine Tradition, die aus mischnaitischer Zeit stammt, aber nicht Eingang in
die Mischna gefunden hat. Der Text ist somit ins 1. oder 2. Jahrhundert n.d.Z.
datierbar. Ganz harmlos beginnt er, gleichsam mit einem Méarchenmotiv: Von
Gott personlich ermuntert, darf der Messias ben David einen Wunsch dussern.
Doch anstatt einer marchenhaften Wunschformulierung erfolgt ein brutaler
Schnitt, denn der Messias ben David sieht sich pl6tzlich mit einer T6tungsszene
konfrontiert. Hier die Ubersetzung der hebréischen Passage:

“Wenn er (d.i. der Messias ben David) sieht, dass der Messias ben Josef
getotet wird, sagt er: Herr der Welt, ich bitte dich nur um mein Leben.”

Der Text schliesst mit der Zusicherung Gottes, diese Bitte zu erhoren. Nur
liickenhafte Information liefert diese talmudische Notiz — einen erschlagenen
Messias, der dem endzeitlichen Messias vorausgeht —, doch eben aufgrund der
nicht ausgeschriebenen Zusammenhinge wird Sukka 52a zur Wiege samtlicher
Adaptionen des getoteten Messias ben Josef, Adaptionen, welche die talmudi-
sche Skizze aufs Farbigste ausmalen. Auf diese spéteren Fassungen werde ich
nachher zuriickkommen.

Doch vorher ein zweiter Ausschnitt aus dem Talmud, der einen leidenden
Messias nennt. Das Traktat Sanhedrin 98a erzihlt — diesmal auf Araméisch — die
Legende vom Messias am Tore Roms. Nach den Rabbinennamen zu schliessen,
datiert die Legende aus der ersten Hilfte des 3. Jahrhunderts n.d.Z., ihr Inhalt ist
folgender: R. Jehoschua trifft den Propheten Elija, der — wie in vielen andern
rabbinischen Erzdhlungen — als Bote Gottes auf Erden umherstreift. R. Jeho-
schua fragt Elija nach dem ewigen Leben und nach dem Kommen des Messias.
Der anschliessende Dialog lautet:

“Er (d.i. R. Jehoschua) sagte zu ihm (d.i. Elija): Wann kommt der Mes-
sias? Dieser antwortete: Geh, frag ihn selbst! — Und wo ist er? — Am
Tore Roms. — Und wie erkennt man ihn? — Er sitzt unter den mit Krank-
heiten behafteten Armen. Alle iibrigen binden ihre Wunden mit einem
Male auf und verbinden sie wieder. Er aber bindet jede Wunde einzeln

1 und weitere Stellen, vgl. dazu Adam S. van der Woude, Die messianischen Vorstel-
lungen der Gemeinde von Qumran, Assen 1957.

134



auf und bindet jede einzeln zu, denn er denkt: Vielleicht werde ich ver-
langt, dann soll keine Verzogerung entstehen.”

Dies die Antwort Elijas. Daraufhin bricht R. Jehoschua nach Rom auf, spiirt
den Messias tatsdchlich auf, fragt ihn nach seinem Kommen, kehrt ins Heilige
Land zuriick und trifft wiederum Elija. Hier das Ende der Geschichte, nochmals
im Zitat:

“Er (d.i. R. Jehoschua) sagte zu ihm (d.i. Elija): Er (d.i. der Messias) hat

mich belogen, denn er sagte mir, er werde heute kommen, doch er ist

nicht gekommen. Da erwiderte er (d.i. Elija): Er hat es so gemeint:

‘Heute, wenn ihr auf seine Stimme héren werdet’ (Ps 95,7).”

Fiir den Fortgang der Argumentation méchte ich von den vielen nennens-
werten Aspekten zu Sanhedrin 98a folgende drei Elemente hervorheben. 1) Der
genannte Messias ist zwar nicht explizit der Messias ben Josef — der Ahnenname
fehlt an dieser Stelle —, doch auf jeden Fall ist er ein leidender Messias. Aus der
Stadt ausgeschlossen, weilt er am Stadttor unter den Kranken. In seinem Kom-
mentar zur vorliegenden Stelle verschirft Raschi das Bild dahingehend, dass die-
se Kranken Aussitzige sind, d.h. der Inbegriff der Ausgestossenen iiberhaupt.
Zudem bringt Raschi den Messias am Tore Roms explizit mit Jesaja 53 in Ver-
bindung, der oben zitierten Passage vom leidenden Gottesknecht. 2) Riumlich
und zeitlich ist der Messias in erstaunlich unmittelbarer Néhe: nicht in einer ent-
legenen Galaxie in einem endzeitlichen Aon, sondern jetzt und hier auf Erden,
nur eine Schiffsreise entfernt. Sein Kommen kann sogar so unmittelbar einbre-
chen, dass es — mit dem talmudischen Bild gesprochen — nicht einmal mehr
reicht, mehr als eine Wunde zu verbinden. 3) Der Grund dafiir, dass der Messias
dennoch ausbleibt, ist Israels Schuld. Der Messias kommt wohl heute, doch nur
“wenn ihr auf seine Stimme hort” — das impliziert der abschliessende Satz Eljjas,
welcher mit dem Zitat von Psalm 95,7 einen Schriftbeweis darstellt.

Das Auftreten eines zweiten, leidenden Messias ben Josef im jiidischen
Schrifttum des 1. oder 2. Jahrhunderts n.d.Z. hat natiirlich verschiedene Deutun-
gen erfahren. Drei Erkldrungsmodelle werde ich im folgenden kurz umreissen,
bevor ich meine eigene These vorstelle.

1) Da ist zunéchst die exegetische Deutung, welche den leidenden Messias
ben Josef aus einzelnen alttestamentlichen Stellen ableiten will. Dieser Ansatz
ist teilweise mit christlichen Implikationen durchsetzt, denn tatsidchlich ist ja die
Parallele zu Jesus frappant: Auch im Neuen Testament ist Christus, der Messais,
ein Leidender und zudem ein Sohn Josefs, des Zimmermanns. Schon die ersten
Christen haben versucht, den getdteten Christus aus verschiedenden alttesta-
mentlichen Versen her zu verstehen, und dieselbe Argumentation wird zum Teil
auf den rabbinischen Messias ben Josef iibertragen. Neben den jesajanischen
Gottesknechtliedern dient dabei als Schriftbeweis insbesondere Sacharja 12,10,
wo es in einer Vision iiber die Erlosung Jerusalems heisst:

“Und sie (d.i. das Haus David und die Bewohner Jerusalems) werden
hinschauen auf ihn, den sie durchbohrt haben und um ihn klagen ...”.?

2 J. Drummond, The Jewish Messiah, A Critical History of the Messianic ldea among
the Jews from the Rise of the Maccabees to the Closing of the Talmud, London 1877,

135



Ein weiterer Paradetext ist in diesem Zusammenhang Daniel 9,26, eine
Weissagung iiber die letzten 70 Jahre vor dem eschatologischen Ende:

“Und nach den 62 Wochen wird ein Gesalbter ausgerottet sein.”

Daneben werden fiir diese These alttestamentlicher Ableitung noch einige
textkritisch schwierige Passagen herangezogen, in die man — wie immer — alles
Mogliche hineinlegen kann, solche Stellen sind Genesis 49,10 oder Deuterono-
mium 33,17°. Unter die Verfechter der exegetischen Erklarung reihen sich bis ins
19. und 20. Jahrhundert etliche Autorititen, unter ihnen auch H. L. Strack und P.
Billerbeck®. Dennoch ist die These problematisch: Ruft ein Bibelvers wirklich
plétzlich einen neuen Gedanken hervor, ist es nicht vielmehr so, dass der neue
Gedanke biblisch belegt und unterstiitzt wird? Oder anders gesagt: Ist es, anstatt
nach dem sehr vagen Ursprung eines leidenden Messias in alttestamentlicher
Zeit zu suchen, nicht viel wichtiger zu fragen, wieso diese Figur um die Zeiten-
wende plétzlich in Christentum und Judentum auftaucht? Was zudem den Beina-
men Sohn Josefs angeht, so ist er im rabbinischen Schrifttum kaum im Zusam-
menhang mit Christus zu sehen, sondern vielmehr in einem innerjiidischen Zu-
sammenhang. Josef ist der Vater der beiden Nordstimme Ephraim und Manasse
und steht hier wahrscheinlich stellvertretend fiir die zehn Nordstimme. Diese
wurden durch die assyrische Eroberung 722 v.d.Z. aufgerieben und gelten seit-
dem als verschollen. Mit einem Reprédsentanten aus dem Hause Josef hitten in-
des auch diese verlorenen zehn Stimme Anteil am messianischen Geschehen,
wihrenddem der souverine Erl6ser, der Messias ben David, einen Représentan-
ten des Siidreichs darstellt’.

2) Ein weiterer Erkldarungsversuch sieht die Aufspaltung in einen leidenden
Messias ben Josef und einen triumphierenden Messias ben David in den zeitge-
schichtlichen Umsténden der ersten nachchristlichen Jahrhunderte. Die helleni-
stisch-romische Epoche war im historischen Israel bekanntlich geprigt von ver-
schiedenen religiosen Gruppierungen, die mehr oder weniger virulente messiani-
sche Erwartungen hegten. Einige Wissenschafter wie J. Hamburger®, V. Apto-
witzer’ und L. Ginzberg® haben nun versucht, die Figur des Messias ben Josef als

357; A. Wuensche, “Jisure ha-masiah” oder “Die Leiden des Messias”, Leipzig
1870, 110.

3 G. H. Dalman, Der leidende und sterbende Messias der Synagoge im ersten nach-
christlichen Jahrtausend, Berlin 1888.

4 H.L. Strack/ P. Billerbeck, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Mid-
rasch, Miinchen 1924/1928, Vol. II, 293f.

5 D. Castelli, Il Messia secondo gli Ebrei, Florenz 1874.

J. Hamburger, Realenzyklopdidie des Judentums, Strelitz i.M. 1896, Vol. I, 7451f;
Vol. II, 765ff.

7 V. Aptowitzer, Parteipolitik der Hasmonderzeit im rabbinischen und pseudepigra-
phischen Schrifttum, Wien 1927, 108ff.

8 L. Ginzberg, Eine unbekannte jiidische Sekte, in: Monatsschrift fiir Geschichte und
Wissenschaft des Judentums, Breslau 1914, Vol. XXII, 416f; L. Ginzberg, The Le-
gends of the Jews, Philadelphia 1947, Vol. VI, 8.

136



politische Symbolfigur in bestimmte Herrschaftsanspriiche einzubinden. Insbe-
sondere J. Levy’ und J. Hamburger beziehen die Aufspaltung der Messiasfigur
auf das tragische Ende des dritten jiidisch-romischen Krieges 132-135 n.d.Z.,
denn in der Bar-Kochba-Revolte stirbt der charismatische Bar Kochba, welcher
gemdss der Tradition von R. Agiva als der Messais ausgerufen worden war. Laut
J. Levy und J. Hamburger wire das gespaltene Messiasbild mithin ein Auffang-
modell enttduschter messianischer Hoffnungen im Sinn von: Der Erloser ist zwar
tot, doch ihm wird der zweite, endgiiltige Erlgser folgen. Solche zeitgeschichtli-
chen Erkldrungsversuche sind teilweise einleuchtend, das Modell Levy/Ham-
burger konnte auch auf das Neue Testament bezogen werden, und zudem féllt die
Bar-Kochba-Revolte zeitlich ziemlich genau mit Sukka 52a zusammen, der er-
sten talmudischen Nennung des Messias ben Josef. Dennoch muss man dagegen
einwenden, dass Bar Kochba in der talmudischen Literatur ausserordentlich
schlecht wegkommt — die Rabbinen benennen ihn kurzerhand von Bar Kochba,
“Sternensohn”, in Bar Kosiba, “Liigensohn”, um. Von daher hat er kaum die
anriithrende Figur des leidenden Messias ben Josef inspiriert. Soweit die zeitge-
schichtlichen Erkldrungen.

3) Eine letzte religionspsychologische Erklirung mochte ich nur kurz strei-
fen. Der Ziircher Psychiater und Analytiker Siegmund Hurwitz hat 1958 eine
bemerkenswerte Studie mit dem Titel Die Gestalt des sterbenden Messias' ver-
fasst, in welcher er die Spaltung des Messiasbildes jungianisch als Spaltung ei-
nes Archetypenbildes sieht, parallel zur Spaltung des Gottesbildes, die nament-
lich um die Zeitenwende einsetzt mit der Polarisierung “Gott - Satan”.

Alle drei Erkldrungsmodelle — exegetische, zeitgeschichtliche und tiefen-
psychologische — enthalten zweifellos richtige Uberlegungen, doch sie tragen
dem Gesamtbild rabbinischer Messiasvorstellungen nicht Rechnung. Gegen sol-
che isolierende Betrachtungen mochte ich nun versuchen, den leidenden Messias
im Kontext des talmudischen Schrifttums zu deuten, und da ergibt sich zwangs-
liufig die folgende These: Der leidende Messias ben Josef ist das Symptom einer
messianischen Katastrophentheorie. Diese These basiert auf folgender Argu-
mentation.

Wohl standen die alttestamentlichen Messias-Prophetien bereits in enger
Verbindung mit der Apokalypse. Der fundamentalen Erlésung ging ein letztes
Einbrechen von Chaos voraus, der sogenannte Tag des Herrn. Doch hielten sich
in der Hebriischen Bibel Unheils- und Heilsvisionen noch die Waage, so ver-
schiebt sich das Szenario bei den Rabbinen zum absoluten Desaster. Der rettende
Messias ben David leuchtet zwar weiterhin am fernen Horizont, doch ausgemalt
wird das, was vor seinem Kommen steht. Am besten kann man das mit dem
Stichwort der ‘Igvot ha-Maschiach fassen, den schmerzvollen “Fussspuren des
Messias”. Die Verlagerung von der Hebriischen Bibel zu den spitantiken Rabbi-

9 I.Levy, Neuhebriiisches und chaldiisches Worterbuch iiber die Talmudim und Mid-
raschim, Leipzig 1876/1889,Vol. III, 270-272.

10 S. Hurwitz, Die Gestalt des sterbenden Messias. Religionspsychologische Aspekte
der jiidischen Apokalyptik, Ziirich 1958.

137



nen sind mit ganz einfachen Kategorien wie Zeit und Raum belegbar. So dehnt
sich der alttestamentliche Tag des Herrn im Talmud zu Jahren und Jahrzehnten
vormessianischen Leidens aus, und der biblische Endkampf um Jerusalem
wichst rabbinisch zur kosmischen Schlacht. Hier ein paar Kostproben rabbini-
scher Messiasvorstellungen, um zu zeigen, in welchem Rahmen sich der leiden-
de Messias ben Josef bewegt.

Erst das grosstmogliche Leid iiberhaupt kiindet den Messias an, im Mid-
rasch Tehillim (zu Psalm 45,3) steht:

“Israel spricht zu Gott: Wann wirst du uns erlosen? Er antwortet. Wenn
ihr auf die unterste Stufe gesunken seid, in der Stunde erl6se ich euch.”

Diese unterste Stufe bedeutet alle nur denkbaren Aspekte des Grauens:
Schuld, Gerichte, Naturkatastrophen, Verfolgungen und immer wieder Kriege.
Im Talmudtraktat Megilla 17b steht die repridsentative Aussage:

“Kriege sind der Beginn der Erlésung.”

An den Fussspuren des Messias haftet weiter der Zerfall jedweder ethischer
Errungenschaften. Diese zihlt die Mischna in Sota IX,14.15 sarkastisch exakt
auf und beschreibt eine Welt pervertierter Werte, eine Welt von Sittenzerfall,
Korruption und Inflation, von Orientierungs- und Religionslosigkeit.

“Wenn du eine Generation siehst, die mehr und mehr verkiimmert, so
warte auf den Messias,”

sagt R. Jochanan in Sanhedrin 98a und erginzt:

“wenn du eine Generation siehst, deren Note sie wie méchtige Strome
iiberschwemmen, so warte auf ithn.”

Zur Ausstattung des messianischen Horrorszenarios rabbinischen Zu-
schnitts gehoren ebenso neue Akteure oder biblisch bekannte Akteure mit neuen
Hauptrollen: Elia als unmittelbarer Vorbote des Messias, Gog und Magog als
Inbegriff der Israel-feindlichen Michte (Gog und Magog werden erstmals in
Ezechiel 38f erwéhnt und sind aus der neutestamentlichen Johannesapokalypse
bekannt); weiter gehoren zu den neuen Akteuren die Mutter des Messias sowie
Armilus, der direkte Antagonist des Messias, eine schaurige Gestalt fragwiirdi-
ger Provenienz — seine Mutter ist ein steinernes Standbild, sein Vater der Leib-
haftige personlich''. Und eben nicht zuletzt ist Teil dieser neuen Personenbeset-
zung: der leidende und sterbende Messias ben Josef. Er sowohl wie die iibrigen
Protagonisten haben die Aufgabe, die rabbinischen Messiasvorstellungen zu dra-
matisieren, Messiasvorstellungen, die so grauenvoll sind, dass man es Rav Ula
nicht verdenken kann, wenn er angesichts solcher Aussichten in Sanhedrin 98b
sagt:

“Mag er (d.i. der Messias) kommen, aber ich will ihn nicht sehen.”

Doch woher riihrt diese tragische Ausgestaltung rabbinischer Messiaser-
wartungen, und welche theologische Funktion erfiillt sie? Leider sind die jiidi-
schen Apokalypsen nicht blosse Produkte iiberbordender Phantasie. Dahinter

11 zuden zahlreichen Textbelegen vgl. R. Patai, The Messiah Texts, Jewish Legends of
Three Thousand Years, Detroit 1979, 122-164.

138



stecken auch traumatisierte Erinnerungen an die Zerstérung der nationalen Iden-
titdt, die Erfahrung des Exils, die bedrohte Lebenssituation als Minderheit und
letztlich jede Art von kollektivem Leid iiberhaupt. Mit dem Konzept, dass gross-
tes Martyrium im Grunde Zeichen der Erlésung ist, versuchen die Rabbinen dem
Leiden des Volkes Israel Sinn abzuringen, ihm Hoffnung zu geben mit dem Ge-
danken: Not ist notwendiger Bestandteil des gottlichen Erlosungsplans. Mithin
ist das messianische Horrorszenario eine Antwort auf die Theodizeefrage, die
Frage nach dem Bésen in der Welt iiberhaupt. So erschopft sich das rabbinische
Denkmodell des Messianismus auch nicht im Beschreibenden, sondern enthilt
zahlreiche handfeste Verhaltensregeln. Und stellvertretend fiir sie alle steht hier
der wichtige Ausschnitt aus Sanhedrin 98b:

“Seine Schiiler fragten Rabbi Eleazar, was ein Mensch zu tun habe, um
vor den Leiden der messianischen Zeit geschiitzt zu sein, und er erwi-
derte ihnen: Er befasse sich mit Tora und mit Liebeswerken.”

Das heisst: Kein Sich-Wehren gegen Aggressoren und missliche Zusténde,
statt dessen absolute Hinwendung an die Religion, denn wie es die oben erwiihn-
te Legende vom Messias am Tore Roms postuliert hat, liegt ja der rabbinisch
angefiihrte Grund fiir das Ausbleiben des Messias darin, dass Israel nicht auf
Gottes Stimme hore.

Von welcher Tragweite ist dieses talmudische Messiaskonzept, das die gan-
ze spitere Tradition massgeblich formt? Um die Frage zu beantworten, muss
man sich wieder dem leidenden Messias ben Josef zuwenden und seinen litera-
rischen Werdegang iiber die Spatantike hinaus verfolgen.

Durch die Jahrhunderte erinnern grosse Exponenten der jiidischen Kom-
mentarliteratur an den leidenden und sterbenden Messias: Saadja Gaon im 10.
Jahrhundert, Raschi im 11. Jahrhundert, Abraham ibn Esra im 12. Jahrhundert,
ebenso das Buch Sohar, der Klassiker hochmittelalterlicher Mystik, ... die Liste
ist leicht bis in die Neuzeit verlingerbar. Auf welche Art sich der Messias ben
Josef aus der kurzen talmudischen Notiz entwickelt, demonstriert exemplarisch
Chai Gaon. Chai Gaon lebte von 939-1038 in Babylonien und war dort Ober-
haupt der hohen rabbinischen Schule von Pumbedita. Aus der blossen Erwih-
nung des erschlagenen Messias ben Josef von Sukka 52a inszeniert der Gaon in
seiner Responsenliteratur ein eigentliches apokalyptisches Drama'*: Von Galilda
zieht der Messias ben Josef nach Jerusalem, wo eine gewaltige Schlacht tobt. Der
Anfiihrer der feindlichen Aggressoren, Armilus, erschlidgt den Messias ben Jo-
sef, worauf dessen Leiche 40 Tage unbeerdigt in den Gassen Jerusalems liegt.
Dann kommt der triumphierende Messias aus dem Hause Davids, belebt den
getdteten Messias zu neuem Leben und leitet damit die Auferstehung der Toten
ein. Ganz Israel versammelt sich darauf in Jerusalem und tritt Gog und Magog
zum Endkampf entgegen. Ohne auf all die brutalen Details einzugehen, verifi-
ziert sich doch auch hier die These, dass der leidende Messias das Symptom einer
messianischen Katastrophentheorie darstellt. Soweit die Kommentarliteratur.

12 Hai Gaon, Responsum, in: R. Patai, aa0 168/169.
139



Neben der intellektuell theologischen Rezeption ist der leidende Messias
jedoch auch im Volksglauben prisent. Anzeichen dafiir ist seine Funktion in der
grossten pseudomessianischen Bewegung, welche das Judentum je erfahren hat:
derjenigen des Sabbatai Zwi im 17. Jahrhundert. Das messianische Fieber jener
Zeit ist bekanntlich auf dem Hintergrund des Kosakenaufstandes unter Bogdan
Chmielnicki zu sehen. Diese blutige Revolte gegen den polnischen Adel und die
jiidische Mittelschicht forderte unzéhlige Opfer auf jiidischer Seite. In eben die-
ser Verfolgungssituation tritt der charismatische Sabbatai Zwi auf, der Rabbi aus
Ismir. Er wird von hochsten jiidischen Autorititen als Messias akklamiert, so
dass der Messiastaumel beinahe alle Teile der damaligen jiidischen Welt erfasst.
Der Gefahr einer solch unkontrollierbaren Massenbewegung bewusst, verhaften
die tiirkischen Behorden Sabbatai Zwi und stellen ihn vor die Alternative: Hin-
richtung oder Konversion. Am 15. September 1666 tritt Sabbatai Zwi zum Islam
tiber. Dieses Ereignis war ein gewaltiger Schock fiir das Judentum, doch erstaun-
licherweise nicht das Ende der sabbatianischen Bewegung, denn Sabbatai Zwi
und seine Anhinger verstanden es, das Scheitern mit dem Modell des leidenden
Messias ben Josef aufzufangen'. Auf diese Weise erwuchsen aus dem Sabbatia-
nismus zwei Sekten, Schépse und Dénmeh genannt, die bis ins 20. Jahrhundert
existierten und erwarteten, dass Sabbatai Zwi als strahlender Messias ben David
wiederkehre'*. Folglich dient auch hier das Schema der gespaltenen Messiasfi-
gur — dhnlich wie bei Jesus und Bar Kochba — als theologisches Auffangbecken
fehlgeschlagener Messiaserwartungen im Sinn von: Der Messias ist nur vorléiu-
fig tot, ein Messias ben Josef, doch wird er dereinst als Triumphator einziehen,
als Messias ben David.

Insgesamt betrachtet bedeutete Sabbatai Zwi fiir das Judentum ein grosses
Debakel, welches messianische Hoffnungen auf lange Zeit dimpfte. Zwar fand
messianisches Gedankengut kabbalistisch-lurianischer Priagung wieder Eingang
in den osteuropdischen Chassidismus des 18. und 19. Jahrhunderts, doch die lite-
rarische Lebenskurve des leidenden Messias neigt sich langsam dem Ende zu.
Vor seinem brutalen Ende erlebt er aber noch ein ganz eigenartiges Comeback in
der jiddischen Literatur, in der ersten Hilfte dieses Jahrhunderts.

Zwei bedeutende osteuropdische Autoren, Moische Kulbak und Schalom
Asch nehmen die Figur des leidenden Messias ben Josef ein letztes Mal auf und
ersinnen ein absolut neues Szenario. Zunéchst Moische Kulbak. Er wurde 1896
in der Ndhe von Wilna geboren und ist Ende der dreissiger Jahre im stalinisti-
schen Russland gewaltsam umgekommen'®. 1924 veroffentlichte er auf Jiddisch

13 G. Scholem, Sabbatai Zwi, Der mystische Messias, Frankfurt a.M. 1992, 315, 437,
510, 585, 648, 772.

14 N. P. Levinson, Schopse und Donmeh, in: Der Messias, Stuttgart 1994, 85-95.

15 S. Schreiner, Der leidende Messias und die 36 Gerechten, Eine Erinnerung an den
ermordeten jiidischen Dichter Moische Kulbak (1896-1937), in: Orientierung 60
(1996), 138-143.

140



einen phantastischen Kurzroman mit dem Titel Maschiach ben Efrajim'® (ge-
meint ist damit der leidende Messias ben Josef, da Ephraim fiir den Namen seines
Vaters Josef stehen kann). Der Roman erzéhlt die Geschichte des einfachen
Miillers Benje, von seiner Berufung zum Messias bis zu seinem gewaltsamen
Tod. Unter all den biblischen, rabbinischen und kabbalistischen Elementen fallt
ein innovatives Motiv vollig aus dem Rahmen: Am Scheideweg, beim alten Kru-
zifix — man bemerke die Symbolik des Ortes — steigt Jesus Christus unerwartet
vom Kreuz und verschmilzt auf mystische Art mit Benje, dem jiidischen Messias
ben Josef"’.

Dasselbe Motiv dieser jiidisch-christlichen Messiassynthese nimmt Scha-
lom Asch in seiner Kurzgeschichte Jesus und der Messias'™ auf. Schalom Asch
ist einer der bekanntesten polnisch-jiddischen Schriftsteller der ersten Hilfte des
20. Jahrhunderts. Seine Version des leidenden Messias kniipft an die talmudi-
sche Legende vom Messias am Tore Roms an. Im Petersdom steigt Jesus Chri-
stus vom Kruzifix, durchquert ganz Rom, bis er den jlidischen Messias findet,
der als Gefangener an die Stadtmauer geschmiedet ist. Jesus entschuldigt sich
beim jiidischen Messias fiir all das Unrecht, das in seinem — Jesu — Namen veriibt
wurde:

“Mein Friedenswort haben sie in Kriegsgeschrei verdreht.

Und gemeinsam sitzen sie nun, Jesus Christus und der jiidische Messias,
unter den Leidenden und Gedemiitigten und warten auf den Tag, welchen Gott
bestimmen wird.

Die beiden Texte von Kulbak und Asch sind sicher keine Produkte eines
juidisch-christlichen Synkretismus und noch weniger Ausdruck jiidischer Assi-
milation, sie zeigen vielmehr eine Aufarbeitung theologischer Gemeinsamkeiten
im Sinn religioser Toleranz. Besonders ausgeprigt ist das Interesse am christli-
chen Messias bei Schalom Asch. Er hat noch 1939 einen grossen Jesusroman
geschrieben mit dem Titel Der Nazarener®. Doch es eriibrigt sich zu sagen, dass
1939 weder Christen noch Juden erbaut waren von einem literarischen Versuch,
Jesus ins Judentum einzuverleiben.

2219

Die Lektiire von Kulbak und Asch, ihre Verschmelzung von jiidischem und
christlichem Messias mutet einen aus heutiger Sicht, der Sicht nach der Schoa,
seltsam an. Angesichts der damaligen Zeitumstinde mit dem erstarkenden Fa-
schismus erscheint die traute Zweisamkeit von Jesus und dem Messias ben Josef
naiv und tragisch zugleich. Zudem macht diese ungewollte Tragik einmal mehr
bewusst, welchen theologischen Keil der Holocaust zwischen Judentum und
Christentum gerammt hat.

16 M. Kulbak, Der Messias vom Stamme Efraim, aus dem Jiddischen von Andrej Jen-
drusch, Berlin, 1995.

17 AaO 64-66.

18 Jesus and the Messiah, in: R. Patai, aaO 282-284.

19 AaO 283.

20 S. Asch, Jesus. Der Nazarener, Miinchen 1989.

141



Die Schoa ist der Tod der jiidisch-christlichen Messiassynthese, und sie ist
ebenso der Tod unserer literarischen Leitfigur, des leidenden und sterbenden
Messias ben Josef. Vergeblich sucht man ihn bei modernen Autoren. Doch weit
tiber diesen Deuteragonisten rabbinischer Vorstellungen hinaus erschiittert die
Schoa das gesamte Messiaskonzept in Judentum und Christentum. Der Glaube
an eine erlosende “Fiihrergestalt” irgendwelcher Couleur ist mehr als suspekt
geworden. Ein Geschichtsmessianismus als Entwicklung einer aufgeklirten
Menschheit hin zum Guten spottet jedes Kommentars. Theologische Raster, die
Katastrophe aufzuhalten, haben versagt.

Ich habe den leidenden Messias als Symptom fiir die messianische Katastro-
phentheorie interpretiert, mit welcher die spétantiken jiidischen Weisen versu-
chen, ihrer eigenen Verfolgungssituation Sinn abzuringen. Insofern ist der Mes-
sias ben Josef auch ein Symbol des Diasporajudentums. Die literarische Figur
des leidenden Messias leistet aber angesichts des Holocaust noch mehr: Er ist
gleichermassen ein Symptom fiir die gefihrliche Problematik jiidischer Messias-
vorstellungen. Denn diese bedingen in ihrer klassisch-rabbinischen Ausformung
ein quietistisches In-Kauf-Nehmen grosster Oppression in der Hoffnung auf die
darauf zwangsliufig folgende Erlosung durch den strahlenden Messias ben Da-
vid. Statt konkreter Gegenwehr gegen Unterdriickung empfehlen die talmudi-
schen Lehrer das Torastudium (entsprechend dem oben zitierten Rat des R.
Eleazar an seine Schiiler). Die gefihrliche Seite des jlidischen Messiasgedankens
ist seine Katastrophentheorie: Grosstmogliches Leid sei der Anfang der Erlo-
sung?!. Ohne monokausal zu sein im Sinn davon, dass der jiidische Messiasge-
danke einer Massenvernichtung Vorschub geleistet habe, so zeigt doch das rab-
binische Konzept, wie tédlich es sein kann, die Theodizeefrage in dieser Weise
zu beantworten. Man verleiht dem Leid Sinn, anstatt es zu bekdmpfen, denn:
Nicht alle Wehen sind messianisch. Eine daraus folgende Nicht-Agitation kann
bis zur volligen Vernichtung gehen.

Dass es der Aspekt des Leidens ist, der das Messiaskonzept riskant macht,
haben nach der Schoa einige erkannt. Denn eine vertrostende Interpretation des
Leidens kann zur politischen Passivitit, zu einem stindigen Leben im Aufschub
fiihren. Und das ist m.E. der Grund, weshalb nach dem Holocaust der ganze Lei-
densaspekt messianischer Erwartung inklusive dem Messias ben Josef ein fiir
allemal ausgeblendet wird.

Die freudvolle Seite aber mit dem strahlenden Messias ben David lebt im
heutigen Judentum in verschiedenen Formen weiter. Diese Gewichtsverschie-
bung mdchte ich noch ganz kurz dokumentieren.

Im weitesten Sinn ist ja der Messiasgedanke auch einfach ein Hoffnungs-
symbol. Ganz konkret fliesst zudem viel vom messianischen Erlésungskonzept

21 Voneinem hohen Preis, den das jiidische Volk fiir seine Messiasidee gezahlt hat, von
einer daraus resultierenden unrealistischen Hoffnung und einer “unendlichen
Schwiiche der jiidischen Geschichte” spricht auch G. Scholem in seinem Artikel
“Zum Verstandnis der messianischen Idee im Judentum”, in: Judaica I, Frankfurt
a.M. 1963, 7-74; 73.

142



in den nationalen Zionismus. Als Illustration mochte ich nochmals Schalom
Asch aufnehmen, den jiddischen Dichter, der vor der Schoa noch die jiidisch-
christliche Messiassynthese vertreten hatte. Nach dem Krieg steht dem ein ganz
anderer Messias gegeniiber. In der Kurzgeschichte Eretz Jisrael** wird die aben-
teuerliche Ankunft eines Wickelkindes kurz nach dem Krieg im damaligen Palé-
stina beschrieben, einem Kind, das aus dem nazistischen Vernichtungsapparat
gerettet wurde. Dieser kleine Junge wird zum ha- ‘Ivri hd-chadasch, zum neuen
freien Juden, ein kleiner Held, der mit seinen eigenen Hénden das wiedergewon-
nene Land bebauen wird. Die Geschiche schliesst mit dem viermal wiederholten,
auf den Knaben gemiinzten Epitheton Maschiach. Demzufolge reprisentiert er
nach der Schoa den neuen Typ des Messias.

Neben solchem sikularen Messiasgedankengut wird im traditionell religio-
sen Bereich, bei bestimmten jiidischen Gruppierungen selbst wieder die Naher-
wartung virulent. Aktuellstes Beispiel dazu ist die chassidische Chabad-Bewe-
gung, welche in ihrem 1994 verstorbenen Rabbi Menachem Mendel Schneerson
den Messias ben David sieht. Die Anhénger des charismatischen Rabbi Schneer-
son, die Lubawitscher, glauben an seine baldige Wiederkehr®. Riesige Plakate
mit dieser Botschaft hingen in Jerusalem, Brooklyn und anderswo, und die letz-
ten Messiasnachrichten kann man inzwischen sowohl im Messiah-Magazine wie
auch auf Internet verfolgen.

Abschliessend méchte ich hervorheben, dass ich mit dem Thema des leiden-
den Messias ben Josef primir die dunklen und problematischen Seiten jiidischer
Messiaserwartungen hervorgehoben habe. Die strahlenden Seiten davon diirfen
indes auf keinen Fall unerwihnt bleiben. Uber sie konnte man weit lingere Bei-
trige verfassen, iiber den grossen Messias ben David, die Auferstehung der To-
ten, die Sammlung der Exilierten, das Mahl der Frommen und vieles mehr. Der
Glaube an den souverinen Messias ben David war dem jiidischen Volk iiber
Jahrhunderte Hoffnungsbild und Trostmotiv. Und in seiner Hinwendung zum
Torastudium hat er ein grossartiges Gedankengut von beispielloser theologi-
scher Dialektik hervorgebracht.

22 Eretz Jisrael, in: R. Patai, aaO 284-289.
23 Der Messias von Brooklyn, in: N. P. Levinson, aaO 118-130.

143



	Der leidende Messias in der jüdischen Literatur

