Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Die Optik der Ubersetzerin : ein Gesprach mit Ruth Achlama
Autor: Oberhansli-Widmer, Gabrielle

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961180

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Optik der Ubersetzerin

Ein Gesprach mit Ruth Achlama’

von Gabrielle Oberhdinsli-Widmer™

Der Zugang zur hebriischen Literatur wiire einem européischen Publikum
ohne die Arbeit des Ubersetzers, der Ubersetzerin weitgehend verschlossen. Be-
deutende Autoren wie beispielsweise der Nobelpreistriger fiir Literatur von
1966, Samuel Josef Agnon, konnten bedauerlicherweise nur eine sehr kleine
Leserschaft erreichen. Ob die Ubersetzungen dabei den Hauch der urspriingli-
chen Sprache spiiren lassen und den Geist des Originals vermitteln, steht und
fallt mit der Kongenialitit der Ubersetzer. Eine der herausragendsten Personlich-
keiten auf dem Gebiet der Ubertragung moderner israelischer Literatur ins Deut-
sche ist Ruth Achlama. Thr verdankt das deutschsprachige Lesepublikum die
Lektiire fithrender israelischer Autoren der letzten Jahrzehnte: Amos Oz, Abra-
ham B. Jehoschua, Yoram Kaniuk, S. Yishar oder Meir Shalev - um nur ein paar
Beispiele herauszugreifen.

Ruth Achlama wurde 1945 in Deutschland geboren, wuchs in Mannheim
auf, absolvierte ihr Jurastudium in Heidelberg mit anschliessendem Referendari-
at in Tel Aviv. Nach einem Judaistik-Studium am amerikanischen Zentrum fiir
Reformjudentum, am Hebrew Union College in Cincinnati, wanderte Ruth Ach-
lama 1974 nach Israel aus und lebt seitdem mit ihrem Mann Abraham Achlama,
einem gebiirtigen Israeli und promovierten Chemiker, in Rechovot. Neben einer
zusitzlichen Ausbildung zur Bibliothekarin und der Ausiibung dieser Tétigkeit
an der landwirtschaftlichen Abteilung der Hebraischen Universitit in Rechovot
begann Ruth Achlama ihren seit Schulmiddchentagen gehegten Traumberuf in
die Wirklichkeit umzusetzen: Sie iibersetzte anfidnglich journalistische Sachbii-
cher und wissenschaftliche Fachliteratur, zuerst Englisch-Deutsch, dann Hebra-
isch-Deutsch, und bekam mit Yoram Kaniuks Wilde Heimkehr (Stuttgart 1984)
ihren ersten literarischen Auftrag. Seitdem hat sie mehrere Dutzende der literari-
schen Glanzpunkte neuster israelischer Literatur ins Deutsche iibertragen. Ruth
Achlama war Trigerin des Hieronymus-Rings fiir Ubersetzer (1993-1995) und
erhielt 1995 den Paul Celan-Preis.

Am 16. Juli 1997 hatte ich Gelegenheit, die bekannte Ubersetzerin in Re-
chovot zu besuchen und sie zu verschiedenen Aspekten ihrer T'aitigkeit zu befra-
gen. Geleitet von der Thematik “50 Jahre hebrdische Literatur im Rahmen des
Staates Israel” kamen dabei - neben der Ubersetzungstechnik - auch die Entwick-

*  Ruth Achlama, Sokolov Str. 7, POB 1277, Rehovot 76112, Israel.

** PD Dr. Gabrielle Oberhinsli-Widmer ist Privatdozentin fiir Religionsgeschichte des
Judentums und Lehrbeauftragte fiir Hebrdisch an der Universitit Ziirich; Miihlehal-
denstr. 60, CH - 8953 Dietikon, Schweiz.

66



lung der israelischen Literatur oder deren Verhiltnis zu Religion, Politik und
Gesellschaft zur Sprache.

G. O.: Wenn ich die Liste der von Ihnen iibersetzten Werke iiberblicke, féllt mir
auf, dass von den literarischen Gattungen her ganz eindeutig der Roman domi-
niert, Lyrik oder Theaterstiicke fehlen dagegen. Wie wiirden Sie den von Ihnen
bevorzugten Ausschnitt hebriischer Literatur beschreiben?

R. A.: Ich bevorzuge Prosa, Romane und Erzihlungen, weil das auch die Art
Literatur ist, die ich fiir mich selber lese. Daneben habe ich jedoch auch schon
zwei Horspiele iibersetzt sowie ein kleines Theaterstiick. Ubersetzungsauftrige
fiir reine Lyrik aber lehne ich ab, obwohl mir zum Beispiel schon Jehuda
Amichai oder David Vogel angetragen wurden, zwei Autoren, von denen ich mit
Freuden Prosa iibersetzt habe. Lyrik ist eben wieder ein ganz spezielles Gebiet
von Ubersetzung, fiir das ich kein ausgesprochenes Empfinden habe. Allerdings
schreiben einige der von mir iibersetzten Autoren, wie etwa S. Yishar und Amos
Oz, stellenweise ausgesprochen lyrische Prosa, in deren Sprache und Rhythmus
ich mich sehr gern einfinde. Aber auch mit gelegentlich eingestreuten Gedichten,
wie bei Meir Shalev und Shulamith Hareven, muss man sich natiirlich befassen.

G. O.: Die von Ihnen tibersetzten Schriftsteller sind wohl die bekanntesten Ver-
treter aktueller israelischer Literatur - Amoz Oz, Abraham B. Jehoschua, Joram
Kaniuk, Amos Kenan, Meir Shalev, S. Yishar. Es sind vorwiegend Représentan-
ten der Stromung, welche die Literaturwissenschaft als “Gal chadasch”, als neue
Welle, oder als postrealistische Literatur bezeichnet. Neben dieser Stromung
gibt es indes noch weitere wichtige Arten von Prosa. Wiirde es Sie nicht auch
locken, beispielsweise Klassiker zu bearbeiten wie Samuel Josef Agnon einer-
seits oder andererseits moderne groteske Formen wie etwa diejenigen von David
Grossman oder Etgar Keret?

R. A.: Als ndchstes iibersetze ich ein Buch von Amos Oz iiber Agnon, Schetigat
ha-Schamajim (Das Schweigen des Himmels), und da muss ich, wie schon bei
Oz’ So fangen die Geschichten an (Frankfurt am Main 1997), zum Teil auch
Passagen des Originals iibertragen, was ich durchaus als verlockende Herausfor-
derung betrachte. Die jiidische Klassik hat mich in einer friiheren Phase sehr fas-
ziniert, doch gerade die Ubersetzung von Agnon braucht ein enormes talmudi-
sches Wissen. Meine Spezialitit ist eher die moderne Alltagssprache in all ihren
Formen. Sehr begeistert hat mich aber auch David Vogel, der in der Schoa um-
kam und erst sehr viel spiter wiederentdeckt worden ist. Was die jungen Autoren
betrifft, versuche ich mich unter anderem mit Leseabenden auf dem Laufenden
zu halten, und ich iibersetze nun ein Buch der 1959 geborenen Autorin Ronit
Matalon Se ‘im ha-Panim elenu (Der mit dem Gesicht zu uns), das im Friihjahr
1998 unter dem Titel Was die Bilder nicht erziihlen auf Deutsch erscheinen wird.
Es ist eine faszinierende Collage mit Bildern und verschiedenen Textarten, aber,
fiir mich wichtig, eben auch eine wunderbare Familiensaga, also ein Buch, das

67



eine Geschichte zu erzihlen hat. Vielleicht ist das Verhiltnis Autor - Ubersetzer
gelegentlich auch altersbedingt, so dass junge Ubersetzer jungen Autoren
manchmal besser gerecht werden konnen, sowohl sprachlich als auch vom Le-
bensgefiihl her. Andererseits sind wir Alteren bei #lteren Autoren manchmal im
Vorteil, vom personlichen Erleben her und auch, weil gelegentlich Landschaf-
ten, Geriite, Alltagsverrichtungen oder Schlager erwihnt werden, die wir wenig-
stens noch aus der Kindheit oder aus den Erzéhlungen der Eltern oder Grossel-
tern gekannt haben. Natiirlich muss man als Ubersetzer sehen, dass man der
sprachlichen und kulturellen Entwicklung stets auf den Fersen bleibt und daher
moglichst viel zwischen den beiden Sprachbereichen hin und her pendelt, damit
man zum Beispiel auch Anspielungen verschiedenster Art auf Reklamen oder
Fernsehsendungen und &hnliches mitbekommt. Und in meinem Fall muss ich
mich eben stindig darum bemiihen, dass mein Deutsch nicht veraltet.

G. O.: Eine letzte Frage zur Auswahl Ihrer Autoren: Die meisten sind Aschke-
nasim, Ausnahmen bilden lediglich Abraham B. Jehoschua und Ronit Matalon,
welche beide sefardische Wurzeln haben, und ebenso sefardisch ist das beschrie-
bene Milieu im Jerusalembuch von Shulamith Hareven, Stadt vieler Tage
(Frankfurt am Main 1996). Ist Thre Auswahl auch eine Konzession an ein
deutschsprachiges Publikum, oder inwiefern stehen hinter Threr Auslese von
Autoren auch erzieherisch didaktische Absichten in dem Sinn, dass Sie ein be-
stimmes Bild von israelischer Literatur und von Israel nach Europa schicken
wollen?

R. A.: Die Entscheidung, welche Autoren iibersetzt werden, liegt bei den Verla-
gen. Ich libersetze grundsitzlich nur Autoren, die ich sehr mag. Das heisst natiir-
lich nicht, dass das die einzigen sind, die ich sehr schitze, doch sind mir ja auch
rein zeitlich Grenzen gesetzt, zumal ich, soweit irgend moglich, das Werk der
einmal iibernommenen Autoren gerne weiterfithren mochte. Mit den Autoren,
die ich iibersetze, bin ich auf jeden Fall politisch ganz eins, und zum Gliick gibt
es ja hier fast keine bedeutenden rechtsstehenden Schriftsteller. Einen solchen
Auftrag wiirde ich nicht annehmen, denn es muss schrecklich sein, ein Buch zu
ibersetzen, mit dem man sich nicht identifizieren kann, und zudem wiirde man
dem Text nicht gerecht. Andererseits finde ich es wichtig, dass der sefardische
Bereich neben dem aschkenasischen voll zu Wort kommt, und es freut mich auch
sehr, das ich mit Ronit Matalon, nach Shulamith Hareven, wieder einmal einer
humorvollen, authentischen Frauenstimme als deutsches Sprachrohr dienen
kann.

G. O.: Ich mochte jetzt die Optik wechseln von den Autoren zum Publikum. Fiir
wen libersetzen Sie? Wer ist Thre imaginire, wer Ihre reelle Leserschaft? Und
bevorzugen beispielsweise englisch- oder franzosischsprachige Leser und Lese-
rinnen andere israelische Schriftsteller?

R. A.: Das gemeinsame Kriterium des Lesepublikums ist wohl die Verbindung

68



zu Israel, die allerdings ganz verschieden sein kann: Urlaubslektiire von Touri-
sten oder Volontiren, deutsch-jiidische Leser, Lesezirkel im jiidisch-christlichen
Dialog — ich denke dabei etwa an das Buch von Meir Shalev, Tanach achschav
(Die Bibel heute), welches im Herbst 1997 unter dem Titel Der Siindenfall — ein
Gliicksfall? auf Deutsch erscheint, aber auch an die ganze sonstige Bandbreite
hebriischer Literatur. Auf der anderen Seite gibt es aber auch Leser, die einfach
an bedeutenden Autoren der internationalen Literatur interessiert sind, geleitet
von einem kiinstlerisch schriftstellerischen Aspekt. Was die Ubersetzungen in
andere Sprachen betrifft, so sind mehrere “meiner” Autoren ja lingst internatio-
nal bekannte und anerkannte Schriftsteller. Natiirlich gibt es Priferenzen: David
Vogel und Abraham B. Jehoschua erfreuen sich in Italien besonderer Beliebtheit,
Amos Oz und Meir Shalev 16sen dagegen beim deutschen Publikum womdglich
noch grossere Begeisterung aus. Andererseits hat Amos Oz auch den franzosi-
schen Femina-Preis fiir Black Box (Frankfurt am Main 1989) erhalten und wird
in diesen Tagen zum Chevalier der franzosischen Ehrenlegion ernannt. Ein in
Israel hochberiihmter Autor wie S. Yishar, Triger des Brenner-, Bialik- und Isra-
el-Preises, im Ausland aber lange nicht erkannt und bis auf sporadische Erzéh-
lungen nicht iibersetzt, wurde jetzt dem deutschsprachigen Publikum mit zu-
ndchst zwei Binden vorgestellt, dem 1992 enstandenen Roman Auftakte (Rein-
bek 1996) und dem Erzdhlungsband Geschichten von Krieg und Frieden
(Frankfurt am Main 1997), der sieben seiner wichtigsten Erzdhlungen aus den
Jahren 1948-1965 zusammenfasst. Beide Bénde erschienen oder erscheinen
auch auf Franzosisch. Anderen Sprachbereichen ist das Werk dieses grossartigen
Schriftstellers vorerst weiterhin verschlossen. Auf diesem Hintergrund erstaunt
es nicht mehr so sehr, dass laut Angaben des “Institute for the Translation of
Hebrew Literature™' Deutsch die Sprache ist, in welche derzeit am meisten he-
briische Literatur tibersetzt wird, mehr also noch als ins Englische. Das Angebot
1st wirklich vielfiltig, umfasst nicht nur die bereits bekannten Autoren, sondern
auch neuere Stimmen wie Joel Hoffman, Orly Castel-Bloom, Etgar Keret oder
eben Ronit Matalon, die selbst in Israel noch nicht jedem bekannt ist.

G. O.: Neben Autoren und Leserschaft ist fiir Sie ein grundlegender Bezugs-
punkt die Sprache. Und da ist Deutsch durch die Schoa nicht irgendeine Sprache,
in die man iibersetzt, sondern eine iiberaus belastete Spache. In Nathan Shach-
ams Rosendorf Quartett (Frankfurt am Main/Leipzig 1994) spricht einer der Pro-
tagonisten, ein nach Israel entflohener deutsch-jlidischer Schriftsteller, dass er
sich mit seiner Sprache fiihle wie ein Violonist mit gebrochenen Fingern. Hatten
Sie in dieser Beziehung mit dem Deutschen und als in Israel lebende Deutsch-
sprachige nie Miihe?

R. A.: Grundsitzlich nein. Selbstverstindlich gibt es jedoch Ausdriicke, Wor-
ter, welche man heute nicht mehr verwenden darf. In den von mir tbersetzten

1 The Institute for the Translation of Hebrew Literature, Steimatsky House, 11 Hakis-
hon Street, Bnei Brak Israel; Tel: 03-5796830, Fax: 03-5796832; Adresse: POB
10051, 52001 Ramat Gan, Israel.

69



Biichern wird das Problem auch einmal thematisiert, in Yoram Kaniuks Adam
Hundesohn (Miinchen/Wien 1989), wo es von der deutschen Sprache heisst
(S. 11): “Sie hat uns auf die hochsten Hohen erhoben und mit Pferdepeitschen
geschlagen. Eine betorende, verfluchte, wunderbare Sprache”, und weiter tiber
das Deutsch der noch rechtzeitig in Israel eingewanderten Jecken, “jener alten,
schonen Sprache, die hier in den letzten zwanzig Jahren nicht korrumpiert wor-
den ist.” Ja, man muss sich vor der Korrumpierung der Sprache hiiten, bei jeder
Sprache, wie Amos Oz immer wieder eindringlich vor Augen fiihrt, und bei der
deutschen Sprache natiirlich erst recht. Ich selber habe jedenfalls viele gute Er-
fahrungen gemacht. Als ich 1969 zum ersten Mal nach Israel kam, hat mich hier
ein Kreis von Jecken sehr herzlich aufgenommen, und fiir diese war der Umgang
mit ihrer Muttersprache etwas Natiirliches, ihr Zugang zu Deutschen vorsichtig
offen, das heisst zu jungen, nach dem Krieg geborenen Deutschen, welche nicht
von der Kollektivschuld, sondern eher von der Kollektivscham betroffen waren.
In den letzen Jahren hat sich das Verhiltnis zudem weiter entkrampft, da die di-
rekt Betoffenen auf beiden Seiten immer weniger werden. Bei den ersten Uber-
setzungen israelischer Autoren gab es wirklich noch Probleme. Als Jacob Mittel-
mann 1964 den Erzihlband Hebrdische Erzdhler der Gegenwart herausgab,
musste er die Autoren teilweise zur Einwilligung iiberreden, und zudem wurde
das Buch — obwohl primir fiir eine deutsche Leserschaft bestimmt — bei Manesse
in der Schweiz herausgegeben. Doch heute gibt es hier kaum noch Autoren, die
gegen eine solche Ubersetzung etwas einzuwenden hitten, vielleicht mit Aus-
nahme von Irit Linor, einer Verfasserin von Trivialliteratur. Und solange meine
Autoren einer Ubertragung ins Deutsche zustimmen, habe ich damit gar keine
Miihe. Man darf vielleicht heute, 50 Jahre nach der Schoa, auch wieder an die
Bedeutung der deutschen Sprache fiir das Judentum vor der Katastrophe denken.
Deutsch war unter anderem die Sprache des Zionismus, die Sprache Herzls und
die Sprache der Zionistenkongresse. Die Wissenschaft des Judentums hatte rund
hundert Jahre lang hervorragende Vertreter in deutscher Sprache; das Jiidische
Lexikon, 1927-1930 in fiinf Binden erschienen, ist ein heute lingst nachgedruck-
tes Standardwerk; und deutsche Juden haben in Deutschland nicht nur deutsche
Klassiker gelesen und an nahezu allen Bereichen des allgemeinen Lebens teilge-
nommen, sondern auch jiidisches Leben in deutscher Sprache gefiihrt. Vor der
Schoa gab es hier also eine starke Briicke, und heute besteht die Aufgabe darin,
wieder eine tragfihige Briicke zu errichten, “wo einmal eine war, aber zerstort
wurde”, wie Amos Oz einmal sagte. Natiirlich darf man niemals vergessen, was
geschehen ist, und man muss diese neue Briicke stindig iiberpriifen, um die
kleinsten Risse in der Bausubstanz sofort zu erkennen und auszubessern. Ich
habe manchmal den Eindruck, dass in Deutschland Judentum und Israel eher als
etwas Fernes, Fremdes erscheinen, was sich fiir mich unter anderem in der teils
kiinstlich anglisierten Transkription géngiger hebridischer Namen und Worter
ausdriickt, die im Vorkriegsdeutschland nie iiblich gewesen ist. Wie Rabbiner
Nathan Peter Levinson einmal eindrucksvoll schrieb: Wir, das heisst die vor der
Schoa aufgewachsenen deutschen Juden, haben Kiddusch gemacht, nicht Kid-
dush. Man sollte, im vollen Bewusstsein der Geschichte, auch wieder an Ge-
meinsamkeiten ankniipfen. Positive Schritte in dieser Richtung sind beispiels-
weise die judaistische Arbeit an den Universititen, das Einbeziehen jilidischer

70



Geschichte in deutschen Fremdenfiihrern, die Aufarbeitung deutscher Pionier-
vergangenheit hier in Israel, deutsch-israelische Stadtepartnerschaften samt al-
len anderen Austauschprogrammen und eben auch das Ubersetzen von Literatur
in beide Richtungen.

G. O.: Der Zugang der europiischen Judaistik ist einerseits stark theologisch,
andererseits historisch geprigt. Der literarisch philologische Zugang ist eher sel-
ten vertreten, obschon gerade die Literatur ganz besonders im Spannungsfeld
von Religion und Politik steht. Wie orten Sie die Stellung der modernen hebrii-
schen Literatur in ihrem Verhiltnis zu Religion und Politik, wie sidkular ist sie
tatséchlich?

R. A.: Literatur ist natiirlich Abbild der Gesellschaft, nicht nur Kunstwerk, son-
dern auch Teil der Landeskunde. Israel ist eine eigentliche Kulturnation und hat
eine ausgesprochen florierende Literatur, die auch gelesen wird, zum Beispiel
Abraham B. Jehoschuas Riickkehr aus Indien (Miinchen/Ziirich 1996), ein sehr
dickes und nicht unbedingt leichtes Buch, wurde in kurzer Zeit 80’000 Mal ver-
kauft. Seit den letzten Wahlen, seit dieser grossen Enttduschung, ist es beinahe
s0, als ob die Kultur zu einem Ersatz wiirde, einer Zuflucht vor der unerquickli-
chen Lage, um neue seelische Krifte zu sammeln. S. Yishar, der schon 1948/49
in seinen Geschichten “Chirbet Chisa” und “Der Gefangene” auch das Leid der
palédstinensischen Araber thematisierte und immer wieder beherzt fiir Frieden
und Menschenrechte eintritt, ist wohl kaum der einzige, der Fernseh- und Rund-
funkberichte oOfter als frither abschaltet, weil sie so deprimieren. Die sidkulare
Kultur bildet berechtigterweise eine eigene Kraft neben Nationalreligidsen ei-
nerseits und Ultraorthodoxen andererseits, denn diese sind ja teilweise ausge-
sprochen gegen die Kiinste. Ein verbindendes Glied, das heisst Leute, die sowohl
kulturell als auch religios orientiert sind, sagen wir in der Nachfolge von Samson
Raphael Hirsch, haben hier im Moment einen recht schweren Stand. Die moder-
ne Literatur ist schon sidkular, und dennoch ist das Religiose stark prisent. Gera-
de am diesjihrigen Amos Oz-Kongress in Beer Scheva war ein Beitrag zur Reli-
giositit in den frithen Werken von Amos Oz, wenn Sie so wollen, eine eigentli-
che Form von Religion, nicht dieses Rituelle, sondern das, was Religion sein
soll, ethische Werte. Héaufig bei Amos Oz ist zum Beispiel das Motiv des Ver-
meidens und Linderns von menschlichem Leid. Was die Politik anbelangt, grei-
fen die Engagiertheit und der Konflikt in Israel wohl stirker ins literarische
Schaffen als in andern Landern. Friither war das noch dominanter, die Tendenz ist
bei den jungen Autoren eher abnehmend, so dass sie sich den Themen der inter-
nationalen Szene annidhern — Liebeskonflikte, Generationenkonflikte, Unrecht,
Krankheit, Alter, und was es da noch alles gibt, das, was die Literatur schon im-
mer geniihrt hat, das Aus-der-Wunde-heraus-Schreiben. Die Distanzierung vom
Tagesgeschehen kommt wohl zum Teil auch aus der Verzweiflung heraus, dass
der Friedensprozess auf diese Weise ins Stocken geraten ist. Doch trotz allem
behilt die Politik bei vielen israelischen Autoren einen wichtigen Stellenwert,
und einige von ihnen engagieren sich ja auch journalistisch am politischen Ge-
schehen. Amos Oz, Yoram Kaniuk, David Grossmann oder Meir Shalev publi-

71



zieren sogar in deutschsprachigen Zeitungen. Das mag auch mit ein Grund sein,
dass man sich in Deutschland fiir solche Autoren interessiert, im Sinn einer histo-
rischen Verantwortung.

G. O.: Der eigentliche Beweggrund zu diesem Jupaica-Heft ist die hebriische
Literatur anlédsslich des fiinfzigsten Geburtstages des Staates Israel, und da stellt
sich zwangsldufig die Frage nach der Entwicklung dieser Literatur in einem
Land, in dem sich beinahe alles im Zeitraffer zu entwickeln scheint. Welche
grossen Veridnderungen sehen Sie in den letzten Jahrzehnten israelischer Litera-
tur? Inwiefern haben sich die anfénglichen Heldenideale aufgelost?

R.A.: Am Anfang stand der sozialistische Realismus mit seinem Pionierethos.
Doch schon friih scherten Autoren wie S. Yishar oder Jehoschua Kenas aus, sie
stellten wohl das Pionierleben noch dar, relativierten es aber. Die nachste Gene-
ration begann dann zu schreiben, als alles schon aufgebaut war. Dementspre-
chend wollte sie auch etwas anderes schaffen und rebellierte gegen die fritheren
Ideale. Beispiele dazu sind Amoz Oz oder Abraham B. Jehoschua, die Schrift-
steller, welche auch heute noch tonangegend sind. Als anfangs dieses Jahres
Abraham B. Jehoschuas neues Buch erschien, Massa ‘ el Tom ha-Elef (Reise zum
Ende des Jahrtausends), und er ein paar Interviews dazu gab, fragte Jehoschua
scherzhaft, wo denn jetzt die jungen Schriftsteller seien, welche ihn und die
Schriftsteller seiner Generation vom Thron stossen wiirden.

G. O.: Ich mdchte nun auch auf das eigentliche Ubersetzen zu sprechen kom-
men, ausgehend von einer Beobachtung, die ich bei Ihnen schon mehrmals ge-
macht habe: Sie wihlen eine bewusst moderne Ausdrucksweise, dort wo ich im
Hebriischen religiose Anklange mitschwingen hore. Zwei Illustrationen: In Die
Manis (Miinchen 1993), von Abraham B. Jehoschua taucht immer wieder der
Begriff der “Gilgulim” auf, der Seelenwanderungen, einem zentralen Begriff der
mittelalterlichen Mystik. Sie geben jedoch den Ausdruck ganz sikular umgangs-
sprachlich wieder als “Metamorphosen”. Das andere Beispiel entnehme ich S.
Yishars Roman Auftakte. Das Buch beginnt mit einer Beschreibung der Land-
schaft, die meines Erachtens eine deutliche Reminiszenz an den biblischen
Schopfungsbericht darstellt, mit entsprechenden Schliisselwortern. In Ihrer
Ubersetzung nehmen Sie diese Anspielung zuriick. Natiirlich zeigt sich an einem
solchen Punkt der Unterschied zwischen Literaturwissenschafter und Uberset-
zer: Wiihrend der Literaturwissenschafter mit einzelnen Obertdnen eines Werkes
spielen kann, muss sich der Ubersetzer fiir eine einzige Version entscheiden.
Doch gerade in der Entscheidungstendenz wird auch seine Stellungsnahme fass-
bar. Stimmt es, dass sie betont profan iibersetzen?

R. A.: Ubersetzen ist eine stindige Wahl, und je versierter man ist, umso mehr
Versionen schwirren einem im Kopf herum, doch am Schluss steht eine Ent-
scheidung. Eine Schwierigkeit gerade etwa bei Abraham B. Jehoschua ist, dass
er sehr oft Leitworte verwendet, die in verschiedensten Zusammenhéngen durch

72



das ganze Buch gehen, und das kann man im Deutschen dann oft nicht durchhal-
ten, weil die verschiedenen Bedeutungen des betreffenden Wortes in den beiden
Sprachen nicht deckungsgleich sind. Man muss auch das buchstiblich biblische
Alter der hebriischen Sprache beriicksichtigen. Der Ausdruck “Gilgul Nescha-
mot” — Seelenwanderung, mag in der jiidischen Mystik verwurzelt sein, wird
aber im heutigen Hebriisch auch fiir den Begriff der Seelenwanderung in den
ostasiatischen Religionen oder etwa der Religion der Drusen verwendet. Ausser-
dem darf man nicht ganz vergessen, dass die Endform der Ubersetzung auch vom
Lektor beeinflusst ist. Da kommt hier und da mal ein anderes Wort herein, als
urspriinglich gedacht. Nach meiner Erfahrung ist das allerdings fast immer zum
Guten. Ich freue mich sehr, dass deutschsprachige Verlage gute Lektoren und
Lektorinnen beschiftigen. Das gibt zusitzliche Sicherheit und erlaubt dadurch
sogar grossere Risikobereitschaft, weil jemand da ist, der einen bei zu gewagten
Salti vor dem fatalen Absturz bewahrt. Bei S. Yishar schwingt unter anderem
auch das “kanaandische” Moment mit, und gerade sein Hebriisch hat eine archa-
ische Kraft, die in dem so viel jiingeren Deutsch (und auch Englisch) nicht immer
nachvollziehbar ist. Die Bibel als Verbindung ist schon da, doch man muss sich
vor Siisslichkeit und religiosem Schwulst ebenso hiiten wie vor allzu christlichen
Ankléangen, denn all das entspricht ja meist nicht dem hebriischen Original. Ge-
rade bei S. Yishar dominiert die bewusst sikulare Verwendung biblischer Aus-
driicke, etwa an der kostlichen Stelle, an der das Orangenpackhaus alten Stils mit
dem Tempel und seinem Dienst verglichen wird. Fiir Israelis und die israelische
Kultur ist die Bibel ja nicht nur eine religiose Schrift, sondern auch Geschichts-
buch und eine Sammlung friihester Werke der hebriischen Literatur. Wegen der
zahlreichen verschiedenen Bibeliibersetzungen ins Deutsche und der abnehmen-
den Bibelkenntnis deutschsprachiger Leser werden aber viele Anklinge liberse-
hen oder gar nicht erst deutlich.

G. O.: Wie frei konnen Sie beim Ubersetzen sein, wie gross empfinden Sie Thren
Spielraum zwischen kreativer Umsetzung und wortlicher Versklavung?

R. A.: Ich bin schon sehr nahe am Text, suche oft lange — wie ein Dichter
auch — nach einem bestimmten Wort und arbeite mit Synonymlexika. Ich habe
einmal ein eigenes Referat vom Englischen ins Deutsche iibertragen, und da hab
ich gesehen, dass man einiges, einen Scherz etwa, in der anderen Sprache anders
eingesetzt hitte. Aber der literarischen Vorlage eines Autors bin ich verpflichtet.
Zum Beispiel sind die ersten Zeilen von S. Yishars Auftakten ganz auf den Reim
von “Maqom”, “Rischon” und “Katom” aufgebaut. Hier kann man Inhalt und
Rhythmus wahren und einen schonen Anfang gestalten, aber auch wenn man
sich auf den Kopf stellt, reimen sich “Ort”, “erster” und “orange” auf Deutsch
einfach nicht. Ein deutschsprachiger Autor hitte hier eben, wollte er reimen,
andere Worte mit zwangslaufig anderer Bedeutung verwendet. Als Ubersetzer
muss man sich nach ziihem Ringen um Kongenialitidt auch mal in Verzicht und
Kompromisseschliessen iiben, allerdings auch jede Chance niitzen, im deutschen
Text durch geschickte Wortwahl Ersatz fiir anderweitig Verlorenes zu liefern.
Versklavt habe ich mich dabei noch nie gefiihlt. Mein ganzes Streben geht ja

73



dahin, dem Original zur bestm&glichen deutschen Wiedergabe zu verhelfen, und
ich betrachte es iiberhaupt als seltenes Privileg und grossen Genuss, diese her-
vorragenden Autoren zu iibersetzen.

G. O.: Die hochsten Anforderungen an die Ubersetzerin, die man sich iiberhaupt
vorstellen kann, stellt zweifellos S. Yishar. Damit sich Leserin und Leser davon
einen Eindruck verschaffen konnen: ein iiberbordendes Vokabular, verschach-
telte Syntax in seitenumfassenden Sitzen, ausladendste Beschreibungen einer
Farbe oder eines kleinen Ausschnittes Natur — der Schrecken jeder akademi-
schen Ubersetzungspriifung —, und Sie meistern das iiber Hunderte von Seiten
mit einer beispiellosen Bravour. Wie bewerkstelligen Sie eine solche Arbeit, wie
gehen Sie vor?

R. A.: Man muss es leben, man muss sich ganz in ein Buch hineinversenken. Ich
gehe da von einem ganzheitlichen Ansatz aus, so dass ich, wenn immer moglich,
auch nur ein Werk auf ein Mal bearbeite. Dabel lese ich das entsprechende Buch
im allgemeinen vorher nicht, ich lese es héchstens an, gehe aber an Leseabende,
verfolge die Rezensionen oder lasse es meinen Mann lesen. Dann gehe ich so
vor, dass ich im Lesen iibersetze, und die Hauptarbeit kommt zum Schluss, wenn
ich meine deutsche Version gesamthaft durcharbeite. Als S. Yishars Roman Auf-
takte nach rund dreissigjahrigem Schweigen als Schriftsteller erschien, wurde
hier in Rechovot ein Abend zu Ehren von Verfasser und Werk veranstaltet. Es
war ein fulminantes dreistiindiges Ereignis mit zahlreichen prominenten Teil-
nehmern, die lasen, rezensierten, Naturaufnahmen zum Text zeigten, sangen,
musizierten, Erfrischungen reichten, und als alles voriiber war, spiirte ich mit
allen Fasern und Zellen: Dieses Buch muss ich ilibersetzen. Als ich dann lingere
Zeit spiter tatsdchlich mit der Arbeit anfing, bin ich erst einmal iiber meinen ei-
genen Mut erschrocken, aber bald riss es mich einfach mit. Bei jedem Buch ver-
suchen mein Mann und ich die ausdriicklich genannten oder indirekt aus dem
Text zu entnehmenden Landschaften und Orte aufzusuchen, sei es der Weg am
Leprakrankenhaus in Jerusalem, wo Netta aus Amos Oz’ Eine Frau erkennen
(Frankfurt am Main 1991) ihre Dornstriaucher fiirs Zimmer suchte und Hagar in
Jehoschuas Die Manis (Miinchen/Ziirich 1993) zur, natiirlich ebenfalls vorhan-
denen, Strasse des 29. Novembers hinunterging, sei es der Friedhof von Nahalal,
den Meir Shalevs Russischer Roman (Ziirich 1991) unter anderem Namen schil-
dert, oder seien es die Tel Aviver Hduser und Strassen, die in S. Yishars Auftak-
ten oder Yoram Kaniuks Romanen eine Rolle spielen. Oft lese ich Fachbiicher
zum Thema (zum Beispiel iiber Friihzionismus, Tel Aviver Stadtgeschichte, die
deutsche Besatzung von Kreta) und literarische Werke mit dhnlichem Sujet, die
wertvolles Vokabular liefern konnen. Ausserdem umgeben wir uns gern mit Bil-
dern oder Dingen, die mit dem einen oder anderen Werk zusammenhéngen. All
das macht nicht nur Spass, sondern hilft auch, die Biicher gewissermassen zu
leben, sie von innen her zu erfassen und von innen her wiederzugeben. Dazu
noch eine symboltrichtige, aber wahre Geschichte. Als ich meine zweite Ro-
maniibersetzung anfing, es handelte sich um Amos Oz’ Der perfekte Frieden
(Frankfurt am Main 1987), gingen wir davon aus, dass der in Galilda liegende

74



Kibbuz wohl doch einige Ahnlichkeit mit dem damaligen Wohnsitz des Autors,
ndmlich dem nahe bei Rechovot gelegenen Kibbuz Chulda haben wiirde. Des-
halb suchte mein Mann auf einer alten englischen Landkarte nach dem einstigen
arabischen Dorf in der Nihe und wurde auch fiindig. An einem heissen sonnigen
Tag erklommen wir den Hiigel, auf dem einst das arabische Hulda lag. Da war es
alles: das alte Haus des Scheichs, die anderen Ruinen, die Stille, der Staub, das
beklommene Gefiihl, die Trauer. Als wir uns von der Stelle 16sten, hatte ich das
Bediirfnis, ein Andenken mitzunehmen, und entschied mich fiir ein Feigenkak-
tusblatt. Ich habe es eingetopft, es ist nie ein grosser Kaktus daraus geworden,
aber immer wieder treiben halb versteinerte Blétter ein neues zartes griines.

G. O.: Auf diese Aussage hin habe ich beinahe Hemmungen, noch eine ganz
prosaische Frage anzufiigen: wieviel iibersetzen Sie rein quantitiv, pro Jahr, pro
Monat?

R. A.: Pro Jahr sind es ungefihr drei Biicher, pro Monat vielleicht 100 Seiten.

G. O.: Das Ubersetzen ist in Israel, wahrscheinlich mehr als in andern Lindern,
mit einem iiberaus grossen Prestige besetzt. Da es die Weltliteratur in hebrii-
scher Ubersetzung noch zum Ende des letzten Jahrhunderts fast nicht gab, be-
schiiftigten sich sehr viele grosse hebriische Dichter mit Ubersetzen. Chajjim
Nachman Bialik iibertrug Schillers Wilhelm Tell oder Cervantes’ Don Quixote,
Saul Tschemichovsky iibersetzte die Ilias und die Odyssee und so weiter. Hatten
Sie umgekehrt nie das Bediirfnis zu schreiben wie etwa Ihre Kollegin Mirjam
Pressler, denn es gibt doch keine bessere Schreibschule als das Ubertragen gros-
ser Meister?

R. A.: Nein, in dieser Hinsicht habe ich gar keine Ambitionen. Schon die Schul-
aufsidtze waren mir verhasst, mir fehlt die Phantasie. Ich liebe den Umgang mit
der Sprache und das Splelen mit den Formullerungen Beim Ubersetzen finde ich
es wunderbar, dass ich eine Vorlage habe, in die ich mich dann hineindenken
kann. Weiter ist es mir wichtig, dass ich die hebrdischen Texte einem breiten
Publikum zuginglich machen kann, denn das Hebréisch ist doch auf eine sehr
kleine Leserschaft begrenzt. In dieser Hinsicht ist es beispielsweise erstaunlich,
dass selbst israelische Araber wohl die hebriischen Tageszeitungen lesen, doch
fiir hebriische Biicher greifen sie meist zu arabischen Ubersetzungen, also fallen
selbst sie als Leser des hebréischen Originals weg. Ahnlich ist es natiirlich auch
mit vielen Einwanderern. Dieses Original einem grossen Publikum zugénglich
zu machen, ist mir ein Anliegen.

G.0.: We'r_m ich Thre Arbeit betrachte und Ihnen zuhore, habe ich stark das Ge-
fiihl, dass Ubersetzen Ihre Berufung ist, stimmt mein Eindruck?

R. A.: Ja, das Ubersetzen von Literatur mit dieser Briickenfunktion bedeutet fiir

15



mich die Erfiillung eines Lebenstraums, den ich bereits als junges Médchen hat-
te. Dass es das Ubersetzen aus dem Hebriischen war, wusste ich zwar damals
noch nicht, obwohl meine Israel-Begeisterung schon frith begann. Dass meine
Arbeit fiir mich etwas ungeheuer Begliickendes ist, wurde mir wéihrend des Golf-
kriegs in besonderer Prignanz bewusst. Wir waren zwar in der dortigen Bedrén-
gungssituation durchaus optimistisch, doch wenn etwas passiert wire — so dachte
ich damals —, dann habe ich hier meine Bestimmung gefunden. Doch zum Gliick
ging dann alles gut — es gibt ja noch so viele Biicher, und meine Autoren, und
neue Autoren! Zudem unterstiitzt mich auch mein Mann sehr in meiner Arbeit,
wir teilen diese Begeisterung zusammen.

Im Gespriach mit Ruth Achlama und wihrend eines Nachtessens mit ihr und
ithrem Mann von sprichwortlich biblisch orientalischer Gastfreundschaft, wur-
den mir mehrere Komponenten fassbarer, welche die ausgezeichnete Qualitit
ihrer Ubersetzungen ausmachen in dem Sinn, dass sie ganz vom Geist des he-
brdischen Originals durchflutet sind. Da kommen zum rein handwerklichen
Konnen und zur Sprachsensibilitét die Liebe zum Land, die Verbundenheit mit
den Autoren, das Mitdenken des Partners, und weiter fliessen in Ruth Achlamas
Werk auch die Kultur und die Natur ein, welche die Besucherin in ihrer Woh-
nung erfihrt: die reiche Bibliothek, die Bilder von Naomi Smilansky, Anna
Ticho und zahlreichen anderen israelischen Kiinstlerinnen und Kiinstlern, der
Ausblick tiber Rechovot und auf die ganze Ebene ringsum.

Auf der anderen Seite sprang mir jedoch auch die Undankbarkeit der Uber-
setzungstitigkeit in die Augen. Vom Lukrativen ganz zu schweigen, kann jede
noch so gute Ubersetzung zur Beute eines unbarmherzigen Rezensenten werden,
indem dieser nicht die Gesamtarbeit wiirdigt, sondern aus hunderten von Seiten
ein einzelnes Wort herausgreift, bei dem vielleicht eine Insider-Anspielung oder
ein Slang-Ausdruck iibersehen wurden. Zudem ist die Ubersetzung weit kurzle-
biger als das Original, im Gegensatz zu diesem dem Alterungsprozess unterwor-
fen. Das illustrieren nicht nur Bibeliibersetzungen, sondern auch etwa die alten
Ubertragungen der Bialik-Gedichte von Ernst Miiller, Ubersetzungen, welche
aufgrund ihrer Altertiimlichkeit die Schonheit der Lyrik Bialiks génzlich triiben.

Doch die Ubersetzerin ist der Tiirhiiter zum Schatz der Literatur, ihr Schliis-
sel 6ffnet mancher Leserin und manchem Leser das Tor zu ungeahnten hebrii-
schen Kostbarkeiten. Oder wie Ruth Achlama es wohl mit ithrem Bild ausdriik-
ken wiirde: Sie baut an neuen Briicken.

76



	Die Optik der Übersetzerin : ein Gespräch mit Ruth Achlama

