
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Die Optik der Übersetzerin : ein Gespräch mit Ruth Achlama

Autor: Oberhänsli-Widmer, Gabrielle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Optik der Übersetzerin

Ein Gespräch mit Ruth Achlama*

von Gabrielle Oberhänsli-Widmer*

Der Zugang zur hebräischen Literatur wäre einem europäischen Publikum
ohne die Arbeit des Übersetzers, der Übersetzerin weitgehend verschlossen.
Bedeutende Autoren wie beispielsweise der Nobelpreisträger für Literatur von
1966, Samuel Josef Agnon, könnten bedauerlicherweise nur eine sehr kleine
Leserschaft erreichen. Ob die Übersetzungen dabei den Hauch der ursprünglichen

Sprache spüren lassen und den Geist des Originals vermitteln, steht und
fällt mit der Kongenialität der Übersetzer. Eine der herausragendsten Persönlichkeiten

auf dem Gebiet der Übertragung moderner israelischer Literatur ins Deutsche

ist Ruth Achlama. Ihr verdankt das deutschsprachige Lesepublikum die
Lektüre führender israelischer Autoren der letzten Jahrzehnte: Arnos Oz, Abraham

B. Jehoschua, Yoram Kaniuk, S. Yishar oder Meir Shalev - um nur ein paar
Beispiele herauszugreifen.

Ruth Achlama wurde 1945 in Deutschland geboren, wuchs in Mannheim
auf, absolvierte ihr Jurastudium in Heidelberg mit anschliessendem Referendari-
at in Tel Aviv. Nach einem Judaistik-Studium am amerikanischen Zentrum für
Reformjudentum, am Hebrew Union College in Cincinnati, wanderte Ruth Achlama

1974 nach Israel aus und lebt seitdem mit ihrem Mann Abraham Achlama,
einem gebürtigen Israeli und promovierten Chemiker, in Rechovot. Neben einer
zusätzlichen Ausbildung zur Bibliothekarin und der Ausübung dieser Tätigkeit
an der landwirtschaftlichen Abteilung der Hebräischen Universität in Rechovot
begann Ruth Achlama ihren seit Schulmädchentagen gehegten Traumberuf in
die Wirklichkeit umzusetzen: Sie übersetzte anfänglich journalistische Sachbücher

und wissenschaftliche Fachliteratur, zuerst Englisch-Deutsch, dann
Hebräisch-Deutsch, und bekam mit Yoram Kaniuks Wilde Heimkehr (Stuttgart 1984)
ihren ersten literarischen Auftrag. Seitdem hat sie mehrere Dutzende der literarischen

Glanzpunkte neuster israelischer Literatur ins Deutsche übertragen. Ruth
Achlama war Trägerin des Hieronymus-Rings für Übersetzer (1993-1995) und
erhielt 1995 den Paul Celan-Preis.

Am 16. Juli 1997 hatte ich Gelegenheit, die bekannte Übersetzerin in
Rechovot zu besuchen und sie zu verschiedenen Aspekten ihrer Tätigkeit zu befragen.

Geleitet von der Thematik "50 Jahre hebräische Literatur im Rahmen des
Staates Israel" kamen dabei - neben der Übersetzungstechnik - auch die Entwick-

* Ruth Achlama, Sokolov Str. 7, POB 1277, Rehovot 76112, Israel.

** PD Dr. Gabrielle Oberhänsli-Widmer ist Privatdozentin für Religionsgeschichte des
Judentums und Lehrbeauftragte für Hebräisch an der Universität Zürich; Mühlehal-
denstr. 60, CH - 8953 Dietikon, Schweiz.

66



lung der israelischen Literatur oder deren Verhältnis zu Religion, Politik und
Gesellschaft zur Sprache.

G. O.: Wenn ich die Liste der von Ihnen übersetzten Werke überblicke, fällt mir
auf, dass von den literarischen Gattungen her ganz eindeutig der Roman dominiert,

Lyrik oder Theaterstücke fehlen dagegen. Wie würden Sie den von Ihnen
bevorzugten Ausschnitt hebräischer Literatur beschreiben?

R. A.: Ich bevorzuge Prosa, Romane und Erzählungen, weil das auch die Art
Literatur ist, die ich für mich selber lese. Daneben habe ich jedoch auch schon
zwei Hörspiele übersetzt sowie ein kleines Theaterstück. Übersetzungsaufträge
für reine Lyrik aber lehne ich ab, obwohl mir zum Beispiel schon Jehuda
Amichai oder David Vogel angetragen wurden, zwei Autoren, von denen ich mit
Freuden Prosa übersetzt habe. Lyrik ist eben wieder ein ganz spezielles Gebiet
von Übersetzung, für das ich kein ausgesprochenes Empfinden habe. Allerdings
schreiben einige der von mir übersetzten Autoren, wie etwa S. Yishar und Arnos
Oz, stellenweise ausgesprochen lyrische Prosa, in deren Sprache und Rhythmus
ich mich sehr gern einfinde. Aber auch mit gelegentlich eingestreuten Gedichten,
wie bei Meir Shalev und Shulamith Hareven, muss man sich natürlich befassen.

G. O.: Die von Ihnen übersetzten Schriftsteller sind wohl die bekanntesten
Vertreter aktueller israelischer Literatur - Amoz Oz, Abraham B. Jehoschua, Joram
Kaniuk, Amos Kenan, Meir Shalev, S. Yishar. Es sind vorwiegend Repräsentanten

der Strömung, welche die Literaturwissenschaft als "Gal chadasch", als neue
Welle, oder als postrealistische Literatur bezeichnet. Neben dieser Strömung
gibt es indes noch weitere wichtige Arten von Prosa. Würde es Sie nicht auch
locken, beispielsweise Klassiker zu bearbeiten wie Samuel Josef Agnon einerseits

oder andererseits moderne groteske Formen wie etwa diejenigen von David
Grossman oder Etgar Keret?

R. A.: Als nächstes übersetze ich ein Buch von Arnos Oz über Agnon, Schetiqat
ha-Schamajim (Das Schweigen des Himmels), und da muss ich, wie schon bei
Oz' So fangen die Geschichten an (Frankfurt am Main 1997), zum Teil auch
Passagen des Originals übertragen, was ich durchaus als verlockende Herausforderung

betrachte. Die jüdische Klassik hat mich in einer früheren Phase sehr
fasziniert, doch gerade die Übersetzung von Agnon braucht ein enormes talmudisches

Wissen. Meine Spezialität ist eher die moderne Alltagssprache in all ihren
Formen. Sehr begeistert hat mich aber auch David Vogel, der in der Schoa
umkam und erst sehr viel später wiederentdeckt worden ist. Was die jungen Autoren
betrifft, versuche ich mich unter anderem mit Leseabenden auf dem Laufenden
zu halten, und ich übersetze nun ein Buch der 1959 geborenen Autorin Ronit
Matalon Se 'im ha-Panim elenu (Der mit dem Gesicht zu uns), das im Frühjahr
1998 unter dem Titel Was die Bilder nicht erzählen auf Deutsch erscheinen wird.
Es ist eine faszinierende Collage mit Bildern und verschiedenen Textarten, aber,
für mich wichtig, eben auch eine wunderbare Familiensaga, also ein Buch, das

67



eine Geschichte zu erzählen hat. Vielleicht ist das Verhältnis Autor - Übersetzer
gelegentlich auch altersbedingt, so dass junge Übersetzer jungen Autoren
manchmal besser gerecht werden können, sowohl sprachlich als auch vom
Lebensgefühl her. Andererseits sind wir Älteren bei älteren Autoren manchmal im
Vorteil, vom persönlichen Erleben her und auch, weil gelegentlich Landschaften,

Geräte, Alltagsverrichtungen oder Schlager erwähnt werden, die wir wenigstens

noch aus der Kindheit oder aus den Erzählungen der Eltern oder Grosseltern

gekannt haben. Natürlich muss man als Übersetzer sehen, dass man der
sprachlichen und kulturellen Entwicklung stets auf den Fersen bleibt und daher
möglichst viel zwischen den beiden Sprachbereichen hin und her pendelt, damit
man zum Beispiel auch Anspielungen verschiedenster Art auf Reklamen oder
Fernsehsendungen und ähnliches mitbekommt. Und in meinem Fall muss ich
mich eben ständig darum bemühen, dass mein Deutsch nicht veraltet.

G. O.: Eine letzte Frage zur Auswahl Ihrer Autoren: Die meisten sind Aschke-
nasim, Ausnahmen bilden lediglich Abraham B. Jehoschua und Ronit Matalon,
welche beide sefardische Wurzeln haben, und ebenso sefardisch ist das beschriebene

Milieu im Jerusalembuch von Shulamith Hareven, Stadt vieler Tage
(Frankfurt am Main 1996). Ist Ihre Auswahl auch eine Konzession an ein
deutschsprachiges Publikum, oder inwiefern stehen hinter Ihrer Auslese von
Autoren auch erzieherisch didaktische Absichten in dem Sinn, dass Sie ein be-
stimmes Bild von israelischer Literatur und von Israel nach Europa schicken
wollen?

R. A.: Die Entscheidung, welche Autoren übersetzt werden, liegt bei den Verlagen.

Ich übersetze grundsätzlich nur Autoren, die ich sehr mag. Das heisst natürlich

nicht, dass das die einzigen sind, die ich sehr schätze, doch sind mir ja auch
rein zeitlich Grenzen gesetzt, zumal ich, soweit irgend möglich, das Werk der
einmal übernommenen Autoren gerne weiterführen möchte. Mit den Autoren,
die ich übersetze, bin ich auf jeden Fall politisch ganz eins, und zum Glück gibt
es ja hier fast keine bedeutenden rechtsstehenden Schriftsteller. Einen solchen
Auftrag würde ich nicht annehmen, denn es muss schrecklich sein, ein Buch zu
übersetzen, mit dem man sich nicht identifizieren kann, und zudem würde man
dem Text nicht gerecht. Andererseits finde ich es wichtig, dass der sefardische
Bereich neben dem aschkenasischen voll zu Wort kommt, und es freut mich auch
sehr, das ich mit Ronit Matalon, nach Shulamith Hareven, wieder einmal einer
humorvollen, authentischen Frauenstimme als deutsches Sprachrohr dienen
kann.

G. O.: Ich möchte jetzt die Optik wechseln von den Autoren zum Publikum. Für
wen übersetzen Sie? Wer ist Ihre imaginäre, wer Ihre reelle Leserschaft? Und
bevorzugen beispielsweise englisch- oder französischsprachige Leser und
Leserinnen andere israelische Schriftsteller?

R. A.: Das gemeinsame Kriterium des Lesepublikums ist wohl die Verbindung

68



zu Israel, die allerdings ganz verschieden sein kann: Urlaubslektüre von Touristen

oder Volontären, deutsch-jüdische Leser, Lesezirkel im jüdisch-christlichen
Dialog - ich denke dabei etwa an das Buch von Meir Shalev, Tanach achschav
(Die Bibel heute), welches im Herbst 1997 unter dem Titel Der Sündenfall - ein
Glücksfall? auf Deutsch erscheint, aber auch an die ganze sonstige Bandbreite
hebräischer Literatur. Auf der anderen Seite gibt es aber auch Leser, die einfach
an bedeutenden Autoren der internationalen Literatur interessiert sind, geleitet
von einem künstlerisch schriftstellerischen Aspekt. Was die Übersetzungen in
andere Sprachen betrifft, so sind mehrere "meiner" Autoren ja längst international

bekannte und anerkannte Schriftsteller. Natürlich gibt es Präferenzen: David
Vogel und Abraham B. Jehoschua erfreuen sich in Italien besonderer Beliebtheit,
Arnos Oz und Meir Shalev lösen dagegen beim deutschen Publikum womöglich
noch grössere Begeisterung aus. Andererseits hat Arnos Oz auch den französischen

Femina-Preis für Black Box (Frankfurt am Main 1989) erhalten und wird
in diesen Tagen zum Chevalier der französischen Ehrenlegion ernannt. Ein in
Israel hochberühmter Autor wie S. Yishar, Träger des Brenner-, Bialik- und
Israel-Preises, im Ausland aber lange nicht erkannt und bis auf sporadische
Erzählungen nicht übersetzt, wurde jetzt dem deutschsprachigen Publikum mit
zunächst zwei Bänden vorgestellt, dem 1992 enstandenen Roman Auftakte (Reinbek

1996) und dem Erzählungsband Geschichten von Krieg und Frieden
(Frankfurt am Main 1997), der sieben seiner wichtigsten Erzählungen aus den
Jahren 1948-1965 zusammenfasst. Beide Bände erschienen oder erscheinen
auch auf Französisch. Anderen Sprachbereichen ist das Werk dieses grossartigen
Schriftstellers vorerst weiterhin verschlossen. Auf diesem Hintergrund erstaunt
es nicht mehr so sehr, dass laut Angaben des "Institute for the Translation of
Hebrew Literature"1 Deutsch die Sprache ist, in welche derzeit am meisten
hebräische Literatur übersetzt wird, mehr also noch als ins Englische. Das Angebot
ist wirklich vielfältig, umfasst nicht nur die bereits bekannten Autoren, sondern
auch neuere Stimmen wie Joel Hoffman, Orly Castel-Bloom, Etgar Keret oder
eben Ronit Matalon, die selbst in Israel noch nicht jedem bekannt ist.

G. O.: Neben Autoren und Leserschaft ist für Sie ein grundlegender Bezugspunkt

die Sprache. Und da ist Deutsch durch die Schoa nicht irgendeine Sprache,
in die man übersetzt, sondern eine überaus belastete Spache. In Nathan Shach-
ams RosendorfQuartett (Frankfurt am Main/Leipzig 1994) spricht einer der
Protagonisten, ein nach Israel entflohener deutsch-jüdischer Schriftsteller, dass er
sich mit seiner Sprache fühle wie ein Violonist mit gebrochenen Fingern. Hatten
Sie in dieser Beziehung mit dem Deutschen und als in Israel lebende
Deutschsprachige nie Mühe?

R. A.: Grundsätzlich nein. Selbstverständlich gibt es jedoch Ausdrücke, Wörter,

welche man heute nicht mehr verwenden darf. In den von mir übersetzten

1 The Institute for the Translation of Hebrew Literature, Steimatsky House, 11 Hakis-
hon Street, Bnei Brak Israel; Tel: 03-5796830, Fax: 03-5796832; Adresse: POB
10051, 52001 Ramat Gan, Israel.

69



Büchern wird das Problem auch einmal thematisiert, in Yoram Kaniuks Adam
Hundesohn (München/Wien 1989), wo es von der deutschen Sprache heisst
(S. 11): "Sie hat uns auf die höchsten Höhen erhoben und mit Pferdepeitschen
geschlagen. Eine betörende, verfluchte, wunderbare Sprache", und weiter über
das Deutsch der noch rechtzeitig in Israel eingewanderten Jecken, "jener alten,
schönen Sprache, die hier in den letzten zwanzig Jahren nicht korrumpiert worden

ist." Ja, man muss sich vor der Korrumpierung der Sprache hüten, bei jeder
Sprache, wie Arnos Oz immer wieder eindringlich vor Augen führt, und bei der
deutschen Sprache natürlich erst recht. Ich selber habe jedenfalls viele gute
Erfahrungen gemacht. Als ich 1969 zum ersten Mal nach Israel kam, hat mich hier
ein Kreis von Jecken sehr herzlich aufgenommen, und für diese war der Umgang
mit ihrer Muttersprache etwas Natürliches, ihr Zugang zu Deutschen vorsichtig
offen, das heisst zu jungen, nach dem Krieg geborenen Deutschen, welche nicht
von der Kollektivschuld, sondern eher von der Kollektivscham betroffen waren.
In den letzen Jahren hat sich das Verhältnis zudem weiter entkrampft, da die
direkt Betoffenen auf beiden Seiten immer weniger werden. Bei den ersten
Übersetzungen israelischer Autoren gab es wirklich noch Probleme. Als Jacob Mittelmann

1964 den Erzählband Hebräische Erzähler der Gegenwart herausgab,
musste er die Autoren teilweise zur Einwilligung überreden, und zudem wurde
das Buch - obwohl primär für eine deutsche Leserschaft bestimmt - bei Manesse
in der Schweiz herausgegeben. Doch heute gibt es hier kaum noch Autoren, die

gegen eine solche Übersetzung etwas einzuwenden hätten, vielleicht mit
Ausnahme von Irit Linor, einer Verfasserin von Trivialliteratur. Und solange meine
Autoren einer Übertragung ins Deutsche zustimmen, habe ich damit gar keine
Mühe. Man darf vielleicht heute, 50 Jahre nach der Schoa, auch wieder an die
Bedeutung der deutschen Sprache für das Judentum vor der Katastrophe denken.
Deutsch war unter anderem die Sprache des Zionismus, die Sprache Herzls und
die Sprache der Zionistenkongresse. Die Wissenschaft des Judentums hatte rund
hundert Jahre lang hervorragende Vertreter in deutscher Sprache; das Jüdische
Lexikon, 1927-1930 in fünf Bänden erschienen, ist ein heute längst nachgedrucktes

Standardwerk; und deutsche Juden haben in Deutschland nicht nur deutsche
Klassiker gelesen und an nahezu allen Bereichen des allgemeinen Lebens
teilgenommen, sondern auch jüdisches Leben in deutscher Sprache geführt. Vor der
Schoa gab es hier also eine starke Brücke, und heute besteht die Aufgabe darin,
wieder eine tragfähige Brücke zu errichten, "wo einmal eine war, aber zerstört
wurde", wie Arnos Oz einmal sagte. Natürlich darf man niemals vergessen, was
geschehen ist, und man muss diese neue Brücke ständig überprüfen, um die
kleinsten Risse in der Bausubstanz sofort zu erkennen und auszubessern. Ich
habe manchmal den Eindruck, dass in Deutschland Judentum und Israel eher als
etwas Fernes, Fremdes erscheinen, was sich für mich unter anderem in der teils
künstlich anglisierten Transkription gängiger hebräischer Namen und Wörter
ausdrückt, die im Vorkriegsdeutschland nie üblich gewesen ist. Wie Rabbiner
Nathan Peter Levinson einmal eindrucksvoll schrieb: Wir, das heisst die vor der
Schoa aufgewachsenen deutschen Juden, haben Kiddusch gemacht, nicht Kid-
dush. Man sollte, im vollen Bewusstsein der Geschichte, auch wieder an
Gemeinsamkeiten anknüpfen. Positive Schritte in dieser Richtung sind beispielsweise

die judaistische Arbeit an den Universitäten, das Einbeziehen jüdischer

70



Geschichte in deutschen Fremdenführern, die Aufarbeitung deutscher
Pioniervergangenheit hier in Israel, deutsch-israelische Städtepartnerschaften samt
allen anderen Austauschprogrammen und eben auch das Ubersetzen von Literatur
in beide Richtungen.

G. O.: Der Zugang der europäischen Judaistik ist einerseits stark theologisch,
andererseits historisch geprägt. Der literarisch philologische Zugang ist eher selten

vertreten, obschon gerade die Literatur ganz besonders im Spannungsfeld
von Religion und Politik steht. Wie orten Sie die Stellung der modernen hebräischen

Literatur in ihrem Verhältnis zu Religion und Politik, wie säkular ist sie
tatsächlich?

R. A.: Literatur ist natürlich Abbild der Gesellschaft, nicht nur Kunstwerk,
sondern auch Teil der Landeskunde. Israel ist eine eigentliche Kulturnation und hat
eine ausgesprochen florierende Literatur, die auch gelesen wird, zum Beispiel
Abraham B. Jehoschuas Rückkehr aus Indien (München/Zürich 1996), ein sehr
dickes und nicht unbedingt leichtes Buch, wurde in kurzer Zeit 80'000 Mal
verkauft. Seit den letzten Wahlen, seit dieser grossen Enttäuschung, ist es beinahe
so, als ob die Kultur zu einem Ersatz würde, einer Zuflucht vor der unerquicklichen

Lage, um neue seelische Kräfte zu sammeln. S. Yishar, der schon 1948/49
in seinen Geschichten "Chirbet Chisa" und "Der Gefangene" auch das Leid der
palästinensischen Araber thematisierte und immer wieder beherzt für Frieden
und Menschenrechte eintritt, ist wohl kaum der einzige, der Fernseh- und
Rundfunkberichte öfter als früher abschaltet, weil sie so deprimieren. Die säkulare
Kultur bildet berechtigterweise eine eigene Kraft neben Nationalreligiösen
einerseits und Ultraorthodoxen andererseits, denn diese sind ja teilweise
ausgesprochen gegen die Künste. Ein verbindendes Glied, das heisst Leute, die sowohl
kulturell als auch religiös orientiert sind, sagen wir in der Nachfolge von Samson
Raphael Hirsch, haben hier im Moment einen recht schweren Stand. Die moderne

Literatur ist schon säkular, und dennoch ist das Religiöse stark präsent. Gerade

am diesjährigen Arnos Oz-Kongress in Beer Scheva war ein Beitrag zur
Religiosität in den frühen Werken von Arnos Oz, wenn Sie so wollen, eine eigentliche

Form von Religion, nicht dieses Rituelle, sondern das, was Religion sein
soll, ethische Werte. Häufig bei Arnos Oz ist zum Beispiel das Motiv des
Vermeidens und Linderns von menschlichem Leid. Was die Politik anbelangt, greifen

die Engagiertheit und der Konflikt in Israel wohl stärker ins literarische
Schaffen als in andern Ländern. Früher war das noch dominanter, die Tendenz ist
bei den jungen Autoren eher abnehmend, so dass sie sich den Themen der
internationalen Szene annähern - Liebeskonflikte, Generationenkonflikte, Unrecht,
Krankheit, Alter, und was es da noch alles gibt, das, was die Literatur schon
immer genährt hat, das Aus-der-Wunde-heraus-Schreiben. Die Distanzierung vom
Tagesgeschehen kommt wohl zum Teil auch aus der Verzweiflung heraus, dass
der Friedensprozess auf diese Weise ins Stocken geraten ist. Doch trotz allem
behält die Politik bei vielen israelischen Autoren einen wichtigen Stellenwert,
und einige von ihnen engagieren sich ja auch journalistisch am politischen
Geschehen. Arnos Oz, Yoram Kaniuk, David Grossmann oder Meir Shalev publi-

71



zieren sogar in deutschsprachigen Zeitungen. Das mag auch mit ein Grund sein,
dass man sich in Deutschland für solche Autoren interessiert, im Sinn einer
historischen Verantwortung.

G. O.: Der eigentliche Beweggrund zu diesem JuDAiCA-Heft ist die hebräische
Literatur anlässlich des fünfzigsten Geburtstages des Staates Israel, und da stellt
sich zwangsläufig die Frage nach der Entwicklung dieser Literatur in einem
Land, in dem sich beinahe alles im Zeitraffer zu entwickeln scheint. Welche
grossen Veränderungen sehen Sie in den letzten Jahrzehnten israelischer Literatur?

Inwiefern haben sich die anfänglichen Heldenideale aufgelöst?

R.A.: Am Anfang stand der sozialistische Realismus mit seinem Pionierethos.
Doch schon früh scherten Autoren wie S. Yishar oder Jehoschua Kenas aus, sie
stellten wohl das Pionierleben noch dar, relativierten es aber. Die nächste Generation

begann dann zu schreiben, als alles schon aufgebaut war. Dementsprechend

wollte sie auch etwas anderes schaffen und rebellierte gegen die früheren
Ideale. Beispiele dazu sind Amoz Oz oder Abraham B. Jehoschua, die Schriftsteller,

welche auch heute noch tonangegend sind. Als anfangs dieses Jahres
Abraham B. Jehoschuas neues Buch erschien, Massa ' el Tom ha-Elef (Reise zum
Ende des Jahrtausends), und er ein paar Interviews dazu gab, fragte Jehoschua
scherzhaft, wo denn jetzt die jungen Schriftsteller seien, welche ihn und die
Schriftsteller seiner Generation vom Thron stossen würden.

G. O.: Ich möchte nun auch auf das eigentliche Übersetzen zu sprechen kommen,

ausgehend von einer Beobachtung, die ich bei Ihnen schon mehrmals
gemacht habe: Sie wählen eine bewusst moderne Ausdrucksweise, dort wo ich im
Hebräischen religiöse Anklänge mitschwingen höre. Zwei Illustrationen: In Die
Manis (München 1993), von Abraham B. Jehoschua taucht immer wieder der
Begriff der "Gilgulim" auf, der Seelenwanderungen, einem zentralen Begriff der
mittelalterlichen Mystik. Sie geben jedoch den Ausdruck ganz säkular
umgangssprachlich wieder als "Metamorphosen". Das andere Beispiel entnehme ich S.

Yishars Roman Auftakte. Das Buch beginnt mit einer Beschreibung der
Landschaft, die meines Erachtens eine deutliche Reminiszenz an den biblischen
Schöpfungsbericht darstellt, mit entsprechenden Schlüsselwörtern. In Ihrer
Übersetzung nehmen Sie diese Anspielung zurück. Natürlich zeigt sich an einem
solchen Punkt der Unterschied zwischen Literaturwissenschafter und Übersetzer:

Während der Literaturwissenschafter mit einzelnen Obertönen eines Werkes
spielen kann, muss sich der Übersetzer für eine einzige Version entscheiden.
Doch gerade in der Entscheidungstendenz wird auch seine Stellungsnahme fassbar.

Stimmt es, dass sie betont profan übersetzen?

R. A.: Übersetzen ist eine ständige Wahl, und je versierter man ist, umso mehr
Versionen schwirren einem im Kopf herum, doch am Schluss steht eine
Entscheidung. Eine Schwierigkeit gerade etwa bei Abraham B. Jehoschua ist, dass

er sehr oft Leitworte verwendet, die in verschiedensten Zusammenhängen durch

72



das ganze Buch gehen, und das kann man im Deutschen dann oft nicht durchhalten,

weil die verschiedenen Bedeutungen des betreffenden Wortes in den beiden
Sprachen nicht deckungsgleich sind. Man muss auch das buchstäblich biblische
Alter der hebräischen Sprache berücksichtigen. Der Ausdruck "Gilgul Nescha-
mot" - Seelenwanderung, mag in der jüdischen Mystik verwurzelt sein, wird
aber im heutigen Hebräisch auch für den Begriff der Seelenwanderung in den
ostasiatischen Religionen oder etwa der Religion der Drusen verwendet. Ausserdem

darf man nicht ganz vergessen, dass die Endform der Übersetzung auch vom
Lektor beeinflusst ist. Da kommt hier und da mal ein anderes Wort herein, als
ursprünglich gedacht. Nach meiner Erfahrung ist das allerdings fast immer zum
Guten. Ich freue mich sehr, dass deutschsprachige Verlage gute Lektoren und
Lektorinnen beschäftigen. Das gibt zusätzliche Sicherheit und erlaubt dadurch
sogar grössere Risikobereitschaft, weil jemand da ist, der einen bei zu gewagten
Salti vor dem fatalen Absturz bewahrt. Bei S. Yishar schwingt unter anderem
auch das "kanaanäische" Moment mit, und gerade sein Hebräisch hat eine archaische

Kraft, die in dem so viel jüngeren Deutsch (und auch Englisch) nicht immer
nachvollziehbar ist. Die Bibel als Verbindung ist schon da, doch man muss sich
vor Süsslichkeit und religiösem Schwulst ebenso hüten wie vor allzu christlichen
Anklängen, denn all das entspricht ja meist nicht dem hebräischen Original.
Gerade bei S. Yishar dominiert die bewusst säkulare Verwendung biblischer
Ausdrücke, etwa an der köstlichen Stelle, an der das Orangenpackhaus alten Stils mit
dem Tempel und seinem Dienst verglichen wird. Für Israelis und die israelische
Kultur ist die Bibel ja nicht nur eine religiöse Schrift, sondern auch Geschichtsbuch

und eine Sammlung frühester Werke der hebräischen Literatur. Wegen der
zahlreichen verschiedenen Bibelübersetzungen ins Deutsche und der abnehmenden

Bibelkenntnis deutschsprachiger Leser werden aber viele Anklänge übersehen

oder gar nicht erst deutlich.

G. O.: Wie frei können Sie beim Übersetzen sein, wie gross empfinden Sie Ihren
Spielraum zwischen kreativer Umsetzung und wörtlicher Versklavung?

R. A.: Ich bin schon sehr nahe am Text, suche oft lange - wie ein Dichter
auch - nach einem bestimmten Wort und arbeite mit Synonymlexika. Ich habe
einmal ein eigenes Referat vom Englischen ins Deutsche übertragen, und da hab
ich gesehen, dass man einiges, einen Scherz etwa, in der anderen Sprache anders
eingesetzt hätte. Aber der literarischen Vorlage eines Autors bin ich verpflichtet.
Zum Beispiel sind die ersten Zeilen von S. Yishars Auftakten ganz auf den Reim
von "Maqom", "Rischon" und "Katom" aufgebaut. Hier kann man Inhalt und
Rhythmus wahren und einen schönen Anfang gestalten, aber auch wenn man
sich auf den Kopf stellt, reimen sich "Ort", "erster" und "orange" auf Deutsch
einfach nicht. Ein deutschsprachiger Autor hätte hier eben, wollte er reimen,
andere Worte mit zwangsläufig anderer Bedeutung verwendet. Als Übersetzer
muss man sich nach zähem Ringen um Kongenialität auch mal in Verzicht und
Kompromisseschliessen üben, allerdings auch jede Chance nützen, im deutschen
Text durch geschickte Wortwahl Ersatz für anderweitig Verlorenes zu liefern.
Versklavt habe ich mich dabei noch nie gefühlt. Mein ganzes Streben geht ja

73



dahin, dem Original zur bestmöglichen deutschen Wiedergabe zu verhelfen, und
ich betrachte es überhaupt als seltenes Privileg und grossen Genuss, diese
hervorragenden Autoren zu übersetzen.

G. O.: Die höchsten Anforderungen an die Übersetzerin, die man sich überhaupt
vorstellen kann, stellt zweifellos S. Yishar. Damit sich Leserin und Leser davon
einen Eindruck verschaffen können: ein überbordendes Vokabular, verschachtelte

Syntax in seitenumfassenden Sätzen, ausladendste Beschreibungen einer
Farbe oder eines kleinen Ausschnittes Natur - der Schrecken jeder akademischen

Übersetzungsprüfung -, und Sie meistern das über Hunderte von Seiten
mit einer beispiellosen Bravour. Wie bewerkstelligen Sie eine solche Arbeit, wie
gehen Sie vor?

R. A.: Man muss es leben, man muss sich ganz in ein Buch hineinversenken. Ich
gehe da von einem ganzheitlichen Ansatz aus, so dass ich, wenn immer möglich,
auch nur ein Werk auf ein Mal bearbeite. Dabei lese ich das entsprechende Buch
im allgemeinen vorher nicht, ich lese es höchstens an, gehe aber an Leseabende,
verfolge die Rezensionen oder lasse es meinen Mann lesen. Dann gehe ich so

vor, dass ich im Lesen übersetze, und die Hauptarbeit kommt zum Schluss, wenn
ich meine deutsche Version gesamthaft durcharbeite. Als S. Yishars Roman
Auftakte nach rund dreissigjährigem Schweigen als Schriftsteller erschien, wurde
hier in Rechovot ein Abend zu Ehren von Verfasser und Werk veranstaltet. Es

war ein fulminantes dreistündiges Ereignis mit zahlreichen prominenten
Teilnehmern, die lasen, rezensierten, Naturaufnahmen zum Text zeigten, sangen,
musizierten, Erfrischungen reichten, und als alles vorüber war, spürte ich mit
allen Fasern und Zellen: Dieses Buch muss ich übersetzen. Als ich dann längere
Zeit später tatsächlich mit der Arbeit anfing, bin ich erst einmal über meinen
eigenen Mut erschrocken, aber bald riss es mich einfach mit. Bei jedem Buch
versuchen mein Mann und ich die ausdrücklich genannten oder indirekt aus dem
Text zu entnehmenden Landschaften und Orte aufzusuchen, sei es der Weg am
Leprakrankenhaus in Jerusalem, wo Netta aus Arnos Oz' Eine Frau erkennen
(Frankfurt am Main 1991) ihre Dornsträucher fürs Zimmer suchte und Hagar in
Jehoschuas Die Manis (München/Zürich 1993) zur, natürlich ebenfalls vorhandenen,

Strasse des 29. Novembers hinunterging, sei es der Friedhof von Nahalal,
den Meir Shalevs Russischer Roman (Zürich 1991) unter anderem Namen schildert,

oder seien es die Tel Aviver Häuser und Strassen, die in S. Yishars Auftakten

oder Yoram Kaniuks Romanen eine Rolle spielen. Oft lese ich Fachbücher
zum Thema (zum Beispiel über Frühzionismus, Tel Aviver Stadtgeschichte, die
deutsche Besatzung von Kreta) und literarische Werke mit ähnlichem Sujet, die
wertvolles Vokabular liefern können. Ausserdem umgeben wir uns gern mit
Bildern oder Dingen, die mit dem einen oder anderen Werk zusammenhängen. All
das macht nicht nur Spass, sondern hilft auch, die Bücher gewissermassen zu
leben, sie von innen her zu erfassen und von innen her wiederzugeben. Dazu
noch eine symbolträchtige, aber wahre Geschichte. Als ich meine zweite
Romanübersetzung anfing, es handelte sich um Arnos Oz' Der perfekte Frieden
(Frankfurt am Main 1987), gingen wir davon aus, dass der in Galiläa liegende

74



Kibbuz wohl doch einige Ähnlichkeit mit dem damaligen Wohnsitz des Autors,
nämlich dem nahe bei Rechovot gelegenen Kibbuz Chulda haben würde. Deshalb

suchte mein Mann auf einer alten englischen Landkarte nach dem einstigen
arabischen Dorf in der Nähe und wurde auch fündig. An einem heissen sonnigen
Tag erklommen wir den Hügel, auf dem einst das arabische Hulda lag. Da war es
alles: das alte Haus des Scheichs, die anderen Ruinen, die Stille, der Staub, das
beklommene Gefühl, die Trauer. Als wir uns von der Stelle lösten, hatte ich das

Bedürfnis, ein Andenken mitzunehmen, und entschied mich für ein Feigenkak-
tusblatt. Ich habe es eingetopft, es ist nie ein grosser Kaktus daraus geworden,
aber immer wieder treiben halb versteinerte Blätter ein neues zartes grünes.

G. O.: Auf diese Aussage hin habe ich beinahe Hemmungen, noch eine ganz
prosaische Frage anzufügen: wieviel übersetzen Sie rein quantitiv, pro Jahr, pro
Monat?

R. A.: Pro Jahr sind es ungefähr drei Bücher, pro Monat vielleicht 100 Seiten.

G. O.: Das Übersetzen ist in Israel, wahrscheinlich mehr als in andern Ländern,
mit einem überaus grossen Prestige besetzt. Da es die Weltliteratur in hebräischer

Übersetzung noch zum Ende des letzten Jahrhunderts fast nicht gab,
beschäftigten sich sehr viele grosse hebräische Dichter mit Übersetzen. Chajjim
Nachman Bialik übertrug Schillers Wilhelm Teil oder Cervantes' Don Quixote,
Saul Tschernichovsky übersetzte die Ilias und die Odyssee, und so weiter. Hatten
Sie umgekehrt nie das Bedürfnis zu schreiben wie etwa Ihre Kollegin Mirjam
Pressler, denn es gibt doch keine bessere Schreibschule als das Übertragen grosser

Meister?

R. A. : Nein, in dieser Hinsicht habe ich gar keine Ambitionen. Schon die
Schulaufsätze waren mir verhasst, mir fehlt die Phantasie. Ich liebe den Umgang mit
der Sprache und das Spielen mit den Formulierungen. Beim Übersetzen finde ich
es wunderbar, dass ich eine Vorlage habe, in die ich mich dann hineindenken
kann. Weiter ist es mir wichtig, dass ich die hebräischen Texte einem breiten
Publikum zugänglich machen kann, denn das Hebräisch ist doch auf eine sehr
kleine Leserschaft begrenzt. In dieser Hinsicht ist es beispielsweise erstaunlich,
dass selbst israelische Araber wohl die hebräischen Tageszeitungen lesen, doch
für hebräische Bücher greifen sie meist zu arabischen Übersetzungen, also fallen
selbst sie als Leser des hebräischen Originals weg. Ähnlich ist es natürlich auch
mit vielen Einwanderern. Dieses Original einem grossen Publikum zugänglich
zu machen, ist mir ein Anliegen.

G. O. : Wenn ich Ihre Arbeit betrachte und Ihnen zuhöre, habe ich stark das
Gefühl, dass Übersetzen Ihre Berufung ist, stimmt mein Eindruck?

R. A. : Ja, das Übersetzen von Literatur mit dieser Brückenfunktion bedeutet für

75



mich die Erfüllung eines Lebenstraums, den ich bereits als junges Mädchen hatte.

Dass es das Übersetzen aus dem Hebräischen war, wusste ich zwar damals
noch nicht, obwohl meine Israel-Begeisterung schon früh begann. Dass meine
Arbeit für mich etwas ungeheuer Beglückendes ist, wurde mir während des
Golfkriegs in besonderer Prägnanz bewusst. Wir waren zwar in der dortigen Bedrän-
gungssituation durchaus optimistisch, doch wenn etwas passiert wäre - so dachte
ich damals -, dann habe ich hier meine Bestimmung gefunden. Doch zum Glück
ging dann alles gut - es gibt ja noch so viele Bücher, und meine Autoren, und
neue Autoren! Zudem unterstützt mich auch mein Mann sehr in meiner Arbeit,
wir teilen diese Begeisterung zusammen.

Im Gespräch mit Ruth Achlama und während eines Nachtessens mit ihr und
ihrem Mann von sprichwörtlich biblisch orientalischer Gastfreundschaft, wurden

mir mehrere Komponenten fassbarer, welche die ausgezeichnete Qualität
ihrer Übersetzungen ausmachen in dem Sinn, dass sie ganz vom Geist des
hebräischen Originals durchflutet sind. Da kommen zum rein handwerklichen
Können und zur Sprachsensibilität die Liebe zum Land, die Verbundenheit mit
den Autoren, das Mitdenken des Partners, und weiter fliessen in Ruth Achlamas
Werk auch die Kultur und die Natur ein, welche die Besucherin in ihrer Wohnung

erfährt: die reiche Bibliothek, die Bilder von Naomi Smilansky, Anna
Ticho und zahlreichen anderen israelischen Künstlerinnen und Künstlern, der
Ausblick über Rechovot und auf die ganze Ebene ringsum.

Auf der anderen Seite sprang mir jedoch auch die Undankbarkeit der
Übersetzungstätigkeit in die Augen. Vom Lukrativen ganz zu schweigen, kann jede
noch so gute Übersetzung zur Beute eines unbarmherzigen Rezensenten werden,
indem dieser nicht die Gesamtarbeit würdigt, sondern aus hunderten von Seiten
ein einzelnes Wort herausgreift, bei dem vielleicht eine Insider-Anspielung oder
ein Slang-Ausdruck übersehen wurden. Zudem ist die Übersetzung weit kurzlebiger

als das Original, im Gegensatz zu diesem dem Alterungsprozess unterworfen.

Das illustrieren nicht nur Bibelübersetzungen, sondern auch etwa die alten
Übertragungen der Bialik-Gedichte von Ernst Müller, Übersetzungen, welche
aufgrund ihrer Altertümlichkeit die Schönheit der Lyrik Bialiks gänzlich trüben.

Doch die Übersetzerin ist der Türhüter zum Schatz der Literatur, ihr Schlüssel

öffnet mancher Leserin und manchem Leser das Tor zu ungeahnten hebräischen

Kostbarkeiten. Oder wie Ruth Achlama es wohl mit ihrem Bild ausdrük-
ken würde: Sie baut an neuen Brücken.

76


	Die Optik der Übersetzerin : ein Gespräch mit Ruth Achlama

