Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Die konservative Revolution der jungen israelischen Dichter :
Tendenzen der achtziger und neunziger Jahre

Autor: Shaked, Gershon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961178

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961178
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die konservative Revolution
der jungen israelischen Dichter

Tendenzen der achtziger und neunziger Jahre

von Gershon Shaked”

Einleitung

Das Thema, mit dem wir uns beschiftigen wollen, ist der Generationen-
wechsel zwischen der sogenannten “Generation des Staates” (dor ha-medina)
oder der “Neuen Welle” (ha-gal he-chadasch) der in den dreissiger und vierziger
Jahren Geborenen, welche Ende der fiinfziger und Anfang der sechziger Jahre
das Podium der Literatur betraten, und der jiingeren, Ende der vierziger und An-
fang der fiinfziger Jahre geborenen Generation, die seit Ende der siebziger und
vor allem seit Anfang der achtziger Jahre an die literarische Offentlichkeit tritt.

Die in den Jahren der Staatsgriindung fiihrende Generation von Jehoschua,
Oz, Appelfeld, Kaniuk, Shabtai und Kahana-Karmon ist so vielfiltig und komp-
lex, dass es fiir jiingere Autoren schwierig war, den Erwartungshorizont zu
durchbrechen und in der Literatur einen eigenen Platz und eine Identitit zu fin-
den. Man kann sagen, dass die in den fiinfziger Jahren und danach Geborenen,
sich mit einem System auseinandersetzen mussten, in dem schon fast alle mogli-
chen Positionen besetzt waren. Die Literatur der sechziger Jahre wurde von ei-
nem breiten Leserkreis rasch zur Kenntnis genommen, ebenso von der Kritik, die
ihre Massstibe dem neuen Erwartungshorizont anpasste. Leser und Kritiker lern-
ten mit dem Wesen dieser Generation umzugehen, obwohl es bis heute Kritiker
gibt, welche die Werke der sechziger Jahre mit veralteten Kriterien lesen. Der
riesige Farbenreichtum an literarischen Genotypen hat dazu gefiihrt, dass jeder
Autor, der etwas Neues schaffen will, den Rahmen der vorangegangenen Gene-
ration sprengen oder sich an deren Normen messen und sie in einer neuen Kon-
figuration gestalten muss.'

Unter den Autoren der achtziger Jahre spielen jene eine ziemlich wichtige
Rolle, die man als “Nachziigler” bezeichnen kann; gemeint sind Gestalten wie
Jossel Birstein (*1920), Joel Hoffman (*1937), Dani Benaja Seri (¥1935) und
Abraham Haffner (*1935), die ihrem Alter nach der vorhergehenden Generation
angehdren, aber erst spiter an die literarische Offentlichkeit traten. Im vorliegen-

*  Prof. Dr. Gershon Shaked, Professor fiir hebridische Literatur an der Hebréischen
Universitit Jerusalem, Rh. Tirza 14, Jerusalem 96186, Israel.
Aus dem Hebriischen iibersetzt und mit Anmerkungen versehen von lic. phil. Heidy
Zimmermann, Basel, Schweiz.

1 Vgl hierzu die Theorie von Janusz Slawinski, Literatur als System und Prozess.
Strukturalistische Aufsitze zur semantischen, kommunikativen, sozialen und histo-
rischen Dimension der Literatur, Miinchen 1975 [Anm. des Autors].

36



den Essay konnen wir uns nicht mit allen Autoren beschiftigen, die in den acht-
ziger Jahren die Literaturlandschaft verdnderten. Wir werden uns deshalb auf
drei konzentrieren, die konservativer sind als ihre Kollegen und zu einer Art des
Schreibens neigen, die man als “phantastischen Realismus” definieren kann.

David Grossman

David Grossman (*1954) ist ein Autor, der den Normen und Leseerwartun-
gen der vorhergehenden Generation verpflichtet ist und sich damit auseinander-
gesetzt hat, indem er neue Konfigurationen realisiert hat. Er 1st, was man als “le-
gitimen Erben” der Literatur der fiinfziger Jahre bezeichnen kann. Er iibernahm
das Erbe und revolutionierte es von innen, ohne dass er versuchte, es aufzuge-
ben: Die Umwilzung von innen ist aber nicht weniger authentisch und bedeutend
als andere, die frithere Generationen durchsetzten.

Beginnen wir mit einer recht dusserlichen Sache: Wihrend Amos Oz paral-
lel zu Vollkommene Ruhe (menucha nechona, 1982)* ein dokumentarisches
Buch verdffentlichte, das ihm eine grosse Offentlichkeit in Israel wie auch im
Ausland verschaffte (po we-scham be-erez jisrael ba-staw 1982, 1983)°, brachte
David Grossman parallel zu Stichwort Liebe (‘ajjen ‘erech ahava, 1986)* und als
Epilog zu Das Léiicheln des Lammes (chiuch ha-gedi, 1983)° Der gelbe Wind (ha-
sman ha-zahov, 1987)% heraus. Diese dokumentarischen Publikationen machten
politische Haltungen fest, die in Israel wie in der tibrigen Welt starke Auswirkun-
gen auch auf literarische Texte hatten.

Die frithen Erzdhlungen Grossmans und seine ersten zwei Romane stehen
mit ihrem gesellschaftlichen Engagement den Romanen von Oz und Jehoschua
nahe. In Stichwort Liebe hat der Autor versucht, sich der Wolfsumarmung der
erstgeborenen Briider zu entziehen, indem er ein neues literarisches Modell ge-
schaffen hat. Dieses basiert auf literarischen Werken, denen Grossman fast in
einem offenen intertextuellen Spiel verpflichtet ist, und anderen, deren Einfluss
eher verborgen ist. Leicht zu entdecken sind die intertextuellen Verbindungen zu
den Schriften von Bruno Schulz, der nicht zur Tradition der hebriischen Litera-
tur gehort und selbst einer der wichtigsten Helden im zweiten Teil des Buches ist.
Seine Figuren bevilkern den Roman als wesentliche Zutaten. Auch die techni-
sche Verbindung zur deutschen grotesken Erzihlung entfernt den Autor vom

Amos Oz, Der perfekte Frieden, iibersetzt von Ruth Achlama, Frankfurt a.M. 1987.

3 Amos Oz, Im Lande Israel, Herbst 1982, iibersetzt von Raya Natenbruk, Frankfurt
a.M. 1984,

4 David Grossman, Stichwort Liebe, ibersetzt von Judith Briill, Miinchen/Wien 1991.

S5 David Grossman, Das Liicheln des Lammes, Uibersetzt von Judith Briill, Miinchen/
Wien 1988.

6 David Grossman, Der gelbe Wind, Die israelisch-paldstinensische Tragddie, aus
dem Amerikanischen von Jiirgen Benz, Miinchen 1988.

37



hebriischen Kontext. So gibt es eine auffillige Beziehung zwischen Grossmans
Roman und Die Blechtrommel sowie Der Butt von Giinther Grass. Wie einige
Autoren seiner Generation ist Grossman iiberdies dem phantastischen Realismus
des kolumbianischen Schriftstellers Gabriel Garcia Marquez nahe, der bereits
mehrere Autoren der vorangehenden Generation (u.a. Yoram Kaniuk, *1930)
beeinflusste.

Ich denke hier vor allem an den zweiten Teil und an die kiinstlerischen Ein-
falle in den iibrigen Teilen von Stichwort Liebe (die groteske Perspektive des die
Welt betrachtenden Kindes, die Beziehung zwischen dem Fisch und dem Was-
ser). Was die innere Generationenfolge betrifft, kann man nicht umhin, die Ver-
bindung der letzten beiden Teile (und besonders des dritten) zu dem Schoa-Ro-
man Adam Hundesohn (adam ben kelev, 1969)” Yoram Kaniuks sowie zwischen
diesen beiden und den “metahistorischen” Grotesken eines Amos Oz (*1939)
Den Wind beriihren, das Wasser beriihren (la-ga‘at ba-majim la-ga‘at ba-
ruach, 1973) und Der Berg des bosen Rates (har ha-‘eza ha-ra‘a, 1976)% zu se-
hen. Aber mehr als alles andere hat Grossman in den wechselnden Erzahlerper-
spektiven Techniken von Abraham B. Jehoschua absorbiert. Seine Stirke liegt
darin, dass er alle Einfliisse iiberwindet und eine eigene Welt erschafft. Die ver-
schiedenen Teile des Romans — vom Neorealismus im ersten Teil iiber die phan-
tastische Erzihlung im zweiten und den grotesk-parodistischen Stil im dritten bis
zur postmodernen Enzyklopidie im vierten Teil — sind Versuche, die Grenzen
der bestehenden Genotypen zu durchbrechen. Die formale und stilistische Viel-
falt ist eines von Grossmans Mitteln, um sich mit der Tradition auseinanderzu-
setzen und eine so kiinstlerische Realisierung zu schaffen, dass ein neues Spek-
trum an Moglichkeiten er6ffnet wird. Mit Hilfe von quasi-traditionellen Materia-
lien vollzieht sein Werk eine Art Revolution innerhalb der modernen Erzihltra-
dition. Das Ergebnis dieser Mischung ist eine Welt, in der das Realste und das
Phantastischste in einem komplizierten Gemisch wie in einer chemischen Ver-
bindung zusammenwirken. Die innere Voraussetzung fiir das Thema, auf das
sich der Autor bezieht, kann aber erst durch diese seltsame Mischung geschaffen
werden — denn es gibt nichts Phantastischeres als die Realien der Lagerwelt und
nichts Realeres als die Phantasmagorien, deren Ursprung in diesem realen Erleb-
nis liegt. Grossman hat in diesem Roman hohe Ambitionen, sowohl was die The-
matik als auch was die Erneuerung der literarischen Techniken betrifft. Er be-
rithrt ein Thema, das an der Grenze des Unmoglichen liegt und setzt sich damit in
der unmoglichsten Art und Weise auseinander. Ausgehend vom bestehenden
Fundus an Moglichkeiten (Genotypen) schafft er in seiner Realisierung des Ein-
maligen (Phinotyps) eine neue literarische Tradition.

Grossman befasst sich nicht nur mit verschiedenen Romanformen, sondern

versucht auch gegensitzliche Formen miteinander zu verschmelzen und fordert
vom Leser, bei der Lektiire eine Einheit zu schaffen, die jenseits der Gegensitze

7 Yoram Kaniuk, Adam Hundesohn, tibersetzt von Ruth Achlama, Miinchen/Wien
1989.

8 Amos Oz, Der Berg des bosen Rates, in: Sehnsucht, Erzahlungen, tibersetzt von Ruth
Achlama, Frankfurt a.M./Leipzig 1994.

38



und jenseits der Vermischung von Techniken und Materialien liegt. In themati-
scher Hinsicht befasst er sich mit dem Verhéltnis der zweiten Generation der Ho-
locaust-Uberlebenden zum Leben ihrer Eltern und zur Welt der jiidischen Kul-
tur, die in der Schoa untergegangen ist. Er behandelt die Auseinandersetzung
zwischen dem Opfer, das eine in der Kunst verwurzelte humane Botschaft mit
sich tragt, und dem Morder, den die Kunst auf sonderbare Weise zur Reue be-
wegt. Schliesslich bezieht er sich auch auf die grosse Frage nach der Bedeutung
von Leben, Tod und Gliick in einer Welt, in der Worter, Werte, Leben und Tod
ihre traditionelle Bedeutung verloren haben. Damit hat Grossman etwas nahezu
Unmogliches versucht: Erwachsenen eine Kindergeschichte zu erzéhlen, um zu
erproben, ob die Kindergeschichte die groteske Welt der Erwachsenen bewilti-
gen kann.

Der schnelle Wechsel zwischen den verschiedenen Quellen und deren
Reichtum ist ein deutlicher Ausdruck der literarischen Revolte. Dieser Befund
signalisiert, dass der Autor sich nicht den bestehenden Genotypen beugt, sondern
dass er viele von ihnen aufnimmt, ohne einen einzigen zu akzeptieren. Es ist der
Akt des Auswihlens und Verbindens von unterschiedlichsten Ressourcen, der
eine ginzlich neue Art der Fiktion erzeugt. Es ist nicht nur eine neue kiinstleri-
sche Konfiguration, sondern der Versuch, eine neue Einstellung zu einer grund-
legenden Erfahrung dieser Generation zu gestalten. Grossman hat mit grotesken
und postmodernen Techniken das Allerheiligste der Schoa betreten und anzu-
deuten versucht, dass es moglich ist, auch nach Auschwitz zu dichten. Nach der
Meinung Grossmans konnen die Menschen durch die Kraft der Kunst und der
Phantasie die schrecklichen Erlebnisse tiberwinden. Hiermit brach er eines der
strengsten Tabus, das tief in den Vorstellungen der Leser und der Kritik einge-
pflanzt und verwurzelt war. Dieser Ubertretung wegen wurde er von der israeli-
schen Kritik angegriffen; doch hitte er sie nicht gewagt, hitte auch er einfach
eines dieser konventionellen “Schoa-Biicher” geschrieben, ohne den Erwar-
tungshorizont seiner Leser und Kritiker zu durchbrechen.

In Stichwort Liebe bleibt Grossman aber dennoch der literarischen Tradition
der sechziger Jahre verbunden, die die Probleme des Kollektivs nur scheinbar
aufgegriffen hat; tatsichlich zeichnete sie einfach das Negativ als Gegenstiick
zum kollektiven Positiv. Allegorische oder symbolische Techniken 16sten die
realistischen Techniken ab, damit das Werk nicht nur iiber das Individuum, son-
dern iiber das Kollektiv etwas aussagen sollte. Alle Werke von Oz, Jehoschua,
Kaniuk, Orpas und einem grossen Teil ihrer Kollegen waren offen fiir eine alle-
gorische gesellschaftsbezogene Interpretation, und die Interpreten, die in diese
Richtung gingen, verkannten mitunter den eigentlichen Kern der Werke; doch
verfehlte ihre Auslegung das Ziel nicht vollstindig. Auch die Autoren selbst sa-
hen sich noch immer als zofim le-veit jisrael, als verantwortliche moralische In-
stanz im Staat — sowohl in ihren Werken als auch in ausserliterarischen politi-
schen Aktivitdten. Erst in den achtziger Jahren verstirkte sich die Hinwendung
zum Privaten und Subjektiven. Diese Wende lédsst sich verfolgen im Vergleich
einer Novelle, die Amos Oz aus dem Blickwinkel eines Kindes schrieb (Der
Berg des bosen Rates), zu einem aus dhnlichem Blickwinkel geschriebenen Ro-
man David Grossmans (Das Buch der inneren Grammatik, sefer ha-digduq ha-

39



pnimi, 1991)°. Historisch sind die beiden Werke angesiedelt in der Nihe der bei-
den grossten Kriege des Staates Israel: des “Befreiungskrieges” (1948) im Werk
von Oz und des “Sechstagekrieges” (1967) im Werk Grossmans. Bei Amos Oz
setzen sich die Kinder mit der Zeit vor dem “Befreiungskrieg” und mit dem
Kriegsjahr selber auseinander. Der Autor deckt zwar eine bestimmte Seite der
kindlichen Existenz auf, tut dies aber in permanenter Gegeniiberstellung von er-
wachsenen Figuren.

Auch im Zentrum von Grossmans Der Kindheitserfinder steht ein introver-
tiertes, sensibles Kind, das in Jerusalem aufwéchst, wihrend sich der Sechstage-
krieg nidhert. Der Roman selbst ist viel begrenzter und bescheidener als der vor-
angegangene (Stichwort Liebe). Er setzt sich nicht mit den Grundproblemen der
betreffenden Zeit auseinander, wie etwa der jiidisch-arabischen Frage (Das Ld-
cheln des Lammes) oder dem Riitsel der Schoa und der Uberlebenden (Stichwort
Liebe) — Problemen von der Art, wie sie die israelische Gesellschaft in den
Schlagzeilen der Morgen- und Abendzeitungen antrifft. Im Gegensatz zu Stich-
wort Liebe ist Der Kindheitserfinder tief und fest verwurzelt an seinem Ort und
in seiner Zeit, ohne dass er fiir sich beanspruchte, diese zu reprisentieren. Er
versucht auch nicht, irgendein Zentrum darzustellen oder zu vertreten, seine
Helden leben an den Réndern. Als Raum des Geschehens wihlte Grossman Jeru-
salem, aber einen iiberaus prosaischen Teil jenes Poetischen, das es in allen Stid-
ten gibt. Anders als Amos Oz in Mein Michael (Michael schelli, 1968)'° oder
Pinchas Sadeh in Das Leben als Gleichnis (ha-chajjim ke-maschal, 1958) und
anders als Abraham B. Jehoschua in Drei Tage und ein Kind (schloscha jamim
we-jeled, 1968)'! oder Schulamith Hareven in Stadt vieler Tage (‘ir jamim rab-
bim, 1972)'2, anders auch als David Schachar in seiner Romanfolge Der Palast
der zerbrochenen Gefisse (hechal ha-kelim ha-schvurim, 1969-1996) oder Jehu-
da Amichai im Jerusalem-Teil von Nicht von jetzt, nicht von hier (lo me-ach-
schaw we-lo mi-kan, 1963)" erfasste Grossman, dass ein Grossteil der in den
50er Jahren Geborenen ihre Jugend nicht in jeruschalajim schel sahav, im “gol-
denen Jerusalem”, oder in jafo jafat jammim, im “Jaffa am schonen Meer”, ver-
brachten, sondern ganz einfach in irgendeinem Wohnviertel.

Die Kinder der Wohnsiedlungen spezialisierten sich auf die verschiedenen
Hauseinginge, auf den Klatsch, der wie ein Lauffeuer von Eingang zu Eingang
und von Wohnung zu Wohnung wandert, und auf die eigenen vier Winde, die
offenbar einen eigenen Kosmos darstellen. Das Leben in der Nachbarschaft
driickte den Sprosslingen des Wohnviertels seinen Stempel auf, mehr als die

9 David Grossman, Der Kindheitserfinder, iibersetzt von Judith Briill, Miinchen/Wien
1994,

10 Amos Oz, Mein Michael, iibersetzt von Gisela Podlech-Reisse, Frankfurt a.M. 1989.

11 Abraham B. Jehoschua, Drei Tage und ein Kind, in: Angesichts der Wiilder, iiber-
setzt von Jakob Hessing, Berlin 1984, Frankfurt a.M. 1994.

12 Shulamith Hareven, Stadt vieler Tage, libersetzt von Ruth Achlama, Frankfurt a.M.
1993.

13 Jehuda Amichai, Nicht von jetzt, nicht von hier, iibersetzt von Ruth Achlama, Miin-
chen 1992,

40



Kiampfe zwischen Gog und Magog, die zur gleichen Zeit im Lande ausgetragen
wurden. Der “veralteten Perspektive war ein Moment der Neugeburt vergénnt”
(Nathan Alterman), als Grossman entdeckte, dass jede Familie in jeder Hausge-
meinschaft ihre eigene Geschichte hat. Die Satire eines Amos Kenan, iiber die
totale Ahnlichkeit zwischen den einzelnen Wohnungen der Siedlung ist indes
satirische Fiktion und nicht israelische Wirklichkeit. Was die Einzigartigkeit von
Grossmans Roman ausmacht, ist gewiss der Erneuerungsfundus seiner Quellen,
deren richtige Dosierung die Originalitit des Werkes bewirkt. Stichwort Liebe ist
beeinflusst von sehr verschiedenen Richtungen, internen wie externen (inkl.
Bruno Schulz), und auch in Der Kindheitserfinder gibt es intertextuelle Verbin-
dungen zu entfernten und unerwarteten Texten. Die Originalitit des Buches re-
sultiert aber aus der Kombination zwischen beiden Schichten. Eine bemerkens-
werte Nidhe besteht auch zwischen Grossmans Kindheitserfinder und dem Werk
Call it sleep des 1934 in die USA emigrierten Henry Roth. Roths Roman, der
durch The Portrait of the Artist as a Young Man und Ulysses von James Joyce
beeinflusst ist, erzdhlt die Geschichte einer Immigrantenfamilie aus Osteuropa in
einem Viertel New Yorks. Er beschreibt die komplizierte 6dipale Beziehung
zwischen einem Kind und dessen Vater, der es misshandelt (und den Verdacht
hat, es sei nicht sein Kind), ausserdem die Beziehungen des Kindes zu seiner
Mutter und zu den Kameraden im Wohnviertel. Die Erfahrung der Auswande-
rung und die Zeugenschaft des Kindes, das sich mit der Erlebnislast seiner emi-
grierten Eltern auseinandersetzt, zum Anklidger des Vaters und zum Richter iiber
seine Eltern wird, sind dort auf wunderbare Weise gestaltet. Es ist mir nicht be-
kannt, ob Grossman von Roths Roman beeinflusst wurde, auf jeden Fall stehen
die beiden Werke einander nahe und scheinen je von Joyce her bestimmt zu
sein.'

Der Roman Der Kindheitserfinder zeigt, dass das gewohnlichste Familien-
leben eine komplizierte Angelegenheit ist. Was von aussen biirgerlich und banal
aussieht, birgt verschlungene Tiefen eines komplizierten Seelenlebens im In-
nern. Familie Kleinfeld, die Familie des Romanhelden ist eine typisch untypi-
sche israelische Familie. Der Gegensatz zwischen der Rede iiber Epoche und
Generation und dem, was sich in der Umgebung abspielt, wird aus der Perspek-
tive Aarons, des etwa vierzehnjidhrigen Protagonisten folgendermassen beschrie-
ben: “Die Transistor-Generation, die Yeah-Yeah-Generation, was hat das mit
den Dingen in seinem Inneren zu tun. Und vielleicht, wer weiss, hat er woanders,
dort draussen, gar kein Leben und keine Existenz mehr”.

Der erzihlte Zeitraum umfasst die Tage vor dem “Sechstagekrieg” — Tage
der Verlangsamung und des Abwartens —, und einige Tage vor Kriegsausbruch
endet der Roman. Im Hintergrund des Geschehens steht die Lebensgeschichte

14 Vgl. hierzu Ariel Hirschfeld, le-nochach pesel Apollo, in: Ha-Arez (7.6.1991).
Hirschfeld versucht eine Verbindung herzustellen zwischen Grossmans Mutterfigur
und den Figuren der Mutter und Zirils in sippur paschut von Agnon ausserdem zur
Sophie Portnoj in Portnoy’s Complain von Philip Roth sowie zu den iibrigen
herrschsiichtigen jiidischen Miittern in der Literatur [Anm. des Autors].

15 Grossman, Der Kindheitserfinder, 468.

41



des Vaters, der aus einem russischen Arbeitslager in der Taiga geflohen war, und
der Mutter, die als Fliichtling und Vollwaise ihre Schwestern aufzog; dieser ge-
schichtliche Hintergrund driickt ihrem Leben seinen Stempel auf. Aber im Ge-
gensatz zu Stichwort Liebe, wo der Autor mehr am Einfluss der psychischen
Vergangenheit der Figuren auf ihre Lebensweise interessiert war, beschéftigen
ihn hier mehr die historiosophischen Folgerungen des kollektiven Problems. Das
Beziehungsgeflecht im Roman dient nicht dazu, die historische Situation zu illu-
strieren, sondern diese wird in das Beziehungsnetz eingeflochten.

In dieser Hinsicht steht das Werk Grossmans auch den ersten Novellen von
Jehoschua Kenaz (Nach den Feiertagen, acharej he-chaggim, 1969; Die grosse
Frau der Trdume, ha-ischah ha-gedolah min ha-chalomot, 1973) und dem Ro-
man Der Leichenzug am Mittag (ha-lewajah ba-zohorajim, 1974)'° von Jescha-
jahu Koren niher als den letzten Romanen von Amos Oz oder A. B. Jehoschua.
Grossman schopfte vielleicht mehr aus den Genotypen des Neorealismus, wie
sie sich in den Pubertits-Erzdhlungen von Jehoschua Kenaz (Moment musical,
‘moment musiqali, 1980; Herzflimmern, hitganvut jechidim, 1986) finden, als aus
den expressionistischen Grotesken. Allerdings besteht eine Nidhe zwischen jenen
Genotypen und dem Neorealismus Jeschajahu Korens, Jizchak Ben Ners, Jeho-
schua Kenaz’ und anderer. Grossman setzt sich mit den neorealistischen Aus-
drucksmitteln auseinander, indem er in die lange Episode mit Edna Blum grotes-
ke Geschopfe eindringen ldsst und dadurch die rein realistische Optik veridndert.
Bei der Beschreibung der Beziehung zwischen dem Vater und Edna Blum fiihrt
er das, was urspriinglich als Wohnungsrenovation angelegt war, ins Groteske,
Absurde und zwar mit Techniken, die A. B. Jehoschua entwickelt hat. Auch die
neorealistischen Elemente bleiben am Rande der Geschichte. Das nahende histo-
rische Ereignis wird hauptsidchlich erfasst aus dem Blickwinkel Aarons, als je-
mand sekundirem, der nicht direkt an die schweren und echten Probleme des
“Aufwachsens in Bet Hakerem” riihrt. Der folgende Satz klingt fast wie ein Satz
des Bosewichts unter den vier Jungen im Roman: “Plotzlich zerriss eine laute
Sirene die Luft, vielleicht hat der Krieg fiir sie [Hervorhebung GS] schon ange-
fangen. Die Sirene brach sofort ab.”"” Die Sirene gehort zu ihnen und nicht zu
ihm, und er will nicht mit thnen zusammen entdeckt werden, weil er auf eine
andere Erlosung hofft, die nicht mit dem Krieg zusammenhéngt.

In den hier beschriebenen zwei Werken Grossmans besteht ein Gleichge-
wicht zwischen Kontinuitit und Auflehnung. Grossman baut seine Werke auf
die Normen und Erwartungen der Adressaten von Schriftstellern der sechziger
Jahre und verdndert diese von innen. Durch seine einmalige Realisierung ver-
schiedener Genotypen schuf er eine neue literarische Realitéit und leistete damit
einen wichtigen Beitrag zur Literatur der Epoche. Von einem breiten Lesepubli-
kum und einem Teil der Kritik wird er akzeptiert, weil er etwas von der bei ihnen
geschitzten Tradition bewahrt, wihrend er diese gleichzeitig von innen iiber den
Haufen wirft und damit einen neuen Erwartungshorizont 6ffnet.

16 Yeshayahu Koren, Beerdigung am Mittag, iibersetzt von Mirjam Pressler, Gerlingen
1996.

17 Grossman, Der Kindheitserfinder, 468.

42



Im Ankniipfen an die Publikumserwartungen der sechziger Jahre stehen
zwel “Nachziigler” wie Dani Benaja Seri (¥1935) und Meir Shalev (¥1948) in
der Nihe von Grossman. Beide Autoren gingen von der Groteske A. B. Jeho-
schuas aus. Meir Shalev wandte sie nach aussen und schuf Ein russischer Roman
(roman russi), eine sozialhistorische Groteske, die auch nostalgische Ziige tragt.
Seri kehrte sie nach innen; er wandte sich dem ethnischen Bereich als einem
mythischen Ursprung und psychologischen Reservoir zu, noch bevor Jehoschua
diesem Thema mit Molcho (1987)'® und Mar Mani (Herr Mani, 1990)" die volle
Legitimation und eine iiberaus breite Wirkung verschaffte.

Dani Benaja Seri

Ein ausgezeichnetes Beispiel fiir unser Thema ist Seris Erzidhlung Die tau-
send Frauen des Naftali Siman Tov (elef neschotaw schel naftali siman tov), die
den Sammelband Schattenvogel (zipporej zel, 1987) ertffnet. In dieser Novelle
geht Seri in den Spuren von Jehoschua. Dieser versuchte in seinen Grotesken, die
ethnische Folklore aufzuspiiren, beniitzte sie indes erst sehr spit (hauptsidchlich
im letzten Teil von Mar Mani). Seri gab sich als folkloristischer “ethnischer
Schriftsteller”, durchbrach aber die Gattungsgrenzen der Groteske und der reali-
stischen Volkserzdhlung wie wir sie bei Jizchak Schami, Jehuda Burla (Die un-
geliebte Frau, ischto ha-snuah, 1922/23), Sami Michael oder Amnon Scha-
mosch finden, indem er beide miteinander verband und eine einmalige formale
und thematische Ausfiihrung realisierte. Er gehort zu den phantastischen Reali-
sten und hat eine gewisse Ahnlichkeit mit Garcia Marquez (Hundert Jahre Ein-
samkeit).

Was Seri in den Beziehungen des Helden (Naphtali) zu seinen Frauen be-
schreibt, ist die fehlende Kommunikation zwischen Mann und Frau. Alle, die in
dieser Angelegenheit das Wort ergreifen, bedienen sich einer metaphorischen
Sprache, um einen direkten Dialog zu umgehen (inbegriffen Chacham Duweq,
der als eine Art Psychotherapeut und Rabbiner des Viertels fungiert). Der Mann
und die Frau reden nicht miteinander, weder vorher noch nachher; ihre sexuellen
Aktivitidten sind aussersprachliche Akte. Die beiden Partner haben keine Ah-
nung, was in ihrem Innern vor sich geht. Die Frau weiss nicht, oder scheint nicht
zu wissen, dass sie schwanger ist; der Mann weiss es, aber ist nicht fihig, mit ihr
dariiber zu sprechen.

Mit der Mischung aus ethnischen Stoffen, der euphemistischen Umgehung
des Konfliktes und der grotesken Beschreibung der Handlungen seiner Helden
schuf Seri eine Erzihlung, welche die absurde Lebensweise einer in permanenter
Verdringung lebenden Gesellschaft darstellt. Die orientalische Gesellschaft ver-
driingt, was die westliche Gesellschaft ldngst als der Entdeckung preisgegeben

18 Abraham B. Jehoschua, Die fiinf Jahreszeiten des Molcho, iibersetzt von Ruth Ach-
lama, Miinchen 1989.

19 Abraham B. Jehoschua, Die Manis, iibersetzt von Ruth Achlama, Miinchen 1993.

43



erkannt hat. Die Verdriangung ist der Ursprung der Perversion in Seris Werk, die
Perversion die charakteristische Eigenschaft der dargestellten Helden. Euphemi-
stische Sprache und Ersatzerlebnis dienen als Substitut fiir eine rationale Exi-
stenz. Nur in der Flucht vor dem Rationalen, indem sie vor dem Konflikt in un-
bewusste Zustinde flieht, ist diese Gesellschaft in der Lage, ihre Verdringungen
aufrechtzuerhalten. An Stelle des Konflikts geschieht eine Verdringung, die zu
einer im Unbewussten wurzelnden Katastrophe fiihrt. Spannungs- und Entspan-
nungszustinde dieser Art kommen in der Mehrzahl von Seris Erzédhlungen vor.
Indem er die Sprache der ethnischen Gruppe stark stilisiert, verringert er den
mimetischen Charakter des Werks. Dieses ist expressionistisch und beleuchtet
weniger die Lebenswelt einer ganzen Ethnie, als dass es den geistigen Zustand
eines Einzelnen oder einer sozialen Gruppe beschreibt. Doch ohne eine wirklich
ethnische Erzihlung zu schreiben, deckt Seri so eine der dunklen Seiten der ori-
entalischen Lebenswelt auf.

Dieses Modell ist ziemlich charakteristisch auch fiir Jehoschua, und man
kann sagen, dass es eines der Signale fiir das Spektrum neuer Moglichkeiten in
seinem Werk ist. In der Erzdhlung Angesichts der Wilder (mul ha-ja‘arot,
1968)% fiihrt die Verdrangung auf gesellschaftlicher Ebene (das Abschneiden
der Zunge, das Bedecken des Gelidndes mit Bidumen des Jiidischen National-
fonds) zum Ausbruch der Perversion (des Feuers). Auf der existentiellen Ebene
bewirkt die Verdringung eines perversen Sohnes (oder des pervertierten und
verdriangten Lebenswillens des alternden Vaters) den Durchbruch eines pseudo-
modernen Gedichtes im Werk des Vaters (Fortdauerndes Schweigen eines Dich-
ters, schtiga holechet we-nimschechet schel meschorer, 1968)*!. Das Publikum
allerdings hat sich an Darstellungen dieser Art gewdhnt; Seri stilisiert sie, ver-
bindet sie mit einer ethnischen Lebenswelt (fiihrt sie wohl zu ithrem Ursprung
zuriick) und radikalisiert sie, indem er eine Verbindung herstellt zwischen der
folkloristisch-phantastischen Grundlage und dem realen menschlichen Leben.
Auf jeden Fall stellt Seri die interessanteste Konfiguration in der “Tradition”
Jehoschuas dar.

Meir Shalev

Meir Shalev (*1948) hat die Tradition der Groteske von Jehoschua und Ka-
niuk fortgesetzt (Die Geschichte von Tante Schlomzion der Grossen, ha-sippur
‘al ha-doda schlomzijjon ha-gedola, 1976)* und ihr die Dimension des lokalen
erez-israelischen Lebens verliehen. Wie Seri bricht er nicht zu neuen Horizonten

20 Abraham B. Jehoschua, Angesichts der Weilder, ibersetzt von Jakob Hessing, Berlin
1984, Frankfurt a.M. 1994.

21 Abraham B. Jehoschua, Das wachsende Schweigen des Dichters, in: Angesichts der
Wiilder, iibersetzt von Jakob Hessing, Berlin 1984; Frankfurt a.M. 1994.

22 Yoram Kaniuk, Tante Schlomzion die Grosse, iibersetzt von Ruth Achlama,
Frankfurt a.M. 1995.

44



auf, sondern schafft eine einzigartige Realisierung, indem er den bestehenden
Fundus an Moglichkeiten durch Neugestaltung verdndert. In seinen Werken
wird gewissermassen die karnevalistische Groteske, die sich potentiell — eher als
real — schon im Werk A. B. Jehoschuas manifestiert, erweitert und intensiviert.
Shalevs Ein Russischer Roman (roman russi, 1988)%, Esau (Esaw, 1991)* und
Judiths Liebe (ke-jamim achadim, Wie einige Tage, 1994)* stehen im iibrigen
dem franzosischen Dichter Francois Rabelais (1494-1553) und dessen Haupt-
werk Gargantua et Pantagruel niher als den Schriftstellern unserer Zeit; ebenso
den englischen Autoren Henry Fielding (1707-1754) und dessen Tom Jones bzw.
Joseph Andrews sowie Lawrence Sterne (1713-1768) und dessen Tristram Shan-
dy. Wenn das Werk Shalevs einem in unserer Zeit entstandenen Werk vergleich-
bar ist, dann ist es gewiss das phantastisch-realistische von Garcia Méarquez (be-
sonders Hundert Jahre Einsamkeir).

Die Werke Shalevs stehen dem lebensbejahenden Vitalismus der franzési-
schen und englischen Klassiker nahe wegen ihres karnevalesken Charakters, der
nicht ausgeschopften Fiille von Sekundirerzédhlungen und Anekdoten, der er-
staunlichen Mischung von Lachen und Weinen, der hemmungslosen Verwen-
dung von sonderbaren und widerspriichlichen Materialien und der mehr stam-
mesmassigen als individuellen Auffassung von Geschlechterbeziehungen — all
dies betont die karnevaleske Atmosphire in seinem Werk. Auch was die gesell-
schaftliche Basis betrifft, sind die Romane Shalevs den Romanen des 16.-18.
Jahrhunderts ziemlich @hnlich. All diese Werke beschreiben die groteske Vitali-
tit, die in den Verzerrungen und Heftigkeiten von in die Geschichte einbrechen-
den gesellschaftlichen Gruppen verborgen ist, und enthiillen deren befruchtende
und zerstorerische Kriifte. Shalevs Romane sind somit vielleicht das Alter Ego
der “dekadenten” Romane der israelischen Literatur der siebziger, achtziger und
neunziger Jahre, welche zumeist den Niedergang einer Gesellschaft beschreiben,
die gerade eben ihren historischen Weg angetreten hat. Das bedeutendste, tief-
schiirfendste und komplexeste Beispiel fiir jene Richtung ist der Roman Erinne-
rungen an Goldmann (sichron dvarim, 1985)* von Jaakow Shabtai. Shalev ab-
sorbierte in dialektischer Weise die gewaltige Kraft, die sich in der Gegenbewe-
gung von Aufstieg und Niedergang, von Auflosung und Verdichtung ausdriickt.
Er mischte in seinem Werk auch Mythen, Legenden, Rituale und Visionen einer
Gesellschaft, in der sich der Totentanz in einer fréhlichen Mischung mit dem
Tanz der Lebenden verbindet. Eine Parallele dazu in der bildenden Kunst wire
das Werk des Renaissance-Malers Pieter Brueghel.

In dem Roman Judiths Liebe deklariert Shalev durch die Gestalt des Erzih-
lers eine poetische Position, und gewissermassen spielt sich der ganze Roman in
einem Rahmen der poetischen Stellungnahme ab: “In der Schule meinte der Leh-

23 Meir Shalev, Ein russischer Roman, iibersetzt von Ruth Achlama, Ziirich 1991.

24 Meir Shalev, Esaus Kuss, Eine Familiensaga, iibersetzt von Ruth Achlama, Ziirich
1994.

25 Meir Shalev, Judiths Liebe, iibersetzt von Ruth Achlama, Ziirich 1998.

26 Yaakov Shabtai, Erinnerungen an Goldmann, ibersetzt von Stefan Siebers,
Frankfurt a.M. 1990.

45



rer einmal, die Geschichte von Adam und Eva im Garten Eden erkldre uns, war-
um wir Schlangen hassen. Damals dachte ich mir — warum eine so grossartige
Geschichte mit so grandiosen Dingen wie der Erschaffung der Welt, dem Baum
der Erkenntnis, Mensch und Gott erfinden, nur um eine so geringe und einfache
Sache wie den Hass gegen Schlangen zu erklidren? Wie dem auch sein mag, mei-
ne Geschichte ist keine vom Garten Eden, sondern eine kleine, wahre Geschich-
te. Mein Baum der Erkenntnis, wie gross er auch war und wie sehr seine Zweige
auch raschelten, ist lingst gefillt und vergangen. Die Tiere meines Gartens sind
Kiihe, seine Vigel sind Krihen und Kanarienvogel, und die einzige Schlange, die
ich darin finden kann, ist die Kreuzotter, die Simcha Jakobi bei dem grossen
Brand gebissen hat, dariiber werde ich gleich erzdhlen. Auch ihr Biss war iibel,
aber sie besass nicht die Bosheit und Tiicke ihrer Vorfahrin”*. Der Autor deutet
hier die ambivalente Beziehung zwischen mythischen Elementen und deren Rea-
lisierung an. Seine These ist, dass die realen Grundlagen aus sich selbst bestehen
und nicht abhénging sind von mythischen Elementen. Obwohl der Autor ver-
sucht, die mythische Basis zu verringern, wird deutlich, dass sie neben den reali-
stischen Materialien weiterbesteht und dazu in ein Verhiltnis der Konfrontation,
des Gegensatzes und der Erweiterung tritt.

Doch die implizite Poetik des Romans Judiths Liebe ist viel wichtiger als die
explizite, und sie entspricht Shalevs ganzem Werk. Die formale Anlage des Ro-
mans folgt einer Reihe von Mahlzeiten: Jakob Scheinfeld l4dt seinen scheinba-
ren Sohn Sejde zu vier verschiedenen, iiber sein Leben verteilte Mahlzeiten ein —
zwei Jahre nach dem Tod der Mutter bis dahin, wo Jakob selbst nicht mehr unter
den Lebenden ist und ihn zu einer Mahlzeit post mortem einladt. Jakob, der ro-
mantische Liebhaber von Sejdes Mutter Judith, liebt so, wie Jakob Rachel liebte,
und meint, um die Geschichte seiner Liebe und die Liebesgeschichten von Sej-
des Mutter zu erzdhlen, miisse er den Sohn mit wunderbaren Mahlzeiten speisen.
Er verbindet die Handlung des Erzidhlens mit der Handlung des Kochens und
Essens und tischt ihm wundervolle Speisen und phantastische Geschichten auf
einmal auf. Eine Geschichte zu erzihlen, die sich in ihrem Verlauf als symbo-
lisch erweist, muss ein hedonistisches Vergniigen sowohl fiir den Erzihler wie
fiir den Zuhorer oder die Leserin sein. Wie die Kuh sdugen will, so will das Kalb
saugen, und es ist logisch, dass beide diese geniesserische Wechselbeziehung
auskosten. In den Erzéhlprozess eingeﬂochten wird die Botschaft des Autors,
dass die Literatur hauptsichlich eine Angelegenheit fiir Feinschmecker sei, die
das ihnen bescherte Vergniigen reichen Uberflusses gemessen Shalev ist ein
hedonistischer Schriftsteller, der sein Publikum an seinen Geniissen teilhaben
lasst. Auch wenn er es mit Sterben und Misserfolgen speist, geniesst es den To-
tentanz ebenso wie den Tanz des Lebens.

Was die geniesserische Fiille abhebt von der Farbpalette des Menschlichen
und von dem Regenbogenspektrum der Ereignisse und Landschaften, ist die Fiil-
le an Nebenhandlungen, welche die drei Romane charakterisiert. Die Haupt-
handlung wird manchmal sogar sekundir im Verhéltnis zu den Nebenhandlun-
gen, die sie ausschmiicken und erweitern. In Ein russischer Roman wird die

27 Meir Shalev, Judiths Liebe, 41.

46



Haupthandlung erzihlt durch einen Vertreter der dritten Generation von Einwan-
derern in Paléstina, der sich an seine Viter und Grossviter erinnert. Es ist eine
Liebesgeschichte von Verriickten aus drei Generationen, welche dieses verriick-
te Land auf ihrem Riicken tragen und es ihren Kindern vererben, die nicht weni-
ger verriickt sind als ihre Viter. Das Leben dieser drei Generationen wird in einer
anekdotischen, amiisanten Weise dargestellt. Im Zentrum der Handlung stehen
verschrobene Gestalten wie Pines, der Lehrer, Margulis, der Bienenziichter, und
Mirkin, der Grossvater, der eine Frau geheiratet hat und noch im hohen Alter auf
eine andere Frau wartet. Dabei ist die Anekdote tiber das Warten auf Schifris, der
sich entschied, nach Erez Israel zu wandern, statt dorthin zu fahren, eine Art
weltlicher Ersatz fiir die Erzéhlung iiber die Messiaserwartung. In diese Haupt-
handlung sind kreuz und quer sekundére Erzdhlungen eingewoben: etwa die hu-
moristische Anekdote iiber die mysteriose Gestalt, die von den Hohen des Was-
serturms ihre sexuellen Eroberungen verkiindet, die Beschreibung von Grossva-
ter und Schulamit auf dem Friedhof, das praktische Verhalten von Buskila, die
Beschreibung des Jom Kippur-Tages im Dorf, die Gestalt des Sehers und
Klatschmauls, der Nachrichten von Ort zu Ort trigt usw. All diese echt anekdo-
tischen Perlen erzeugen in Ein russischer Roman einen bezaubernden hedonisti-
schen Uberfluss, der aber sonderbar wirkt im Bericht einer unfruchtbaren Ge-
stalt, die ihr Leben der Arbeit des Totengrébers widmet.

Der Roman Esau ist der bis jetzt bedeutendste Roman Shalevs, und der
Hedonismus des Autors als homo ludens gelangt hier zu seinem Hohepunkt, in-
dem die Fiille verdoppelt wird: sie basiert sowohl auf intertextuellen Beziehun-
gen mit der kanonischen Tradition als auch auf Nebenerzihlungen und Anekdo-
ten.

Die in Esau sehr entwickelte intertextuelle Tiefenstruktur ist charakteri-
stisch fiir die Literatur der Erneuerung von Brenner bis Jehoschua. Dadurch dass
die kanonische jiidische Tradition den zeitlich-rdumlichen Bezug des Textes ver-
tieft, hat dieser nicht nur eine Liangsentwicklung, sondern auch eine doppelte
Tiefenschichtung. Die so gestalteten Bezugssysteme schaffen Verbindungen
unter den wirklichen Figuren, aber auch zwischen diesen und archetypischen
Figuren; auf solche spielt Shalev an mithilfe der nomen est omen-Technik und
mittels wiederkehrender mythischer Zustinde, die den an diese Tradition ge-
wohnten Leser daran erinnern, dass das in den Vordergrund geriickte System
noch weitere Schichten im Hintergrund hat. Der historische Text ist somit zu-
gleich ein mythischer Text, der in verschiedenen Umdrehungen einer Tradition
wiederkehrt — in der menschlichen Gesellschaft iiberhaupt und in dem hier be-
schriebenen Stamm im besonderen: Abraham und Sara, Jakob und Esau, Lea und
Benjamin sind Namen, die aus der biblischen Tradition geschopft sind. Aus den
Anspielungen auf diesen Kanon wird im Text von Esau etwa deutlich, dass die
biblischen Frauen aus dem Ausland hergebracht wurden (Lea und Sara) und dass
die Erzviter ebenfalls Sohne sind, die jeweils aus einer andern Welt kamen. In-
dem Esau in die Vereinigten Staaten emigriert, wiederholt er das Paradigma der
Vorfahren, die nach Agypten auswandern bzw. auf die andere Seite des Jordans
gehen (wie Esau) und dort ihren eigenen Stamm oder ihr eigenes Volk griinden.
Auch auf das Motiv des Bruderstreits von Kain und Abel bis zu Esau und Jakob

47



wird angespielt, obwohl die Tatsachen hier durcheinandergebracht werden und
Jakob eher “ein Mann des Feldes” ist als Esau, wihrend gerade Esau “ein hius-
licher Mann ist, der in seinen Zelten wohnt”?%; zudem ist Lea die Geliebte zweier
Briider und nicht Rachel. So bezieht sich der reale Text in parodistischer Weise
auf die kanonische Tradition, ohne aber die symbolische Kraft der traditionellen
Bedeutungen ginzlich aufzuheben.

Die Intertextualitit in Esau ist weitlaufig und riithrt sowohl von der Art, wie
die Erzdhlung organisiert ist, als auch von der Ausdrucksweise des erzihlenden
Protagonisten her. Der implizite Erzihler deutet an, dass der Bruderstreit einer
der Grundfaktoren der menschlichen Existenz und der hier beschriebenen ethni-
schen Gruppe ist: von Kain und Abel iiber Isaak und Ismael, Jakob und Esau bis
zu Joseph und seinen Briidern. In der biblischen Uberlieferung erzeugt das “Brii-
der-Thema” eine archetypische Dichotomie, die den “vergeistigten” Bruder mit
dem “korperlich-bodenstidndigen” konfrontiert. Die Annahme in der Tradition
ist, dass “der Altere dem Jiingeren dienen wird”*, weil der Jiingere in der Regel
fiir den Geist steht und dementsprechend die positive Gestalt ist, wihrend der
Erstgeborene die Materie symbolisiert und entsprechend die negative Figur dar-
stellt. Im Roman Esau hat Shalev diese Tradition demontiert.

Die Erzihlerfigur (Esau), aus deren Blickwinkel wir die Ereignisse betrach-
ten, ist zwar eine geistige Figur, deren Erzihlung fiir irgendeine unbekannte Frau
bestimmt ist; doch es ist eine sterile geistige Figur, die nur in der Lage ist, iiber
Brot zu schreiben, aber unfihig, es zu backen, — die oft mit Frauen schlift, aber
keine Kinder zeugt. Ausgerechnet die dem Konkreten verhaftete Figur Jakobs,
des absurden Liebhabers und seiner Kinder beraubten Vaters, der nach wie vor
das Brot mit eigenen Hénden backt — ist die positive Gestalt. Die mythischen
Faktoren wirken im verborgenen Text, und die realen Figuren im offenen Text
werden nicht nur gegeniiber den mythologischen Figuren durch Parodie verklei-
nert, sondern auch durch jene verstirkt und mit symbolischer “Energie” ange-
fiillt. Wenn wir dazu das fortwidhrende Spiel des Autors mit den Lebenselemen-
ten — Feuer, Sonne und Wasser — bedenken, haben wir eine reiche Palette an
mythischen Elementen vor uns, deren komplizierte und merkwiirdige Konfigu-
rationen die karnevaleske Kraft des Textes ausmachen.

In dieser Fiille liegt — solange sie fiir sich besteht, ohne jeden Bezug zu den
in jeder Einzelheit steckenden expliziten Botschaften — die Botschaft einer kar-
nevalesken Kraft der Erneuerung: der Autor kann iiber einen Auswanderer er-
zdhlen, der nicht zuriickkehrt zum Begribnis seiner Mutter (der Erzédhlerprotago-
nist), - iiber eine Frau, die sich weigert, ins Leben zuriickzukehren, nachdem sie
thren Sohn verloren hat (Lea), — iiber eine Frau, die bei einem arabischen Pogrom
den Tod ihrer Familienmitglieder mitansah (die Tante), — iiber ein junges Méd-
chen, das von seinem Vater verlassen und mit einem Mann verheiratet wurde, fiir
den es nicht bestimmt war, — iiber zwei licherliche kurzsichtige Briider und iiber
die misslungene Heirat zwischen den zwei wichtigsten Ehepaaren, den Eltern
(Abraham und Sara) und den Kindern (Jakob und Lea) — lauter tragische und

28 Vgl. Gen 25,27.
29 Vel Gen 25,23,

48



pathetische Geschichten; doch in all diesen Geschichten siegt ein Humor, der
sich iiber die “kummervollen” Empfindungen ergiesst. Die groteske Erfahrung
des mit einem existentiellen Lachen vermischten Weinens ist charakteristisch fiir
Shalev sowohl in Esau wie in Ein russischer Roman. Es scheint, als endete letz-
terer mit einem préachtigen Leichenzug von Gefallenen der zweiten Alija, die in
Sdrgen aus der “Diaspora” zu ihrer Erde zuriickkehren; aber diese Riickkehr
bringt eine verriickte und karnevaleske Verbindung zu dem Land ins Wanken,
das ihnen noch im Tod befiehlt, auf dem Boden der Viter zu leben. Der “Golem”,
der sie begribt und sich von den Begribnissen ernéhrt, und dessen Vetter, der mit
den Tochtern des Dorfes schlift, sind stirker als alle Krifte, die das Werk ihrer
Viter zu zerstoren versuchen. Auch wenn der Sumpf wieder einen Teil des Bo-
dens bedeckt, der ihm abgerungen wurde, und wenn die Toten an dem Ort, wo
landwirtschaftliche Produkte wuchsen, begraben werden — die Mitteilungskraft
der in der Erzidhlung enthaltenen Fiille ist stirker als alle negativen Botschaften,
die durch die satirischen und grotesken Inhalte vermittelt werden.

Auch im Roman Judiths Liebe driickt sich der renaissanceartige Reichtum
aus in der Fiille von Motiven und Anekdoten, welche die Bedeutung der Erzih-
lung erweitern und vertiefen. Die Quantitidt wird damit zu einer Qualitét. Die
Motive bezeugen die Erfindungskraft des Erzéhlers, der damit “phantastische”
Beziige zwischen den realistischen Materialien schafft. Zwei solche Motive sind
verbunden mit der Figur des Mosche Rabinowitz, und sie haben voraussagende
oder magische Bedeutung: das Verlorengehen bzw. das Finden des Zopfes, die
Fihigkeit bzw. das Unvermégen, den Fels zu heben, sind von Bedeutung fiir die
Gesamtform der Erzahlung. Der Zopf, verborgen in einer Schachtel, die seine
Mutter ihm gab, symbolisiert den Verlust von Mosches Weiblichkeit und deren
Neuentdeckung in der Figur seiner ersten Frau Tunja. Der Fels ist ein paralleles
Motiv, ndmlich der klare Beweis fiir die Kraft und Mannlichkeit Mosches, weil
er weit und breit der einzige ist, der ihn heben kann. Mit der Figur des Jakob
Scheinfeld sind andere Motive verbunden: die delikaten Mahlzeiten und das
Hochzeitskleid, das Jakob fiir Judith vorbereitet, worauf sie sich weigert, damit
zu der komischen Hochzeit zu kommen, die Jakob und Salvatore fiir sie arran-
giert haben. Die beiden Motive bringen auch den von der Figur Jakobs ausgehen-
den Uberfluss an Liebe zum Ausdruck. Andere Motive wie die Kanarienvogel,
die Raben, die Kuh Rachel und die Johannisbrotbdume stammen aus dem Gebiet
der Natur. Jedes ist auf eine andere Figur bezogen und dient als eine Art Meta-
pher fiir sie oder erweitert ihre Bedeutung im Kontext.

Der Roman Judiths Liebe erzeugt den Eindruck der iiberstromenden Fiille
auf zwei Arten: zum einen durch die Motive, die ihm auch symbolische Tiefe
verleihen; zum andern durch die Anekdoten, die mit Absicht das Mass iiberhiu-
fen als ob Erzdhlung auf Erzihlung zu einem Haufen geschichtet wiirde. Ein Teil
davon scheint vordergriindig irrelevant zu sein, doch sind sie sehr wohl fiir die
Gesamtform und fiir die karnevaleske Botschaft des Romans von Bedeutung.
Ein Teil der Anekdoten wird erzihlt durch den Erzéhlerprotagonisten (Sejde)
und ein Teil durch Nebenerzihler (Jakob Scheinfeld, Globerman). So erzahlt
etwa Jakob Scheinfeld eine tragikomische Anekdote iiber den “Ur’-Jakob
Scheinfeld, der eine Art Seifenschmecker in einer Seifenfabrik war und in einen

49



Seifenkochkessel fiel oder sich fallen liess; er schildert auch die Geschichte von
dem Alten, der auf dem Fluss ein Papierschiff mit einem darauf geschriebenen
Liebesbrief losschickte. Es trieb sechzig Jahre dahin, bis es zu der richtigen jun-
gen Frau gelangte, und als diese dann erschien, heiratete der mittlerweilen acht-
zigjahrige Alte die fiir ihn bestimmte junge Frau. Das sind zwei herausragende
Beispiele, mit denen der Autor den in die Liebe verliebten Helden (Jakob) cha-
rakterisiert; aber er erweitert damit auch die Bandbreite der Erzdhlung, indem er
betont, dass ihr Thema nicht nur die Liebe dreier Ménner zu einer Frau ist, son-
dern das Schicksal der Liebe immer und iiberall. Die konkret-fleischliche Seite
der Liebe wird dargestellt durch Globerman, der viele korperlich-vulgidre Ge-
schichten erzihlt: eine davon, die gerade nicht mit den Angelegenheiten zwi-
schen ihm und ihr zu tun hat, ist etwa die Geschichte iiber seinen Vater, einen
Viehhindler, der einen arabischen Scheich aus Gaza und dessen Hirten in Geld-
sachen betrog. Die deterministische Weltsicht des Autors kommt zum Ausdruck
in einer andern, sozusagen am Rand stehenden Anekdote iiber einen Menschen
mit Namen le-chajjim, “Gesundheit™, der versuchte seine Lebensrechnung zu
berechnen, damit er seinen Sohnen kein Geld vermachen miisste, und der am
Ende von Réiubern ausgeraubt und ermordet wurde. Solche Randerzéhlungen
legen die zentrale Handlung aus; doch sie haben auch die Funktion, den Leser
mit einem Haufen von Erzihlungen zu iiberschiitten, und so das Gefiihl von Vi-
talitit, Fiille und Uberfluss zu erzeugen.

Die drei Romane Shalevs sind alle auf die eine oder andere Weise mit der
ldndlichen Ansiedlung in Erez Israel und mit der Geschichte des Jischuv*! ver-
bunden. Der zentrale Roman unter den dreien ist diesbeziiglich der Roman Esau
(obwohl in Ein russischer Roman vielleicht mehr direkte ausserliterarische Hin-
weise vorhanden sind). In Esau blickt der Autor durch die Figur seines Erzéhler-
protagonisten auf die Herausbildung der zionistischen Ansiedlung in Erez Israel,
so als ob sie nur eine winzige Umwandlung des Formungsprozesses der israeli-
schen Nation im biblischen Urmythos wiire: der Bicker Abraham wird durch
seine Frau wider Willen an einen anderen Ort hin oder von seinem Ort wegge-
fithrt mit der Formel lech lecha, “gehe hin”*?. Diese Worte haben aber auch eine
symbolische Bedeutung in der nahen Vergangenheit des zionistischen Mythos:
es ist der Auszug aus der heiligen Stadt in das weltliche Dorf, ein symbolischer
Akt, der auf die Taten der Griinderviter hindeutet. Die Geschichte bedarf einer
parodistischen Gestaltung nach dem historischen Modell, das den Auszug des
alten Jischuv aus der Altstadt in die Wohnsiedlungen von Neu-Jerusalem be-
schreibt; und mehr noch die Erinnerung an den Auszug der mutigen Religidsen,
die auszogen, um Petach Tikwa zu errichten. Der “mythologische” zionistische
Akt ist verbunden mit dem Auszug von der Stadt aufs Land. Dieser wurde nur
moglich durch Krifte, die von aussen kamen: die Fremden sind nach Meinung

30 Wortlich “aufs Leben” als Trinkspruch.

31 “Ansiedlung”, Bezeichnung fiir die jiidische Bevolkerung in Paldstina vor der Staats-
griindung.

32 Vgl. Gen 12,1.

50



Shalevs nicht “unangenehm wie ein Ausschlag™™, sondern gaben den Juden, was
ihnen fehlte — bedingungslose Liebe zum Land. Sara, die Frau Abrahams und
Mutter der Zwillinge, steht Ruth, der Moabiterin nahe, und in ihr formte der
Autor den “gojischen” Grundsatz, dass es den Juden nie gelinge, zu Feldarbei-
tern und Brotbédckern zu werden, wenn sie sich ihnen nicht annédherten. In Esau
sind die Fremden und Altansédssigen im Land, die Angehdrigen der orientali-
schen Gemeinden, der Lebensquell von Erez Israel, so wie es in Ein russischer
Roman und in Judiths Liebe die Sonderlinge und Verriickten aus Osteuropa sind,
die den Grundstein und den Dachbalken beim Aufbau des Landes legten. Viel-
leicht interpretiert dieser Mythos die Genese der jiidischen Existenz in Erez Israel.

Erst recht bringen die Beschreibungen der Landschaft, von Flora und Fauna
das Verhiltnis der Erzdhlerprotagonisten und des Autors zur “Heimat” (moledet
“Geburtsort”) im wahrsten Sinne des Wortes zum Ausdruck —dem Land, in dem
die Helden und ihr Erzeuger geboren sind. Seit Yishar Smilanski [S. Yishar] gab
es in der hebrdischen Literatur keinen so unmittelbar auf die Einzelheiten der
Landschaft bezogenen Dichter wie Meir Shalev. Und wenn das Werk Yishars
mit dem Siiden des Landes von der Kiistenebene bis an den Rand des Negev
verbunden ist, so ist das Werk Shalevs liebevoll an die Jesreel-Ebene gebunden.
Nach Yishar ist Shalev vielleicht der am stirksten erez-israelische unter allen
Dichtern. Trotz der Ironie, dem Humor und den zweideutigen Beschreibungen
wird in seinem Werk eine Nostalgie fiir das pastorale und bukolische Land Israel,
das seit der Staatsgriindung immer mehr verschwindet, vernehmbar. Er 1st den
nostalgischen Motiven der realistischen Schriftsteller, der “Generation im Lan-
de” (dor ba-arez) sehr nahe und fiihrt sie — in raffinierter und dialektischer Weise
—vielleicht mehr als jeder andere fort. Yishar zeichnet eine Karte der Landschaft,
aber er versucht diese zu einer Frau und Mutter zu machen; Shalev dagegen be-
zieht sich auf reale Landschaften, nennt deren Kinder beim Namen, und seine
Figuren leben mitten in der Landschaft, weil sie sie zur Basis ihres Lebensunter-
haltes gemacht haben.

In Shalevs drei Romanen gibt es einige parallele Ziige: der Erzéhlerprotago-
nist in allen dreien ist einsam, und in zweien ist er auch asexuell oder zittert vor
jeder sexuellen Berithrung. Der Erzéhlerheld Baruch in Ein russischer Roman
entwurzelt den Grossvater, weil er nicht fahig ist, eine Frau zu heiraten und
Nachkommen zu zeugen. Zwar betrachtet er mit Genuss seinen Vetter, der das
verschlungene Geschlechtsleben der Viter und Grossviter geerbt hat und mit
allen Tochtern des Dorfes schlift, doch er selbst ist nur der Totengréber seiner
Viter. Auch der Erzihlerheld in Esau ist einsam, obwohl er sich nicht der Frauen
enthilt. Er ist aus dem Land geflohen, nachdem er zugunsten seines Bruders auf
seine Geliebte verzichtet hat und zu einem unfruchtbaren Verfasser von Koch-
und Backbiichern geworden ist. Auch er schaut seinem Bruder zu, der einen sei-
ner Schne verliert und dann um das Leben seines jiingeren Sohnes fiirchtet. Der
Erzihler in Judiths Liebe schliesslich (Sejde) ist der Sohn von “drei Vitern” und
hat seine Mutter verloren, als er zehn Jahre alt war. Er heiratet nicht und fiirchtet
sich davor, Nachkommen zu haben, weil jene ihm die Abwehrkraft vor dem

33 Vgl.bYev 47b.

51



Todesengel und sein eigenartiges Los nehmen konnten. Trotz der hedonistischen
Poetik in der Gestaltung der Erzdhlhandlungen “behauptet” der Autor, dass ein
Schriftsteller, der nur untitig betrachte, unfruchtbar sei. Die Registrierung der
Wirklichkeit ist eine Art Flucht vor existentiellem Verwickeltsein, die hedonisti-
sche Erzdhlung eine Art Ersatz fiir das eigentliche Leben.

Eine weitere Gemeinsamkeit der drei Romane hebt ebenfalls eine perver-
tierte Seite hervor, die ausserhalb der biirgerlichen Norm steht. Die dargestellten
Menschengruppen werden verstanden als zu einem Totem gehorige Stimme,
wobei die inneren Tabu-Gesetze nicht fiir sie gelten. Anormale Neigungen wie
inzestuose Beziehungen, die charakteristisch sind fiir Gesellschaften vor der
Anwendung von Tabus, sind ziemlich héufig in Shalevs Romanen: die monoga-
men Regeln gelten nicht fiir ihre Bevolkerung. In Ein russischer Roman ist eine
Gruppe von Minnern verliebt in eine einzige Frau; in Esau geschieht eine Art
“Inzest” sowohl bei den beiden Briidern, die in eine Frau verliebt sind (Lea), als
auch bei dem Onkel (Esau), welcher anscheinend mit seiner Nichte (Romi)
schlift, die ihrerseits 6dipal in ihren Vater verliebt ist und den Onkel als Ersatz
braucht. In Judiths Liebe heiraten ein Mann und eine Frau, die als Zwillingsge-
schwister dargestellt werden (Mosche und Tunja), auch unterhalten ein Bruder
und seine Stiefschwester eine Beziehung (Sejde und Naomi); und vor allem ist
die Vaterschaft des Erzihlers ungeklirt: “So horte ich meine Lebensgeschichte.
Von Globerman mit Geldscheinen, von Jakob mit Leckerbissen, von Rabinowitz
mit geradegebogenen Ndgeln, von Menachem mit Zetteln stummer Onkel, von
Naomi mit Streicheleinheiten und von Oded mit Schreien.”** Der Sohn kennt die
Geheimnisse seiner Geburt nicht und erfihrt dariiber von den verschiedenen
Vitern aus unterschiedlicher Perspektive. Die Geschlechtsbeziehungen zwi-
schen den Figuren schopfen ihre Lebenskraft aus irgendeinem primonogamen
Quell, in dem die Grenzen zwischen Identititen und Konturen verwischt werden,
und auch diese Verwischung ist charakteristisch fiir die karnevaleske Erfahrung.

Wihrend die Erzéhlerfigur das Schuldgefiihl des unbeteiligten Betrachters
aufbringt, wecken die sexuellen Gruppenbilder unbewusste Kriifte der Frucht-
barkeit. Der Autor beschreibt die Griindergruppen als Stammessippen, deren
soziale Gemeinschaftlichkeit so eng ist, dass sie zu einer sexuellen Gemeinschaft
wird. Das neue Land Israel wurde von einem Stamm aufgebaut, dessen Kinder
alle voneinander abhingig in einem dichten Netz bis zum Ersticken eng mitein-
ander verkoppelt sind. Zwischen der Sterilitdt der Erzéhler und der unpersonli-
chen Sexualitét jener sozialen Gruppen, die sie beschreiben, existieren auch Hel-
den mit sehr personlichen erotischen Erfahrungen, die jenseits von Fruchtbar-
keit, Sterilitdt und Sexualitiit liegen. Diese erotischen Erfahrungen spielen sich
gewdhnlich im Raum der Sehnsucht ab: Minner verlieben sich in Frauen, die
eher himmlisch entriickte Symbole sind als wahrhaftige Gestalten; als reale Fi-
guren sind sie Teil der unpersonlichen Sexualitit, als romantischer Traum stehen
sie liber und jenseits jeglicher korperlichen Erfahrung.

Shalev, der in der hebriischen Literatur nach der Generation der modernen
(surrealistischen, expressionistischen etc.) Erzéhler auftrat, ist im Grunde ein

34 Shalev, Judiths Liebe, 188.

52



romantischer Erzihler im Stil des “phantastischen Realismus” eines Garcia Mar-
quez, und obwohl es bisweilen scheint, dass er sich ironisch auf die verliebten
Traume bezieht, ist seine Liebe zu den Triumen und den Liebenden stérker als
der ironische Spott iiber jene Romantiker. Die romantische Figur in Ein russi-
scher Roman ist der Grossvater Mirkin, der eine Frau heiratete, aber sein Leben
lang auch auf eine andere Frau wartete, die erst im Alter zu ihm gelangte. Auch
die Figur des Jakob in Esau ist eine ausgesprochen romantische Figur. Er ver-
sucht, mittels eines grossen Spiegels seiner Geliebten die Sonne zu bringen,
wischt ihre Locken mit Regenwasser und macht ihr den Hof wie der biblische
Jakob der Rahel den Hof machte. Obwohl Jakob nicht immer als liebenswerte
und “vollkommene” Figur dargestellt ist, scheint mir, dass der implizite Autor
ihn seinem Zwillingsbruder vorzieht: er bekommt Lea, weil er mit all seiner
Kraft um sie wirbt, obwohl sie vielleicht besser zu Esau, dem Denker, als zu dem
bodenstindigen Bécker passte. Sie wird mit dem Bicker verheiratet, weil jener
die Frau verdient, der unermiidlich um sie kampft, wie einer, der um den Boden
des Landes kidmpft und ihn nicht aufgibt.

Der Sieg Jakobs ist aber ein tragischer Sieg, weil der Sieger eine schlafende
Schonheit gewinnt, die in den Schlaf fliichtet, nachdem sie aufgehort hat, den
Prinzen zu lieben, und scheiden mochte aus einem Leben, das ihr nicht das Ge-
wiinschte gegeben hat. Doch der Autor verurteilt nicht ihren Mann, sondern just
dessen Bruder, den Erzidhlerhelden, dessen Passivitidt der Grund ihres Leidens
ist. Lea ist ungliicklich, weil der schéngeistige Kiinstler nicht um sie zu kampfen
wusste, obwohl er sie liebte (im Gegensatz zum biblischen Jakob und zum Zwil-
lingsbruder im Roman). Jakob ist eine romantische Figur — in seiner Liebe wie in
seinem Leiden: wie “unser Vater Abraham” fesselte er seinen Sohn; und er wird
das Opfer der schrecklichsten israelischen Erfahrung — der Erfahrung des Kinds-
verlustes, die das Establishment mithilfe von Zeremonien und Gedenkbiichern
zu verdecken und zu vertuschen sucht. Jakob ist ein Held seiner Generation, weil
er versucht, sich mit dem Verlust, mit Gott und mit dem Establishment abzufin-
den, indem er fortfiahrt, Brot zu backen. Auch als sein personliches Leben zer-
stort ist, gibt er nicht auf, sondern findet sich ab mit einer Reihe von schweren
Erfahrungen: seine Frau hat ihn verlassen (ist in den Schlaf gefliichtet), sein
Sohn wurde in der Armee geopfert, ohne dass Hilfe gekommen wire wie in der
biblischen Erzdhlung, und nun ist er in unablissiger Besorgnis um das Leben
seines jiingeren Sohnes. Der israelische Mythos vom Kinderverlust erhielt hier
eine unkonventionelle Deutung: nicht der seines Kindes beraubte Vater in sei-
nem Stolz oder Jammer wird hier dargestellt, sondern eine nicht gerechtfertigte
Opferung, die als Reaktion den Widerstand gegen das opferbereite Establish-
ment und gegen die taubstummen Gotter auslost. Jakob ist ein Liebhaber wie der
Erzvater Jakob und leidet wie Hiob.

Der eigentliche Protagonist des Romans Judiths Liebe ist nicht Sejde, der
unbeteiligte Erzihler, sondern Jakob, dem sein Warten auf die Geliebte vor-
kommt wie das Warten des Erzvaters Jakob auf Rahel, ke-jamim achadim, “wie
einige Tage”*. Sejde dient indes als eine Art Ohrenzeuge, der in vier Mahlzei-

35 Vgl. Gen 29,20.

A3



ten-Treffen einer Reihe von Gestindnissen Jakob Scheinfelds, seines potentiel-
len oder scheinbaren Vaters zuhort. Jakob liebte Sejdes Mutter Judith in grenzen-
und bedingungsloser Liebe, und je mehr er sich peinigt, desto mehr liebt er sie.
Es ist eine frustrierte Liebe, deren einzige Realitit darin liegt, dass sie dem Leben
des frustrierten Liebenden einen Inhalt gibt und eine tiefe unmittelbare Bezie-
hung schafft zum Sohn der Geliebten, den er als innig liebender Vater adoptiert
hat. In seiner Liebe ist Jakob verschieden von den zwei weiteren Liebhabern, die
durch ihn und andere Zeugen beleuchtet werden.

Er, der scheinbar ein einfacher Mensch ist, sucht und findet poetische Aus-
driicke, um seine romantische Liebe zu zeigen: “Wie tausend gelbe Liebesboten
flogen die zwitschernden Mdnnchen umher, sassen wie gelbe Zettel auf den
Zweigen, liessen wie ein Heer gelber Kantoren das alte Flehen erklingen, das
weder Anfang noch Ende kennt.”* Sitze dieser Art kommen in dem Roman in
verschiedenen Kontexten vor. Jakobs Liebe ist nicht angewiesen auf eine Ver-
wirklichung, sondern steht jenseits jeder Realitit. Sie ist der romantische Traum
von Dulcinea und Beatrice, den Romantiker seit jeher trdumten. Als Jakob Sejde
vom Tod der Mutter erzihlt und von der schweren Trauer, die ihn bei ithrem Tod
befiel, wird deutlich, dass im Tod wie im Leben seine “Traum”-Beziehung zu ihr
wichtiger war als ein Besitz- oder Zugehorigkeitsverhiltnis. Er braucht sie mehr
als Traum denn als Besitz und selbst in ihrem Tod ist er ihr nahe, auch wenn er sie
nicht begleitet auf ihrem letzten Weg: “Das ganze Dorf ist ihr zum Friedhof ge-
folgt, nur ich bin nicht mitgegangen. Ah — nu, frag mich, warum ich nicht hinge-
gangen bin. Sagen wir so: Weil ich gespiirt habe, wenn dieses Begrdbnis eine
Hochzeit wiire, hdtte man mich nicht eingeladen. Verstehst Du? Darum bin ich
nicht hingegangen. Und dieses alte Herz, das sein Leben lang allein war, wird
noch ein bisschen ldanger allein sein. Es ist schon gewohnt, allein zu sein, dann
wird’s halt noch ein wenig allein bleiben.”*" Das ist eine romantische, phantasti-
sche und metaphysische Liebe ohne zeitliche und rdumliche Grenzen.

Shalev, der phantastische Realist in der hebriischen Literatur, ist — wie an-
dere Schriftsteller dieser Richtung — ein von Grund auf romantischer Schriftstel-
ler trotz der Ironie, mit der er sich auf seine triumenden und phantasierenden
Helden bezieht. Seine Helden sind Don Quichotte-Figuren der Liebe, die in ihren
Versuchen, Traume zu verwirklichen, scheitern. Die Misserfolge werfen die ro-
mantische Erfahrung von hochster Hohe in tiefste Tiefen, bis die Kluft zwischen
Traum und Wirklichkeit auf groteske Weise die frustrierten Gestalten und zer-
storten Traume blosslegt; doch die (bisweilen makabre) Groteske, deren Anfang
in einer romantischen Vision liegt, ist wie gesagt voll von Lebenskraft. Auch
wenn der Traum schon seine Nichterfiillung in sich birgt (und es gibt eine Paral-
lele zwischen den Trdumen von der Liebe und den ideologischen Triumen der
Griinderviter des Tales), auch wenn die Visionen am Ende in die Briiche gehen,
auch wenn der Zeuge, der die Triaume und deren Zerstorung bezeugt, ein unbetei-
ligt registrierender Schriftsteller ist, der nicht selber handelt; so ist dennoch die
hedonistische Fiille der Wirklichkeit und die Unmenge von daraus hervorstro-

36 Shalev, Judiths Liebe, 271.
37 AaO 336.

54



menden Traumen, welche die Hand des sterilen Erzihlers notiert, so gross, dass
die in der Wirklichkeit, in der Sprache und in der menschlichen Vorstellung ver-
steckte Lebenskraft stirker ist als die zerschlagenen Traume. Es wird deutlich,
dass — obwohl die romantischen Triume zerstort werden — das Fest des Lebens
nicht authort. Der Autor vermittelt uns die Erfahrung, dass nach jedem Einsturz
irgendwo und irgendwann — wie in hedonistischen Festen — eine neubelebte Blii-
te zu erwarten ist.

Konservative Erben der vorangehenden Generation

Die Autoren Grossman, Seri und Shalev, die alle dem phantastischen Rea-
lismus nahestehen, sind die interessantesten konservativen Erben der vorange-
henden Generation (Jehoschua, Oz, Kenaz und Appelfeld). Eine andere Gruppe
von Schriftstellern rebelliert gegen die vorhergehende Generation und neigt zu
einer postmodernen Darstellung der Wirklichkeit. Die wichtigsten Autoren die-
ser Richtung sind Joel Hoffman, Yuval Schimoni, aber auch jiingere wie Orly
Castel-Bloom, Etgar Keret und andere. Sie zu behandeln, wire ein Kapitel fiir
sich. In diesem Essay haben wir drei Autoren vorgestellt, welche die literarische
Tradition von innen heraus verdndert und damit wichtige Werke geschaffen ha-
ben, die aus eigener Kraft bestehen konnen.

55



	Die konservative Revolution der jungen israelischen Dichter : Tendenzen der achtziger und neunziger Jahre

