
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Lieder über König und Frieden : zur Lyrik von Yehuda Amichai

Autor: Zimmermann, Heidy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961177

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lieder

Zur

über Krieg und Frieden

Lyrik von Yehuda Amichai

von Heidy Zimmermann

"The reality is far from ideal. The Jewish
people have married Israel, this Land. But as
in a real marriage, things have cooled down.
Complaining about it sounds like an old man
complaining about his age. An old couple
should just live together. [...] We have, after
all, passed the honeymoon stage, passed the

romance, but it is, nonetheless, a true
marriage. Such is my Zionism."

Yehuda Amichai1

Einer vielzitierten Legende zufolge pflegten israelische Soldaten im jungen
Staat der fünfziger und sechziger Jahre - gleichsam als Notvorrat - ein Bändchen
mit Gedichten von Yehuda Amichai bei sich zu tragen2. Dies mag den Popularitätsgrad

eines Poeten illustrieren, der 1982 den Israelpreis, die höchste nationale
Auszeichnung, erhielt und dessen Texte längst zum Prüfungsstoff an den Schulen

gehören. Indes findet man gedichtelesende Soldaten heutzutage kaum mit der
Lupe, vielmehr scheinen die Gedichtbände weit und breit gegen ein Pelefon3
eingetauscht worden zu sein. Die Frage ist wohl berechtigt, ob diese Legende eher
ein Idealbild konstruiert oder ob sie tatsächlich die überdurchschnittliche
Rezeption von Lyrik im jungen Israel reflektiert. Erwägungen dazu ergeben sich
einerseits aus der exemplarischen Analyse thematischer und poetischer Aspekte
in Gedichten Amichais, andererseits aus dem Blick auf den Kontext und die
Rolle des Dichters bei der Herausbildung einer modernen israelischen Lyrik seit
den fünfziger Jahren.

Das Schreiben Amichais deckt annähernd die fünfzig Jahre seit der Ausrufung

des Staates ab. Ein erster Gedichtband erschien 1955 unter dem Titel ach-
schaw u-ve-jamim acherim ("Jetzt und in anderen Tagen"), doch versammelt der

* Lie. phil. Heidy Zimmermann, wissenschaftliche Assistentin an der Universität Ba¬

sel, Riehenstr. 112, CH - 4058 Basel, Schweiz.

1 Interview mit Chertok, We are all close, 60 (vgl. die vollständigen bibliographischen
Nachweise im Literaturverzeichnis am Ende des Artikels).

2 Vgl. z.B. Bloch/Mitchell, The Selected Poetry, XI oder Alter, After the Tradition,
243.

3 Der hebräische Neologismus für das kabellose Telefon ist eine Kontamination aus
pele ("Wunder") und telefon.

5



Band schirim Gedichte aus dem Zeitraum von 1948-1962. In den folgenden
Jahrzehnten wurden neben zwei Romanen sowie einigen Erzählungen und Dramen
zehn Bände mit Gedichten publiziert4. Amichai hat sein Schreiben immer wieder
als Widerhall realer Erfahrungen charakterisiert, auch indem er mutmasste, dass

er gar nicht zu schreiben begonnen hätte, wäre er nicht als junger Mensch nach
Palästina gekommen. Autobiographische Bezüge machen seine Lyrik in besonderem

Masse explizit, gerade wenn es um lokale und zeitgeschichtliche Referenzen

geht. Dieser Befund mag die Frage rechtfertigen, wie sich die Geschichte des
Staates in Amichais Werk spiegelt und ob sich seine Haltung gegenüber der
israelischen Realität in der Dichtung niederschlägt.

Die Auswahl der hier behandelten Texte ist einerseits inhaltlich ausgerichtet
auf Gedichte, die an realen, nachvollziehbaren Erfahrungen die Geschichte des
Staates, die Lebenswelt Jerusalem, vor allem aber die verschiedenen Kriege und
deren Folgen thematisieren. Andere, ebenso zentrale Themen in Amichais Werk
wie das Verhältnis zur Religion, zu Gott und den Eltern (vor allem zum früh
verstorbenen Vater) oder die umfangreiche Liebeslyrik werden mithin nicht direkt
Gegenstand der Betrachtung. Andererseits soll an geeigneten Beispielen die
Poetik Amichais charakterisiert und sein spezifischer Umgang mit den Mitteln
der hebräischen Sprache herausgearbeitet werden. Nach diesen Kriterien sind
auch die im Anhang wiedergegebenen, von mir ins Deutsche übertragenen
Gedichte ausgewählt.

Der biographische Impuls

"I use my own life as my material", sagte Amichai einmal5 und benannte
damit den steten Auslöser seiner poetischen Aktivität. Tatsächlich ist in all
seinen Gedichten ein lyrisches Ich greifbar, das unmittelbare Erfahrungen zu
beschreiben und zu verarbeiten scheint. Selbst wenn ein Text nicht in der ersten
Person abgefasst ist, wird in der subjektiven Sicht- und Ausdrucksweise der von
innen nach aussen gerichtete Blick des sprechenden Ichs spürbar, was Chana
Kronfeld als "generelle Rhetorik der Autobiographie" bezeichnet hat6. Dieser
quasi-biographische Duktus, der sich gerade auch in Titeln wie Autobiographie
im Jahr 1952, Zu meinem Geburtstag, Der Tod meines Vaters etc. (schirim 15,

27,101)7 manifestiert, verleitet leicht dazu, vom Werk auf das Leben zu schlies-

4 Vgl. die Angaben zu den bislang vorhandenen Übersetzungen ins Deutsche und den
hier verwendeten Originalausgaben in der Literaturliste.

5 Chertok, We are all close, 60.

6 Kronfeld, Wisdom of Camouflage, 472.

7 Die Übersetzungen aller im Text angeführten Zitate sind von mir und halten sich eng
an das Original; sie können daher von gedruckten deutschen Übersetzungen abweichen.

Die Nachweise in Klammern beziehen sich auf die im Literaturverzeichnis
eingeführten Kürzel bzw. auf die Gedichte im Anhang. Zum Thema Biographie vgl.
auch das Gedicht 1924 im Anhang.

6



sen und umgekehrt. Doch ist es Teil des poetischen Spiels, das Rohmaterial des
Erlebten durch die sprachliche Umsetzung zu einem autonomen ästhetischen
Objekt zu machen und dadurch die Grenzen zwischen Fiktion und Dokumentation

zu verwischen. Bekenntnisse wie "ich schreibe nicht als Dichter, sondern als
Mensch"8 sind denn auch weniger als Hinweis auf biographische Kongruenz zu
verstehen, sondern vielmehr als Ausdruck einer dezidiert antielitären Haltung
und einer entmythologisierten Auffassung des poetischen Prozesses. Einer
Forderung eines ebenfalls virtuosen Sprachspielers, Robert Walsers, folgend, dessen

Leben und Schreiben allzu oft miteinander vermischt wurden, gelte darum
für die folgenden Betrachtungen die "Voraussetzung, dass der Klarinettist nicht
das Klarinett selbst ist, dass er vielmehr nur darauf spielt"9.

Amichai fasste die für ihn bestehende Notwendigkeit, Erlebtes in Sprache
zu fassen, mit dem Bild "you don't become aware of your body unless it hurts"10.
Nicht der Zustand des Glücks ist Ursache der poetischen Verlautbarung, sondern
die Verletzung und der Verlust. Gemäss diesem Konzept schreibt man nicht,
solange man eins ist mit sich und der Welt, sondern erst, wenn man dieses Zu-
standes verlustig gegangen ist. Weiter kommentiert Amichai den Entstehungs-
prozess: "Poetry starts only after the climax. It's one of the first signs that you
have overcome something."11 Lyrik dient damit als Code, um Überwundenes
und Verarbeitetes zu kommunizieren. Gedichte zu schreiben sieht Amichai als
ein Mittel zur "Selbstheilung", das - wenn es stark genug ist - auch andern zum
Überleben helfen kann12.

Die Kette von Verletzungen des Lebens beginnt mit dem biographischen
Bruch zwischen der unversehrten orthodox und tief religiös geprägten Kindheit
Ludwig Pfeuffers in Würzburg und der 1935 erfolgten Emigration der ganzen
Familie nach Palästina, wo der fortan zionistisch sozialisierte Jüngling sich einen
neuen sprechenden Namen gab ('ammi-chaj, "mein Volk lebt"). Die Kindheit
gehört seither zu den "Dingen, die verloren sind", zu den Orten, an die man nicht
zurückkehren kann (schalwa 34), die aber ein starkes Sediment in der Erinnerung

bilden, denn "wer sich mehr als die andern an seine Kindheit erinnert, ist
Sieger, wenn es überhaupt Sieger gibt" (1924, vgl. Anhang). Die Schoa wirft,
obwohl die grosse Familie ganz verschont geblieben und allein die Jugendfreundin

Ruth als persönlicher Verlust zu betrauern ist13, ihre Schatten auf die Erinnerung,

wie es in dem Gedicht Ich bin in grosser Sorge heisst: "... von der Synago-

8 Kronfeld, Wisdom of Camouflage, 473.

9 Walser, Brief an Otto Pick vom 9.2.1928, in: Jörg Schäfer (Hg), Briefe, Frankfurt
a.M. 1979, 322.

10 Montenegro, Yehuda Amichai, 16.

11 AaO 17.

12 Vgl. [Gespräch mit Dan Omer] in: Prosa 2/25 (September 1978), 7-11.

13 Sie kehrt wieder in Gedichten (z.B. "Ruth, das Glück", oscher 50; "Kleine Ruth",
Faust 70) und besonders in dem stark autobiographisch bestimmten Roman Nicht
von jetzt, nicht von hier.

1



ge meiner Kindheit blieb nur der Himmel, den ich einst durch das Fenster sah"
(me-adam 26)14. So wie die Zerstörung im verlassenen Deutschland nicht direkt
miterlebt wurde, ist sie in diesem Vorstellungsbild mit einem rhetorischen
Überraschungseffekt euphemistisch ausgespart. Umso unmittelbarer ist die wiederholte

Erfahrung des Krieges in der neuen Heimat, die Amichai bereits als
achtzehnjähriger Freiwilliger in der jüdischen Brigade der britischen Armee (1942-
1946) machte und deren Unausweichlichkeit er in vier weiteren Kriegen Israels
erlebt hat.

Seine Affinität zur Poesie entwickelte sich während der Armeezeit in Ägypten

Anfang der vierziger Jahre, als Amichai in einer Militärbibliothek auf eine
Anthologie moderner englischsprachiger Lyrik stiess und darin Autoren wie T.
S. Eliot oder W. H. Auden entdeckte, die später zu wichtigen Vorbildern seines
eigenen Schreibens werden sollten. Die ersten Gedichte entstanden Ende der
vierziger Jahre, ausgelöst wohl durch die zentrale Erfahrung des Krieges, dessen
Absurdität in den Augen eines lebenshungrigen jungen Menschen eine dauernde
Irritation bedeutete. Ein Individuum, das sich weder in den ideologischen
Schutzmantel der Religion noch in den des Nationalismus hüllen kann, muss sich
den existentiellen Fragen stellen. Wie ungeschönt Amichai immer wieder die
Begleitumstände des Krieges wahrgenommen hat, zeigt seine nüchterne Antwort
auf die provokativ-naive Frage eines jungen Amerikaners, ob er je in Israels
Kriegen gekämpft und ob er auf dem Schlachtfeld Gott gesehen habe: "Nein,
Gott habe ich nicht gesehen, nur Menschen, die getötet wurden"15.

Liebe machen im Krieg

Das lyrische Ich in Amichais Gedichten berichtet wiederholt von im Krieg
getöteten Freunden, bewahrt die Erinnerung an sie und wird sich des unverdienten

eigenen Verschontseins bewusst; am unmittelbarsten geschieht eine solche
Reflexion in der Vergegenwärtigung des Todes von Dicky: "Dicky wurde
getroffen / wie der Wasserturm in Yad Mordechai / Getroffen. Ein Loch im Bauch.
Alles / strömte heraus." (oscher 89; Zelte 43)16. In abgehackten, rohen Sätzen
wird hier berichtet, als ob das sprechende Ich noch immer unter Schock stünde.
Vergleichbar der poetischen Sprache eines Wilfred Owen - während des Ersten
Weltkriegs und danach der bedeutendste Vertreters der warpoetry - veranschaulicht

die bildliche Analogie zwischen dem getroffenen Freund und dem
angeschossenen Wasserturm die Szene in nüchterner, schonungsloser Konkretheit

14 Vgl. auch die Spiegelung der Synagogenerinnerung in Unendliches Lied (Anhang).

15 Alter, A Portrait, 132.

16 Vgl. auch Chuleikath - Das dritte Gedicht über Dicky (ha-egrof 14; Faust 12) und
Dickys Tod (Nacht 168-176).

8



und mit geradezu schmerzhafter Ironie. Dieses Gedicht stammt aus dem Zyklus
Klageliederfür die im Krieg Gefallenen, der als Reaktion auf den Jom-Kippur-
Krieg von 1973 entstanden ist. Allerdings ist die Betroffenheit von Krieg und
Tod und deren poetische Formulierung nicht an die Unmittelbarkeit des
Zeitgeschehens gebunden, sondern kann jederzeit die Präsenz in den Gedanken
beanspruchen. "Ich bin bei Aschdod im Kampf gefallen / im Unabhängigkeitskrieg",
heisst es in dem Jahrzehnte später entstandenen Gedicht Seither (schalwa 9; Zelte

123), in dessen Verlauf sich herausstellt: "Ich trug meinen Kameraden auf dem
Rücken / Seither spüre ich dauernd seinen toten Körper". Das sprechende Ich
wird gewahr, dass es nur äusserlich vom Krieg verschont geblieben, aber vom
Tod des Freundes selbst zutiefst verletzt worden ist. Und im Bewusstsein, dass
sein Überleben nicht dem eigenen Heldentum zu verdanken ist, stellt es in Was
habe ich in den Kriegen gelernt (ha-egrof 15; Faust 18) einen Katalog hilfloser
Handlungen und sinnloser Fähigkeiten auf, führt die stereotype Redeweise "Es
ist verboten, Schwäche zu zeigen" (schalwa 87) in anaphorischer Wiederholung
ad absurdum und besteht auf seinem Anti-Heldentum in einem Gedicht mit dem
Titel "(aber) ich will in meinem Bett sterben" (schirim 95). Als Refrain in allen
fünf Strophen konterkariert dieser Vers die Verherrlichung eines heldenhaften
Todes auf dem Schlachtfeld.17

In all diesen Gedichten ist durch Ortsnamen, Jahreszahlen und andere reale
Verankerungen ein zeitgeschichtlicher Bezug hergestellt, der deutlich oder
zumindest erschliessbar macht, um welchen Krieg Israels es sich handelt. Wohl ist
dieser zeitliche und räumliche Bezug bedeutsam für den wirklichkeitsnahen
Tonfall der Gedichte, doch bleibt die Perspektive immer introvertiert und das

Sprechen subjektiv, allein auf das individuelle Leben bezogen. Darum bleibt es
auch primär eine persönliche Angelegenheit, mit den Auswirkungen des Krieges
fertigzuwerden: "Sogar meine Liebesaffären werden nach Kriegen gemessen /
ich sage, das geschah nach dem zweiten / Weltkrieg. Wir trafen uns am Tag vor
dem / Sechstagekrieg. Niemals sage ich / vor dem Frieden 45-48 oder mitten / im
Frieden 56-67." (oscher 14; Zelte 53)18. Diese Verse deuten mit dem ironischen
Unterton einer nüchternen Chronik an, wie sehr die Folge der Kriege die Biographie

und das Lebensgefühl des Einzelnen bestimmt und wie sie gleichsam ein
Koordinatensystem für die Erinnerung darstellt.

Die Unerbittlichkeit, mit der die inneren und äusseren Verheerungen des

Krieges in Amichais Gedichten - oft auch in ganz unvermittelten Zusammen-

17 Ähnlich radikale kritische Darstellungen von Kriegserfahrungen und Gewissenskon¬
flikten finden sich in frühen Erzählungen von S. Yishar, jetzt übersetzt in dem Band
Von Krieg und Frieden, Sieben Geschichten, aus dem Hebräischen von Ruth Achlama,

Frankfurt a.M. 1997.

18 Vgl. auch die ähnlichen Formulierungen in pegischa 'im av: "Mein Vater kommt zu
mir in einer der Pausen / zwischen zwei Kriegen oder zwischen zwei Liebesaffären /
wie zu einem Schauspieler, der hinter der Bühne im Halbdunkel ausruht" ("Treffen
mit dem Vater", schalwa 8) oder "Einmal nach dem letzten Krieg / traf ich einen, der
vor Jahren mein Schüler gewesen war" in ma aschallem be'ad ha-schalom be-naf-
schi ("Was bezahle ich für meinen Seelenfrieden", schalwa 30).

9



hängen19 - reflektiert werden, ist ebenso stark wie das Bewusstsein von dessen

prinzipieller Unabwendbarkeit. So werden nicht selten auch frühere Kriege erinnert

- besonders der erste Weltkrieg, in dem der Vater sich als loyaler deutscher
Jude ein eisernes Verdienstkreuz erworben hat, in dem aber auch ein Bruder der
Mutter gefallen ist20 -, und der Ausdruck persönlichen Protestes gegen den Krieg
scheint weniger aktuelle politische Kritik als vielmehr universaler, humanistischer

Entwurf zu sein21. Vor allem aber spitzt Amichai in zahlreichen Gedichten
die prinzipielle Untrennbarkeit von Gegensätzen wie Krieg und Frieden, Liebe
und Hass auf deren notwendige Gleichzeitigkeit zu. Er thematisiert die durch das
Leben erzwungene Simultaneität von Krieg und Liebe, wobei Liebesmomente
immer wieder als Feuerpause im Krieg, als schützende Nische des Lebens dargestellt

werden. Die antithetische Verbindung der beiden Begriffe, zumal in der
Wendung "Krieg machen in der Liebe", wird erst voll verständlich, wenn man
die gegenüber dem Deutschen umfassendere und konkretere Bedeutung des
hebräischen Ausdrucks milchama, "Krieg" bedenkt, in dem immer auch der verbale

Ursprung von "kämpfen" präsent ist.

Beispielhaft ausgeführt ist diese Auffassung in dem Gedicht adam be-chaj-
jaw {Der Mensch hat im Leben, vgl. Anhang)22 - einem der selteneren Texte, die
ohne ein explizites lyrisches Ich auskommen und in einem verallgemeinernden
Sprachduktus gehalten sind. In einer Parodie auf Qohelet 3 entsteht hier eine
Engführung von Einsichten über die Vergänglichkeit des menschlichen Lebens
und die Notwendigkeit der Verbindung gegensätzlicher Aktivitäten ("hassen
und vergeben", "erinnern und vergessen" usw.). Die Exposition in der ersten
Strophe nimmt die Kernaussagen der biblischenVorlage (sman la-kol, 'et le-chol
chefez, "alles hat seine Stunde, jedes Ding hat seine Zeit") in wörtlichen Anspielungen

auf und führt deren Negation auf eine Polemik gegen Qohelet hinaus.
Entscheidend ist, dass der Gedanke konkretisiert wird durch die Einbeziehung

19 Vgl. etwa die Erwähnung des Krieges in einer scheinbar assoziativen Reihe von Ar¬

gumenten in dijuq we-diqduq ("Genauigkeit und Grammatik": "Weltkrieg",
"Sommerliebe", Hochzeitskuchen"; vgl. Anhang), die kontrastierende Erwähnung Gottes
in machschavot leumiot: "In einer Sprache / die Wunder und Gott beschrieben hat,
jetzt Auto, Bombe, Gott zu sagen" ("Nationale Gedanken", achschaw 38) oder die
Konfrontation gegensätzlicher Motive in schir chatunna: "Deine Eltern lieferten die
Frau und meine - den Mann / Gott lieferte den Krieg und seine Unterbrechung"
("Hochzeitslied", schalwa 54).

20 Vgl. z.B. die Erzählung mitot avi ("Wie oft mein Vater starb", Nacht 103 f) und die
Gedichte immi meta be-schavuot ("Meine Mutter starb an Schavuot", me-adam 15)
bzw. nora le-sahot ("Furchtbar ist es zu identifizieren", achschaw 28).

21 Amichai äusserte zwar in einem Interview, in Israel könne man es sich als Dichter
nicht leisten, apolitisch zu sein, machte auch nie ein Hehl aus seiner Sympathie für
die politsche Linke und seiner Nähe zur Friedensbewegung, vermied es aber, Manifeste

zu schreiben oder seine Lyrik in dieser Richtung zu funktionalisieren (vgl.
Montenegro, Yehuda Amichai, 16, und das parodistische Gedicht schirpoliti
["Politisches Lied", scha'at ha-chesed 31]).

22 Erstmals deutsch in: Christoph Meckel/Efrat Gal-Ed (Hg), Alles andere steht ge¬
schrieben, Ein deutsch-israelisches Lesebuch, Kiel 1993, 16-19.

10



eines "Menschen in seinem Leben"; damit wird die Argumentation gegen die
abstrakte Weisheit der Vorlage begründet. So ist das Zusammentreffen der
Gegensätze nicht nur durch die Kontinuität der menschlichen Existenz programmiert
("mit den gleichen Augen lachen und weinen"), sondern der Gegensatz zwischen
Innen- und Aussenwelt, die Widersprüchlichkeit des Menschen selbst erzeugt die
Gleichzeitigkeit des Unvereinbaren.23 Sie auszuhalten gehört zur condition humaine,

Befreiung davon bringt erst der Tod ("Ort, an dem Zeit ist für alles").
Der formale Aufbau dieses Gedichts, die Art, wie die parodierte Vorlage

aufgenommen und aus ihren Stichworten eine Auswahl getroffen wird, verdeutlicht

seine zentrale Thematik. Die Wiederaufnahme des Eröffnungsverses "Der
Mensch hat im Leben nicht Zeit" markiert den Beginn eines zweiten Teils, der
Auslegung und Durchführung des in der ersten Hälfte Exponierten ist und im
letzten Vers zum Ausgangspunkt des Qohelet-Zitats ("Zeit für alles") zurückkehrt.

Die Aufzählung entgegengesetzter Handlungen in der zweiten Strophe
nimmt in einem subtilen Geflecht von Zitat, Variation und Umstellung
Gegensatzpaare aus Qohelet 3 auf. Der Akzent liegt auf der Antithese von Hassen und
Lieben (in dieser Reihenfolge!), bzw. von Liebe und Krieg, was die formale und
semantische Klammer der Eckverse in dieser Strophe verdeutlicht. Die
überraschende Gegenüberstellung von Liebe und Krieg (Kampf) bildet zugleich die
stärkste Abweichung von der biblischen Vorlage (Krieg und Frieden) und fasst
die zentralen existentiellen Erfahrungen, die in ihrer schwer zu ertragenden
Gleichzeitigkeit die stete Nähe von Leben und Tod vergegenwärtigen, zusammen.

Von da an steigert sich die Kadenz der Antithesen, indem die Begrifflichkeit
sich zunehmend von der Vorlage entfernt und kulminiert in einer

Essensmetapher für die Schwerverdaulichkeit der Geschichte.

Ein weiteres Beispiel für die Nebeneinanderstellung disparater Motive und
die Thematisierung von Krieg wie für die Parodierung traditioneller jüdischer
Texte ist das Gedicht Erinnerung in Abu Tor (vgl. Anhang). In prosaischem
Erzählstil wird hier am Anfang das Bild einer realistisch scheinenden Situation
geschildert: die vielseitige Verwendung einer Hütte auf dem seinerzeit (1967)
hart umkämpften Hügel Abu Tor im Süden Jerusalems. Die Simultaneität des
Liedes Lecha dodi zur feierlichen Begrüssung des Schabbat mit dem Geschrei
der duschenden Soldaten erzeugt einen scharfen Kontrast zwischen religiöser
und profaner Sphäre. In den folgenden Versen werden "der Herr ist ein Mann des

Krieges" (Ex 15,3) und "Herr der Heerscharen ist sein Name" (Jes 47,4) zitiert,
Schriftstellen, die auch als liturgische Versatzstücke im Kontext des Morgengebets

gegenwärtig sind. Die Analogie zwischen den göttlichen Epitheta und der
Charakterisierung eines Soldaten schafft eine unvermittelte Konkretisierung, die
auf die Wörtlichkeit der ursprünglichen Bedeutung in den Zitaten zurückverweist.

Ein weiteres, nur leicht verändertes Zitat aus den Segenssprüchen des

Morgengebets (ursprünglich u-vara bo neqavim, "... und in ihm Löcher erschaffen

hat") ist Auslöser für die Kombination der beiden Sphären und eine ans
Makabre grenzende Pointe, die sich aus dem einmal buchstäblichen und einmal

23 Dieses ambivalente Gefühl gegenüber Situationen der Aussenwelt wird ausdrücklich
zum Thema in dem Gedicht Schafherde neben Flugplatz (vgl. Anhang).

11



metaphorischen Verständnis derselben Wendung ergibt. Es ist dies ein typisches
Beispiel für Amichais poetische Technik, Zitate oder idiomatische Wendungen
in scheinbar naiver Weise wörtlich zu nehmen und dadurch neue Bedeutungen
zu erzeugen. So führt ein linearer Gedankengang von "der Herr ist ein Mann des

Krieges" zu der provozierenden Konkretisierung von dessen "Aktivität" in einer
doppeldeutigen Formulierung ("Löcher machen"). Darin wird wiederum der
kritische Blick eines impliziten lyrischen Ichs spürbar, das sowohl religiösem als
auch militärischem Pathos, vor allem aber der irrationalen Vermischung von
beidem misstraut. Sein Protest gegen Krieg ist immer verbunden mit dem Be-
wusstsein von sinnlosen Opfern und Verlusten und mit dem Appell für Leben
und Liebe24. Vermieden werden Pathos und Anklage, als wirksame Darstellungsmittel

eingesetzt hingegen die nüchterne Registrierung gegensätzlicher
Tatbestände: "Eine Frau in den Radionachrichten sagt / mit süsser und weicher Stimme

/ was Männer einander im Krieg antun" (me-adam 28) oder die implizite
Anlage eines Analogieschlusses mit einer überraschenden Wendung vom
Konkreten ins Bildhafte: "Auf die Tür eines Früchteladens sind Früchte gemalt / auf
ein Fischrestaurant sind Fische gemalt / auf den Eingang zum Krieg ist ein junger
Mann gemalt" (me-adam 26). Gleiche und ähnliche Verfahren kennzeichnen die
Entwürfe von "Visionen des Friedens", in denen etwa das Umschmieden der
Schwerter zu Pflugscharen und dann weiter zu Musikinstrumenten gefordert
wird, damit, "wer Krieg führen will", erst wieder Arbeitsgeräte herstellen
muss25. Bei alledem ist das Ich nicht ein unbeteiligter Beobachter, sondern ein in
alle Geschicke des Landes Involvierter, dessen Leben durch die Geschichte des
Landes mitbestimmt ist, so dass er sagen kann: "als ich kämpfte / kämpfte auch
das Land, als ich aufstieg, stieg es auf, und als ich sank / fing es mit mir zu sinken
an" (ha-sman 32; Zelte 109).26 Entscheidend in der Reihe dieser parallelen
Konstruktionen ist der Wechsel zu der ingressiven Aktionsart mit dem Verb "anfangen"

im letzten Vers dieser Strophe, der die Analogie zwischen Ich und Land
relativiert. Das Land sinkt nicht endgültig, sondern es wird ein Bogen gespannt
zu der "grossen Hoffnung" auf eine bessere Welt, die im Jahr 1946 bestanden
habe und die "bis heute" (ca. 1978) nicht verschwunden sei. Doch scheinen solche

Aussagen - wie etwa das subjektivistische Pamphlet Ich bin ein Rassist des
Friedens (vgl. Anhang) zeigt - weniger einen idealistischen Pazifismus
auszudrücken als den Umstand, dass sich Amichai mit einem notwendigerweise
pragmatischen Realismus abfindet, der auf einer Ebene die Reaktion auf lokale

24 Vgl. dazu die Vier Lieder über Krieg und Frieden im Anhang und die Assoziation:
"Ein mit Regen gesegnetes Jahr / wird im Frühling viele Pflanzen hervorbringen [...]
Ein mit Kindern gesegnetes Jahr / wird den Krieg vergrössern / wenn die Kinder einst
gross sind" (me-adam 35).

25 Anhang zu einer Vision des Friedens (schalva 33; Zelte 131), vgl. auch die "Vision
des Friedens" in dem Gedicht Im Abstand zweier Hoffnungen vom Kampf (schirim
153).

26 Noch deutlicher kommt die Erfahrung einer gegenseitigen Abhängigkeit zum Aus¬
druck in der Erzählung Dickys Tod: "Wenn keine Jugend da wäre wie wir, die in dem
alten Land hin- und herläuft wie das Blut in den Adem, hätte das Land schon aufgehört

zu leben" (Nacht 168).

12



Themen erfordert, auf einer andern aber auch auf die Universalität der Fragen
verweist.

Poesie ist somit ein Weg, Ordnung in die chaotische Erfahrung der Welt zu
bringen27, indem der Dichter sich zur Aufgabe macht, "jedes Ding, jedes Gefühl,
jede Erfahrung einfach, genau und ohne Verfälschung zu benennen"28. Nur so
scheint das Dilemma zwischen der Notwendigkeit, um das Überleben zu kämpfen,

und dem Verlangen nach unversehrtem Leben, nach der Normalität des
Alltags aushaltbar. Ein Satz wie der Rilke-Vers "Wer spricht von Siegen? Über-
stehn ist alles", auf den sich Amichai verschiedenenorts bezieht29, wird in diesem
Kontext erschütternd konkret. Das ist letztlich kein spezifisch israelisches
Dilemma, sondern Ausdruck der Befindlichkeit eines modernen Menschen im 20.
Jahrhundert, einer Erfahrung, die Amichai pointiert formulierte: "The important
thing for me is that Jews again become people like other people, like, for example,

the Italians. I'm not concerned at all about the Jewishness, the Israeliness, the
Hebrewness of my poetry because it is my life that I write about".30 Damit wird
Judentum nicht etwa aufgegeben, sondern zu einem Normalzustand erklärt, in
dem heterogene und auch widersprechende Aspekte menschlicher Erfahrung
absorbiert werden können.

Die Erfindung der Metapher

Ausgeprägte Bildhaftigkeit der Sprache bestimmt sowohl die Lyrik als auch
die Prosa Yehuda Amichais. Der uneigentliche Sprachgebrauch ist in seinen
Werken in einer Dichte vorhanden, die man als manieriert bezeichnen müsste,
wären die Figuren nicht immer wieder so überraschend und überzeugend sowohl
in der Kombination disparater Bilder als auch in ihrer gesteigerten Aussagekraft.
Amichai selber hat wiederholt die Metapher als eine der grössten menschlichen
Erfindungen bezeichnet31 und die rhetorische Wirkung dieses Tropus ins
Zentrum seiner Poetik gestellt. Er sieht in ihm aber nicht nur ein Mittel poetisch
geschmückter Rede, sondern in viel umfassenderem Sinn eine bestimmte Art des

Denkens, die es erlaubt, die emotionale und die rationale Ebene miteinander zu
verbinden und etwas Nicht-Sprachliches in Sprache zu übersetzen, gleichsam
eine kommunikative Brücke zu bauen. Bedenkt man die sinnstiftende Funktion

27 Vgl. Cohen, Voices, 34.

28 Zitat einer mündlichen Stellungnahme Amichais in: Alter, Portrait, 133.

29 So der vielzitierte Schlussvers aus dem Requiem für Wolf Graf von Kalckreuth, den
jungen Dichter, der als neunzehnjähriger Freiwilliger wenige Tage nach Beginn des
Militärdienstes (1906) sich das Leben nahm (Rainer Maria Rilke, Werke, Band 1:

Gedichte 1895 bis 1910, Frankfurt a.M. 1996,426); vgl. den Vers "... wenn es
überhaupt Sieger gibt" (1924, Anhang).

30 Cohen, Voices, 38 f.

31 Vgl. z.B. Montenegro, Yehuda Amichai, 16; Fuchs, Encounters, 88; Cohen, Voices,
24.

13



von symbolischem Denken und Handeln in der jüdischen Tradition, kann man
im Verweischarakter der metaphorischen Rede eine säkulare Entsprechung zur
religiösen Symbolik sehen.

Amichais Texte weisen nun aber einen derart vielfältigen Gebrauch von
uneigentlichem sprachlichen Ausdruck auf, dass es erstaunt, mit welcher begrifflichen

Unschärfe der Terminus "Metapher" in der Sekundärliteratur benutzt wird
und ein Thema für sich wäre, die Eigenschaften der figurativen Rede und die
Strukturen ihrer Anwendung in seiner Lyrik zu untersuchen. In dem hier gegebenen

Rahmen werde ich mich mit einigen vorläufigen Beobachtungen zur metaphorischen

Rede in Amichais Lyrik begnügen, doch scheint mir vorweg - gerade auch
angesichts der inflationären Häufigkeit des Begriffs im allgemeinen Sprachgebrauch

- eine sachliche Differenzierung des Metaphernbegriffs angebracht.32

Aus Amichais Verwendung des Ausdrucks wird deutlich, dass er "Metapher"

in einem umfassenden Sinn als "übertragenen" Gebrauch sprachlicher
Einheiten versteht. Darunter fallen verschiedene Stilfiguren, die mittels
Bedeutungsübertragung Sinn produzieren, wie Metonymie und Synekdoche, aber auch
Parabel und Vergleich sowie die eigentliche Metapher. Während Metonymie
und Synekdoche von einem realen sachlichen Bezug zwischen Gemeintem und
Gesagtem ausgehen und als sprachliche Stellvertreter fungieren wie etwa in dem
Vers "Söhne warmer Gebärmütter werden Soldaten" (ha-sman 23; Zelte 108)33,
besteht die Metapher in der Erfindung eines Bildes zur Benennung des Gemeinten.

Auch hier gibt es ein tertium comparationis, das die beiden Seiten verbindet,
doch erzeugt die Metapher ihren Effekt durch einen Sprung von einem
Vorstellungsbereich in einen andern. Sie wird oft als verkürzter Vergleich bezeichnet,
wobei typischerweise die Vergleichsgrösse selbst nicht genannt wird. Diese Art
der eigentlichen Metapher (etwa "meine Augen sind Propheten" in Ich habe
meinen Identitätsausweis verloren [vgl. Anhang] oder das "Traubenlachen" der
Geliebten [schirim 23; Zelte 11]) ist eine von Amichai nicht sehr häufig verwendete

Figur. Hingegen nimmt er gerne konventionalisierte Metaphern - etwa "das
Leben ein Kampf' (scha'at ha-chesed 16), "die Zeit wird die Tränen trocknen"
(,schalwa 58; Zelte 140) - zum Anlass, um subjektive Erfahrungen selbstironisch
zu chiffrieren oder stereotype Redeweisen zu demaskieren.

Das grösste Kreativitätspotential von Amichais metaphorischem Sprachgebrauch

liegt ohne Zweifel im Bereich des ausgeführten Vergleichs. Eine kleine
Zusammenstellung mag die Fülle und die Vielfalt der Bilder illustrieren: "Wie
ein Kind sich mit Essen beschmutzt / so will ich mich beschmutzen mit den
Problemen der Welt" (schirim 113), "Wie die Innenwand eines Hauses / die zur

32 Vgl. als Hintergrund zu den folgenden Bemerkungen den Sammelband Theorie der
Metapher, Anselm Haverkamp (Hg), Darmstadt 21996, besonders die Beiträge von
Black (1954 und 1977), Henle und Ruwet.

33 bnej rachamim chammim mitgajjesim la-zava. Das deutsche Wort "Gebärmutter"
verschleiert die im Hebräischen bestehende Metonymie rechem für die Mutter, auch
die Konnotation des homonymen Ausdrucks rachamim "Erbarmen" geht in der
Übersetzung verloren. Ein weiteres Beispiel einer Metonymie ist der Ausdruck "die
Behaarten" [Männer] in Erinnerung in Abu Tor (vgl. Anhang).

14



Aussenwand wird nach Krieg und Zerstörung / so fühlte ich mich plötzlich"
(ioscher 96; Zelte 87), "Die Luft über Jerusalem ist gesättigt mit Gebeten und
Träumen / schwer wie die Luft über Industriestädten" (schalwa 78), "Ich will
einen solchen Lebensrhythmus: nicht wie Zeitunglesen, sondern wie das Lesenlernen

eines Kindes / oder wie das stille Entschlüsseln der Schrift auf einem alten
Grabstein" (scha'at ha-chesed 102), "Ein Mann, dessen Sohn im Krieg starb,
geht auf der Strasse, wie eine Frau mit einem toten Kind im Leib" (oscher 92;
Zelte 46). In allen diesen Beispielen markiert ein formales Signal den Vergleich
(k-, kmo, "wie", kmo kach, "wie so"), und beide Bildhälften sind ausgeführt,

was sie von der eigentlichen Metapher abhebt. Es ist ein wesentlicher
Unterschied zu sagen, "ich bin eine sehr alte Sprache" oder "ich bin müde wie eine
sehr alte Sprache" (oscher 54). Dass Amichai sich der expliziteren Figur bedient,
scheint nicht zufällig in einer Lyrik, die frei ist von den rhythmischen Zwängen
eines bestimmten Metrums, in der das Setzen oder Weglassen von Vergleichspartikeln

also eine stilistische Entscheidung ist. Der Vergleich erzielt meist eine
stärkere Ausdrücklichkeit als die Metapher und ermöglicht zudem, ein Bild breiter

auszuführen, es bisweilen zu einem regelrechten Gleichnis zu gestalten. Nicht
selten finden sich in einem Gedicht auch ganze Kataloge von Vergleichen, die
einen Gedanken variierend verdeutlichen oder differenzieren34. Man kann in
soviel Explizitheit auch das Zeichen einer antihermetischen Haltung sehen, der
sich didaktische Überdeutlichkeit ankreiden liesse, die aber gerade auch ein
wesentlicher Grund für die Übersetzbarkeit und die Nachvollziehbarkeit von
Amichais Metaphern ist.

Es scheint, dass die Erfindung einer Metapher oder eines Vergleichs das

Ergebnis einer blitzartigen Erkenntnis ist, deren Gehalt auf keine andere Art mit
gleicher Wirkung auszudrücken wäre. Ihre Auffindung beeindruckt den Erfinder
ebenso wie die Leserin das Nachvollziehen, und dass ihre sprachliche Ausarbeitung

dennoch eine bewusste, rationale Leistung ist, steht ausser Frage35. Damit
trägt die Metapher auch Merkmale des Witzes, insofern als die Pointe, das Spiel
mit der Mehrdeutigkeit und der Spannung zwischen wörtlicher und metaphorischer

Lesart gerade in einem Zwischenbereich liegt, der sich nicht anders
wiedergeben lässt. Darin besteht der Bedeutungsgewinn und die Sinnproduktion der
metaphorischen Rede, die Amichai als eminent poetisches Mittel erkannt und
mit besonderer Aufmerksamkeit behandelt hat. Kehrt man zum Postulat der
Trennung von Leben und Werk und der Autonomie des Kunstwerks zurück, lässt
sich sagen, "dass manche Metaphern uns in die Lage versetzen, bestimmte
Aspekte der Wirklichkeit zu sehen, zu deren Konstitution die Herstellung der
Metapher beiträgt".36 Entsprechend der Ambivalenz von wörtlicher und übertragener

Bedeutung vermittelt die metaphorische Rede eine Ahnung vom
spannungsvollen Verhältnis zwischen Realität und subjektiver Wahrnehmung. Das

34 Vgl. im Anhang Ich habe meinen Identitätsausweis verloren und 1924. Die Bedeu¬

tung des Katalogs als wesentliches Formmodell in Amichais Lyrik hat Arpali
ausführlich dargestellt (ha-prachim, 32 ff).

35 Vgl. Amichais Stellungnahme dazu in Fuchs, Encounters, 88.

36 Black, Mehr über die Metapher, in: Theorie der Metapher, 409 (s. Anm. 32).

15



Finden wie das Nachvollziehen eines Metaphernbildes konstruiert - zumindest
zeitweilig - eine Ordnung in der Welt.

Amichai, die "Neue Welle" und die Literaturkritik

Die bis hierher an drei Stichworten (quasi-biographisches Schreiben,
Thematik von Land und Krieg, metaphorische Rede als zentrales Stilmittel) erarbeiteten

Beobachtungen mögen als Basis dienen, um die Lyrik Amichais nun in
einen grösseren Zusammenhang zu stellen. Amichai stand Mitte der fünfziger Jahre

der Gruppe Likrat nahe, einer losen Gruppierung junger Poeten und Kritiker,
die sich gegen die etablierte ältere Generation von Dichtern (namentlich Nathan
Alterman und Avraham Schlonski) auflehnten und später als Autoren der "Neuen

Welle" bezeichnet wurden37. In dieser Generation entstand erstmals eine
Literatur von muttersprachlichen Dichtern (im Land geborenen oder als Kinder
eingewanderten), die nicht mehr eine nur idealistische und affirmative Beziehung
zum Zionismus und zum Land hatten, sondern eine pragmatische, normalisierte
oder sogar kritische Haltung gegenüber dem jungen Staat wie auch gegenüber
der hebräischen Sprache einnehmen konnten. Die jungen Autoren (neben
Amichai vor allem Nathan Zach, David Avidan und Dalia Rabikowitz)
distanzierten sich vom kollektiven Pathos der älteren, entwickelten Skepsis gegenüber
nationalen und gesellschaftlichen Ideologien von Dichtern, die sich dem Aufbau
des Landes verschrieben hatten, und propagierten eine Literatur des Ich statt des
Wir. Denn sie erlebten, dass die Unabhängigkeit nicht alle Probleme löste,
sondern dass auch der Staat mit politischen, ökonomischen und sozialen Schwierigkeiten

konfrontiert war. In ihrem Bestreben, die israelischen Existenzbedingungen

- auch in ihren ambivalenten Seiten - auszudrücken, konzentrierten sie sich
auf die Befindlichkeit des Subjektes, beschrieben die persönliche Sichtweise des
vereinzelten, aus der Gruppe gelösten Individuums. Dieser Traditionsbruch, der
von der Lyrik als treibender Kraft ausging, war aber auch innerliterarisch eine
Notwendigkeit, die sich aus der erneuten Öffnung zu modernen Strömungen in
der europäischen und amerikanischen Literatur ergab. Besonders die nicht im
Land geborenen Autoren (Zach, Pagis, Amichai) rezipierten vermehrt
nichthebräische Literatur und brachten neue Elemente ein. Mit der Aufgabe des hohen
poetischen Stils und der Verwendung von Umgangssprache in der Lyrik eröffneten

sie eine neue Dimension in der Wiederbelebung des Hebräischen als
zeitgenössische Literatursprache.38

37 Der durch den Kritiker Aharon Megged geprägte Name wurde als literaturwissen¬
schaftliche Etikette gefestigt durch Gershon Shaked (vgl. Geschichte, 315 ff).

38 Dan Miron (Modem Hebrew, 65 ff) hat diesen bedeutendsten Paradigmenwechsel in der
neueren hebräischen Literatur mit der Einwanderungssituation und der unterschiedlichen
Mentalität der betreffenden Autoren in Verbindung gebracht; vgl. dazu auch Abramson,
The Writing, 1-5 und den Hinweis Shakeds auf das erneute Zulassen von Entfremdung
und doppelter Identität in der Literatur dieser Generation (Gershon Shaked, The Shadows
within, Essays on modem Jewish Writers, Philadelphia 1987,170 ff).

16



Anders als Nathan Zach, der die Ziele einer neuen Poetik in einer einflussreichen

Fünfzehn-Punkte-Deklaration formulierte39, kümmerte sich Amichai
wenig um die Erfüllung eines poetischen Programms. Er beteiligte sich nicht an
theoretischen Manifesten, sondern realisierte seine Reflexion allenfalls in
metasprachlichen und metapoetischen Gedichten40. Indem er sich bewusst an
mittelalterlichen Vorbildern orientierte, pflegte Amichai auch traditionelle Formen
wie das Sonett oder den klassischen Vierzeiler, ohne dabei den niederen Stil der
Umgangssprache aufzugeben. So verfolgte er konsequent seine persönliche
Auseinandersetzung mit den Ausdrucksmöglichkeiten der Poesie und mit dem
Allusionsreichtum der hebräischen Sprache. Auf der einen Seite durchbrach Amichai
mit seinem uneingeschränkten Gebrauch der Alltagssprache, in den auch Slang-
Ausdrücke einbezogen werden, religiöse und sexuelle Tabus; auf der andern
aktivierte er die Sprachschichten des Hebräischen, nützte die Assoziationsfelder
von Wörtern aus verschiedenen Sprachstufen, schaffte intertextuelle Bezüge
durch Zitate und Fehlzitate und nahm die Bibel wie den Siddur als Anlass für
säkulare Interpretationen. In dieser permanenten Intertextualität verbirgt sich
zum grossen Teil die Mehrdeutigkeit und die Ironie in Amichais Gedichten. Mit
all ihren heterogenen Eigenschaften bewegte sich seine Lyrik allerdings an den
Rand der modernistischen Bewegung41 und sie wurde auch ganz unterschiedlich
rezipiert. Während der intertextuelle Anspielungsreichtum nur aus der Vertrautheit

mit den traditionellen Texten und deren Sprache adäquat wahrgenommen
werden kann, richtete sich die Rezeption eines breiten Publikums aus an der
Verständlichkeit und Simplizität der Gedichte, an der Reduktion grosser Themen

auf Lebensgrösse, an der Thematisierung von Alltagserfahrungen, die eine
direkte Identifikation mit dem lyrischen Ich ermöglichte.

Ausdruck für diese spezifisch israelische Phase der Rezeption sind nicht
zuletzt die zahlreichen Vertonungen von volksliedhaften Gedichten Amichais,
die in früheren Jahren als identitätsstiftende Schlager in der populären Musik
sehr verbreitet waren und heute zum Fundus von Evergreens gehören42. Die
universale Verständnisebene von Amichais Lyrik löste etwa seit den frühen 80er
Jahren eine einzigartige Übersetzungswelle aus, die ihn zum meistübersetzten
israelischen Dichter machte43 und die zugleich die Frage der Übersetzbarkeit

39 le-aqliman ha-signoni schel schnot ha-chamischim we-ha-schischim be-schiratenu
("Über das stilistische Klima der fünfziger und sechziger Jahre in unserer Lyrik"), in:
Ha-Arez (29. Juli 1966), 10/13.

40 Paradebeispiele sind das sonet ha-binjanim ("Sonett der Stammformen", schirim
64), das (Under)statement "ich, der ich nur einen kleinen Teil des Wörterbuchs
benütze" (schirim 69) oder auch Genauigkeit und Grammatik (vgl. Anhang).

41 Vgl. die Bemerkungen Kronfelds zur "Self-Marginalization" und zum Modernismus
Amichais (Poetic System, 473; Margins ofModernism, 143 ff).

42 Genannt seien hier z.B. die Vertonungen von schir lejl schabbat ("Lied am Schab¬

batabend", schirim 89), schnejnu be-jachad ("Wir beide zusammen und jeder für
sich", schirim 13) und balada 'al ha-se'ar he-aroch ("Ballade vom langen und vom
kurzen Haar", schirim 133) durch Sascha Argov.

43 Bis zum Jahr 1994 lagen Übersetzungen in 30 Sprachen vor (erfasst in der umfang¬
reichen Dokumentation von Lapon-Kandelsheim/Duchovni).

17



aufwirft. Über die generellen Schwierigkeiten jeder Übersetzung von Literatur
und besonders von Lyrik hinaus stellt sich bei Amichai häufig das Problem der
Übertragbarkeit von soziokulturellen Voraussetzungen und von metasprachlichen

Aspekten. Gedichte wie sonet ha-binjanim (schirim 69) oder Genauigkeit
und Grammatik (vgl. Anhang), die sich mit grammatischen Eigenheiten des
Hebräischen auseinandersetzen, aber auch Spiele mit Homonymie und Homophonie,

mit Assonanzen oder Wortentstellungen lassen sich nicht ohne Verlust
übertragen. Intertextuelle Verbindungen oder religiös-kulturell bedingte Anspielungen

würden meist ausführliche Erklärungen erfordern, um nachvollziehbar zu
sein. Referenzen wie die in Erinnerung in Abu Tor (vgl. Anhang) eingeflochtenen

Zitate entfalten ihre poetische Wirkung in einem viel geringeren Mass,
sobald der Text übersetzt ist und erst recht, wenn der Hintergrund der jüdischen
Liturgie fehlt44. Das bedeutet, dass diese Dimension immer verloren geht, auch
wenn bestimmte Themenbereiche (Liebeslieder, Gedichte über bekannte Schauplätze

usw.) sich besser zur Übertragung eignen und bevorzugt in Auswahlbände
aufgenommen werden.

Bemerkenswert ist schliesslich, wie die Literaturkritik im Laufe der
Jahrzehnte auf Amichais Lyrik reagierte. Offenbar führte gerade die zunehmende
internationale Popularität zu einer Abwertung durch die israelische Kritik und zu
dem Vorwurf, er produziere simple Allerweltslyrik ohne gedankliche Tiefe.45

Doch waren Amichais konsequent anti-ideologische Haltung, seine wenig ambi-
tionierte Auffassung von Poesie, die Uneinheitlichkeit seines Stils und sein
unverhohlenes Benennen der Umstände auch früher immer wieder Anlass für kritische

Angriffe gewesen. Daraus ist die paradoxe Situation entstanden, dass er der
meistgelesene und gleichzeitig der am schärfsten kritisierte Lyriker ist. Die
Gründe für die Kritik dürften in seiner Haltung als Dichter und vor allem in den
Werken selbst liegen, die sich einer eindeutigen Bewertung entziehen. Indem
Amichai die Gespaltenheit der Existenz (Kind/Erwachsener, Europa/Israel,
religiös/säkular, damals/jetzt) zum zentralen Gegenstand seines Schreibens macht,
lässt er die Fragmentierung des Subjekts zu und stellt sie in den Erfahrungen seines

lyrischen Ichs dar. Die stets einfach sich gebende Sprache geht einher mit
vertrauten, alltäglichen Motiven, die im Tonfall der Selbstironie und des
Understatement behandelt werden. Doch hinter der scheinbaren Einfachheit und
Zugänglichkeit tun sich die gedanklichen Abgründe und die Vielschichtigkeit der
Sprache auf. Über die universalen menschlichen Themen hinaus vermittelt die
Lyrik Amichais die Erfahrungen eines "Menschen in seiner Zeit", der sich ein
Leben als "normaler Jude" in einem "normalen Israel" wünscht.46

44 Vgl. auch die Beispiele bei Alter, The untranslatable Amichai; Yudkin, Jewish Wri¬

ting, 150 f.

45 Zu den Tendenzen in der kritischen Einschätzung vgl. den Überblick in Tzvik, Yehu¬

da Amichai, 1-62; ausserdem Kronfeld, Wisdom of Camouflage, 469 ff; Alter, The
untranslatable Amichai, 28.

46 Vgl. Cohen, Voices, 38 f, Chertok, We are all close, 58.

18



Literatur

Originalausgaben (Auswahl)

[.schirim\ schirim 1948-1962 [Gedichte 1948-1962], Jerusalem/Tel Aviv 1977 ['1962],
[oscher] me-achorej kol se mistater oscher gadol [Hinter all dem verbirgt sich ein gros¬

ses Glück], Jerusalem/Tel Aviv 1985 ['1974],
[achschaw] achschaw ba-ra'asch [Jetzt im Sturm], Jerusalem/Tel Aviv 1975.

[.ha-sman\ ha-sman [Die Zeit], Jerusalem/Tel Aviv 1978.

[schalwa] schalwa gedola: sche'elot u-tschuvot [Grosse Ruhe: Fragen und Antworten],
Jerusalem/Tel Aviv 1980.

[scha'at ha-chesed] scha'at ha-chesed [Stunde der Gnade], Jerusalem/Tel Aviv 1986
['1982],

[me-adam\ me-adam atta we-el adam taschuv [Vom Menschen bist du und zum Men¬
schen kehrst du zurück], Jerusalem/Tel Aviv 1985.

[ha-egrof] gam ha-egrofhaja pa 'am jadpetucha we-ezba 'ot [Auch die Faust war einmal
eine offene Hand], Jerusalem/Tel Aviv 1989.

Übersetzungen

[Zelte] Wie schön sind deine Zelte, Jakob, Gedichte, aus dem Hebr. von Alisa Stadler,
München 1988 [Gedichte aus den Bänden ha-sman, we-lo al-menat liskor, schalwa
gedola, schire ahava, schire zion],

[Faust] Auch eine Faust war einmal eine offene Hand, Gedichte, aus dem Hebr. von Ali¬
sa Stadler, München 1994 [annähernd vollständige Übersetzung des Bandes gam
ha-egrofhaja pa'am jad petucha we-ezba'ot].

[Nacht] Die Nacht der schrecklichen Tänze, Erzählungen, aus dem Hebr. von Alisa Stad¬

ler, München 1990.

[Nicht von jetzt] Nicht von jetzt, nicht von hier, Roman, aus dem Hebr. von Ruth Achla¬
ma, München 1992.

Sekundärliteratur

Abramson, Glenda, The Writing of Yehuda Amichai, A Thematic Approach, New York
1989.

Alter, Robert, The untranslatable Amichai, in: Modern Hebrew Literature N.S. 12

(1994), 28-29.

Alter, Robert, A Portrait of Yehuda Amichai (1986), in: ders., Hebrew and Modernity,
Bloomington/Indianapolis 1994, 120-133.

Arpali, Boaz, ha-prachim we-ha-agartal, schirat Amichai 1948-1968 [The Flowers and
the Urn, Amichai's Poetry 1948-1968, Structure, Meaning, Poetics], Tel Aviv 1986
[hebr.].

19



Bloch, Chana/Mitchell, Stephen (Hg), The Selected Poetry of Yehuda Amichai, New
York etc. 1986.

Chertok, Haim (Hg), We are all close, Conversations with Israeli Writers, New York
1989.

Cohen, Joseph, Voices of Israel, New York 1990.

Fuchs, Esther, Encounters with Israeli Authors, Marblehead (Mass.) 1982.

Kronfeld, Chana, "The Wisdom of Camouflage": Between Rhetoric and Philosophy in
Amichai's Poetic System, in: Prooftexts 10 (1990), 469-491.

Kronfeld, Chana, On the Margins of Modernism, Decentering Literary Dynamics,
Berkeley etc. 1996.

Lapon-Kandelsheim, Essi/Duchovni, Nava (Hg), To commemorate the 70th Birthday of
Yehuda Amichai, A Bibliography ofhis work in translation, Tel Aviv 1994.

Miron, Dan, Modern Hebrew Literature: Zionist Perspectives and Israeli Realities, in:
Prooftexts 4 (1984), 49-69.

Montenegro, David, Yehuda Amichai: An Interview, in: The American Poetry Review
16/6(1987), 15-20.

Shaked, Gershon, Geschichte der modernen hebräischen Literatur, Prosa von 1880 bis
1980, Frankfurt a.M. 1996.

Tzvik, Yehudit (Hg), Yehuda Amichai, mivchar ma 'amrej biqqoret 'al jezirato [Yehuda
Amichai, A Selection of Critical Essays on his Writings], Tel Aviv 1988 [hebr.].

Yudkin, Leon Israel, Jewish Writing and Identity in the Twentieth Century, London
1982.

20



Anhang

Gedichte von Yehuda Amichai

Hebräisch und in deutscher Erstübersetzung* von

Heidy Zimmermann

Der Mensch hat im Leben

Ich habe meinen Identitätsausweis verloren

1924

Vier Lieder über Krieg und Frieden

Erinnerung an Abu Tor

Genauigkeit und Grammatik

Schafherde neben Flugplatz

Unendliches Lied

* "Der Mensch hat im Leben" erschien erstmals deutsch in: Alles andere
steht geschrieben. Ein deutsch-israelisches Lesebuch, hgg. von Christoph
Meckel und Efrat Gal-Ed, Kiel 1993, 16-19.



Der Mensch hat im Leben

Der Mensch hat im Leben nicht Zeit, die ihm Zeit liesse
für alles.

Und nicht Zeit, die ihm Zeit liesse

für jedes Ding. Der Prediger hatte nicht recht, als er das sagte.

Der Mensch muss hassen und lieben auf einmal,
mit den gleichen Augen weinen und lachen,
mit den gleichen Händen Steine werfen
und mit den gleichen Händen sie einsammeln,
Liebe machen im Krieg und Krieg in der Liebe.

Hassen und vergeben, sich erinnern und vergessen
und ordnen und verwirren, essen und verdauen

das, was eine lange Geschichte
in sehr vielen Jahren anrichtet.

Der Mensch hat im Leben nicht Zeit.
Wenn er verliert, sucht er,
wenn er findet, vergisst er,
wenn er vergisst, liebt er
und wenn er liebt, beginnt er zu vergessen.

Seine Seele ist gelehrt
und seine Seele ist sehr fachmännisch,
nur sein Körper bleibt ein Amateur
jederzeit. Versucht und irrt sich,
lernt nichts und verwickelt sich
trunken und blind in seinen Vergnügungen und seinen Schmerzen.

Den Tod von Feigen wird er sterben im Herbst,
geschrumpft, voll seiner selbst und süß,
die Blätter verdorren am Boden,
und die nackten Äste deuten schon
auf den Ort, an dem Zeit ist für alles.

(scha 'at ha-chesed 50)

22



lwna DIX
T- : TT

ib nwf jar ib px vna dix
•bftb Î9T

ny ib nnnft ny ib pxi
•H? "inxcpp pis xb nbrfp .ysn bab

,nnx nga anxb] x'aftb ins oix
p'nsb D'ry inixai nias1? trpy jnixa

D'aax piib on; |nixg
,;nix i'oxb on; ;nixai

.nanxa nanbai nanbaa nanx nifty1?t ~: — T T T : • T T : • - T -: - ~ —

naftb] natbi nbo"?! xbftbi
baybi b'axb] bababi "no1?*

naix nniüonft no nx
.ixa niai D'jfta nftiy

,|ot ib px r;na dix
ftsna xin iaxa xinfta
,naift xin xsia xinft?
anix xin naift xinfta

.naftb b'nna xin anix xinftai

,niiab iftsgi
ixa n'yispa iftsai
aain nxfti isia pi
nyift] np? .ran
babanai laib xb

.vaixaagi naiayna iiy; liaft

inipa nia; ouxn nia

,pinai iasy xbzpi

,naixn by D'fta;na D'byn

D'yasa naa D'aiyn O'sayrn
.bab lai iaft oipan bx

23



Ich habe meinen Identitätsausweis verloren

Ich habe meinen Identitätsausweis verloren.
Ich muss meinen Lebenslauf von neuem
schreiben für viele Ämter, eine Abschrift für den Herrn
und eine für den Teufel. Ich erinnere mich
an das Bild, fotografiert vor dreiunddreissig Jahren

an einer vom Wind ausgetrockneten Wegkreuzung im Negev.
Damals waren meine Augen Propheten, während mein Körper
nicht wusste, wie ihm geschah und wo er hingehörte.

Oftmals sagst du: Dies ist der Ort,
das geschah hier, und das ist nicht der Ort,
du denkst, es sei so und lebst im Irrtum,
dessen Ewigkeit grösser ist als die der Wahrheit.

Und je mehr die Jahre vergehen, füllt sich
mein Leben mit Namen wie ein verlassener Friedhof,
oder wie eine leere Geschichtsstunde,
oder wie ein Telefonbuch in einer fremden Stadt.

Und Tod ist, wenn sie hinter dir herrufen
und rufen
und du dich nicht mehr umdrehst,

um zu sehen, wer.

(scha'at ha-chesed 40)

24



'Vtf nimn rnwn nx 'rnax

'Vf n=imn n-nyn nx 'rqsx
'10 ninVin nx an?V T1?

'rrxV inx priyn ,D'T]fa nannV fnna
iDiT 'jx .VîXîyV inx pnyrn

D'jf tfVf ] o'fVf '3?V DVsf mVarin nx
.3J|3 nirni qnf o'stt na'33

'SB TO3 D'X'3} i'H 'J'y TX

.iaipa |3'n] iV niip na yt XV

,aipan nr. ngix nnx a'ays naqn

,Dipan XV nt] ,ixd ,-np nr

myça 'ni i3f af in nnx

.naxn n?aa Vina nnxj nfx

'xVana niiaiy n'jfnf Vs?!

,D'f!iB3 ninap 'ra ias niaf 'in
,p'i nnioon nyf ias ix

•rnt -pya D'jisVf nso iaa ix

U'nnx D'xqipf xw niai
3'nnx D'XIip]

33'noa XV 3-1C7 nnxi
.'a ,nixqV

25



1924

Geboren bin ich 1924: Wäre ich eine Geige meines Alters,
gehörte ich nicht zu den guten. Als Wein wäre ich sehr gut
oder ganz und gar sauer. Als Hund wäre ich tot. Als Buch
würde ich allmählich teuer oder wäre schon weggeworfen.
Als Wald wäre ich jung, als Automobil wäre ich lächerlich
und als Mensch bin ich ganz einfach müd.

Geboren bin ich 1924. Wenn ich an die Menschheit denke,
denke ich nur an jene, die im gleichen Jahr geboren sind wie ich,
deren Mütter mit meiner Mutter niederkamen,
ob in Krankenhäusern oder in finsteren Wohnungen.

An diesem Tag, dem Tag meiner Geburt, will ich
ein langes Gebet sprechen für euch,
deren Leben die Schwere von Hoffnungen und Enttäuschungen schon
in die Tiefe zieht,
deren Taten weniger werden
und deren Götter immer mehr werden,
ihr alle seid Brüder meiner Hoffnung und Freunde meiner Verzweiflung.

Ihr werdet wahre Ruhe finden,
die Lebenden in ihrem Leben und die Toten in ihrem Tod.
Und wer sich mehr als die andern

an seine Kindheit erinnert, ist Sieger,
wenn es überhaupt Sieger gibt.

{scha'at ha-chesed 69)

26



1924

'"?n |5 "lias 'n"n iVx ;1924-5 'ni^ù
ix? 3iD 'irn ]'?? .anion 'nni x1?

osa? .nn 'n'?n a1??? .nm1? pion ix

.p-nt 155 ix np! nin1? i"nna 'n'?n

-|mo 'n"n niiao? n'y? nrn oyn
.ixo fpy 'ix aox?i

moiixn aoin '5x05.1924-5 ,JT$û

^nx nnx naon n"?i3P rfpx hy_ pi aoin nx
'ax ay ni^ lyo? an'niox ntfx

.niVsx nii'15 ix o'Vin-'rn? ,jn npx?

nsii nx .'noVin ai' ,mn a in
,n^ii? ,i"??n aa^y noi1?

153 niatax] niipn 153 ifx
„loa1? D3"n nx noio

D'pyona aa'iyyo oox
/Dn^ini Dmria oon'^xi.

.'tfix? 'l'i'i 'nipn 'ox na1??

„nia: nnuo ixsnmt : T : : : • :

.onion anion] ajv'n? ü"nn
-mi' inn1?! nx -îainy ni

,033an xw annxn ja

.any:? o? 171??5 DX

27



Vier Lieder über Krieg und Frieden

I

In einem kleinen Park, nicht weit von meinem Haus

gibt es eine Marmortafel und darauf sind die Namen von toten Soldaten
nebeneinander geschrieben, ordentlich und mit deutlichen Buchstaben,
wie die Namen von Mietern am Eingangstor
eines grossen und leeren Hauses.

II

Ich denke an den rothaarigen Mann,
der hier gefallen ist, und an seine heisere Frau.

Ich denke an die heisere Frau
des Mannes, der vor Jahren gefallen ist.

Und ich denke an die heisere Frau,
die jetzt eine schweigende Frau ist.

Die wirkliche Abtreibung ist
die der im Krieg Fallenden:

gegen die

protestiert keiner.

III

Einmal explodierte eine Bombe
neben einer Metzgerei:
das geschlachtete Fleisch
wurde wieder und wieder geschlachtet,
aber es gab keinen Schmerz mehr
und fast kein Blut.

28



DiVtfi by D'tip ny-nxT : T T S • - •• TT : -

X

'rraa pinn s1? ,içp ]??

owa n^n niaip vby) tfW m"? bp

ni'nixai tjd? m 'a? nr traîna
no'aan -1571^2 o'tj nia# iaa ,11111-13

.pni "piia ira by

a

iyi?n a'ix 'xn by_ aipin 'jx
.ninxn irupx ^y] ,|xa ^>sW

ninxn inpx i>y apin ^x
•û'W 'as1? ^sW erxn by

ninxn nipxn by aipin '3x1

.npriiP nipx way xvW

xn n'îiaxn rppiaxVan nPsnn

inanVaa D^aian by
nia:

.nqia px

a

nxxisnn ays
:T'Vçx T1?

owiPn Wan
T - TT —

,awi aw ontfa' T - : •

ax? px ia? qx
.on ayaa pxi

29



IV

Ich bin ein Rassist des Friedens:
die Braunäugigen sind Mörder,
die Schwarzäugigen sind Totschläger,
die Gelockten sind Zerstörer,
die Glatthaarigen sind Bombenleger
die Braunhäutigen reissen mein Fleisch,
und die Rosahäutigen vergiessen mein Blut.

Nur die Farblosen,

nur die Durchsichtigen sind gut
und lassen mich nachts ohne Angst schlafen
und durch sie hindurch
den Himmel sehen.

(scha 'at ha-chesed 47)

Erinnerung in Abu Tor

Dort, an der Grenze, stand eine alte Hütte,
zur Hälfte Synagoge und zur Hälfte Duschraum für Soldaten:

Der Boiler obendrauf, der Wasser lieferte für die staubbedeckten Körper,
lieferte auch Wasser für die Waschung der Hände.

Und von oben lieferte Gott in den Rohren
Überfluss für beides.

Der Gesang Lekha dodi stieg von unten herauf
samt dem Geschrei der duschenden Behaarten.

Der Herr ist ein Kriegsmann,
Herr der Heerscharen ist sein Name,
Der Soldat ist ein junger Mann,
eingraviert auf einem Plättchen sein Name.

Der den Menschen erschaffen hat

und ihn mit Löchern versehen hat, mit Löchern
wird er auch die Soldaten versehen

nachher im Krieg.

(,schalwa 80)

30



a

îDfrtf lyTJ 'JX

,0'nsin a'ryn '£na

,a,!?pip o'ry.a 'intf
,0'a'iqa ayfrn '^qVna

,o'?xisa ay&.i 'p^n

,'lfra nx o'yaip aiyn 'ain
.'ai nx D'ositf aiy.a *îh• t v • : t •• %ui

yaxn nona pi
D'aiD an o'siptfn pi

na'x 'Va nb^a j'^'p 'V D'jpùip
orn nixa1?]

.o'awn n£

lio-wxa |ii3T

rps aay ^laan ^y ,uv
ta'ViiV nifppa i'xm rioaa n'a i'xn

,paxn 'oaa d'duV D'à psotf D'xiaaa man

,0'T n^'pa1? D'à DJ pso
Tniiiaag pso "?yaa ^xm

.D.i'Jip1? ysf

naa^a nnby "'nia na1?" matt-:* tst • t: - : •

.D'n'ppnan o'i'yfrn npyi ay

„aarfta tP'x 'lax' T T S • • T —

,iatf nixax 'lax
i'yx tf'x Vain

.iatf oian n'ppa *?y]

Daxn nx 1x3 -\y$

D'ap? ,D'apj ia nipy]
o,1?'ö1? D? 1? nfry!

.narfraa as anx
T T : • - • I T

31



Genauigkeit und Grammatik

Ich will Genauigkeit, ich will Grammatik.
Aber auch die Grammatik verwischt:
Die Genetivkonstruktion entstellt alles.

Man sagt: »Weltkrieg«,
man sagt: »Sommerliebe«,

man sagt: »Hochtzeitskuchen«,
und Krieg und Welt und Sommer und Liebe und Kuchen
verschmelzen im Mund des Sprechers.

Und auch die Vergangenheit ist wie ein zu weiches Bett,
wir sind gewesen, wir haben gegessen, wir haben geschlafen.
Nur die Zukunft ist kurz und hart, fast wie die Befehlsform,
zu sein, nicht zu sein, gehen wir.

Und fast wie der Garten meines Lebens,
nicht wie eine Plantage mit ordentlichen Reihen,
stehen alle Bäume durcheinander,
die Berge haben die Farbe meiner Augen,
es geht ihnen wie mir, und ihr Ende ist meines.

Ich will Genauigkeit. Aber alles, was mir zu tun
bleibt, ist wie das genaue Falten eines Briefes:
die wilden Gefühle sind innendrin.

(scha 'atha-chesed 62)

32



pnjpi"! pi'-i

.pnpq nsii 'jx nrn '3$
:tPDÇ7D!p XW D3 pHpqq V2X

.Vsq nn'qtfa mrcTpçn rnjs

"DViy nan1??!" ,inix nqx

'Ti? nnnx" ,iaix nqx

«ruinq ruiy» ,i»ix nqx

.ijiyi nqqxi Hi?] cfriy] nan1?^

nsqipn 'S3 iqq! Ü'OD:

,'ia nsi tob ias -ayn 021' — • T- T • T T V - I

.usatf qrtsx ,u"n: — T : - T • T

,'ïïs ins oya? ,nfpi i?p rnyn pq
.q^a „Tpa x'1? ,nvu

,'ÏO ]qo3 iaq -1231

,ni-iqoa nnitf 12# yc>n x'V

„-pq^qyq o'syn ^5

'ry y222 ay3? nnqqi
,'sio asio] 'ipfttf ai'?ç7i

'? "ixtfaw na *72 "73X .pT-q n?n 'nx
nroa pqpqa ^sp ias xw nwyV

,n'3S3 D'ynsq rnetiqn

33



nswn mfc tV D'fcas nyt : •• î - : • t : v ••

nswn rni? o'i?33 -ny
,ino3n t1? rm nrip 'jpna ix
»ö nx D'nriis n^xn D'sran

.Dnix nix?ii? a?] y?g?

.D'3p tn? D'X3 'rntfîl "?? 13 "??

3ri3D Hip!? Q7X ia3 '3X is ?y

oinrin n? "inxi
onix p's^ai o'yijpn m ipixi

a'ays1? '31 "???3 nir 3W

•t-'O rrnxi? nipaa

n?^3 'as nx 'nipsn oys "iox

ixiai p'"i. "join? ^njiipa inix 'nxxai
.iia1? pntp?p xni ,ptn ilxa

msn nx'sp bipi
.D?iy3 Tirn "?ipn

Schafherde neben Flugplatz

Eine Schafherde neben einem Flugplatz
oder ein Hochspannungsmast neben dem Garten,
diese Verbindungen öffnen mein Leben
wie eine Wunde und heilen es zugleich.
Deshalb kommen meine Gefühle immer zwei und zwei.
Daher bin ich wie einer, der einen Brief zerreisst
und es nachher bereut
und die Fetzen einsammelt und wieder
zusammenklebt mit viel Mühe, manchmal
für den Rest seines Lebens.

Aber einmal, da suchte ich meinen Sohn in der Nacht
und fand ihn auf dem leeren beleuchteten Korbballfeld
in starkem Licht, und er spielte für sich allein.
Und der Laut vom Hüpfen des Balls

war der einzige Laut der Welt.

(scha'at ha-chesed 111)

34



Unendliches Lied 'siorx Ttf

In einem modernen Museum
ist eine alte Synagoge.
In der Synagoge
bin ich.
In meinem Innern
ist mein Herz.
In meinem Herzen
ein Museum.
In dem Museum
eine Synagoge,
darin
bin ich,
in meinem Innern
mein Herz,
in meinem Herzen
ein Museum.

tf'in liKTia nira
•1^ no|3 n'3

nwsn n'3 -pn?
,'JX

'sina
M

'31? "lins
•lixnn

lixrian nin^i
,nç:s n'3

iains

'Dins
»'s1?

'?V "lins
.jixria

(schalwa 100)

© Die Gedichte sind erschienen in den Bänden scha'at ha-chesed und schalwa

gedola von Yehuda Amichai, Verlag Schocken, Tel Aviv.

Tramm tûnw -.rùm nûw torat ivnn m>w nora d'vdid D'Twn ©

optvy riNsma 'may min' riNn

35


	Lieder über König und Frieden : zur Lyrik von Yehuda Amichai

