Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 54 (1998)

Artikel: Lieder Uber Kdnig und Frieden : zur Lyrik von Yehuda Amichai
Autor: Zimmermann, Heidy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961177

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961177
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lieder uber Krieg und Frieden

Zur Lyrik von Yehuda Amichai

von Heidy Zimmermann'

“The reality is far from ideal. The Jewish
people have married Israel, this Land. But as
in a real marriage, things have cooled down.
Complaining about it sounds like an old man
complaining about his age. An old couple
should just live together. [...] We have, after
all, passed the honeymoon stage, passed the
romance, but it is, nonetheless, a true mar-
riage. Such is my Zionism.”

Yehuda Amichai

Einer vielzitierten Legende zufolge pflegten israelische Soldaten im jungen
Staat der fiinfziger und sechziger Jahre — gleichsam als Notvorrat —ein Béindchen
mit Gedichten von Yehuda Amichai bei sich zu tragen®. Dies mag den Populari-
titsgrad eines Poeten illustrieren, der 1982 den Israelpreis, die hochste nationale
Auszeichnung, erhielt und dessen Texte ldngst zum Priifungsstoff an den Schu-
len gehoren. Indes findet man gedichtelesende Soldaten heutzutage kaum mit der
Lupe, vielmehr scheinen die Gedichtbidnde weit und breit gegen ein Pelefon® ein-
getauscht worden zu sein. Die Frage ist wohl berechtigt, ob diese Legende eher
ein Idealbild konstruiert oder ob sie tatséchlich die iiberdurchschnittliche Re-
zeption von Lyrik im jungen Israel reflektiert. Erwidgungen dazu ergeben sich
einerseits aus der exemplarischen Analyse thematischer und poetischer Aspekte
in Gedichten Amichais, andererseits aus dem Blick auf den Kontext und die
Rolle des Dichters bei der Herausbildung einer modernen israelischen Lyrik seit
den fiinfziger Jahren.

Das Schreiben Amichais deckt annéhernd die fiinfzig Jahre seit der Ausru-
fung des Staates ab. Ein erster Gedichtband erschien 1955 unter dem Titel ach-
schaw u-ve-jamim acherim (“Jetzt und in anderen Tagen”), doch versammelt der

* Lic. phil. Heidy Zimmermann, wissenschaftliche Assistentin an der Universitét Ba-
sel, Riehenstr. 112, CH - 4058 Basel, Schweiz.

1 Interview mit Chertok, We are all close, 60 (vgl. die vollstandigen bibliographischen
Nachweise im Literaturverzeichnis am Ende des Artikels).

2 Vgl z.B. Bloch/Mitchell, The Selected Poetry, XI oder Alter, After the Tradition,
243,

3 Der hebriische Neologismus fiir das kabellose Telefon ist eine Kontamination aus
pele (“Wunder”) und telefon.



Band schirim Gedichte aus dem Zeitraum von 1948-1962. In den folgenden Jahr-
zehnten wurden neben zwei Romanen sowie einigen Erzidhlungen und Dramen
zehn Biande mit Gedichten publiziert*. Amichai hat sein Schreiben immer wieder
als Widerhall realer Erfahrungen charakterisiert, auch indem er mutmasste, dass
er gar nicht zu schreiben begonnen hitte, wire er nicht als junger Mensch nach
Paléstina gekommen. Autobiographische Beziige machen seine Lyrik in beson-
derem Masse explizit, gerade wenn es um lokale und zeitgeschichtliche Referen-
zen geht. Dieser Befund mag die Frage rechtfertigen, wie sich die Geschichte des
Staates in Amichais Werk spiegelt und ob sich seine Haltung gegeniiber der
israelischen Realitiit in der Dichtung niederschlégt.

Die Auswahl der hier behandelten Texte ist einerseits inhaltlich ausgerichtet
auf Gedichte, die an realen, nachvollziehbaren Erfahrungen die Geschichte des
Staates, die Lebenswelt Jerusalem, vor allem aber die verschiedenen Kriege und
deren Folgen thematisieren. Andere, ebenso zentrale Themen in Amichais Werk
wie das Verhiltnis zur Religion, zu Gott und den Eltern (vor allem zum friihver-
storbenen Vater) oder die umfangreiche Liebeslyrik werden mithin nicht direkt
Gegenstand der Betrachtung. Andererseits soll an geeigneten Beispielen die
Poetik Amichais charakterisiert und sein spezifischer Umgang mit den Mitteln
der hebriischen Sprache herausgearbeitet werden. Nach diesen Kriterien sind
auch die im Anhang wiedergegebenen, von mir ins Deutsche libertragenen Ge-
dichte ausgewdhlt.

Der biographische Impuls

“T use my own life as my material”, sagte Amichai einmal® und benannte
damit den steten Ausloser seiner poetischen Aktivitit. Tatsdchlich ist in all sei-
nen Gedichten ein lyrisches Ich greifbar, das unmittelbare Erfahrungen zu be-
schreiben und zu verarbeiten scheint. Selbst wenn ein Text nicht in der ersten
Person abgefasst ist, wird in der subjektiven Sicht- und Ausdrucksweise der von
innen nach aussen gerichtete Blick des sprechenden Ichs spiirbar, was Chana
Kronfeld als “generelle Rhetorik der Autobiographie” bezeichnet hat®. Dieser
quasi-biographische Duktus, der sich gerade auch in Titeln wie Autobiographie
im Jahr 1952, Zu meinem Geburtstag, Der Tod meines Vaters etc. (schirim 15,
27, 101)” manifestiert, verleitet leicht dazu, vom Werk auf das Leben zu schlies-

4  Vgl. die Angaben zu den bislang vorhandenen Ubersetzungen ins Deutsche und den
hier verwendeten Originalausgaben in der Literaturliste.

S5 Chertok, We are all close, 60.
6 Kronfeld, Wisdom of Camouflage, 472.

7 Die Ubersetzungen aller im Text angefiihrten Zitate sind von mir und halten sich eng
an das Original; sie konnen daher von gedruckten deutschen Ubersetzungen abwei-
chen. Die Nachweise in Klammern beziehen sich auf die im Literaturverzeichnis ein-
gefiihrten Kiirzel bzw. auf die Gedichte im Anhang. Zum Thema Biographie vgl.
auch das Gedicht /924 im Anhang.



sen und umgekehrt. Doch ist es Teil des poetischen Spiels, das Rohmaterial des
Erlebten durch die sprachliche Umsetzung zu einem autonomen &sthetischen
Objekt zu machen und dadurch die Grenzen zwischen Fiktion und Dokumentati-
on zu verwischen. Bekenntnisse wie “ich schreibe nicht als Dichter, sondern als
Mensch’® sind denn auch weniger als Hinweis auf biographische Kongruenz zu
verstehen, sondern vielmehr als Ausdruck einer dezidiert antielitiren Haltung
und einer entmythologisierten Auffassung des poetischen Prozesses. Einer For-
derung eines ebenfalls virtuosen Sprachspielers, Robert Walsers, folgend, des-
sen Leben und Schreiben allzu oft miteinander vermischt wurden, gelte darum
fiir die folgenden Betrachtungen die “Voraussetzung, dass der Klarinettist nicht
das Klarinett selbst ist, dass er vielmehr nur darauf spielt’™.

Amichai fasste die fiir ihn bestchende Notwendigkeit, Erlebtes in Sprache
zu fassen, mit dem Bild “you don’t become aware of your body unless it hurts’'°,
Nicht der Zustand des Gliicks ist Ursache der poetischen Verlautbarung, sondern
die Verletzung und der Verlust. Gemiss diesem Konzept schreibt man nicht,
solange man eins ist mit sich und der Welt, sondern erst, wenn man dieses Zu-
standes verlustig gegangen ist. Weiter kommentiert Amichai den Entstehungs-
prozess: “Poetry starts only after the climax. It’s one of the first signs that you
have overcome something.”'' Lyrik dient damit als Code, um Uberwundenes
und Verarbeitetes zu kommunizieren. Gedichte zu schreiben sieht Amichai als
ein Mittel zur “Selbstheilung”, das — wenn es stark genug ist — auch andern zum
Uberleben helfen kann'?.

Die Kette von Verletzungen des Lebens beginnt mit dem biographischen
Bruch zwischen der unversehrten orthodox und tief religios gepriagten Kindheit
Ludwig Pfeuffers in Wiirzburg und der 1935 erfolgten Emigration der ganzen
Familie nach Palistina, wo der fortan zionistisch sozialisierte Jiingling sich einen
neuen sprechenden Namen gab (‘ammi-chaj, “mein Volk lebt”). Die Kindheit
gehort seither zu den “Dingen, die verloren sind”, zu den Orten, an die man nicht
zuriickkehren kann (schalwa 34), die aber ein starkes Sediment in der Erinne-
rung bilden, denn “wer sich mehr als die andern an seine Kindheit erinnert, ist
Sieger, wenn es iiberhaupt Sieger gibt” (/924, vgl. Anhang). Die Schoa wirft,
obwohl die grosse Familie ganz verschont geblieben und allein die Jugendfreun-
din Ruth als personlicher Verlust zu betrauern ist', ihre Schatten auf die Erinne-
rung, wie es in dem Gedicht Ich bin in grosser Sorge heisst: “... von der Synago-

8 Kronfeld, Wisdom of Camouflage, 473.

9 Walser, Brief an Otto Pick vom 9.2.1928, in: Jorg Schifer (Hg), Briefe, Frankfurt
a.M. 1979, 322.

10 Montenegro, Yehuda Amichai, 16.
11 AaO 17.
12 Vgl. [Gespriach mit Dan Omer] in: Prosa 2/25 (September 1978), 7-11.

13 Sie kehrt wieder in Gedichten (z.B. “Ruth, das Gliick”, oscher 50; “Kleine Ruth”,
Faust 70) und besonders in dem stark autobiographisch bestimmten Roman Nicht
von jetzt, nicht von hier.



ge meiner Kindheit blieb nur der Himmel, den ich einst durch das Fenster sah”
(me-adam 26)". So wie die Zerstorung im verlassenen Deutschland nicht direkt
miterlebt wurde, ist sie in diesem Vorstellungsbild mit einem rhetorischen Uber-
raschungseffekt euphemistisch ausgespart. Umso unmittelbarer ist die wieder-
holte Erfahrung des Krieges in der neuen Heimat, die Amichai bereits als acht-
zehnjdhriger Freiwilliger in der jiidischen Brigade der britischen Armee (1942-
1946) machte und deren Unausweichlichkeit er in vier weiteren Kriegen Israels
erlebt hat.

Seine Affinitit zur Poesie entwickelte sich wihrend der Armeezeit in Agyp-
ten Anfang der vierziger Jahre, als Amichai in einer Militarbibliothek auf eine
Anthologie moderner englischsprachiger Lyrik stiess und darin Autoren wie T.
S. Eliot oder W. H. Auden entdeckte, die spater zu wichtigen Vorbildern seines
eigenen Schreibens werden sollten. Die ersten Gedichte entstanden Ende der
vierziger Jahre, ausgelost wohl durch die zentrale Erfahrung des Krieges, dessen
Absurditit in den Augen eines lebenshungrigen jungen Menschen eine dauernde
Irritation bedeutete. Ein Individuum, das sich weder in den ideologischen
Schutzmantel der Religion noch in den des Nationalismus hiillen kann, muss sich
den existentiellen Fragen stellen. Wie ungeschont Amichai immer wieder die
Begleitumstinde des Krieges wahrgenommen hat, zeigt seine niichterne Antwort
auf die provokativ-naive Frage eines jungen Amerikaners, ob er je in Israels
Kriegen gekdmpft und ob er auf dem Schlachtfeld Gott gesehen habe: “Nein,
Gott habe ich nicht gesehen, nur Menschen, die getotet wurden”".

Liebe machen im Krieg

Das lyrische Ich in Amichais Gedichten berichtet wiederholt von im Krieg
getoteten Freunden, bewahrt die Erinnerung an sie und wird sich des unverdien-
ten eigenen Verschontseins bewusst; am unmittelbarsten geschieht eine solche
Reflexion in der Vergegenwirtigung des Todes von Dicky: “Dicky wurde ge-
troffen / wie der Wasserturm in Yad Mordechai / Getroffen. Ein Loch im Bauch.
Alles / stromte heraus.” (oscher 89; Zelte 43)'°. In abgehackten, rohen Sitzen
wird hier berichtet, als ob das sprechende Ich noch immer unter Schock stiinde.
Vergleichbar der poetischen Sprache eines Wilfred Owen — wihrend des Ersten
Weltkriegs und danach der bedeutendste Vertreters der war poetry — veranschau-
licht die bildliche Analogie zwischen dem getroffenen Freund und dem ange-
schossenen Wasserturm die Szene in niichterner, schonungsloser Konkretheit

14 Vgl. auch die Spiegelung der Synagogenerinnerung in Unendliches Lied (Anhang).
15 Alter, A Portrait, 132.

16 Vgl. auch Chuleikath — Das dritte Gedicht iiber Dicky (ha-egrof 14; Faust 12) und
Dickys Tod (Nacht 168-176).



und mit geradezu schmerzhafter Ironie. Dieses Gedicht stammt aus dem Zyklus
Klagelieder fiir die im Krieg Gefallenen, der als Reaktion auf den Jom-Kippur-
Krieg von 1973 entstanden ist. Allerdings ist die Betroffenheit von Krieg und
Tod und deren poetische Formulierung nicht an die Unmittelbarkeit des Zeitge-
schehens gebunden, sondern kann jederzeit die Prisenz in den Gedanken bean-
spruchen. “Ich bin bei Aschdod im Kampf gefallen / im Unabhédngigkeitskrieg”,
heisst es in dem Jahrzehnte spiter entstandenen Gedicht Seither (schalwa 9; Zel-
te 123), in dessen Verlauf sich herausstellt: “Ich trug meinen Kameraden auf dem
Riicken / Seither spiire ich dauernd seinen toten Korper”. Das sprechende Ich
wird gewahr, dass es nur dusserlich vom Krieg verschont geblieben, aber vom
Tod des Freundes selbst zutiefst verletzt worden ist. Und im Bewusstsein, dass
sein Uberleben nicht dem eigenen Heldentum zu verdanken ist, stellt es in Was
habe ich in den Kriegen gelernt (ha-egrof 15; Faust 18) einen Katalog hilfloser
Handlungen und sinnloser Féahigkeiten auf, fiihrt die stereotype Redeweise “Es
ist verboten, Schwiiche zu zeigen” (schalwa 87) in anaphorischer Wiederholung
ad absurdum und besteht auf seinem Anti-Heldentum in einem Gedicht mit dem
Titel “(aber) ich will in meinem Bett sterben” (schirim 95). Als Refrain in allen
fiinf Strophen konterkariert dieser Vers die Verherrlichung eines heldenhaften
Todes auf dem Schlachtfeld."

In all diesen Gedichten ist durch Ortsnamen, Jahreszahlen und andere reale
Verankerungen ein zeitgeschichtlicher Bezug hergestellt, der deutlich oder zu-
mindest erschliessbar macht, um welchen Krieg Israels es sich handelt. Wohl ist
dieser zeitliche und rdumliche Bezug bedeutsam fiir den wirklichkeitsnahen
Tonfall der Gedichte, doch bleibt die Perspektive immer introvertiert und das
Sprechen subjektiv, allein auf das individuelle Leben bezogen. Darum bleibt es
auch primir eine personliche Angelegenheit, mit den Auswirkungen des Krieges
fertigzuwerden: “Sogar meine Liebesaffdren werden nach Kriegen gemessen /
ich sage, das geschah nach dem zweiten / Weltkrieg. Wir trafen uns am Tag vor
dem / Sechstagekrieg. Niemals sage ich / vor dem Frieden 45-48 oder mitten / im
Frieden 56-67.” (oscher 14; Zelte 53)'8. Diese Verse deuten mit dem ironischen
Unterton einer niichternen Chronik an, wie sehr die Folge der Kriege die Biogra-
phie und das Lebensgefiihl des Einzelnen bestimmt und wie sie gleichsam ein
Koordinatensystem fiir die Erinnerung darstellt.

Die Unerbittlichkeit, mit der die inneren und #usseren Verheerungen des
Krieges in Amichais Gedichten — oft auch in ganz unvermittelten Zusammen-

17 Ahnlich radikale kritische Darstellungen von Kriegserfahrungen und Gewissenskon-
flikten finden sich in frithen Erzihlungen von S. Yishar, jetzt iibersetzt in dem Band
Von Krieg und Frieden, Sieben Geschichten, aus dem Hebridischen von Ruth Achla-
ma, Frankfurt a.M. 1997.

18 Vgl. auch die dhnlichen Formulierungen in pegischa ‘im av: “Mein Vater kommt zu
mir in einer der Pausen / zwischen zwei Kriegen oder zwischen zwei Liebesaffiren /
wie zu einem Schauspieler, der hinter der Biithne im Halbdunkel ausruht” (“Treffen
mit dem Vater”, schalwa 8) oder “Einmal nach dem letzten Krieg / traf ich einen, der
vor Jahren mein Schiiler gewesen war” in ma aschallem be ‘ad ha-schalom be-naf-
schi (“Was bezahle ich fiir meinen Seelenfrieden”, schalwa 30).



héngen' — reflektiert werden, ist ebenso stark wie das Bewusstsein von dessen
prinzipieller Unabwendbarkeit. So werden nicht selten auch frithere Kriege erin-
nert — besonders der erste Weltkrieg, in dem der Vater sich als loyaler deutscher
Jude ein eisernes Verdienstkreuz erworben hat, in dem aber auch ein Bruder der
Mutter gefallen ist*® —, und der Ausdruck personlichen Protestes gegen den Krieg
scheint weniger aktuelle politische Kritik als vielmehr universaler, humanisti-
scher Entwurf zu sein®'. Vor allem aber spitzt Amichai in zahlreichen Gedichten
die prinzipielle Untrennbarkeit von Gegensitzen wie Krieg und Frieden, Liebe
und Hass auf deren notwendige Gleichzeitigkeit zu. Er thematisiert die durch das
Leben erzwungene Simultaneitéit von Krieg und Liebe, wobei Liebesmomente
immer wieder als Feuerpause im Krieg, als schiitzende Nische des Lebens darge-
stellt werden. Die antithetische Verbindung der beiden Begriffe, zumal in der
Wendung “Krieg machen in der Liebe”, wird erst voll verstindlich, wenn man
die gegeniiber dem Deutschen umfassendere und konkretere Bedeutung des he-
briischen Ausdrucks milchama, “Krieg” bedenkt, in dem immer auch der verba-
le Ursprung von “kdmpfen” prisent ist.

Beispielhaft ausgefiihrt ist diese Auffassung in dem Gedicht adam be-chaj-
jaw (Der Mensch hat im Leben, vgl. Anhang)* — einem der selteneren Texte, die
ohne ein explizites lyrisches Ich auskommen und in einem verallgemeinernden
Sprachduktus gehalten sind. In einer Parodie auf Qohelet 3 entsteht hier eine
Engfiihrung von Einsichten iiber die Vergéinglichkeit des menschlichen Lebens
und die Notwendigkeit der Verbindung gegensitzlicher Aktivititen (“hassen
und vergeben”, “erinnern und vergessen” usw.). Die Exposition in der ersten
Strophe nimmt die Kernaussagen der biblischenVorlage (sman la-kol, ‘et le-chol
chefez, “alles hat seine Stunde, jedes Ding hat seine Zeit”) in wortlichen Anspie-
lungen auf und fiihrt deren Negation auf eine Polemik gegen Qohelet hinaus.

Entscheidend ist, dass der Gedanke konkretisiert wird durch die Einbeziehung

19 Vgl. etwa die Erwdhnung des Krieges in einer scheinbar assoziativen Reihe von Ar-
gumenten in dijug we-digdug (“Genauigkeit und Grammatik™: “Weltkrieg”, “Som-
merliebe”, Hochzeitskuchen”; vgl. Anhang), die kontrastierende Erwihnung Gottes
in machschavot leumiot: “In einer Sprache / die Wunder und Gott beschrieben hat,
jetzt Auto, Bombe, Gott zu sagen” (“Nationale Gedanken”, achschaw 38) oder die
Konfrontation gegensitzlicher Motive in schir chatunna: “Deine Eltern lieferten die
Frau und meine — den Mann / Gott lieferte den Krieg und seine Unterbrechung”
(“Hochzeitslied”, schalwa 54).

20 Vgl. z.B. die Erzdhlung mitot avi (“Wie oft mein Vater starb”, Nacht 103 f) und die
Gedichte immi meta be-schavuot (“Meine Mutter starb an Schavuot”, me-adam 15)
bzw. nora le-sahot (“Furchtbar ist es zu identifizieren”, achschaw 28).

21 Amichai dusserte zwar in einem Interview, in Israel konne man es sich als Dichter
nicht leisten, apolitisch zu sein, machte auch nie ein Hehl aus seiner Sympathie fiir
die politsche Linke und seiner Nihe zur Friedensbewegung, vermied es aber, Mani-
feste zu schreiben oder seine Lyrik in dieser Richtung zu funktionalisieren (vgl.
Montenegro, Yehuda Amichai, 16, und das parodistische Gedicht schir politi [“Poli-
tisches Lied”, scha ‘at ha-chesed 31]).

22 Erstmals deutsch in: Christoph Meckel/Efrat Gal-Ed (Hg), Alles andere steht ge-
schrieben, Ein deutsch-israelisches Lesebuch, Kiel 1993, 16-19.

10



eines “Menschen in seinem Leben”; damit wird die Argumentation gegen die
abstrakte Weisheit der Vorlage begriindet. So ist das Zusammentreffen der Ge-
gensitze nicht nur durch die Kontinuitéit der menschlichen Existenz programmiert
(“mit den gleichen Augen lachen und weinen”), sondern der Gegensatz zwischen
Innen- und Aussenwelt, die Widerspriichlichkeit des Menschen selbst erzeugt die
Gleichzeitigkeit des Unvereinbaren.? Sie auszuhalten gehort zur condition humai-
ne, Befreiung davon bringt erst der Tod (“Ort, an dem Zeit ist fiir alles™).

Der formale Aufbau dieses Gedichts, die Art, wie die parodierte Vorlage
aufgenommen und aus ihren Stichworten eine Auswahl getroffen wird, verdeut-
licht seine zentrale Thematik. Die Wiederaufnahme des Eroffnungsverses “Der
Mensch hat im Leben nicht Zeit” markiert den Beginn eines zweiten Teils, der
Auslegung und Durchfithrung des in der ersten Hilfte Exponierten ist und im
letzten Vers zum Ausgangspunkt des Qohelet-Zitats (“Zeit fiir alles™) zuriick-
kehrt. Die Aufzihlung entgegengesetzter Handlungen in der zweiten Strophe
nimmt in einem subtilen Geflecht von Zitat, Variation und Umstellung Gegen-
satzpaare aus Qohelet 3 auf. Der Akzent liegt auf der Antithese von Hassen und
Lieben (in dieser Reihenfolge!), bzw. von Liebe und Krieg, was die formale und
semantische Klammer der Eckverse in dieser Strophe verdeutlicht. Die tiberra-
schende Gegeniiberstellung von Liebe und Krieg (Kampf) bildet zugleich die
starkste Abweichung von der biblischen Vorlage (Krieg und Frieden) und fasst
die zentralen existentiellen Erfahrungen, die in ihrer schwer zu ertragenden
Gleichzeitigkeit die stete Nihe von Leben und Tod vergegenwiirtigen, zusam-
men. Von da an steigert sich die Kadenz der Antithesen, indem die Begrifflich-
keit sich zunehmend von der Vorlage entfernt und kulminiert in einer Essens-
metapher fiir die Schwerverdaulichkeit der Geschichte.

Ein weiteres Beispiel fiir die Nebeneinanderstellung disparater Motive und
die Thematisierung von Krieg wie fiir die Parodierung traditioneller jiidischer
Texte ist das Gedicht Erinnerung in Abu Tor (vgl. Anhang). In prosaischem Er-
zdhlstil wird hier am Anfang das Bild einer realistisch scheinenden Situation
geschildert: die vielseitige Verwendung einer Hiitte auf dem seinerzeit (1967)
hart umkéampften Hiigel Abu Tor im Siiden Jerusalems. Die Simultaneitit des
Liedes Lecha dodi zur feierlichen Begriissung des Schabbat mit dem Geschrei
der duschenden Soldaten erzeugt einen scharfen Kontrast zwischen religioser
und profaner Sphére. In den folgenden Versen werden “der Herr ist ein Mann des
Krieges” (Ex 15,3) und “Herr der Heerscharen ist sein Name” (Jes 47,4) zitiert,
Schriftstellen, die auch als liturgische Versatzstiicke im Kontext des Morgenge-
bets gegenwiirtig sind. Die Analogie zwischen den gottlichen Epitheta und der
Charakterisierung eines Soldaten schafft eine unvermittelte Konkretisierung, die
auf die Wortlichkeit der urspriinglichen Bedeutung in den Zitaten zuriickver-
weist. Ein weiteres, nur leicht verindertes Zitat aus den Segensspriichen des
Morgengebets (urspriinglich u-vara bo negavim, *... und in ihm Locher erschaf-
fen hat”) ist Ausloser fiir die Kombination der beiden Sphiiren und eine ans Ma-
kabre grenzende Pointe, die sich aus dem einmal buchstéblichen und einmal

23 Dieses ambivalente Gefiihl gegeniiber Situationen der Aussenwelt wird ausdriicklich
zum Thema in dem Gedicht Schafherde neben Flugplatz (vgl. Anhang).

11



metaphorischen Verstindnis derselben Wendung ergibt. Es ist dies ein typisches
Beispiel fiir Amichais poetische Technik, Zitate oder idiomatische Wendungen
in scheinbar naiver Weise wortlich zu nehmen und dadurch neue Bedeutungen
zu erzeugen. So fiihrt ein linearer Gedankengang von “der Herr ist ein Mann des
Krieges” zu der provozierenden Konkretisierung von dessen “Aktivitit” in einer
doppeldeutigen Formulierung (“Ldcher machen”). Darin wird wiederum der kri-
tische Blick eines impliziten lyrischen Ichs spiirbar, das sowohl religiosem als
auch militdrischem Pathos, vor allem aber der irrationalen Vermischung von
beidem misstraut. Sein Protest gegen Krieg ist immer verbunden mit dem Be-
wusstsein von sinnlosen Opfern und Verlusten und mit dem Appell fiir Leben
und Liebe*. Vermieden werden Pathos und Anklage, als wirksame Darstellungs-
mittel eingesetzt hingegen die niichterne Registrierung gegensitzlicher Tatbe-
stinde: “Eine Frau in den Radionachrichten sagt / mit siisser und weicher Stim-
me / was Minner einander im Krieg antun” (me-adam 28) oder die implizite
Anlage eines Analogieschlusses mit einer iiberraschenden Wendung vom Kon-
kreten ins Bildhafte: “Auf die Tiir eines Friichteladens sind Friichte gemalt / auf
ein Fischrestaurant sind Fische gemalt/ auf den Eingang zum Krieg ist ein junger
Mann gemalt” (me-adam 26). Gleiche und dhnliche Verfahren kennzeichnen die
Entwiirfe von “Visionen des Friedens”, in denen etwa das Umschmieden der
Schwerter zu Pflugscharen und dann weiter zu Musikinstrumenten gefordert
wird, damit, “wer Krieg fithren will”, erst wieder Arbeitsgeriite herstellen
muss®. Bei alledem ist das Ich nicht ein unbeteiligter Beobachter, sondern ein in
alle Geschicke des Landes Involvierter, dessen Leben durch die Geschichte des
Landes mitbestimmt ist, so dass er sagen kann: “als ich kimpfte / kimpfte auch
das Land, als ich aufstieg, stieg es auf, und als ich sank / fing es mit mir zu sinken
an” (ha-sman 32; Zelte 109).% Entscheidend in der Reihe dieser parallelen Kon-
struktionen ist der Wechsel zu der ingressiven Aktionsart mit dem Verb “anfan-
gen” im letzten Vers dieser Strophe, der die Analogie zwischen Ich und Land
relativiert. Das Land sinkt nicht endgiiltig, sondern es wird ein Bogen gespannt
zu der “grossen Hoffnung” auf eine bessere Welt, die im Jahr 1946 bestanden
habe und die “bis heute” (ca. 1978) nicht verschwunden sei. Doch scheinen sol-
che Aussagen — wie etwa das subjektivistische Pamphlet Ich bin ein Rassist des
Friedens (vgl. Anhang) zeigt — weniger einen idealistischen Pazifismus auszu-
driicken als den Umstand, dass sich Amichai mit einem notwendigerweise prag-
matischen Realismus abfindet, der auf einer Ebene die Reaktion auf lokale

24 Vgl. dazu die Vier Lieder iiber Krieg und Frieden im Anhang und die Assoziation:
“Ein mit Regen gesegnetes Jahr / wird im Friihling viele Pflanzen hervorbringen [...]
Ein mit Kindern gesegnetes Jahr / wird den Krieg vergrossern / wenn die Kinder einst
gross sind” (me-adam 35).

25 Anhang zu einer Vision des Friedens (schalva 33; Zelte 131), vgl. auch die “Vision
des Friedens” in dem Gedicht Im Abstand zweier Hoffnungen vom Kampf (schirim
153).

26 Noch deutlicher kommt die Erfahrung einer gegenseitigen Abhéngigkeit zum Aus-
druck in der Erzdhlung Dickys Tod: “Wenn keine Jugend da wire wie wir, die in dem
alten Land hin- und herléduft wie das Blut in den Adern, hitte das Land schon aufge-
hort zu leben” (Nacht 168).

12



Themen erfordert, auf einer andern aber auch auf die Universalitit der Fragen
verweist.

Poesie ist somit ein Weg, Ordnung in die chaotische Erfahrung der Welt zu
bringen?’, indem der Dichter sich zur Aufgabe macht, “jedes Ding, jedes Gefiihl,
jede Erfahrung einfach, genau und ohne Verfilschung zu benennen?. Nur so
scheint das Dilemma zwischen der Notwendigkeit, um das Uberleben zu kiAmp-
fen, und dem Verlangen nach unversehrtem Leben, nach der Normalitit des All-
tags aushaltbar. Ein Satz wie der Rilke-Vers “Wer spricht von Siegen? Uber-
stehn ist alles”, auf den sich Amichai verschiedenenorts bezieht”, wird in diesem
Kontext erschiitternd konkret. Das ist letztlich kein spezifisch israelisches Di-
lemma, sondern Ausdruck der Befindlichkeit eines modernen Menschen im 20.
Jahrhundert, einer Erfahrung, die Amichai pointiert formulierte: “The important
thing for me is that Jews again become people like other people, like, for examp-
le, the Italians. I’m not concerned at all about the Jewishness, the Israeliness, the
Hebrewness of my poetry because it is my life that I write about”.*® Damit wird
Judentum nicht etwa aufgegeben, sondern zu einem Normalzustand erklart, in
dem heterogene und auch widersprechende Aspekte menschlicher Erfahrung
absorbiert werden konnen.

Die Erfindung der Metapher

Ausgeprigte Bildhaftigkeit der Sprache bestimmt sowohl die Lyrik als auch
die Prosa Yehuda Amichais. Der uneigentliche Sprachgebrauch ist in seinen
Werken in einer Dichte vorhanden, die man als manieriert bezeichnen miisste,
wiren die Figuren nicht immer wieder so liberraschend und iiberzeugend sowohl
in der Kombination disparater Bilder als auch in ihrer gesteigerten Aussagekraft.
Amichai selber hat wiederholt die Metapher als eine der grossten menschlichen
Erfindungen bezeichnet’' und die rhetorische Wirkung dieses Tropus ins Zen-
trum seiner Poetik gestellt. Er sieht in ihm aber nicht nur ein Mittel poetisch ge-
schmiickter Rede, sondern in viel umfassenderem Sinn eine bestimmte Art des
Denkens, die es erlaubt, die emotionale und die rationale Ebene miteinander zu
verbinden und etwas Nicht-Sprachliches in Sprache zu iibersetzen, gleichsam
eine kommunikative Briicke zu bauen. Bedenkt man die sinnstiftende Funktion

27 Vgl. Cohen, Voices, 34.
28 Zitat einer miindlichen Stellungnahme Amichais in: Alter, Portrait, 133.

29 So der vielzitierte Schlussvers aus dem Requiem fiir Wolf Graf von Kalckreuth, den
jungen Dichter, der als neunzehnjihriger Freiwilliger wenige Tage nach Beginn des
Militdrdienstes (1906) sich das Leben nahm (Rainer Maria Rilke, Werke, Band 1:
Gedichte 1895 bis 1910, Frankfurt a.M. 1996, 426); vgl. den Vers “... wenn es iiber-
haupt Sieger gibt” (/924, Anhang).

30 Cohen, Voices, 38 f.

31 Vgl. z.B. Montenegro, Yehuda Amichai, 16; Fuchs, Encounters, 88; Cohen, Voices,
24.

13



von symbolischem Denken und Handeln in der jiidischen Tradition, kann man
im Verweischarakter der metaphorischen Rede eine siékulare Entsprechung zur
religiosen Symbolik sehen.

Amichais Texte weisen nun aber einen derart vielfiltigen Gebrauch von un-
eigentlichem sprachlichen Ausdruck auf, dass es erstaunt, mit welcher begriffli-
chen Unschirfe der Terminus “Metapher” in der Sekundaérliteratur benutzt wird
und ein Thema fiir sich wire, die Eigenschaften der figurativen Rede und die
Strukturen ihrer Anwendung in seiner Lyrik zu untersuchen. In dem hier gegebe-
nen Rahmen werde ich mich mit einigen vorlaufigen Beobachtungen zur metapho-
rischen Rede in Amichais Lyrik begniigen, doch scheint mir vorweg — gerade auch
angesichts der inflationdren Hiufigkeit des Begriffs im allgemeinen Sprachge-
brauch — eine sachliche Differenzierung des Metaphernbegriffs angebracht.*

Aus Amichais Verwendung des Ausdrucks wird deutlich, dass er “Meta-
pher” in einem umfassenden Sinn als “iibertragenen” Gebrauch sprachlicher
Einheiten versteht. Darunter fallen verschiedene Stilfiguren, die mittels Bedeu-
tungsiibertragung Sinn produzieren, wie Metonymie und Synekdoche, aber auch
Parabel und Vergleich sowie die eigentliche Metapher. Wihrend Metonymie
und Synekdoche von einem realen sachlichen Bezug zwischen Gemeintem und
Gesagtem ausgehen und als sprachliche Stellvertreter fungieren wie etwa in dem
Vers “Sohne warmer Gebéirmiitter werden Soldaten” (ha-sman 23; Zelte 108)*,
besteht die Metapher in der Erfindung eines Bildes zur Benennung des Gemein-
ten. Auch hier gibt es ein tertium comparationis, das die beiden Seiten verbindet,
doch erzeugt die Metapher ihren Effekt durch einen Sprung von einem Vorstel-
lungsbereich in einen andern. Sie wird oft als verkiirzter Vergleich bezeichnet,
wobei typischerweise die Vergleichsgrosse selbst nicht genannt wird. Diese Art
der eigentlichen Metapher (etwa “meine Augen sind Propheten” in Ich habe
meinen Identitdtsausweis verloren [vgl. Anhang] oder das “Traubenlachen” der
Geliebten [schirim 23; Zelte 11]) ist eine von Amichai nicht sehr hiufig verwen-
dete Figur. Hingegen nimmt er gerne konventionalisierte Metaphern — etwa “das
Leben ein Kampf” (scha ‘at ha-chesed 16), “die Zeit wird die Trinen trocknen”
(schalwa 58; Zelte 140) — zum Anlass, um subjektive Erfahrungen selbstironisch
zu chiffrieren oder stereotype Redeweisen zu demaskieren.

Das grosste Kreativitdtspotential von Amichais metaphorischem Sprachge-
brauch liegt ohne Zweifel im Bereich des ausgefiihrten Vergleichs. Eine kleine
Zusammenstellung mag die Fiille und die Vielfalt der Bilder illustrieren: “Wie
ein Kind sich mit Essen beschmutzt / so will ich mich beschmutzen mit den Pro-
blemen der Welt” (schirim 113), “Wie die Innenwand eines Hauses / die zur

32 Vgl. als Hintergrund zu den folgenden Bemerkungen den Sammelband Theorie der
Metapher, Anselm Haverkamp (Hg), Darmstadt 21996, besonders die Beitrdge von
Black (1954 und 1977), Henle und Ruwet.

33 bnej rachamim chammim mitgajjesim la-zava. Das deutsche Wort “Gebidrmutter”
verschleiert die im Hebréischen bestehende Metonymie rechem fiir die Mutter, auch
die Konnotation des homonymen Ausdrucks rachamim “Erbarmen” geht in der
Ubersetzung verloren. Ein weiteres Beispiel einer Metonymie ist der Ausdruck “die
Behaarten” [Ménner] in Erinnerung in Abu Tor (vgl. Anhang).

14



Aussenwand wird nach Krieg und Zerstdrung / so fiihlte ich mich plétzlich”
(oscher 96; Zelte 87), “Die Luft iiber Jerusalem ist gesittigt mit Gebeten und
Traumen / schwer wie die Luft iiber Industriestadten” (schalwa 78), “Ich will
einen solchen Lebensrhythmus: nicht wie Zeitunglesen, sondern wie das Lesen-
lernen eines Kindes / oder wie das stille Entschliisseln der Schrift auf einem alten
Grabstein” (scha‘at ha-chesed 102), “Ein Mann, dessen Sohn im Krieg starb,
geht auf der Strasse, wie eine Frau mit einem toten Kind im Leib” (oscher 92;
Zelte 46). In allen diesen Beispielen markiert ein formales Signal den Vergleich
(k-, kmo, “wie”, kmo ... kach, “wie ... s0”), und beide Bildhilften sind ausge-
fiihrt, was sie von der eigentlichen Metapher abhebt. Es ist ein wesentlicher Un-
terschied zu sagen, “ich bin eine sehr alte Sprache” oder “ich bin miide wie eine
sehr alte Sprache” (oscher 54). Dass Amichai sich der expliziteren Figur bedient,
scheint nicht zufillig in einer Lyrik, die frei ist von den rhythmischen Zwingen
eines bestimmten Metrums, in der das Setzen oder Weglassen von Vergleichs-
partikeln also eine stilistische Entscheidung ist. Der Vergleich erzielt meist eine
stiarkere Ausdriicklichkeit als die Metapher und ermoglicht zudem, ein Bild brei-
ter auszufiihren, es bisweilen zu einem regelrechten Gleichnis zu gestalten. Nicht
selten finden sich in einem Gedicht auch ganze Kataloge von Vergleichen, die
einen Gedanken variierend verdeutlichen oder differenzieren®. Man kann in so-
viel Explizitheit auch das Zeichen einer antihermetischen Haltung sehen, der
sich didaktische Uberdeutlic__hkeit ankreiden liesse, die aber gerade auch ein we-
sentlicher Grund fiir die Ubersetzbarkeit und die Nachvollziehbarkeit von
Amichais Metaphern ist.

Es scheint, dass die Erfindung einer Metapher oder eines Vergleichs das
Ergebnis einer blitzartigen Erkenntnis ist, deren Gehalt auf keine andere Art mit
gleicher Wirkung auszudriicken wire. Ihre Auffindung beeindruckt den Erfinder
ebenso wie die Leserin das Nachvollziehen, und dass ihre sprachliche Ausarbei-
tung dennoch eine bewusste, rationale Leistung ist, steht ausser Frage®. Damit
tragt die Metapher auch Merkmale des Witzes, insofern als die Pointe, das Spiel
mit der Mehrdeutigkeit und der Spannung zwischen wortlicher und metaphori-
scher Lesart gerade in einem Zwischenbereich liegt, der sich nicht anders wie-
dergeben ladsst. Darin besteht der Bedeutungsgewinn und die Sinnproduktion der
metaphorischen Rede, die Amichai als eminent poetisches Mittel erkannt und
mit besonderer Aufmerksamkeit behandelt hat. Kehrt man zum Postulat der
Trennung von Leben und Werk und der Autonomie des Kunstwerks zuriick, ldsst
sich sagen, “dass manche Metaphern uns in die Lage versetzen, bestimmte
Aspekte der Wirklichkeit zu sehen, zu deren Konstitution die Herstellung der
Metapher beitridgt”.* Entsprechend der Ambivalenz von wortlicher und iibertra-
gener Bedeutung vermittelt die metaphorische Rede eine Ahnung vom span-
nungsvollen Verhiltnis zwischen Realitidt und subjektiver Wahrnehmung. Das

34 Vgl. im Anhang Ich habe meinen ldentitéitsausweis verloren und 1924. Die Bedeu-
tung des Katalogs als wesentliches Formmodell in Amichais Lyrik hat Arpali aus-
fiihrlich dargestellt (ha-prachim, 32 ff).

35 Vgl. Amichais Stellungnahme dazu in Fuchs, Encounters, 88.
36 Black, Mehr iiber die Metapher, in: Theorie der Metapher, 409 (s. Anm. 32).

15



Finden wie das Nachvollziehen eines Metaphernbildes konstruiert — zumindest
zeitweilig — eine Ordnung in der Welt.

Amichai, die “Neue Welle” und die Literaturkritik

Die bis hierher an drei Stichworten (quasi-biographisches Schreiben, The-
matik von Land und Krieg, metaphorische Rede als zentrales Stilmittel) erarbei-
teten Beobachtungen mdgen als Basis dienen, um die Lyrik Amichais nun in ei-
nen grosseren Zusammenhang zu stellen. Amichai stand Mitte der fiinfziger Jah-
re der Gruppe Likrat nahe, einer losen Gruppierung junger Poeten und Kritiker,
die sich gegen die etablierte dltere Generation von Dichtern (namentlich Nathan
Alterman und Avraham Schlonski) auflehnten und spéter als Autoren der “Neu-
en Welle” bezeichnet wurden®. In dieser Generation entstand erstmals eine Lite-
ratur von muttersprachlichen Dichtern (im Land geborenen oder als Kinder ein-
gewanderten), die nicht mehr eine nur idealistische und affirmative Beziehung
zum Zionismus und zum Land hatten, sondern eine pragmatische, normalisierte
oder sogar kritische Haltung gegeniiber dem jungen Staat wie auch gegeniiber
der hebrdischen Sprache einnehmen konnten. Die jungen Autoren (neben
Amichai vor allem Nathan Zach, David Avidan und Dalia Rabikowitz) distan-
zierten sich vom kollektiven Pathos der dlteren, entwickelten Skepsis gegeniiber
nationalen und gesellschaftlichen Ideologien von Dichtern, die sich dem Aufbau
des Landes verschrieben hatten, und propagierten eine Literatur des Ich statt des
Wir. Denn sie erlebten, dass die Unabhingigkeit nicht alle Probleme l6ste, son-
dern dass auch der Staat mit politischen, 6konomischen und sozialen Schwierig-
keiten konfrontiert war. In ihrem Bestreben, die israelischen Existenzbedingun-
gen — auch in ihren ambivalenten Seiten — auszudriicken, konzentrierten sie sich
auf die Befindlichkeit des Subjektes, beschrieben die personliche Sichtweise des
vereinzelten, aus der Gruppe geltsten Individuums. Dieser Traditionsbruch, der
von der Lyrik als treibender Kraft ausging, war aber auch innerliterarisch eine
Notwendigkeit, die sich aus der erneuten Offnung zu modernen Stromungen in
der europidischen und amerikanischen Literatur ergab. Besonders die nicht im
Land geborenen Autoren (Zach, Pagis, Amichai) rezipierten vermehrt nichthe-
braische Literatur und brachten neue Elemente ein. Mit der Aufgabe des hohen
poetischen Stils und der Verwendung von Umgangssprache in der Lyrik er6ffne-
ten sie eine neue Dimension in der Wiederbelebung des Hebréischen als zeitge-
ndssische Literatursprache.®®

37 Der durch den Kritiker Aharon Megged geprigte Name wurde als literaturwissen-
schaftliche Etikette gefestigt durch Gershon Shaked (vgl. Geschichte, 315 ff).

38 Dan Miron (Modern Hebrew, 65 ff) hat diesen bedeutendsten Paradigmenwechsel in der
neueren hebriischen Literatur mit der Einwanderungssituation und der unterschiedlichen
Mentalitit der betreffenden Autoren in Verbindung gebracht; vgl. dazu auch Abramson,
The Writing, 1-5 und den Hinweis Shakeds auf das erneute Zulassen von Entfremdung
und doppelter Identitét in der Literatur dieser Generation (Gershon Shaked, The Shadows
within, Essays on modern Jewish Writers, Philadelphia 1987, 170 ff).

16



Anders als Nathan Zach, der die Ziele einer neuen Poetik in einer einfluss-
reichen Fiinfzehn-Punkte-Deklaration formulierte®®, kiimmerte sich Amichai
wenig um die Erfiillung eines poetischen Programms. Er beteiligte sich nicht an
theoretischen Manifesten, sondern realisierte seine Reflexion allenfalls in me-
tasprachlichen und metapoetischen Gedichten®. Indem er sich bewusst an mit-
telalterlichen Vorbildern orientierte, pflegte Amichai auch traditionelle Formen
wie das Sonett oder den klassischen Vierzeiler, ohne dabei den niederen Stil der
Umgangssprache aufzugeben. So verfolgte er konsequent seine personliche Aus-
einandersetzung mit den Ausdrucksmoglichkeiten der Poesie und mit dem Allu-
sionsreichtum der hebriischen Sprache. Auf der einen Seite durchbrach Amichai
mit seinem uneingeschrinkten Gebrauch der Alltagssprache, in den auch Slang-
Ausdriicke einbezogen werden, religidse und sexuelle Tabus; auf der andern ak-
tivierte er die Sprachschichten des Hebriischen, niitzte die Assoziationsfelder
von Wortern aus verschiedenen Sprachstufen, schaffte intertextuelle Beziige
durch Zitate und Fehlzitate und nahm die Bibel wie den Siddur als Anlass fiir
sikulare Interpretationen. In dieser permanenten Intertextualitdt verbirgt sich
zum grossen Teil die Mehrdeutigkeit und die Ironie in Amichais Gedichten. Mit
all ihren heterogenen Eigenschaften bewegte sich seine Lyrik allerdings an den
Rand der modernistischen Bewegung*' und sie wurde auch ganz unterschiedlich
rezipiert. Wihrend der intertextuelle Anspielungsreichtum nur aus der Vertraut-
heit mit den traditionellen Texten und deren Sprache adiquat wahrgenommen
werden kann, richtete sich die Rezeption eines breiten Publikums aus an der
Verstéindlichkeit und Simplizitit der Gedichte, an der Reduktion grosser The-
men auf Lebensgrosse, an der Thematisierung von Alltagserfahrungen, die eine
direkte Identifikation mit dem lyrischen Ich ermoglichte.

Ausdruck fiir diese spezifisch israelische Phase der Rezeption sind nicht
zuletzt die zahlreichen Vertonungen von volksliedhaften Gedichten Amichais,
die in fritheren Jahren als identitétsstiftende Schlager in der populdren Musik
sehr verbreitet waren und heute zum Fundus von Evergreens gehoren*. Die uni-
versale Verstindnisebene von Amichais Lyrik 1oste etwa seit den friihen 80er
Jahren eine einzigartige Ubersetzungswelle aus, die ihn zum meistiibersetzten
israelischen Dichter machte® und die zugleich die Frage der Ubersetzbarkeit

39 le-aqliman ha-signoni schel schnot ha-chamischim we-ha-schischim be-schiratenu
(“Uber das stilistische Klima der fiinfziger und sechziger Jahre in unserer Lyrik™), in:
Ha-Arez (29. Juli 1966), 10/13.

40 Paradebeispiele sind das sonet ha-binjanim (“Sonett der Stammformen”, schirim
64), das (Under)statement “ich, der ich nur einen kleinen Teil des Worterbuchs be-
niitze” (schirim 69) oder auch Genauigkeit und Grammatik (vgl. Anhang).

41 Vgl. die Bemerkungen Kronfelds zur “Self-Marginalization” und zum Modernismus
Amichais (Poetic System, 473; Margins of Modernism, 143 ff).

42 Genannt seien hier z.B. die Vertonungen von schir lejl schabbat (“Lied am Schab-
batabend”, schirim 89), schnejnu be-jachad (“Wir beide zusammen und jeder fiir
sich”, schirim 13) und balada ‘al ha-se ‘ar he-aroch (“Ballade vom langen und vom
kurzen Haar”, schirim 133) durch Sascha Argov.

43 Bis zum Jahr 1994 lagen Ubersetzungen in 30 Sprachen vor (erfasst in der umfang-
reichen Dokumentation von Lapon-Kandelsheim/Duchovni).

17



aufwirft. Uber die generellen Schwierigkeiten jeder Ubersetzung von Literatur
und besonders von Lyrik hinaus stellt sich bei Amichai héufig das Problem der
Ubertragbarkeit von soziokulturellen Voraussetzungen und von metasprachli-
chen Aspekten. Gedichte wie sonet ha-binjanim (schirim 69) oder Genauigkeit
und Grammatik (vgl. Anhang), die sich mit grammatischen Eigenheiten des He-
briischen auseinandersetzen, aber auch Spiele mit Homonymie und Homopho-
nie, mit Assonanzen oder Wortentstellungen lassen sich nicht ohne Verlust iiber-
tragen. Intertextuelle Verbindungen oder religids-kulturell bedingte Anspielun-
gen wiirden meist ausfiihrliche Erkldrungen erfordern, um nachvollziehbar zu
sein. Referenzen wie die in Erinnerung in Abu Tor (vgl. Anhang) eingeflochte-
nen Zitate entfalten ihre poetische Wirkung in einem viel geringeren Mass, so-
bald der Text tibersetzt ist und erst recht, wenn der Hintergrund der jiidischen
Liturgie fehlt*. Das bedeutet, dass diese Dimension immer verloren geht, auch
wenn bestimmte Themenbereiche (Liebeslieder, Gedichte liber bekannte Schau-
plétze usw.) sich besser zur Ubertragung eignen und bevorzugt in Auswahlbinde
aufgenommen werden.

Bemerkenswert ist schliesslich, wie die Literaturkritik im Laufe der Jahr-
zehnte auf Amichais Lyrik reagierte. Offenbar fiihrte gerade die zunehmende
internationale Popularitét zu einer Abwertung durch die israelische Kritik und zu
dem Vorwurf, er produziere simple Allerweltslyrik ohne gedankliche Tiefe.*
Doch waren Amichais konsequent anti-ideologische Haltung, seine wenig ambi-
tionierte Auffassung von Poesie, die Uneinheitlichkeit seines Stils und sein un-
verhohlenes Benennen der Umsténde auch frither immer wieder Anlass fiir kriti-
sche Angriffe gewesen. Daraus ist die paradoxe Situation entstanden, dass er der
meistgelesene und gleichzeitig der am schérfsten kritisierte Lyriker ist. Die
Griinde fiir die Kritik diirften in seiner Haltung als Dichter und vor allem in den
Werken selbst liegen, die sich einer eindeutigen Bewertung entziehen. Indem
Amichai die Gespaltenheit der Existenz (Kind/Erwachsener, Europa/Israel, reli-
gios/sikular, damals/jetzt) zum zentralen Gegenstand seines Schreibens macht,
lasst er die Fragmentierung des Subjekts zu und stellt sie in den Erfahrungen sei-
nes lyrischen Ichs dar. Die stets einfach sich gebende Sprache geht einher mit
vertrauten, alltdglichen Motiven, die im Tonfall der Selbstironie und des Under-
statement behandelt werden. Doch hinter der scheinbaren Einfachheit und Zu-
ginglichkeit tun sich die gedanklichen Abgriinde und die Vielschichtigkeit der
Sprache auf. Uber die universalen menschlichen Themen hinaus vermittelt die
Lyrik Amichais die Erfahrungen eines “Menschen in seiner Zeit”, der sich ein
Leben als “normaler Jude” in einem “normalen Israel” wiinscht.*

44 Vgl. auch die Beispiele bei Alter, The untranslatable Amichai; Yudkin, Jewish Wri-
ting, 150 f.

45 Zu den Tendenzen in der kritischen Einschitzung vgl. den Uberblick in Tzvik, Yehu-
da Amichai, 7-62; ausserdem Kronfeld, Wisdom of Camouflage, 469 ff; Alter, The

untranslatable Amichai, 28.
46 Vgl. Cohen, Voices, 38 f, Chertok, We are all close, 58.

18



Literatur
Originalausgaben (Auswahl)

[schirim] schirim 1948-1962 [Gedichte 1948-1962], Jerusalem/Tel Aviv 1977 ['1962].

loscher] me-achorej kol se mistater oscher gadol [Hinter all dem verbirgt sich ein gros-
ses Gliick], Jerusalem/Tel Aviv 1985 ['1974].

lachschaw] achschaw ba-ra‘asch [Jetzt im Sturm], Jerusalem/Tel Aviv 1975.
[ha-sman) ha-sman [Die Zeit], Jerusalem/Tel Aviv 1978.

[schalwal schalwa gedola: sche’elot u-tschuvot [Grosse Ruhe: Fragen und Antworten],
Jerusalem/Tel Aviv 1980.

[scha‘at ha-chesed] scha‘at ha-chesed [Stunde der Gnade], Jerusalem/Tel Aviv 1986
['1982].

[me-adam) me-adam atta we-el adam taschuv [Vom Menschen bist du und zum Men-
schen kehrst du zuriick], Jerusalem/Tel Aviv 1985.

[ha-egrofl gam ha-egrof haja pa‘am jad petucha we-ezba ‘ot [ Auch die Faust war einmal
eine offene Hand], Jerusalem/Tel Aviv 1989.

Ubersetzungen

[Zelte] Wie schon sind deine Zelte, Jakob, Gedichte, aus dem Hebr. von Alisa Stadler,
Miinchen 1988 [Gedichte aus den Binden ha-sman, we-lo al-menat liskor, schalwa
gedola, schire ahava, schire zion).

[Faust] Auch eine Faust war einmal eine offene Hand, Gedichte, aus dem Hebr. von Ali-
sa Stadler, Miinchen 1994 [annihernd vollstindige Ubersetzung des Bandes gam
ha-egrof haja pa‘am jad petucha we-ezba‘ot].

[Nacht] Die Nacht der schrecklichen Téinze, Erzahlungen, aus dem Hebr. von Alisa Stad-
ler, Miinchen 1990.

[Nicht von jetzt] Nicht von jetzt, nicht von hier, Roman, aus dem Hebr. von Ruth Achla-
ma, Miinchen 1992.

Sekundirliteratur

Abramson, Glenda, The Writing of Yehuda Amichai, A Thematic Approach, New York
1989.

Alter, Robert, The untranslatable Amichai, in: Modern Hebrew Literature N.S. 12
(1994), 28-29.

Alter, Robert, A Portrait of Yehuda Amichai (1986), in: ders., Hebrew and Modernity,
Bloomington/Indianapolis 1994, 120-133.

Arpali, Boaz, ha-prachim we-ha-agartal, schirat Amichai 1948-1968 [The Flowers and
the Urn, Amichai’s Poetry 1948-1968, Structure, Meaning, Poetics], Tel Aviv 1986
[hebr.].

19



Bloch, Chana/Mitchell, Stephen (Hg), The Selected Poetry of Yehuda Amichai, New
York etc. 1986.

Chertok, Haim (Hg), We are all close, Conversations with Israeli Writers, New York
1989.

Cohen, Joseph, Voices of Israel, New York 1990.
Fuchs, Esther, Encounters with Israeli Authors, Marblehead (Mass.) 1982.

Kronfeld, Chana, “The Wisdom of Camouflage™: Between Rhetoric and Philosophy in
Amichai’s Poetic System, in: Prooftexts 10 (1990), 469-491.

Kronfeld, Chana, On the Margins of Modernism, Decentering Literary Dynamics,
Berkeley etc. 1996.

Lapon-Kandelsheim, Essi/Duchovni, Nava (Hg), To commemorate the 70th Birthday of
Yehuda Amichai, A Bibliography of his work in translation, Tel Aviv 1994,

Miron, Dan, Modern Hebrew Literature: Zionist Perspectives and Israeli Realities, in:
Prooftexts 4 (1984), 49-69.

Montenegro, David, Yehuda Amichai: An Interview, in: The American Poetry Review
16/6 (1987), 15-20.

Shaked, Gershon, Geschichte der modernen hebrdischen Literatur, Prosa von 1880 bis
1980, Frankfurt a.M. 1996.

Tzvik, Yehudit (Hg), Yehuda Amichai, mivchar ma’amrej bigqoret ‘al jezirato [Yehuda
Amichai, A Selection of Critical Essays on his Writings], Tel Aviv 1988 [hebr.].

Yudkin, Leon Israel, Jewish Writing and Identity in the Twentieth Century, London
1982.

20



Anhang

Gedichte von Yehuda Amichai

Hebriisch und in deutscher Erstiibersetzung* von

Heidy Zimmermann

Der Mensch hat im Leben

Ich habe meinen Identitéitsausweis verloren
1924

Vier Lieder iiber Krieg und Frieden
Erinnerung an Abu Tor

Genauigkeit und Grammatik

Schafherde neben Flugplatz

Unendliches Lied

* “Der Mensch hat im Leben” erschien erstmals deutsch in: Alles andere
steht geschrieben. Ein deutsch-israelisches Lesebuch, hgg. von Christoph
Meckel und Efrat Gal-Ed, Kiel 1993, 16-19.



Der Mensch hat im Leben

Der Mensch hat im Leben nicht Zeit, die ihm Zeit liesse

fir alles.

Und nicht Zeit, die ihm Zeit liesse

fiir jedes Ding. Der Prediger hatte nicht recht, als er das sagte.

Der Mensch muss hassen und lieben auf einmal,
mit den gleichen Augen weinen und lachen,

mit den gleichen Hinden Steine werfen

und mit den gleichen Hiinden sie einsammeln,
Liebe machen im Krieg und Krieg in der Liebe.

Hassen und vergeben, sich erinnern und vergessen
und ordnen und verwirren, essen und verdauen
das, was eine lange Geschichte

in sehr vielen Jahren anrichtet.

Der Mensch hat im Leben nicht Zeit.
Wenn er verliert, sucht er,

wenn er findet, vergisst er,

wenn er vergisst, liebt er

und wenn er liebt, beginnt er zu vergessen.

Seine Seele ist gelehrt

und seine Seele ist sehr fachménnisch,

nur sein Korper bleibt ein Amateur

Jjederzeit. Versucht und irrt sich,

lernt nichts und verwickelt sich

trunken und blind in seinen Vergniigungen und seinen Schmerzen.

Den Tod von Feigen wird er sterben im Herbst,
geschrumpft, voll seiner selbst und sii3,

die Blatter verdorren am Boden,

und die nackten Aste deuten schon

auf den Ort, an dem Zeit ist fiir alles.

(scha‘at ha-chesed 50)

22



™03 o7

12wy o1 12 Py m2 o

J932 1t

ny % maag ny 19 7Ry

712 WRYD PI3 XD N2ilp ¥E0 237

IR N33 37X2) K2 7Y 07N
Pr%? 0y 10iR2Y NiDa% @227y 1nixa
O°33X P2 O°T) 10N3

IDIX AORY 07T TNIRDY

.....

1IN MR RT2R2 TR NiDY?

M2w?) 317) 1907) Xi?)
22¥71 POR?) 227271 707
I MWONT 2 IR
SRR Nia7 0°373 iy

Jor 32 R 102 o7

BN X TIRR RIYD

2T RAT R¥ID RITGD

7R X7 1210 RITYD

J9YY nnn R 27K RINGD

#1707 17D

TRR NYizpn TaN

2271 IRT1 1933 P

Y10 79I TR

bavanm i X?

JP2IR2727 1°302¥N2 MY 1iDY

1092 N2 0°IRD Nin

PINDY MY XoM PrREn
ARING °Y DTNR 0°7Y])
0°y°231 722 07 0°33Y 7]
372 1ot 127 oipnn DR

23



Ich habe meinen Identititsausweis verloren

Ich habe meinen Identitdtsausweis verloren.

Ich muss meinen Lebenslauf von neuem

schreiben fiir viele Amter, eine Abschrift fiir den Herrn

und eine fiir den Teufel. Ich erinnere mich

an das Bild, fotografiert vor dreiunddreissig Jahren

an einer vom Wind ausgetrockneten Wegkreuzung im Negev.
Damals waren meine Augen Propheten, wihrend mein Koérper
nicht wusste, wie ihm geschah und wo er hingehorte.

Oftmals sagst du: Dies ist der Ort,

das geschah hier, und das ist nicht der Ort,

du denkst, es sei so und lebst im Irrtum,

dessen Ewigkeit grosser ist als die der Wahrheit.

Und je mehr die Jahre vergehen, fiillt sich

mein Leben mit Namen wie ein verlassener Friedhof,
oder wie eine leere Geschichtsstunde,

oder wie ein Telefonbuch in einer fremden Stadt.

Und Tod ist, wenn sie hinter dir herrufen
und rufen

und du dich nicht mehr umdrehst,

um zu sehen, wer.

(scha‘at ha-chesed 40)

24



57 NI NTIYN DY PATaR

*?¢ NI NTWA DR PATIR

»1 niTPIA DR IR2? 7% VIR

IIX? MY PRV /D°TIPR 1277 YR
72 2R IR 2 TR PRY)

017 WO 0°weY *1D7 DPRY 0IPXAN X
22312 NN T 02377 Npx2

D33 -ﬁy? nsga;; q»a Y RS

Jnipn 12°m 12 1ip M YT XD

0IPRI 11 SMIR NAR 00YD 1273
/DpR X2 1) 1N TR

niyw3a °m 129 270 AnR

DR N33R 2173 ANYI WX

D°RPRIn NIy oIEnY Y23
B°7I0] N3P "R 03 NINT >0
27 11007 MY N iR

4171 Y2 0°2197Y 190 M2 IR

TR DRTIPYD X9 N
IR 0°R7P)

22inon X? 297 10X

n ,NiRT?

25



1924

Geboren bin ich 1924: Wire ich eine Geige meines Alters,
gehorte ich nicht zu den guten. Als Wein wire ich sehr gut
oder ganz und gar sauer. Als Hund wire ich tot. Als Buch
wiirde ich allmahlich teuer oder wire schon weggeworfen.
Als Wald wire ich jung, als Automobil wire ich lacherlich
und als Mensch bin ich ganz einfach miid.

Geboren bin ich 1924. Wenn ich an die Menschheit denke,
denke ich nur an jene, die im gleichen Jahr geboren sind wie ich,
deren Miitter mit meiner Mutter niederkamen,

ob in Krankenhéusern oder in finsteren Wohnungen.

An diesem Tag, dem Tag meiner Geburt, will ich

ein langes Gebet sprechen fiir euch, '

deren Leben die Schwere von Hoffnungen und Enttduschungen schon

in die Tiefe zieht,

deren Taten weniger werden

und deren Gotter immer mehr werden,

ihr alle seid Briider meiner Hoffnung und Freunde meiner Verzweiflung.

Ihr werdet wahre Ruhe finden,

die Lebenden in ihrem Leben und die Toten in ihrem Tod.
Und wer sich mehr als die andern

an seine Kindheit erinnert, ist Sieger,

wenn es iiberhaupt Sieger gibt.

(scha‘at ha-chesed 69)

26



1924

"993 12 7132 N7 PR 1192472 "R
TXR 21D N7 1722 .0°2107 10 N XD
7802 .1 *N°%) 2293 1037 Yo X
JPITE 722 IR R2 NivT? Pnnn N
TR 0 131003 , 1Y N YD
JIRR A7 IR DR

MTIIRT Y 27N "IRTD 192472 *NT20
SPR NOR 73232 177937 098 5y P2 awin "I
BR OY NT27 W12 DiPDIRK 0K

NivER NiPT2 IR 0902032 10 X2

%17 %R O NTRIN af M 0¥
412173 N0R 07y Tnib

922 Ni2IR] NIPR 73D TR
ATER? 0 DY 7N
oDyRNR 0°TYD X
,0°3717) 0°270% D PR)
STIR? P77 DIPR IR 0372

/12122 7R IRYHM

aning 0°npid) oaa 02
NP N7 NR 28T @
/MIZI0T X7 DR 1
02 U2 5903 oX

27



Vier Lieder iiber Krieg und Frieden

In einem kleinen Park, nicht weit von meinem Haus

gibt es eine Marmortafel und darauf sind die Namen von toten Soldaten
nebeneinander geschrieben, ordentlich und mit deutlichen Buchstaben,
wie die Namen von Mietern am Eingangstor

eines grossen und leeren Hauses.

I

Ich denke an den rothaarigen Mann,
der hier gefallen ist, und an seine heisere Frau.

Ich denke an die heisere Frau
des Mannes, der vor Jahren gefallen ist.

Und ich denke an die heisere Frau,
die jetzt eine schweigende Frau ist.

Die wirkliche Abtreibung ist
die der im Krieg Fallenden:
gegen die

protestiert keiner.

I

Einmal explodierte eine Bombe

neben einer Metzgerei:

das geschlachtete Fleisch

wurde wieder und wieder geschlachtet,
aber es gab keinen Schmerz mehr

und fast kein Blut.

28



012w 7R Py oY YN

X

30 ping X2 ,10p 132

0°NR 0791 NinY 19y U MY v
NPNIXIY 1702 11033 PY 71 0°2In3
197120 YY1 03 Nin 0 ,nimma
#°7 PiTa N1 by

2
WD OIR ORI PV 27N YIR
JTIIE TR PYY ,1RD PDIY

A7 IATR 7Y 20N 2R
{0°17 *19? 2917 TK] 7Y

TR TR 7Y 270 IR
DY AER 1TV XY

N7 DPARRT NPDIOR?MT 1287
N 0°99i0 Yy

133

.n'll,'_!"lb R

3
n33iana oye
PPOR T
vINGI 2
/20 217 BT
AR PR 122 R
07 DYR2 XY

29



IV

Ich bin ein Rassist des Friedens:

die Brauniugigen sind Morder,

die Schwarzdugigen sind Totschliger,

die Gelockten sind Zerstorer,

die Glatthaarigen sind Bombenleger

die Braunhautigen reissen mein Fleisch,
und die Rosahdutigen vergiessen mein Blut.

Nur die Farblosen,

nur die Durchsichtigen sind gut

und lassen mich nachts ohne Angst schlafen
und durch sie hindurch

den Himmel sehen.

(scha ‘at ha-chesed 47)

Erinnerung in Abu Tor

Dort, an der Grenze, stand eine alte Hiitte,

zur Hilfte Synagoge und zur Hilfte Duschraum fiir Soldaten:

Der Boiler obendrauf, der Wasser lieferte fiir die staubbedeckten Korper,
lieferte auch Wasser fiir die Waschung der Hénde.

Und von oben lieferte Gott in den Rohren

Uberfluss fiir beides.

Der Gesang Lekha dodi stieg von unten herauf
samt dem Geschrei der duschenden Behaarten.

Der Herr ist ein Kriegsmann,

Herr der Heerscharen ist sein Name,

Der Soldat ist ein junger Mann,

eingraviert auf einem Plittchen sein Name.

Der den Menschen erschaffen hat

und ihn mit Léchern versehen hat, mit Lochern
wird er auch die Soldaten versehen

nachher im Krieg.

(schalwa 80)
30



.
1012 27 113 "X

/0317 02y 203
DP0iP D21y Y
P00 WD “2noNn
/D°33IBN W PN

173 DR D°Y7IP T N
ST DR 022977 Y] T

¥231 >70nR P
0°2iv o7 0°9PYI P1

PR 792 12722 1977 °7 0°In1ag
0271 NiX7?)

7R Ny

Tiv-1283 11721

122 1% TRy /93233 7Y 07

10902 nNYpn °3M NoID M3 PN

/PN "0 00T 0N PEOY O°¥IM2 TITY
.0°T) N'2°01% 0°% 03 P20

*Ri71%2 PRO 2y PR

oIY? Yo

R AN2Y “*TT N N
DPRNRT DTV NPy oy

TR UK IR
7 NIRY *17R
TYY UOR 200

Jing v NpoT PN

O] DX 1% TR
2R3 ,0°3R3 12 gy
0°2n2 03 72 Y’
RN782 72 MR

31



Genauigkeit und Grammatik

Ich will Genauigkeit, ich will Grammatik.
Aber auch die Grammatik verwischt:
Die Genetivkonstruktion entstellt alles.

Man sagt: »Weltkrieg,

man sagt: »Sommerliebe«,

man sagt: »Hochtzeitskuchenx,

und Krieg und Welt und Sommer und Liebe und Kuchen
verschmelzen im Mund des Sprechers.

Und auch die Vergangenheit ist wie ein zu weiches Bett,

wir sind gewesen, wir haben gegessen, wir haben geschlafen.
Nur die Zukunft ist kurz und hart, fast wie die Befehlsform,
zu sein, nicht zu sein, gehen wir.

Und fast wie der Garten meines Lebens,

nicht wie eine Plantage mit ordentlichen Reihen,
stehen alle Bidume durcheinander,

die Berge haben die Farbe meiner Augen,

es geht thnen wie mir, und ihr Ende ist meines.

Ich will Genauigkeit. Aber alles, was mir zu tun
bleibt, ist wie das genaue Falten eines Briefes:

die wilden Gefiihle sind innendrin.

(scha‘at-ha-chesed 62)

32



PTTPT] P1T

PITPT A% IR ,PPT I3 IR
:UDTLR X 03 PITRTI P2
937 ADPIYR NI2N0T N

, 4029y npPRY IR AR

p “Y7R DIIR” IR IOR

, 4713300 DY IR AR
AR N2IX) 7R) 0719 Mpnom
137717 23 VT2 00

/TR 127 79 123 73y 03]

J1227 21798 ,13°7]

PNF 13 VYR TR 3R THY P
103 M3 XD i

/721 1003 122 1390
,NIT¥I0M NI 127 yun X°
AW O°RY7 22

*PY Y132 DYIX 070
»Dio 0pio) *nivY onivys

" IRTIG 71 02 PIR P17 317 7IXR

$anon '?t;i PP pil-r -ERsh mivg’z
.0°192 0°Yy1787 DY)

33



nDIYR TIP TP 02 Y

n9wn 11 TH 0P 1Y

/R0 122 323 NI 3pNn K

»[1 N} 0MNI2 NPXIT 0°DI7¥

[ONIX D°R2TD 03] Y¥02

D237 027 DK TR "DITIT 23 12 7Y
2020 YIIPY OTX 22 *3X 12 7Y
IR 12 MK

ONIR P22727 YR DR ARIX)

oRy9? ;27 2Ry YT 20

70 NRY 7R3

12723 °12 NX °Nipan 0YS 228

WIM P71 207172 73R INIR CNRYM
725 prgn R P TiR2

M7 NX°OP P

0?3 TN Pipn

Schafherde neben Flugplatz

Eine Schafherde neben einem Flugplatz

oder ein Hochspannungsmast neben dem Garten,

diese Verbindungen 6ffnen mein Leben

wie eine Wunde und heilen es zugleich.

Deshalb kommen meine Gefiihle immer zwei und zwei.
Daher bin ich wie einer, der einen Brief zerreisst

und es nachher bereut

und die Fetzen einsammelt und wieder

zusammenklebt mit viel Miihe, manchmal

fiir den Rest seines Lebens.

Aber einmal, da suchte ich meinen Sohn in der Nacht
und fand ihn auf dem leeren beleuchteten Korbballfeld
in starkem Licht, und er spielte fiir sich allein.

Und der Laut vom Hiipfen des Balls

war der einzige Laut der Welt.

(scha‘at ha-chesed 111)
34



Unendliches Lied

In einem modernen Museum
ist eine alte Synagoge.

In der Synagoge
bin ich.

In meinem Innern
ist mein Herz.

In meinem Herzen
ein Museum.

In dem Museum
eine Synagoge,
darin

bin ich,

in meinem Innern
mein Herz,

in meinem Herzen
ein Museum.

(schalwa 100)

DIOPR 1Y

w77 1iR1IR Tin2
127 N33 3
ng3a1 m°3 Jin3
JIR

2in3

2?

72?2 7in3

JIRTIA

TIRTIAT N2
Q3D 12
12im

PR

"2in2

132

"27 7ina

JIRTIN

© Die Gedichte sind erschienen in den Béanden scha‘at ha-chesed und schalwa

gedola von Yehuda Amichai, Verlag Schocken, Tel Aviv.

MM MONY 11217 75w 9902 TONT WYY 1902 DY D> PV ©

APV DNXIND YNMY NTIiN? IND

35



	Lieder über König und Frieden : zur Lyrik von Yehuda Amichai

