Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 53 (1997)

Artikel: Jakob Gordin : die judische Moderne? : Zum 50. Todesjahr eines
judischen Philosophen aus Daugavpils

Autor: Leitane, Iveta

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961588

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JAKOB GORDIN: DIE JUDISCHE MODERNE?

Zum 50.Todesjahr eines judischen Philosophen
aus Daugavpils

von Iveta Leitane”

Uber Jakob Gordin zu schreiben, heisst nicht iiber eine Personlichkeit, son-
dern liber die Personlichkeit zu schreiben. Jakob Gordin begegnend, fiihlt man
sich zuerst mit einem 7ypus konfrontiert. Vergleichbar wiren vielleicht der Phi-
losoph und Historiker Mark Wajntrob oder Max Lazarson, um in Lettland zu
bleiben, oder der nach Frankreich ausgewanderte Leo Glaezer. Wir haben es hier
mit einem Gelehrten-Typus zu tun, dessen Markenzeichen jene vielseitige Ge-
lehrsamkeit ist, von der unter den Juden des Ostens viele getrdumt haben. Selbst
diejenigen, die Jakob Gordin gekannt haben, fiihlten sich nicht in der Lage, eine
vollstdandige Liste all seiner Interessen zu erstellen: “Die Vielfaltigkeit der Inter-
essen bei Herrn Gordin”, schreibt Emmanuel Rais, “war unbegrenzt.”' Jede neue
Begegnung konnte die Liste verldngern und verzweigen: Orientalistik, Philoso-
phie, Religionsgeschichte und -wissenschaft, Wissenschaftsgeschichte, Rechts-
wissenschaft.

Zweitens stand dieser Typus der demokratischen Tradition sehr nahe, deren
gemeinsamer Nenner jener Zeit Fussball, Kommunismus und Revolution waren.
In der Atmosphire von Sankt-Petersburg Anfang des Jahrhunderts (und “zwi-
schen den beiden Revolutionen’) meint das zuerst einen anti-kleinbiirgerlichen
Einschlag. Der schon genannte E. Rais erinnert sich, wie Gordin thm die anglo-
sdchsische Detektiv-Literatur entdeckt hat, indem er ihm den politischen und
metaphysischen Hintergrund des Detektives enthiillte. Alles, worliber Gordin
redete, sei Metaphysik gewesen, meinte Rais.” Drittens verband dieser Typus
Russland und Deutschland, Deutschland und Frankreich, mit einem Wort Ost
und West, Nord und Siid. Gordin gehorte vielen Welten gleichzeitig an. Grenzen
zu uiberschreiten, ja, zu bestreiten, blieb bei ihm freilich immer etwas im Hinter-
grund, und die erzielte oder erzwungene Verbindung zweier Welten tritt nicht
allenthalben klar hervor. Nicht zufillig redete Gordin selbst von zwei Achsen,
einer verborgenen einerseits und einer fiir seine Zeit dominierenden andererseits.
Man musste zum Beispiel Russe sein, um russische Kompetenz zu haben. Vier-
tens, und das hdngt mit dem eben Gesagten zusammen, beherrschte dieser Ge-
lehrten-7Typus mehrere Sprachen: Russisch, Deutsch, Jiddisch, Franzosisch, ja:
die Sprache, ohne allerdings den Vorrang einer von ihnen aufzugeben - fiir Gor-

* Dr. Iveta Leitane, Philosophin und Religionshistorikerin, Stabu i€la 72-1, LV - 1009
Riga, Latvija. Fiir den Druck durchgesehen von Stefan Schreiner.

Gordin, I., Ecrits, 318.
2 Rais, E., Monsieur Gordin, in: Gordin, J., aaO 318.

253



din war es das Russische (Russe lautete auch der Eintrag in seinem Pass, der ihm
von der Union Générale des Israélites de France ausgestellt worden war). Fiinf-
tens, dieser Typus war bei aller Verschiedenheit der Ausdrucksformen sehr “jii-
disch”, seines Judentums in hochstem Masse bewusst. E. Rais bemerkte, dass
Gordin dem Faktum, “Jude zu sein”, einen “so deutlichen, so hohen, ja, so abso-
luten Wert” beimass, dass nur wenige Juden diese Biirde wirklich angemessen
tragen konnten.’

Bald nach ihrer Ankunft in den Lindern ihres Exils haben Leute dieses Ty-
pus die wichtigsten Positionen besetzt, wenn auch nicht immer gleich institutio-
nell, so doch auf lingeren Sicht und durch die Wesentlichkeit ihres Beitrags.
Natiirlich gab es diesen Typus nicht ausschliesslich unter den Juden des Ostens,
man begegnet ithm auch unter jiidischen Intellektuellen des Westens: Lévy-
Bruhl, Léon Brunschvicg in Frankreich, Georg Simmel, Ernst Cassirer, Franz
Rosenzweig und andere Nachfolger Hermann Cohens in Deutschland.

Was bedeutete dieser Typus im Kontext seines Zeitalters? Die Kategorie des
Typus war fiir die Zeit am Anfang des Jahrhunderts insgesamt bedeutsam; sie
sollte zwei unverbindbare Prinzipien verbinden: das Prinzip der Elite, der geisti-
gen Aristokratie und das Prinzip der Multiplizierbarkeit, der Typologie, was im
Falle Gordins zum Ideal seines Lehrertums wurde,* zu dem sich hier noch eine
bestimmte Ontologie gesellte, die bei Gordin dem seiner Herkunft geschuldeten
Einfluss von Chassidismus und Kabbala zuzuschreiben ist. Um einen Blick in
diese Quelle seines Lebens und Denkens zu tun, wenden wir uns in aller Kiirze
der Heimatstadt Jakobs Gordins und ihrer Atmosphire zu.

1. Die Heimatstadt: Dvinsk (Daugavpils) am Ende des 19. Jahrhunderts

Die Welt, in die Gordin, vor allem aber seine Eltern, Grosseltern und Ur-
grosseltern hineingeboren und in der sie aufgewachsen waren, waren die Welt
und das geistige Leben des Judentums in einer russischen Provinzstadt. Die Ju-
den in Latgale (Lettgallen, d.i. Siidostlettland), das im zaristischen Russland Teil
des Ansiedlungsrayons war, gehorten im wesentlichen zum litauisch-weissrussi-
schen Judentum. Sehr verbreitet war unter ihnen der Chabad-Chassidismus. In
vielen Stadten Lettgallens bildeten die Juden die Hailfte der Bevolkerung,
manchmal sogar noch mehr, wie in Krustpils, Glazmanka (Gostini), Varaklani,
Livani.

Das 1275 gegriindete Dvinsk (dt. Diinaburg, heute Daugavpils) liegt fast an

3 Gordin, J., aaO 315-316.

Die philosophische Verwendung des Begriffes stammt von der Reflexion {iber das
Individuum in der Metaphysik der Singularitiit, des Unterschieds und des Zufalls.
Die Typologie wurde zum Medium des Uberganges vom Neuklassizismus zum “se-
ricllen Denken”, der das 20. Jahrhundert auszeichnete. Wie bei Gordin diese Verbin-
dung der Ankniipfung an die Tradition, das Prinzip der Kontingenz und das Lehrer-
tum zustande kommt, wird noch zu sehen sein.

254



der litauischen Grenze, unweit der Grenze zu Weissrussland im stidostlichen
Zipfel Lettlands. Im Laufe ihrer Geschichte hatte die Stadt verschiedene Namen,
die zugleich auf die jeweilige Macht hinweisen, deren Untertan sie war: Sie hiess
Diinaburg (deutsch), spiter, wenn auch nur fiir etwa 10 Jahre, Borisoglebov (rus-
sisch), dann wieder Diinaburg, seit 1893 Dvinsk (russisch) und endlich, seit 1920
Daugavpils (lettisch). Gordins Eltern lebten in Diinaburg, aus dem kurz vor Ja-
kobs Geburt Dvinsk geworden war. In dem Jahre, in dem Gordin geboren wurde,
lebten in Dvinsk 32 Tausend Juden, fast die Hilfte der Bevolkerung. Wenn der
Anteil der jiidischen Bevolkerung seit 1839 damit auch um das Fiinfzehnfache
gestiegen war, haben sich die Proportionen in der Stadt indessen nicht geéndert;
denn 1839 bereits bildeten die 2111 jiidischen Einwohner fast die Hilfte der
Einwohnerschaft. Lingst also waren sie ein stabiler Faktor in der Stadt. Dvinsk
war librigens nicht alle Zeit das Zentrum Lettgallens. Seit der Mitte des 18. Jahr-
hunderts hielt diesen Platz dank des Engagements der Dynastie von Plater (die
herrschende polnische Dynastie in Lettgallen) das Ostlich von Dvinsk gelegene
Kraslava. Bis dahin war Diinaburg (It. Verordnung vom 15. Januar 1582) das
administrative Zentrum Lettgallens gewesen. Nachdem ihm Kraslava nun diesen
Rang abgelaufen hatte, wurde Dvinsk Zentrum des Judentums. Nach einem Ge-
setz von 1764 wurden die Juden Lettgallens - 1765 lebten dort 840 Juden, die die
sogenannte Pro-Kopt-Steuer (podischnoj nalog) zahlten - dem Kahal von Kras-
lava unterstellt.

Die Juden hatten am wirtschaftlichen Leben der Stadt grossen Anteil. In
Dvinsk gab es einige Fabriken, in denen die Mehrheit der Arbeiter Juden waren.
Nur wenige Juden waren in der Landwirtschaft titig; und fast ein Fiinftel war
nach Angaben des zaristischen Innenministeriums auf finanzielle Unterstiitzung
angewiesen. Von allen in der Viehzucht Beschiftigten waren immerhin drei
Viertel Juden, in der Holzwirtschaft etwa die Hilfte, in der chemischen Industrie
(vor allem in den Ziindholzfabriken) neun von zehn etc. Die Mehrheit der Triger,
der Balagole und Fuhrleute, einer armen Schicht der Bevolkerung, waren eben-
falls Juden; die Konkurrenz war gross, die Nachfrage klein.

Hinsichtlich der Anfiange des kulturellen Lebens der Stadt verdient Erwiih-
nung, dass es ein Jude namens Padezhin war, der zur Zarenzeit die erste Biblio-
thek in Dvinsk erdffnete. Spiter gab es mehrere Buchhandlungen, die zugleich
Bibliotheken waren. Von den sechs Buchhandlungen in Dvinsk Ende vorigen
Jahrhunderts hatten fiinf jiidische Eigentiimer. Fiir die hohe Bildung der Dvins-
ker Juden sorgte ein umfangreiches Schulsystem, in dem alle Schularten, von
Cheder und Talmud-Tora-Schule bis hin zu Berufsschulen, vertreten waren. In
Daugavpils existierte (bis zum zweiten Weltkrieg) auch die von Rektor D. Bud-
nik geleitete berlihmte Jeschiva Bet Josef, in der viele bedeutende Rabbiner und
Schichter (Metzger) ithre Ausbildung erhalten haben, die spiter in zahlreichen
Gemeinden Lettlands und dariiber hinaus amtierten.

Dvinsk hatte Ende des vorigen Jahrhunderts 44 Synagogen und Bethéduser,
mehr als in Riga (etwa 30). Nicht nur deswegen befand sich die Stadt zu jener
Zeit 1n einer privilegierten Lage. Hier amtierten auch zwei Rabbiner, die hoch
angesehene Leute waren: Reb Meir Simcha ha-Kohen (1845-1926), Gemeinde-
rabbiner seit 1887, und Reb Josef Rosen (1858-1936), der seit 1889 als Rabbiner

233



tatig war und als der Gaon aus Rogatschov (dies der Name des weissrussischen
Dorfes, in dem er geboren wurde) bekannt geworden ist. Wenn sie auch in der-
selben Stadt gelebt haben, waren sie dennoch ganz verschieden. Doch der Mit-
nagged, der Gegner des Chassidismus Reb Simcha Kohen und der chassidische
Rebbe Rosen lebten friedlich miteinander; sie waren letzten Endes “Kollegen”.
Dank ihres Miteinanders verlor die Auseinandersetzung zwischen Chassidim
und Mitnaggdim, wenn auch nicht an Bedeutung, so doch an Schirfe. Der eine
wie der andere waren an die 50 Jahre als Rabbiner in der Stadt téitig, und man
erzihlte sich unzihlige Witze iiber sie.’

Offiziell waren beide Rabbiner dem Dvinsker Rabbiner Hirsch Ratner (geb.
1863 in Vitebsk, seit 1898 Rabbiner in Daugavpils) unterstellt, der bis zur Griin-
dung des unabhidngigen Lettlands in der Stadt die Position des Kronrabbiners
(d.1. des von den zaristischen Behorden anerkannten Rabbiners) innehatte. Zu
seinen Pflichten gehorte es, die Gemeinde-Matrikel zu fiihren und das offizielle
Gemeinde-Siegel zu verwahren. Neben den genannten amtierten natiirlich noch
viele andere Rabbiner zu jener Zeit in Dvinsk, darunter ab 1895 der in Kovno
ausgebildete Ruben Bukowitsch, seit 1877 bereits M. D. Grodski und K.-L.
Rutschko, der 38 Jahre in Dvinsk wirkte, dazu ab 1898 Leib-Schalom Schneider
(Absolvent des Rabbinerseminars in Druja), ferner A. Plazinski (der Rabbiner im
Neuen Haus). Nachfolger von Reb Meir Simcha als Rabbiner der Mitnaggdim
wurde Elieser Kagan (Kahn) (geb. 1873), Nachfolger des Rogatschover Gaon
Rabbiner Fuchs.

All dies trug am Ende dazu bei, dass Jiddisch gleichsam die lingua franca in
der Stadt war, die Sprache, die viele Einwohner unterschiedlicher Nationalitdten
beherrscht haben, mindestens im Rahmen der alltdglichen Kommunikation. Als
vorldaufiges Resumee konnte man formulieren: die jiidische Geschichte der Stadt
Dvinsk ist so reich, so ungebrochen und traditionell geprigt (gewesen), dass ge-
rade diese Traditionalitit fiir ihre eigene Uberwindung, auf die hin die Maskilim
orientiert haben, einen fruchtbaren Boden geschaffen hatte.

2. Riga - Sankt-Petersburg - Berlin®

Jakob Gordin wurde am 22. Oktober 1896 geboren. Die Gordins lebten seit
dem 18. Jahrhundert in Dvinsk und waren Mehl-Hindler. Die Familie hatte ein
gutes Auskommen. Die Familienchronik berichtet,” selbst Napoléon habe im

5 Einige sind J. Shteimanns und B. Volkovitschs Buch Juden in Daugavpils zu entneh-
men (s. die Rezension in diesem Heft, S. 272).

6 Bisjetzt widersprechen einige biographische Angaben einander. Das betrifft das Stu-
dienfach in Sankt-Petersburg, ebenso die erste Bekanntschaft mit der Kabbala, die
entweder ins deutsche Exil, in die Zeit des Aufenthaltes bei den Chassidim in der
Ukraine wihrend der russischen Revolution oder noch frither datiert wird.

7 Fast alle hier mitgeteilten biographischen Angaben basieren auf dem Buch von Ju-
dith Friedlander, die sie wiederum von Gordins Frau Rahel hat.

256



Krieg 1812 bei ihr das Mehl fiir das Brot seiner Soldaten gekauft. Die Gordins
waren religios, und Jakobs Vater war die Laufbahn eines Rabbiners vorgezeich-
net. Nachdem er im Alter von 17 Jahren jedoch seinen Vater verloren hatte, sollte
er der Mutter im Geschiift helfen. So wandte er sich dem Handel zu, was er gerne
tat. Bereits in der Jeschiva hatte er heimlich Russisch und Franzosisch gelernt
und, wie Judith Friedlander berichtet, weltliche Biicher gelesen, die er unter dik-
ken Talmudbénden versteckte. Als Metapher fiir das Offenbare und Verborgene
sollte dies in Jakob Gordins Denken iibrigens spiter noch Bedeutung erlangen.
Seine Leidenschaft fiir Haskala (Aufklirung) und “weltliche Bildung” hat er
seinem Sohn vererbt. Und Jakob sollte auch das Problem des Zusammenhangs
und der Spannung zwischen nicht-offenbartem Wissen - griechisch-romischer
Philosophie - und Offenbarung der Tora in hochstem Masse beschéftigen.

Jakob Gordins Bildungsweg wurde vom Vater bestimmt. Ohne in der Fami-
lie religiOses Leben zu praktizieren, suchte der Vater fiir seinen Sohn gleichwohl
einen Lehrer fiir Hebrdisch und Aramdisch. Jakob besuchte nicht mehr den tra-
ditionellen Cheder und die Jeschiva, sondern lernte in der mehr privaten Atmo-
sphire des Einzelgesprichs, mit welchem Lehrer im einzelnen auch immer. 1899
konnte es sich die Familie leisten, nach Sankt-Petersburg iiberzusiedeln. Jakob,
der das vorziigliche Gedichtnis und die ausserordentliche Lernfihigkeit seines
Vaters geerbt hatte, erwarb Kenntnisse in vielen Bereichen gleichzeitig. Mit 15
Jahren bereits hatte er seinen Schulabschluss in der Tasche und eine silberne
Medaille dazu.

Wegen des numerus clausus war ihm die Universitit jedoch verschlossen.
Zwei Jahre studierte er privat bei angesehenen Professoren. Der Vater war reich
und interessiert genug, dies dem Sohn zu ermoglichen. Neben Hebriisch, das er
seit frither Jugend beherrschte, und Griechisch und Latein, die er in einem Gym-
nasium fiir russische Aristokratenkinder erlernt hatte, lernte er noch Arabisch
und Syrisch und studierte vor allem Philosophie. Als er 1914, im Alter von 19
Jahren, endlich in die Universitit eintreten durfte, schrieb er sich fiir das Fach
Semitistik an der Fakultit fiir Orientalische Sprachen ein (nach J. Friedlander
hingegen fiir Philosophie, doch mit Philosophie hatte er sich bereits friiher privat
befasst und sein Interesse daran nicht aufgegeben).

In der Philosophie beschiiftigte ihn vor allem der Neukantianismus der Mar-
burger Schule in der Person Hermann Cohens, eine Folge von Cohens Besuch in
Russland. Hermann Cohen war im Mai 1914 nach Russland eingeladen worden
und hielt in Warschau und Sankt-Petersburg Vortrige tiber das Judentum. Dabei
pliadierte er nebenbei auch fiir eine jiidische Universitit in Russland. Der Neu-
kantianismus selbst war in Russland seit 1910 bekannt geworden, als die interna-
tionale Zeitschrift Logos (Moskau-Prag) Aufsétze von H. Rikert, W. Windelband,
P. Natorp in russischer Ubersetzung herausgebracht und durch Rezensionen Co-
hens Werke vorgestellt hatte. Dabei wurde die Freiburger Schule des Neukantia-
nismus in Russland striker tibersetzt und entsprechend besser rezipiert.

Gleichzeitig machte Gordin Bekanntschaft mit russischer Literatur, insbe-
sondere mit der Poesie. Spiter sollte er mit einer eigenen Interpretation von
Alexander Blok und Alexander Belyj, Vertretern des sogenannten Symbolismus
in Russland, aufwarten.

257



Gordin nahm an der Revolution von Februar 1917 teil und propagierte in
Arbeiterkreisen die Ideen des Anarchisten Kropotkin. Die Enttduschung iiber die
Revolution liess jedoch nicht lange auf sich warten, wenn ihn das Phidnomen
“Revolution” auch weiterhin noch beschiftigte. E. Rais erinnert sich, dass Gor-
din im franzdsischen Exil von sabbatianischen und frankistischen Wurzeln der
franzosischen Revolution gesprochen hat. 1918 bereiste Gordin die Ukraine,
eine wegen permanenten Brennstoffmangels fiir den Zug schier endlose Reise.
Viele Male musste er unfreiwillig Station machen. Er besuchte chassidische
Gemeinden, machte Bekanntschaft mit der Kabbala und lernte die Vilefalt des
Chassidimus kennen, der in der Ukraine vorherrschend war. Die Notizen, die er
sich auf der Krim zu drei ihm geschenkter “mystischer Biicher” machte, sollten
spiiter, als er erstmals nach Paris kommt, in seinem einzigen Koffer sein. 1921 ist
er wieder in Petrograd, wie Sankt-Petersburg jetzt hiess. Der Typhus, an dem er
zwischenzeitlich zu leiden hatte, war erst jetzt iberstanden, kehrte aber, wie sich
herausstellen sollte, immer wieder zurtick. In Petrograd setzte Jakob sein Studi-
um fort, das nunmehr der Philosophie gilt.

Als 1923 eine Reihe sowjetischer Gelehrter vertrieben wurde, schloss sich
Jakob ithnen an und ging im September desselben Jahres nach Berlin. Innerhalb
eines Jahres bereits wurde er in die Akademie fiir die Wissenschaft des Juden-
tums aufgenommen, die in Berlin ihren Sitz hatte. Unter der Schirmherrschaft
dieser Akademie erschien 1929 seine Dissertation Untersuchungen iiber die
Theorie des unendlichen Urteils. Ein Buch von unerbittlicher Strenge, wie Lévi-
nas’ Urteil lautet, in dem Hegel Cohen begegnet und in der Konfrontation zweier
dialektischer Philosophien noch kaum wahrgenommene Differenzen aufgezeigt
werden.® Viele Aufsitze von Gordin erscheinen als Artikel in der Encyclopedia
Judaica, die die Akademie von 1928 bis 1934 (bis zum Band 10 mit dem Buch-
staben L) unter Leitung von Jakob Klatzkin herausgegeben hat. Die Artikel, die
Gordin zur Encyclopedia Judaica beigesteuert hat, sind so fundamentalen The-
men wie Gott in der Religionsphilosophie, Deismus u.a. gewidmet. Er und kein
anderer wird beauftragt, iber Hermann Cohen, Kant und das Judentum zu schrei-
ben. Auch die ganze Palette mittelalterlicher sephardischer Autoren gehért zu
den Stichworten, die Gordin bearbeitet hat, von Joseph Caspi tiber Hasdai Cres-
cas und Jehuda Halevi bis zu Abraham Cohen Herrera. Diese enzyklopidische
Arbeit half ihm, seine eigenen Ansichten zu formulieren. Die Reihenfolge war
nicht zufillig: “Als Jude beschiiftigt ihn das Bewusstsein der eigenen Identitét,
als Individuum und Glied des jiidischen Volkes stosst er auf die Gottesfrage.”

3. Neukantianismus: das unendliche Urteil

1919 war posthum Hermann Cohens (er war am 4. April 1918 gestorben)
Hauptwerk Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums erschie-

8 Lévinas, E., Jacob Gordin, in: Difficile liberté, 220.
9  Gordin, I, Ecrits, 58.

258



nen. Zwei Jahre spiter (1921) folgte der Stern der Erlosung Franz Rosenzweigs,
der gleichfalls zu den prominenten Vertretern der Akademie gehorte. Und 1929
kam Gordins Dissertation heraus. Fiir Beratung und Hilfe dankte er Ernst Cassi-
rer, Albert Gorland, Julius Guttman, die auch seine meist zitierten Autoren sind.
Sein Buch widmet Gordin jedoch Hermann Cohen.

Gordin stellt die Reziprozitit der zwei Grundbegiffe bei Hegel und den Pri-
mat des Einen (Ursprung) bei Cohen gegentiber. Die Analyse der Methode be-
schrinkt sich auf die “Herausarbeitung der Struktur der transzendentalen Metho-
de.”'” Gordin kniipfte dabei an die Cohensche Lehre von der transzendentalen
Dialektik des Urteils an. Das Problem formulierte er so, dass das “Wesen der
transzendentalen Methode™ als die “Methode des philosophischen Denkens
liberhaupt” erscheint. Cohen habe “als erster [...] die grundlegende Wichtigkeit
des Problems erkannt und den Weg seiner endgiiltigen Losung gezeigt.”'" “Nur
in Verbindung mit dem Thema der ‘Erzeugung’ und des ‘Ursprungs’ gewinnen
die Kategorie der Limitation und die sie verwirklichende Titigkeit des unendli-
chen Urteils ihren ganzen Sinn und zeigen damit ihre Bestimmung, die Verkor-
perung der Methode der Philosophie zu sein.”'* “Eine besondere Funktion be-
kommt das unendliche Urteil nur in der transzendentalen Logik. In der Tafel der
Kategorien entspricht dem unendlichen Urteil die Kategorie der Limitation, und
dies ist durch folgenden Sachverhalt begriindet: das unendliche Urteil zeigt nicht
bloss an, dass ein Subjekt unter der Sphiire eines Pridikats nicht erhalten ist”,
“sondern dass es ausser der Sphire desselben in der unendlichen Sphiéire irgend-
wo” liegt."? Eine empirische Projektion dieses Sachverhalts, also des “unendli-
chen Urteils” wird bei Gordin dann das Judentum sein. Die Selbsterkenntnis des
Judentums, die Erkenntnis des eigenen Schicksals, immer von neuem vorgenom-
men, findet hierin den begrifflichen Ausdruck: “Im Bereich der transzendentalen
Methode selbst findet die Rechtfertigung ihrer selbst als der Methode der ermog-
lichenden Rechtfertigung statt, d.h. die transzendentale Methode wird auf die
transzendentale Methode selbst angewandt. Der logische Ort fiir diese Steige-
rung der Methode ist eben das unendliche Urteil als das Urteil der Erzeugung im
Ursprung als das Urteil der Dialektik.”' “Ein Begriff ist transzendental, wenn er
die Bedingung der Moglichkeit der Erfahrung, d.h. der Einheit der Erfahrung ist.
So wird fiir ihn immer schon die Erfahrung als Probierstein vorausgesetzt.”"” In
neukantianischer Terminologie begriindete Gordin auch die Sachverhalte, die er
spiter als Leidensgeschichte des Judentums, als Einheit des Lebens und des Ver-
stehens, des Textes und der Interpretation neu formulieren sollte.

Die Frage nach der jiidischen Inspiration des grossen Neukantianers ist noch

10 Gordin, J., Untersuchungen iiber die Theorie des unendlichen Urteils, Diss. Berlin
1929, V.

11 AaO 1.

12 AaO 7.

13 Logik § 22.

14 Gordin, J., aaO 131.

15 Ebd. Das Zitat stammt aus Gorlands Ethik als Kritik der Weltgeschichie.

259



nicht gestellt worden, bemerkte Lévinas.'® Sie besteht aber zweifelsohne. Es ist
nicht nur die Entsprechung im Denken der rabbinischen Literatur, die unendliche
Interpretation der Heiligen Schrift zu suchen, zu beriicksichtigen ist auch das
Pathos jener Zeit, im Verhiltnis des Immanenten zum Transzendenten.

4. Chassidismus

Aufmerksamkeit verdienen dabei die chassidischen Formen, die Gordin
- von seiner Herkunft und Heimatstadt her in der einen oder anderen Form - ver-
traut waren und seine Philosophie mitbestimmt haben. Die von der russischen
Kultur herkommende Hinwendung zum Gesprich!” hat ihren komplementiren
Ausdruck im Chabad-Chassidismus, der in Gordins Heimatstadt Dvinsk bliihte;
und von diesem Chassidismus her lassen sich mehrere Akzente seiner geistigen
Entwicklung erklidren. Da ist zuerst die Akzentuierung der Rolle der “Erhe-
bung”, die aus eigenen Kriften erzielt wird, ohne die Vermittlung eines Zaddigs
in Anspruch zu nehmen. Die Rolle des Letzteren beschriinkt sich darauf, die
Motivation des Chassid zu bestimmen und die Kenntnisse zu vermitteln, die fiir
das Verstehen der eigenen Wege von Bedeutung sind. Dazu gab es zwei Formen,
die persoénliche Begegnung zwischen Chassid und Zaddiq und die 6ffentliche
Predigt. Der Chassidismus dieser Art gab den Vorzug der Lehre des Rabbiners
vor der Lektiire der Heiligen Biicher. Damit ist die personliche Erfahrung eines
jeden angesprochen, der der Chassidismus iiberhaupt grossen Wert beilegte.
Diese personliche Begegnung sollte erst die eigenen Krifte freisetzen, die
Selbstverwirklichung im Dienste Gottes bis zur Vollendung bringen, die Kor-
rektur der Méngel und die Einschitzung des eigenen geistigen Niveaus leisten zu
konnen, auf dem sich der Chassid im Moment befindet und zu dem er hinstreben
muss. Die eigene Erfahrung bei der Freisetzung aller seiner Krifte machte es
dem Zaddiq moglich, auch dem Chassid bei seiner Erfahrung behilflich zu sein.
Dabei hatte die Rolle des Verstehens bei den Anhingern des Chabad-Chassidis-
mus einen sehr hohen Rang. Den Elitarismus der anderen Richtungen (Abraham
Kliozkin) lehnte er eindeutig ab. Die “geheime” Lehre sollte offen verkiindigt
und nicht verborgen werden, um eine Annéherung an Gott und “Anhaften” an
ihm zu erreichen. Diskursiv war die kabbalistische Seelenlehre sehr wichtig, um
eine sittliche Vervollkommnung zu erreichen. Das nichste Element des Chabad-
Chassidismus war die Lehre der “Begeisterung”, die sich in Angst verwandelt

16 Lévinas, E., aaO 220.

17 Unglaublich ist Gordins sprachliche Kompetenz, sein leidenschaftlicher Drang zum
geschriebenen Wort, schreibt Lévinas, das Interesse fiir Gesichter, fiir menschliche
Begegnung, fiir russischen Razgovor (Gesprich). Dies hat nicht nur E. Lévinas be-
merkt, sondern ist auch E. Rais aufgefallen: Wenn er ins Russische hiniiberwechsel-
te, “wurde er einfacher, freier, mehr er selbst. Franzosisch horte fiir ihn nie auf, eine
Fremdsprache zu sein” (E. Rais, aaO 316). “Franzodsisch hat er gelernt, russisch war
er selbst” (ebd).

260



und so die Bereitschaft erweckt, die Anstrengung ganz im Geiste des Chassidis-
mus zu machen.

Ohne diesen chassidischen Hintergrund ist Gordins “Philosophie des Leh-
rertums’ nicht denkbar. “Ich spiirte”, erinnert sich E. Rais, “das Auftauchen je-
der Verdnderung an seiner Figur, bis zum Ton seiner Stimme, mit der er mir das
Wort mitteilte, das von der Tiefe seines Wesens kam. Es gibt Sachen, Bewegun-
gen, deren Authentizitiit ist manifest und braucht kein Wort.”'® Ebenso ist es
unmoglich, “seine Konzeption der Welt zu formulieren, da kein Wort imstande
ist, die Aura der douceur und die unzihligen Nuancen wiederzugeben, die alles,
was er sagte und all sein Schweigen umgab.”" Seine Rede {iber den Schabbat
“war die Offenbarung. Wire ich schon damals kein traditionalistischer Jude ge-
wesen, wiire ich es geworden, als ich ihn horte.”* So wurde das Saint-Jean-Som-
merlager, das 1946 von Gordin geleitet wurde, zum “Embryo dieser idealen jiidi-
schen Gemeinschaft, deren Vision er in seinem Herz trug.”!

5. Berlin - Paris - Lissabon

1933, nach Hitlers Machtergreifung, floh Gordin mit einer der ersten Emi-
grationswellen aus Deutschland nach Frankreich und ging nach Paris. Dort fand
er freundliche Aufnahme bei den Rabbinern Liber und Julien Weill und wurde
ebenso freundlich von den Philosophen Léon Brunschvicg, Lucien Levy-Bruhl
und Jean Wahl begriisst. In der Rabbiner-Schule hielt Gordin Vorlesungen iiber
die jiidische Philosophie des Mittelalters. Er redigierte Aufsitze fiir die jtidi-
schen Zeitschriften Cahiers Juives und Revue des Etudes Juives. Bis 1940 arbei-
tete er als Bibliothekar an der Alliance Isra€lite Universelle (AIU). Da er keine
feste Anstellung finden konnte, musste er tiglich ums Uberleben kimpfen. Am
17. Juni 1940 verlisst Gordin Paris und geht nach Beaulieu-sur-Dordogne (Cor-
reze), wo seine Frau Rahel fiir eine Gruppe der “Israelitischen Pfadfinder Frank-
reichs - Scouts” (EIF) verantwortlich war. Diese von Robert Gamzon gegriindete
Organisation spielte seit dem Ersten Weltkrieg eine wichtige Rolle in der Renais-
sance des jiidischen Bewusstseins in Frankreich.

Nachdem Rahel und Jakob Gordin Anfang 1944 ihre Kinder aus Furcht vor
Luftangriffen im Zentrum von Beaulieu in Sicherheit gebracht hatten, gingen sie
nach Chaumargeais en Haute-Loire. Dort unterrichtete Gordin Funktionire des
EIF, allen voran Georg Levitt, in Judentum. Er selbst nennt diesen Unterricht
“Prophetenschule”. Gordin lehrte Philosophie und Kabbala. Auch Albert Ca-
mus, der zu dieser Zeit am Roman Die Pest arbeitete, befandt sich dort.?? Als

18 Rais, E., aaO 320.

19 Ebd.

20 AaO 321.

21 AaO 322.

22 Siehe Chouraqui, A., Jacob Gordin a I"“Ecole des prophetes”, in: Gordin, J., aaO 314.

261



Gordin 1945 nach Paris zuriickkehrte, litt er an einer Kreislaufkrankheit, setzte
aber seine Arbeit in der Bibliothek fort, aus der nun ein Dokumentationszentrum
des zeitgenossichen Judentums geworden ist. Daneben unterrichtete er an meh-
reren Schulen, so an der Ecole Libre d’Etudes Juives, die er zusammen mit Rab-
biner Wallach gegriindet hatte, an der Ecole des Cadres d’Orsay, deren Direktor
20 Jahre lang Castor war, in Sommerkursen des EIF in Chambon-sur-Lignon und
in Saint-Jean, spédter Moissac. Midrasch, jiidische Mystik und Philosophie - diese
Kombination wird zum Markenzeichen der Gordin-Schule, die den Stil der jiidi-
schen Studien in Frankreich prigte und nach Lévinas weit liber die Zeit seiner
Wirksamkeit hinaus den geistigen Beitrag der franzosischen Immigration aus-
machte. Diese Tradition wird spéter von Léon Aschkenazi fortgesetzt. Unter 1h-
rem Einfluss ist auch die “biblische Ontologie” Jean Zacklads entstanden.

Nach dem Kriege waren Gordin nur noch wenige Lebensjahre vergénnt. Die
Krankheit wurde immer erbarmungsloser. Man brachte Gordin zwar noch zu ei-
ner Operation nach Lissabon; mit den Worten “sono ebreo” (*“ich bin Jude™) auf
den Lippen aber stirbt er am 23. August 1947 (d.i. 7. Elul 5707) im Alter von 50
Jahren. Sein Grab befindet sich in Paris auf dem Friedhof Bagneaux.

6. Philosophie der Geschichte: Simon Dubnow

1934 veroffentlichte Gordin seine Abhandlung Simon Dubnow und die Phi-
losophie der Geschichte. Er geht darin von einer scharfen Trennung zwischen
Geistigkeit und Idylle aus, die er in der Geschichte des Judentums bestitigt sieht.
Sie sollte als Kontrast zur Flut der ertraumten Bilder, heraufbeschworenen Reli-
gionen und getrdumten historischen Alternativen dienen, die noch im 19. Jahr-
hundert in Europa die Gemiiter bewegten. Daher ist nach Gordin keine diskursi-
ve Vorwegnahme der Geschichte, keine *“jiidische Historiosophie” méglich. Die
Geschichte des Judentums bringt die Geschichte der Menschheit zum Ausdruck,
den Eintritt des “Sinns” in das “Sein”. Was aber bedeutet das?

Die Philosophie der Geschichte findet Gordin in der jiidischen Philosophie
des Mittelalters, in einer Philosophie, die von einem eigentiimlichen Stolz, Jude
zu sein, durchdrungen ist. Anders als der Liberalismus, der sich bald in sein Ge-
genteil kehrt, findet Gordin in den religidsen und ethischen Quellen des Juden-
tums die einmalige Partikularitiit des Judentums, nicht den Nationalismus, son-
dern die Offenheit fiir eine historische Perspektive der Menschheit. Das Juden-
tum ist thm der ewige Begleiter der Geschichte, der wahre Geist der Geschichte,
nicht mehr trennbar von 1hr, so wie auch die Menschheit, wenn man sie als Ge-
schichte betrachtet und behandelt, vom Judentum nicht zu trennen ist. Die Mar-
tyrologie des jlidischen Volkes ist eine konkrete Projektion des Leidens und der
ganzen leidenden Menschheit. In diesem Sinne erscheint das Judentum als kon-
kretes Symbol der Menschheit. Gordin argumentiert nicht mit dem Leiden, son-
dern vom Leiden her. So konnte er auf einen Einwand (s)eines Schiilers bemer-
ken: “Wenn Sie das sagen, haben Sie nicht genug geweint.”*

23 Rais, E., aaO 320.

262



Die Geschichte, so wie sie geschrieben wurde, ist die Geschichte der Sieger,
nicht der Besiegten, d.i. der Opfer. Die Humanitit des “leidenden Dieners Got-
tes”, die Geschichte Israels, konturiert dagegen eine neue Anthropologie und
Historiographie zugleich. Zu Gordins Methode gehorte es, die erklidrten Absich-
ten eines Autors und sein Denken zu desavouieren, um die echte Achse, um die
es sich dreht, den wirklichen Gegensatz und die echte Synthese in seinem Den-
ken aufzudecken. So kann er zeigen, wie sich hinter dem ideologischen Schleier
wissenschaftlicher Terminologie bei Dubnow eine Konzeption verbirgt, die die
existenzielle Einzigartigkeit des jiidischen Volkes zum Ausdruck zu bringen
meint: neben Dubnows “allgemeiner Reflexion iiber die Methoden der Historio-
graphie, iiber das Nationalitdtenprinzip usw., was auf alle Vélker anwendbar
ist,” steht die Ansicht, dass das Judentum “das ewig lebende Volk™, das “am
meisten geschichtliche Volk™ ist.** Diese Nation “hat in ihrer konkreten Existenz
die Idee der allgemeinen Geschichte manifestiert.”® Die Trennung zwischen
Pharisdern und Sadduziern markiert den Anfang dieser Geschichte als eine Ent-
scheidung, nicht eine sikuldre, sondern eine “geistige Nation” zu sein.”* Gordin
zitiert Dubnow, wonach das Judentum nicht nur die “Propheten”, sondern auch
“Bereschit” enthilt, das heisst, es erschopft sich nicht in der Idee der Moral.
Wenn Dubnow sich abwertend iiber das “theologische Prinzip” in der Historio-
graphie dussert, ist mit “Theologie” die vom 19. Jahrhundert vollbrachte pseudo-
spiritualistische Deformation der jiidischen Geistigkeit gemeint. Die Besonder-
heit des jlidischen Denkens erscheint immer wieder als Aberration des termino-
logischen Apparates der Wissenschaft einer jeden Zeit, zu der das eine oder an-
dere Werk entstanden ist.

7. Galut und Purim: Mysterium der jiidischen Geschichte

Gordins Vorlesungen an verschiedenen jiidischen Schulen iiber die jiidi-
schen Feste und die jlidische Geschichte sind fast ausschliesslich durch Nach-
schriften seiner Schiiler erhalten geblieben. Ein Versuch ist dabei durchgehend
die Entschliisselung des Sinnes von galut. Man vergisst manchmal, dass das
Gesetz anzunehmen und das Volk des gottlichen Wortes zu werden, sich das
“Joch der Herrschaft des Himmels” aufzuerlegen bedeutet. Gordin kommt zur
Konkretisierung seiner Vision, die er einst - begrifflich - in Cohenscher Sprache
vorfand. “In jedem Atem, in jedem unserer Geister spiiren wir ein Mysterium,
und intuitiv spiiren wir das Mysterium der Anwesenheit Israels in der galut unter
den Volkern der Welt.”*” Die Existenz des Juden, seine nackte Existenz ist die
einzige Garantie der Erlosung der Welt. Um die galut zu verstehen, muss man
ein Biindel von Begriffen zusammen- und erfassen: nimlich galut, erez und geu-

24 Gordin, J., Ecrits, 282.
25 Ebd.

26 AaO 283.

27 AaO 192.

263



la (Exil, Land und Erlédsung). Das jiidische Volk steht mit einem Fuss in dieser
Welt, mit dem anderen ausserhalb dieser Welt. Ausserhalb der Welt zu sein und
zugleich in ihr zu (ver)bleiben, das ist das Problem des Judentums (Immanenz
und Transzendenz in einem). In jedem Menschen, in jedem individuellen Leben
weilt die heilige Geschichte in vollem Masse, das individuelle Missgeschick ei-
nes jeden entspricht dem Missgeschick des jlidischen Volkes. Jeder trigt in sich
Kain und Abel, was den Hauptwiderspruch der menschlichen Seele bildet. Auch
der biblische Text ist ein langer Versuch, den Ausgleich, die Verséhnung zwi-
schen beiden zu finden (Moses-Abel heiratet Zipora-Kain). Der individuelle
Mensch, die menschliche Seele befindet sich in der galut ebenso wie das Volk
Israel. Und das Land (erez) ist auch in der galut. So lautet Gordins Antwort an
alle Primordialisten.

Was also ist die galut? Strafe, Leiden, Freude und Reinigung machen ihr
Wesen aus.

Galut enthilt das Element der Strafe. Das Heilige Land ist von sehr leichtem
und feinem Stoff gemacht und ldsst die Stinde auf seinem Boden nicht zu: es
stosst die Stinder aus. Als Israel das Schabbatjahr nicht eingehalten hat, hat das
Land es ausgestossen. Wir tragen unsere Heimat auf den Sohlen unserer Schu-
hen.*® Obwohl nomadisch-herumwandernd, bewahrt Israel seine Verbindung mit
dem Land. Diese Verbindung existiert nicht automatisch, sie kann immer zerris-
sen werden und besteht nicht im Eigentum am Territorium. Denn jedes Land
(erez) gehort Gott.”” Und nur das Leiden nihert uns der geula. Isaak wusste, was
ihn erwartete und leistete keinen Widerstand. Galut ist das Leben, das vom Be-
wusstsein, auf dem Opferaltar zu liegen, durchdrungen ist. Hier erinnert Gordin
an Rabbi Levi Jizchaq von Berditschew und die freudige Bedeutung des Leidens:
die Freude ist der wahre Sinn der galut, weil die Bedeutung von geula etwas
Positives ist. Israels Reinigung durch Leiden ist Reinigung der Menschheit. Je-
der Jude ist fiir den anderen Juden und fiir jeden anderen Menschen verantwort-
lich. Jeder Jude 1st verantwortlich fiir das Leiden in dieser Welt, fiir die Macht
des Bosen. “Herz der Welt” zu sein, bedeutet Anteil am Leiden in dieser Welt zu
nehmen. Erwihlt zu sein bedeutet, sich mit der ganzen Welt zu identifizieren;
galut ertont in 70 Sprachen. Israel 1st das Zentrum der Schopfung, es realisiert
die intime Verbindung zwischen Exil und Offenbarung. Verstreut zu sein, iiber-
all zu sein bedeutet: den Akt der Offenbarung der gottlichen Herrlichkeit real zu
verwirklichen.

Gordin argumentiert ganz im Geiste des Chassidismus: der Fehler des Lan-
des ist es, Biume hervorzubringen, die Friichte erzeugen. Der Baum ist keine
Frucht (mehr), er bringt nur die Friichte hervor, die mit Schalen (gelippot) be-
deckt sind. Die Funken des Heiligen sind in der Welt der undurchsichtigen Ma-
terie verstreut. Israel wird die galut solange leiden, bis alle Funken von den
gelippot befreit sind. Das ist der Sinn der Havdala.

Mission der Juden ist es nicht, jemanden zu belehren oder Vorbild fiir je-
manden zu sein, sondern da zu sein, eine reale reine Anwesenheit zu bieten. Isra-

28 AaO 171.
29 AaO 172.

264



el kann sich nicht alleine erlosen. Der Messias kommt von Tamar her, die einer
nicht-jiidischen Linie in der jiidischen Genealogie entstammt und die Mutter
Ruths und Davids ist. Sie ist das Geschenk der Volker, die die Tora annehmen
und anerkennen. Die Volker bringen Ruth dar, um die Tora wiederzuherstellen
und die Welt zu reparieren. Die galut siihnt die Siinde. Der Messias kommt aus
jedem von uns. Der Messias kommt aus Israel. Der Messias kommt aus den Vol-
kern der Welt. Ohne diese Dreigliedrigkeit ist Gordins Denken nicht vorstellbar:
Ohne Juden ist der Mensch (die Menschheit) nicht vorstellbar; ohne den inneren
Kampf gegen Amaleq ist der Jude nicht vorstellbar.

Gordin stand stets “in Opposition zu jeder Hierarchisierung, zu jeder Orga-
nisation, die ‘dagegen’ ist. Er hielt sich daran, dass das jiidische Volk [...] eine
Projektion des Willen Gottes auf die irdische Welt” ist.*® Hierin ist er seinem
Meister Hermann Cohen treu geblieben. Partikularitit und Unvergleichbarkeit
Israels bedeuteten auch fiir Cohen, dass Israel das lebendige Symbol des konkre-
ten Ich des Individuums ist und damit Symbol der Menschheit. Darin besteht die
Auserwihltheit des jiidischen Volkes, dass es das Symbol des menschlichen Lei-
dens ist. Die ganze Bedeutungsschwere dieser Worte wird freilich erst und nur
dann erfassbar, wenn man bedenkt, wann sie gesprochen wurden: im Jahre 1946
nidmlich!

8. Maimonides’ Aktualitit: Konzept der jiidischen Philosophie

Einen Aufsatz gleichen Titels hatte Gordin in Les Cahiers Juives Nr. 10,
1934 verdffentlicht. “Grosse Denker gehodren allen Epochen. Jede Epoche findet
in ihnen ihre Zeitgenossen [...]. Deshalb verlangt eine jede nach ihrer Neuinter-
pretation,” schrieb Gordin.*! An Maimonides faszinierte ihn seine ununterbro-
chene Prisenz im jiidischen geistigen Leben in jeder Epoche, mit der jede Gene-
ration auf ihre eigene Art umgegangen ist, positiv oder negativ, addquat oder
deformierend.* Die mittelalterliche Philosophie ist nicht die Uminterpretation
der griechischen Philosophie im monotheistischen Geiste, wie im 19. Jahrhun-
dert gemeint wurde, sondern die Entlehnung der griechischen philosophischen
Terminologie und Methoden, um eine neue monotheistische Philosophie aufzu-
bauen. Dabei gab die Philosophie des Maimonides einen monotheistischen An-
stoss fiir die europiische Philosophie (Albert der Grosse, Thomas von Aquin u.a.).

Warum ist das jetzt aktuell? Der jiidische Glaube erlebt heute eine Krise,
ebenso wie die europdische Kultur. Beide Krisen sind zusammengefallen, man
kann sagen, die eine Krise ist die Entschliisselung der zweiten. Was bedeutet
das? Mit anderen Worten, welche Aufgabe der jiidischen Philosophie ist damit
angedeutet? Maimonides’ Auseinandersetzung mit Aristoteles - das war die Dis-
kussion eines historisch-anthropologischen mit einem kosmologischen System;

30 Rais, E., aaO 323.
31 Gordin, J., Ecrits, 123.
32 AaO 126.

265



es war der Kampf judaeoarabisch-aristotelischer Philosophie gegen “einen heid-
nischen Inhalt”. Darin liegt die grosse Bedeutung des Maimonides; und darauf
beruht seine heutige Aktualitit.

Der individualistische Charakter der Idee der Providenz,* in der die Indivi-
dualitdt keine Gegebenheit ist, sondern Aufgabe und Ziel, und die individuelle
Providenz dem Niveau eines jeden entspricht, ist die Geschichte, die wirkliche
historische Biographie des Menschen. Die Individualisation steht der Auser-
wihltheit nahe. Die Begriffe “Erschaffung der Welt”, “Individualitit und Frei-
heit der Geschichte” und *““Auserwihltheit” sind in Maimonides’ methodologi-
schen Apparat fest zusammengebunden. Maimonides’ “negative Theologie”
geht davon aus, dass die Idee Gottes eine Idee fiir den Menschen ist, die “Attribu-
te” sind Aufforderungen an den Menschen zur Vervollkommnung. Der Beweis
Gottes ist, dass “wir’” existieren: “ich und du”, “wir - die Gemeinde der Monothe-
isten”. Die Aufgabe in der heutigen Krise der europdischen und jiidischen Kultur
ist nicht, zu Zeitgenossen des Maimonides zu werden. Auch er hatte zwei Illusio-
nen: die [llusion der Moglichkeit eines harmonischen und nicht messianisch-lei-
denden Zusammenlebens, und zweitens, einer harmonischen Versohnung der
biblischen Wahrheit mit dem europdischen Denken. Die Aufgabe der Zeit be-
steht nach Gordin darin, die religiésen Grundlagen dieser philosophischen Sy-
steme aufzudecken.

Aus der Krise kann man nur auf religiosen Wegen herauskommen. Hier ist
Gordin ein Mann des zeitgendssischen Existenzialismus. Die Existenzialitit (hi-
stoire existentielle) ist einer der wichtigsten Begriffe Gordins. Monotheismus ist
die Wahrheit von dem Einen Gott der allgemeinen Geschichte der Menschheit,
die auf existenzielle Art mit der Idee des einmaligen Volkes, der “geistigen Na-
tion” verbunden,* die das Symbol des Opfers, also das Symbol der Menschheit
ist. Allein, “existentiell” bedeutet fiir Gordin: “Opfer zu sein”, “historisch zu
sein”, letzten Endes: “Jude zu sein”. Die Menschheit ist eine Person. Der Jude -
die geistige Komponente in dieser Geschichte, durch die sich die Menschheit
retten kann.

Die Moderne begegnet als Phiinomen der Totalisierung des Individuums,
die in zwei Formen des gesellschaftlichen Bewusstseins ihren Ausdruck findet:
zum einen in der Macht der geistigen Auserwihltheit und zum anderen in der
Macht des Willens der Volker, d.h. der Metaphysik einer sozialen Gleichmache-
rei, wie sie anarchistische und sozialistische Projekte in Angriff nahmen. Beides
ist in Gordins Leben und Denken zusammengebunden. Es steht also nicht die
Frage: Tradition und/oder Moderne. “Das Erbe der Tradition wird von jeder
Generation neu geschaffen, durch die Erfahrung der religiosen Krise, die auch zu
einem konstitutiven Element des wirklichen jiidischen religiosen Lebens
wird.”* Die Synthese ist nicht eine Synthese aus jiidischem Glauben und griechi-
scher Philosophie, sondern das “Vermogen, die Ganzheit des Gesetzes, d.h. die
Vielheit der religiosen Praxis und des Alltagslebens, mit dem Denken zu verei-

33 AaO 132.
34 AaO 284.
35 AaOo6l.

266



nen, das das Gesetz und das Leben vertieft und darin den wirklichen Sinn mani-
festiert.”*® Diese Interpretation der Synthese findet Gordin zum einen schon im
Midrasch angesprochen: Der Text und seine stets von neuem angelegte Interpreta-
tion. Zum anderern ist diese Synthese die alltdgliche Aufgabe jeder Generation.

Alle grossen Synthesen folgen im Abstand einer Generation aufeinander.
Die jiidische Geschichte als eine “synthetische Geschichte” wurde beispielswei-
se nacheinander von Isaak Markus Jost (um 1820ff), Heinrich Graetz (um
1850ft) und Simon Dubnow (um 1890ff) geschrieben. Bei Simon Dubnow be-
steht die Synthese darin, dass hier “der Gegensatz von theologischem oder meta-
physischem Verfehlen und wissenschaftlicher Wahrheit [...] die Antithese des
Judentums als ‘kollektive Religiositidt’, als Abstraktion ohne Leben, also eines
Judentums als Gegebenheit durch das konkrete Gefiihl seiner Existenz, das Ju-
dentum als lebendiger Organismus, als eine ‘kollektive Personalitét’, die ihre
Geschichte schafft, ersetzt”.?’

Gordin erinnert in diesem Zusammenhang daran, dass Hermann Cohen,
wenn er von Heinrich Graetz sprach, von “unserem Graetz” zu sprechen pflegte,
als ob er der eigenen und nicht der vorigen Generation angehorte. Und er recht-
fertigte dies mit der “Synthese”, die Graetz zuwege gebracht hatte. In analoger
Weise einer “zeitversetzten Gleichzeitigkeit” meinte nun Gordin, ein Zeichen
der “vierten Generation”, von “unserem Dubnow” reden zu konnen; denn die
ersten Werke Dubnows, die fiir Gordin die zu Graetz analoge “Synthese” dar-
stellten, gehorten fiir ihn bereits der vorigen Generation an, obschon Dubnow zu
der Zeit, als Gordin seinen ersten Aufsatz iiber ihn geschrieben hatte (d.i. im Jah-
re 1934), noch am Leben war und in Riga lebte. Bleibt am Ende die Frage: Kon-
nen wir heute, gleichsam die “fiinfte Generation”, in eben dieser analogen Weise
einer “‘zeitversetzten Gleichzeitigkeit” Jakob Gordin, den jlidischen Philosophen
aus Daugavpils, “unseren Gordin” nennen?

Literatur

Friedlander, Judith, Vilna on the Seine, Jewish Irtellectuals in France since 1968,
New York 1990

Godin, Abraham, Jewish traditional and religious life in the Latvian Communities, in:
The Jews in Latvia, Tel Aviv 1971

Gordin, Jacob, Ecrits, Le renouveau de la pensée juive en France, Textes réunis et pré-
sentés par Marcel Goldman, Paris 1995:
Néher, André et Renée, Les trois exils d’une vie, 297-303
Hertz, Georg, Découverte d’un homme, 304-312
Chouraqui, André, Jakob Gordin a I’*Ecole des prophetes”, 313-314
Rais, Emmanuel, Monsieur Gordin, 315-328

Lévinas, Emmanuel, Jacob Gordin, in: Difficile liberté, Essais sur le Judaisme, Paris
1976, 219-224 [in der dt. Ausgabe u.d.T. Schwierige Freiheit, Versuch iiber das
Judentum, Frankfurt/M. 1992, nicht enthalten. |

36 AaO 123.
37 AaO 277-278.

267



	Jakob Gordin : die jüdische Moderne? : Zum 50. Todesjahr eines jüdischen Philosophen aus Daugavpils

