
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 53 (1997)

Artikel: Jakob Gordin : die jüdische Moderne? : Zum 50. Todesjahr eines
jüdischen Philosophen aus Daugavpils

Autor: Leitane, Iveta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JAKOB GORDIN: DIE JÜDISCHE MODERNE?

Zum 50.Todesjahr eines jüdischen Philosophen
aus Daugavpils

von Iveta Leitane*

Über Jakob Gordin zu schreiben, heisst nicht über eine Persönlichkeit,
sondern über die Persönlichkeit zu schreiben. Jakob Gordin begegnend, fühlt man
sich zuerst mit einem Typus konfrontiert. Vergleichbar wären vielleicht der
Philosoph und Historiker Mark Wajntrob oder Max Lazarson, um in Lettland zu
bleiben, oder der nach Frankreich ausgewanderte Leo Glaezer. Wir haben es hier
mit einem Gelehrtzn-Typus zu tun, dessen Markenzeichen jene vielseitige
Gelehrsamkeit ist, von der unter den Juden des Ostens viele geträumt haben. Selbst
diejenigen, die Jakob Gordin gekannt haben, fühlten sich nicht in der Lage, eine
vollständige Liste all seiner Interessen zu erstellen: "Die Vielfältigkeit der Interessen

bei Herrn Gordin", schreibt Emmanuel Raïs, "war unbegrenzt."1 Jede neue
Begegnung konnte die Liste verlängern und verzweigen: Orientalistik, Philosophie,

Religionsgeschichte und -Wissenschaft, Wissenschaftsgeschichte,
Rechtswissenschaft.

Zweitens stand dieser Typus der demokratischen Tradition sehr nahe, deren
gemeinsamer Nenner jener Zeit Fussball, Kommunismus und Revolution waren.
In der Atmosphäre von Sankt-Petersburg Anfang des Jahrhunderts (und
"zwischen den beiden Revolutionen") meint das zuerst einen anti-kleinbürgerlichen
Einschlag. Der schon genannte E. Raïs erinnert sich, wie Gordin ihm die anglo-
sächsische Detektiv-Literatur entdeckt hat, indem er ihm den politischen und
metaphysischen Hintergrund des Detektives enthüllte. Alles, worüber Gordin
redete, sei Metaphysik gewesen, meinte Raïs.2 Drittens verband dieser Typus
Russland und Deutschland, Deutschland und Frankreich, mit einem Wort Ost
und West, Nord und Süd. Gordin gehörte vielen Welten gleichzeitig an. Grenzen
zu überschreiten, ja, zu bestreiten, blieb bei ihm freilich immer etwas im Hintergrund,

und die erzielte oder erzwungene Verbindung zweier Welten tritt nicht
allenthalben klar hervor. Nicht zufällig redete Gordin selbst von zwei Achsen,
einer verborgenen einerseits und einer für seine Zeit dominierenden andererseits.
Man musste zum Beispiel Russe sein, um russische Kompetenz zu haben. Viertens,

und das hängt mit dem eben Gesagten zusammen, beherrschte dieser Ge-
lehrten-Typi« mehrere Sprachen: Russisch, Deutsch, Jiddisch, Französisch, ja:
die Sprache, ohne allerdings den Vorrang einer von ihnen aufzugeben - für Gor-

* Dr. Iveta Leitane, Philosophin und Religionshistorikerin, Stabu iëla 72-1, LV - 1009
Riga, Latvija. Für den Druck durchgesehen von Stefan Schreiner.

1 Gordin, J., Écrits, 318.

2 Raïs, E., Monsieur Gordin, in: Gordin, J., aaO 318.

253



din war es das Russische (Russe lautete auch der Eintrag in seinem Pass, der ihm
von der Union Générale des Israélites de France ausgestellt worden war). Fünftens,

dieser Typus war bei aller Verschiedenheit der Ausdrucksformen sehr
"jüdisch", seines Judentums in höchstem Masse bewusst. E. Raïs bemerkte, dass
Gordin dem Faktum, "Jude zu sein", einen "so deutlichen, so hohen, ja, so absoluten

Wert" beimass, dass nur wenige Juden diese Bürde wirklich angemessen
tragen konnten.3

Bald nach ihrer Ankunft in den Ländern ihres Exils haben Leute dieses

Typus die wichtigsten Positionen besetzt, wenn auch nicht immer gleich institutionell,

so doch auf längeren Sicht und durch die Wesentlichkeit ihres Beitrags.
Natürlich gab es diesen Typus nicht ausschliesslich unter den Juden des Ostens,
man begegnet ihm auch unter jüdischen Intellektuellen des Westens: Lévy-
Bruhl, Léon Brunschvicg in Frankreich, Georg Simmel, Ernst Cassirer, Franz
Rosenzweig und andere Nachfolger Hermann Cohens in Deutschland.

Was bedeutete dieser Typus im Kontext seines Zeitalters? Die Kategorie des

Typus war für die Zeit am Anfang des Jahrhunderts insgesamt bedeutsam; sie
sollte zwei unverbindbare Prinzipien verbinden: das Prinzip der Elite, der geistigen

Aristokratie und das Prinzip der Multiplizierbarkeit, der Typologie, was im
Falle Gordins zum Ideal seines Lehrertums wurde,4 zu dem sich hier noch eine
bestimmte Ontologie gesellte, die bei Gordin dem seiner Herkunft geschuldeten
Einfluss von Chassidismus und Kabbala zuzuschreiben ist. Um einen Blick in
diese Quelle seines Lebens und Denkens zu tun, wenden wir uns in aller Kürze
der Heimatstadt Jakobs Gordins und ihrer Atmosphäre zu.

1. Die Heimatstadt: Dvinsk (Daugavpils) am Ende des 19. Jahrhunderts

Die Welt, in die Gordin, vor allem aber seine Eltern, Grosseltern und Ur-
grosseltern hineingeboren und in der sie aufgewachsen waren, waren die Welt
und das geistige Leben des Judentums in einer russischen Provinzstadt. Die
Juden in Latgale (Lettgallen, d.i. Südostlettland), das im zaristischen Russland Teil
des Ansiedlungsrayons war, gehörten im wesentlichen zum litauisch-weissrussi-
schen Judentum. Sehr verbreitet war unter ihnen der Chabad-Chassidismus. In
vielen Städten Lettgallens bildeten die Juden die Hälfte der Bevölkerung,
manchmal sogar noch mehr, wie in Krustpils, Glazmanka (Gostini), Varaklani,
Livani.

Das 1275 gegründete Dvinsk (dt. Diinaburg, heute Daugavpils) liegt fast an

3 Gordin, J., aaO 315-316.

4 Die philosophische Verwendung des Begriffes stammt von der Reflexion über das
Individuum in der Metaphysik der Singularität, des Unterschieds und des Zufalls.
Die Typologie wurde zum Medium des Überganges vom Neuklassizismus zum
"seriellen Denken", der das 20. Jahrhundert auszeichnete. Wie bei Gordin diese Verbindung

der Anknüpfung an die Tradition, das Prinzip der Kontingenz und das Lehrer-
tum zustande kommt, wird noch zu sehen sein.

254



der litauischen Grenze, unweit der Grenze zu Weissrussland im südöstlichen
Zipfel Lettlands. Im Laufe ihrer Geschichte hatte die Stadt verschiedene Namen,
die zugleich auf die jeweilige Macht hinweisen, deren Untertan sie war: Sie hiess

Dünaburg (deutsch), später, wenn auch nur für etwa 10 Jahre, Borisoglebov
(russisch), dann wieder Dünaburg, seit 1893 Dvinsk (russisch) und endlich, seit 1920

Daugavpils (lettisch). Gordins Eltern lebten in Dünaburg, aus dem kurz vor
Jakobs Geburt Dvinsk geworden war. In dem Jahre, in dem Gordin geboren wurde,
lebten in Dvinsk 32 Tausend Juden, fast die Hälfte der Bevölkerung. Wenn der
Anteil der jüdischen Bevölkerung seit 1839 damit auch um das Fünfzehnfache
gestiegen war, haben sich die Proportionen in der Stadt indessen nicht geändert;
denn 1839 bereits bildeten die 2111 jüdischen Einwohner fast die Hälfte der
Einwohnerschaft. Längst also waren sie ein stabiler Faktor in der Stadt. Dvinsk
war übrigens nicht alle Zeit das Zentrum Lettgallens. Seit der Mitte des 18.
Jahrhunderts hielt diesen Platz dank des Engagements der Dynastie von Plater (die
herrschende polnische Dynastie in Lettgallen) das östlich von Dvinsk gelegene
Kraslava. Bis dahin war Diinaburg (lt. Verordnung vom 15. Januar 1582) das

administrative Zentrum Lettgallens gewesen. Nachdem ihm Kraslava nun diesen
Rang abgelaufen hatte, wurde Dvinsk Zentrum des Judentums. Nach einem
Gesetz von 1764 wurden die Juden Lettgallens - 1765 lebten dort 840 Juden, die die
sogenannte Pro-Kopf-Steuer (poduschnoj nalog) zahlten - dem Kahal von Kraslava

unterstellt.

Die Juden hatten am wirtschaftlichen Leben der Stadt grossen Anteil. In
Dvinsk gab es einige Fabriken, in denen die Mehrheit der Arbeiter Juden waren.
Nur wenige Juden waren in der Landwirtschaft tätig; und fast ein Fünftel war
nach Angaben des zaristischen Innenministeriums auf finanzielle Unterstützung
angewiesen. Von allen in der Viehzucht Beschäftigten waren immerhin drei
Viertel Juden, in der Holzwirtschaft etwa die Hälfte, in der chemischen Industrie
(vor allem in den Zündholzfabriken) neun von zehn etc. Die Mehrheit der Träger,
der Balagole und Fuhrleute, einer armen Schicht der Bevölkerung, waren ebenfalls

Juden; die Konkurrenz war gross, die Nachfrage klein.

Hinsichtlich der Anfänge des kulturellen Lebens der Stadt verdient Erwähnung,

dass es ein Jude namens Padezhin war, der zur Zarenzeit die erste Bibliothek

in Dvinsk eröffnete. Später gab es mehrere Buchhandlungen, die zugleich
Bibliotheken waren. Von den sechs Buchhandlungen in Dvinsk Ende vorigen
Jahrhunderts hatten fünf jüdische Eigentümer. Für die hohe Bildung der Dvins-
ker Juden sorgte ein umfangreiches Schulsystem, in dem alle Schularten, von
Cheder und Talmud-Tora-SdcuAe bis hin zu Berufsschulen, vertreten waren. In
Daugavpils existierte (bis zum zweiten Weltkrieg) auch die von Rektor D. Bud-
nik geleitete berühmte Jeschiva Bet Josef, in der viele bedeutende Rabbiner und
Schächter (Metzger) ihre Ausbildung erhalten haben, die später in zahlreichen
Gemeinden Lettlands und darüber hinaus amtierten.

Dvinsk hatte Ende des vorigen Jahrhunderts 44 Synagogen und Bethäuser,
mehr als in Riga (etwa 30). Nicht nur deswegen befand sich die Stadt zu jener
Zeit in einer privilegierten Lage. Hier amtierten auch zwei Rabbiner, die hoch
angesehene Leute waren: Reb Meir Simcha ha-Kohen (1845-1926), Gemeinderabbiner

seit 1887, und Reb Josef Rosen 1858-1936), der seit 1889 als Rabbiner

255



tätig war und als der Gaon aus Rogatschov (dies der Name des Weissrussischen
Dorfes, in dem er geboren wurde) bekannt geworden ist. Wenn sie auch in
derselben Stadt gelebt haben, waren sie dennoch ganz verschieden. Doch der Mit-
nagged, der Gegner des Chassidismus Reb Simcha Kohen und der chassidische
Rebbe Rosen lebten friedlich miteinander; sie waren letzten Endes "Kollegen".
Dank ihres Miteinanders verlor die Auseinandersetzung zwischen Chassidim
und Mitnaggdim, wenn auch nicht an Bedeutung, so doch an Schärfe. Der eine
wie der andere waren an die 50 Jahre als Rabbiner in der Stadt tätig, und man
erzählte sich unzählige Witze über sie.5

Offiziell waren beide Rabbiner dem Dvinsker Rabbiner Hirsch Ratner (geb.
1863 in Vitebsk, seit 1898 Rabbiner in Daugavpils) unterstellt, der bis zur Gründung

des unabhängigen Lettlands in der Stadt die Position des Kronrabbiners
(d.i. des von den zaristischen Behörden anerkannten Rabbiners) innehatte. Zu
seinen Pflichten gehörte es, die Gemeinde-Matrikel zu führen und das offizielle
Gemeinde-Siegel zu verwahren. Neben den genannten amtierten natürlich noch
viele andere Rabbiner zu jener Zeit in Dvinsk, darunter ab 1895 der in Kovno
ausgebildete Ruben Bukowitsch, seit 1877 bereits M. D. Grodski und K.-L.
Rutschko, der 38 Jahre in Dvinsk wirkte, dazu ab 1898 Leib-Schalom Schneider
(Absolvent des Rabbinerseminars in Druja), ferner A. Plazinski (der Rabbiner im
Neuen Haus). Nachfolger von Reb Meir Simcha als Rabbiner der Mitnaggdim
wurde Elieser Kagan (Kahn) (geb. 1873), Nachfolger des Rogatschover Gaon
Rabbiner Fuchs.

All dies trug am Ende dazu bei, dass Jiddisch gleichsam die lingua franca in
der Stadt war, die Sprache, die viele Einwohner unterschiedlicher Nationalitäten
beherrscht haben, mindestens im Rahmen der alltäglichen Kommunikation. Als
vorläufiges Resümee könnte man formulieren: die jüdische Geschichte der Stadt
Dvinsk ist so reich, so ungebrochen und traditionell geprägt (gewesen), dass
gerade diese Traditionalität für ihre eigene Überwindung, auf die hin die Maskilim
orientiert haben, einen fruchtbaren Boden geschaffen hatte.

2. Riga - Sankt-Petersburg - Berlin6

Jakob Gordin wurde am 22. Oktober 1896 geboren. Die Gordins lebten seit
dem 18. Jahrhundert in Dvinsk und waren Mehl-Händler. Die Familie hatte ein
gutes Auskommen. Die Familienchronik berichtet,7 selbst Napoléon habe im

5 Einige sind J. Shteimanns und B. Volkovitschs Buch Juden in Daugavpils zu entneh¬

men (s. die Rezension in diesem Heft, S. 272).

6 Bis jetzt widersprechen einige biographische Angaben einander. Das betrifft das Stu¬
dienfach in Sankt-Petersburg, ebenso die erste Bekanntschaft mit der Kabbala, die
entweder ins deutsche Exil, in die Zeit des Aufenthaltes bei den Chassidim in der
Ukraine während der russischen Revolution oder noch früher datiert wird.

7 Fast alle hier mitgeteilten biographischen Angaben basieren auf dem Buch von Ju¬

dith Friedlander, die sie wiederum von Gordins Frau Rahel hat.

256



Krieg 1812 bei ihr das Mehl für das Brot seiner Soldaten gekauft. Die Gordins
waren religiös, und Jakobs Vater war die Laufbahn eines Rabbiners vorgezeichnet.

Nachdem er im Alter von 17 Jahren jedoch seinen Vater verloren hatte, sollte
er der Mutter im Geschäft helfen. So wandte er sich dem Handel zu, was er gerne
tat. Bereits in der Jeschiva hatte er heimlich Russisch und Französisch gelernt
und, wie Judith Friedlander berichtet, weltliche Bücher gelesen, die er unter dik-
ken Talmudbänden versteckte. Als Metapher für das Offenbare und Verborgene
sollte dies in Jakob Gordins Denken übrigens später noch Bedeutung erlangen.
Seine Leidenschaft für Haskala (Aufklärung) und "weltliche Bildung" hat er
seinem Sohn vererbt. Und Jakob sollte auch das Problem des Zusammenhangs
und der Spannung zwischen nicht-offenbartem Wissen - griechisch-römischer
Philosophie - und Offenbarung der Tora in höchstem Masse beschäftigen.

Jakob Gordins Bildungsweg wurde vom Vater bestimmt. Ohne in der Familie

religiöses Leben zu praktizieren, suchte der Vater für seinen Sohn gleichwohl
einen Lehrer für Hebräisch und Aramäisch. Jakob besuchte nicht mehr den
traditionellen Cheder und die Jeschiva, sondern lernte in der mehr privaten Atmosphäre

des Einzelgesprächs, mit welchem Lehrer im einzelnen auch immer. 1899
konnte es sich die Familie leisten, nach Sankt-Petersburg überzusiedeln. Jakob,
der das vorzügliche Gedächtnis und die ausserordentliche Lernfähigkeit seines
Vaters geerbt hatte, erwarb Kenntnisse in vielen Bereichen gleichzeitig. Mit 15

Jahren bereits hatte er seinen Schulabschluss in der Tasche und eine silberne
Medaille dazu.

Wegen des numerus clausus war ihm die Universität jedoch verschlossen.
Zwei Jahre studierte er privat bei angesehenen Professoren. Der Vater war reich
und interessiert genug, dies dem Sohn zu ermöglichen. Neben Hebräisch, das er
seit früher Jugend beherrschte, und Griechisch und Latein, die er in einem
Gymnasium für russische Aristokratenkinder erlernt hatte, lernte er noch Arabisch
und Syrisch und studierte vor allem Philosophie. Als er 1914, im Alter von 19

Jahren, endlich in die Universität eintreten durfte, schrieb er sich für das Fach
Semitistik an der Fakultät für Orientalische Sprachen ein (nach J. Friedlander
hingegen für Philosophie, doch mit Philosophie hatte er sich bereits früher privat
befasst und sein Interesse daran nicht aufgegeben).

In der Philosophie beschäftigte ihn vor allem der Neukantianismus der
Marburger Schule in der Person Hermann Cohens, eine Folge von Cohens Besuch in
Russland. Hermann Cohen war im Mai 1914 nach Russland eingeladen worden
und hielt in Warschau und Sankt-Petersburg Vorträge über das Judentum. Dabei
plädierte er nebenbei auch für eine jüdische Universität in Russland. Der
Neukantianismus selbst war in Russland seit 1910 bekannt geworden, als die internationale

Zeitschrift Logos (Moskau-Prag) Aufsätze von H. Rikert, W. Windelband,
P. Natorp in russischer Übersetzung herausgebracht und durch Rezensionen
Cohens Werke vorgestellt hatte. Dabei wurde die Freiburger Schule des Neukantianismus

in Russland sträker übersetzt und entsprechend besser rezipiert.

Gleichzeitig machte Gordin Bekanntschaft mit russischer Literatur,
insbesondere mit der Poesie. Später sollte er mit einer eigenen Interpretation von
Alexander Blok und Alexander Belyj, Vertretern des sogenannten Symbolismus
in Russland, aufwarten.

257



Gordin nahm an der Revolution von Februar 1917 teil und propagierte in
Arbeiterkreisen die Ideen des Anarchisten Kropotkin. Die Enttäuschung über die
Revolution liess jedoch nicht lange auf sich warten, wenn ihn das Phänomen
"Revolution" auch weiterhin noch beschäftigte. E. Rais erinnert sich, dass Gordin

im französischen Exil von sabbatianischen und frankistischen Wurzeln der
französischen Revolution gesprochen hat. 1918 bereiste Gordin die Ukraine,
eine wegen permanenten Brennstoffmangels für den Zug schier endlose Reise.
Viele Male musste er unfreiwillig Station machen. Er besuchte chassidische
Gemeinden, machte Bekanntschaft mit der Kabbala und lernte die Vilefalt des
Chassidimus kennen, der in der Ukraine vorherrschend war. Die Notizen, die er
sich auf der Krim zu drei ihm geschenkter "mystischer Bücher" machte, sollten
später, als er erstmals nach Paris kommt, in seinem einzigen Koffer sein. 1921 ist
er wieder in Petrograd, wie Sankt-Petersburg jetzt hiess. Der Typhus, an dem er
zwischenzeitlich zu leiden hatte, war erst jetzt überstanden, kehrte aber, wie sich
herausstellen sollte, immer wieder zurück. In Petrograd setzte Jakob sein Studium

fort, das nunmehr der Philosophie gilt.
Als 1923 eine Reihe sowjetischer Gelehrter vertrieben wurde, schloss sich

Jakob ihnen an und ging im September desselben Jahres nach Berlin. Innerhalb
eines Jahres bereits wurde er in die Akademie für die Wissenschaft des Judentums

aufgenommen, die in Berlin ihren Sitz hatte. Unter der Schirmherrschaft
dieser Akademie erschien 1929 seine Dissertation Untersuchungen über die
Theorie des unendlichen Urteils. Ein Buch von unerbittlicher Strenge, wie Lévi-
nas' Urteil lautet, in dem Hegel Cohen begegnet und in der Konfrontation zweier
dialektischer Philosophien noch kaum wahrgenommene Differenzen aufgezeigt
werden.8 Viele Aufsätze von Gordin erscheinen als Artikel in der Encyclopedia
Judaica, die die Akademie von 1928 bis 1934 (bis zum Band 10 mit dem
Buchstaben L) unter Leitung von Jakob Klatzkin herausgegeben hat. Die Artikel, die
Gordin zur Encyclopedia Judaica beigesteuert hat, sind so fundamentalen Themen

wie Gott in der Religionsphilosophie, Deismus u.a. gewidmet. Er und kein
anderer wird beauftragt, über Hermann Cohen, Kant und das Judentum zu schreiben.

Auch die ganze Palette mittelalterlicher sephardischer Autoren gehört zu
den Stichworten, die Gordin bearbeitet hat, von Joseph Caspi über Hasdai Cres-
cas und Jehuda Halevi bis zu Abraham Cohen Herrera. Diese enzyklopädische
Arbeit half ihm, seine eigenen Ansichten zu formulieren. Die Reihenfolge war
nicht zufällig: "Als Jude beschäftigt ihn das Bewusstsein der eigenen Identität,
als Individuum und Glied des jüdischen Volkes stösst er auf die Gottesfrage.""

3. Neukantianismus: das unendliche Urteil

1919 war posthum Hermann Cohens (er war am 4. April 1918 gestorben)
Hauptwerk Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums erschie-

8 Lévinas, E., Jacob Gordin, in: Difficile liberté, 220.

9 Gordin, J., Écrits, 58.

258



nen. Zwei Jahre später 1921 folgte der Stern der Erlösung Franz Rosenzweigs,
der gleichfalls zu den prominenten Vertretern der Akademie gehörte. Und 1929
kam Gordins Dissertation heraus. Für Beratung und Hilfe dankte er Ernst Cassi-

rer, Albert Görland, Julius Guttman, die auch seine meist zitierten Autoren sind.
Sein Buch widmet Gordin jedoch Hermann Cohen.

Gordin stellt die Reziprozität der zwei Grundbegiffe bei Hegel und den
Primat des Einen (Ursprung) bei Cohen gegenüber. Die Analyse der Methode
beschränkt sich auf die "Herausarbeitung der Struktur der transzendentalen Methode."10

Gordin knüpfte dabei an die Cohensche Lehre von der transzendentalen
Dialektik des Urteils an. Das Problem formulierte er so, dass das "Wesen der
transzendentalen Methode" als die "Methode des philosophischen Denkens
überhaupt" erscheint. Cohen habe "als erster [...] die grundlegende Wichtigkeit
des Problems erkannt und den Weg seiner endgültigen Lösung gezeigt."11 "Nur
in Verbindung mit dem Thema der 'Erzeugung' und des 'Ursprungs' gewinnen
die Kategorie der Limitation und die sie verwirklichende Tätigkeit des unendlichen

Urteils ihren ganzen Sinn und zeigen damit ihre Bestimmung, die Verkörperung

der Methode der Philosophie zu sein.'"2 "Eine besondere Funktion
bekommt das unendliche Urteil nur in der transzendentalen Logik. In der Tafel der
Kategorien entspricht dem unendlichen Urteil die Kategorie der Limitation, und
dies ist durch folgenden Sachverhalt begründet: das unendliche Urteil zeigt nicht
bloss an, dass ein Subjekt unter der Sphäre eines Prädikats nicht erhalten ist",
"sondern dass es ausser der Sphäre desselben in der unendlichen Sphäre irgendwo"

liegt." Eine empirische Projektion dieses Sachverhalts, also des "unendlichen

Urteils " wird bei Gordin dann das Judentum sein. Die Selbsterkenntnis des

Judentums, die Erkenntnis des eigenen Schicksals, immer von neuem vorgenommen,

findet hierin den begrifflichen Ausdruck: "Im Bereich der transzendentalen
Methode selbst findet die Rechtfertigung ihrer selbst als der Methode der
ermöglichenden Rechtfertigung statt, d.h. die transzendentale Methode wird auf die
transzendentale Methode selbst angewandt. Der logische Ort für diese Steigerung

der Methode ist eben das unendliche Urteil als das Urteil der Erzeugung im
Ursprung als das Urteil der Dialektik."14 "Ein Begriff ist transzendental, wenn er
die Bedingung der Möglichkeit der Erfahrung, d.h. der Einheit der Erfahrung ist.
So wird für ihn immer schon die Erfahrung als Probierstein vorausgesetzt."15 In
neukantianischer Terminologie begründete Gordin auch die Sachverhalte, die er
später als Leidensgeschichte des Judentums, als Einheit des Lebens und des Ver-
stehens, des Textes und der Interpretation neu formulieren sollte.

Die Frage nach der jüdischen Inspiration des grossen Neukantianers ist noch

10 Gordin, J., Untersuchungen über die Theorie des unendlichen Urteils, Diss. Berlin
1929, V.

11 AaO 1.

12 AaO 7.

13 Logik §22.
14 Gordin, J„ aaO 131.

15 Ebd. Das Zitat stammt aus Görlands Ethik als Kritik der Weltgeschichte.

259



nicht gestellt worden, bemerkte Lévinas."' Sie besteht aber zweifelsohne. Es ist
nicht nur die Entsprechung im Denken der rabbinischen Literatur, die unendliche
Interpretation der Heiligen Schrift zu suchen, zu berücksichtigen ist auch das
Pathos jener Zeit, im Verhältnis des Immanenten zum Transzendenten.

4. Chassidismus

Aufmerksamkeit verdienen dabei die chassidischen Formen, die Gordin
- von seiner Herkunft und Heimatstadt her in der einen oder anderen Form -
vertraut waren und seine Philosophie mitbestimmt haben. Die von der russischen
Kultur herkommende Hinwendung zum Gespräch17 hat ihren komplementären
Ausdruck im C/?aftanf-Chassidismus, der in Gordins Heimatstadt Dvinsk blühte;
und von diesem Chassidismus her lassen sich mehrere Akzente seiner geistigen
Entwicklung erklären. Da ist zuerst die Akzentuierung der Rolle der
"Erhebung", die aus eigenen Kräften erzielt wird, ohne die Vermittlung eines Zaclcliqs
in Anspruch zu nehmen. Die Rolle des Letzteren beschränkt sich darauf, die
Motivation des Chassid zu bestimmen und die Kenntnisse zu vermitteln, die für
das Verstehen der eigenen Wege von Bedeutung sind. Dazu gab es zwei Formen,
die persönliche Begegnung zwischen Chassid und Zaddiq und die öffentliche
Predigt. Der Chassidismus dieser Art gab den Vorzug der Lehre des Rabbiners
vor der Lektüre der Heiligen Bücher. Damit ist die persönliche Erfahrung eines
jeden angesprochen, der der Chassidismus überhaupt grossen Wert beilegte.
Diese persönliche Begegnung sollte erst die eigenen Kräfte freisetzen, die
Selbstverwirklichung im Dienste Gottes bis zur Vollendung bringen, die
Korrektur der Mängel und die Einschätzung des eigenen geistigen Niveaus leisten zu
können, auf dem sich der Chassid im Moment befindet und zu dem er hinstreben
muss. Die eigene Erfahrung bei der Freisetzung aller seiner Kräfte machte es
dem Zaddiq möglich, auch dem Chassid bei seiner Erfahrung behilflich zu sein.
Dabei hatte die Rolle des Verstehens bei den Anhängern des Chabad-Chassidismus

einen sehr hohen Rang. Den Elitarismus der anderen Richtungen (Abraham
Kliozkin) lehnte er eindeutig ab. Die "geheime" Lehre sollte offen verkündigt
und nicht verborgen werden, um eine Annäherung an Gott und "Anhaften" an
ihm zu erreichen. Diskursiv war die kabbalistische Seelenlehre sehr wichtig, um
eine sittliche Vervollkommnung zu erreichen. Das nächste Element des Chabad-
Chassidismus war die Lehre der "Begeisterung", die sich in Angst verwandelt

16 Lévinas, E., aaO 220.

17 Unglaublich ist Gordins sprachliche Kompetenz, sein leidenschaftlicher Drang zum
geschriebenen Wort, schreibt Lévinas, das Interesse für Gesichter, für menschliche
Begegnung, für russischen Razgovor (Gespräch). Dies hat nicht nur E. Lévinas
bemerkt, sondern ist auch E. Raïs aufgefallen: Wenn er ins Russische hinüberwechselte,

"wurde er einfacher, freier, mehr er selbst. Französisch hörte für ihn nie auf, eine
Fremdsprache zu sein" (E. Rais, aaO 316). "Französisch hat er gelernt, russisch war
er selbst" (ebd).

260



und so die Bereitschaft erweckt, die Anstrengung ganz im Geiste des Chassidis-
mus zu machen.

Ohne diesen chassidischen Hintergrund ist Gordins "Philosophie des Leh-
rertums" nicht denkbar. "Ich spürte", erinnert sich E. Raïs, "das Auftauchen
jeder Veränderung an seiner Figur, bis zum Ton seiner Stimme, mit der er mir das

Wort mitteilte, das von der Tiefe seines Wesens kam. Es gibt Sachen, Bewegungen,

deren Authentizität ist manifest und braucht kein Wort."18 Ebenso ist es

unmöglich, "seine Konzeption der Welt zu formulieren, da kein Wort imstande
ist, die Aura der douceur und die unzähligen Nuancen wiederzugeben, die alles,
was er sagte und all sein Schweigen umgab.'"9 Seine Rede über den Schabbat
"war die Offenbarung. Wäre ich schon damals kein traditionalistischer Jude

gewesen, wäre ich es geworden, als ich ihn hörte."20 So wurde das Saint-Jean-Som-
merlager, das 1946 von Gordin geleitet wurde, zum "Embryo dieser idealen
jüdischen Gemeinschaft, deren Vision er in seinem Herz trug."21

5. Berlin - Paris - Lissabon

1933, nach Hitlers Machtergreifung, floh Gordin mit einer der ersten
Emigrationswellen aus Deutschland nach Frankreich und ging nach Paris. Dort fand
er freundliche Aufnahme bei den Rabbinern Liber und Julien Weill und wurde
ebenso freundlich von den Philosophen Léon Brunschvicg, Lucien Levy-Bruhl
und Jean Wahl begrüsst. In der Rabbiner-Schule hielt Gordin Vorlesungen über
die jüdische Philosophie des Mittelalters. Er redigierte Aufsätze für die
jüdischen Zeitschriften Cahiers Juives und Revue des Études Juives. Bis 1940 arbeitete

er als Bibliothekar an der Alliance Israélite Universelle (AIU). Da er keine
feste Anstellung finden konnte, musste er täglich ums Überleben kämpfen. Am
17. Juni 1940 verlässt Gordin Paris und geht nach Beaulieu-sur-Dordogne (Cor-
reze), wo seine Frau Rahel für eine Gruppe der "Israelitischen Pfadfinder Frankreichs

- Scouts" (EIF) verantwortlich war. Diese von Robert Gamzon gegründete
Organisation spielte seit dem Ersten Weltkrieg eine wichtige Rolle in der Renaissance

des jüdischen Bewusstseins in Frankreich.

Nachdem Rahel und Jakob Gordin Anfang 1944 ihre Kinder aus Furcht vor
Luftangriffen im Zentrum von Beaulieu in Sicherheit gebracht hatten, gingen sie

nach Chaumargeais en Haute-Loire. Dort unterrichtete Gordin Funktionäre des

EIF, allen voran Georg Levitt, in Judentum. Er selbst nennt diesen Unterricht
"Prophetenschule". Gordin lehrte Philosophie und Kabbala. Auch Albert
Camus, der zu dieser Zeit am Roman Die Pest arbeitete, befandt sich dort.22 Als

18 Raïs. E., aaO 320.

19 Ebd.

20 AaO 321.

21 AaO 322.

22 Siehe Chouraqui, A., Jacob Gordin à l'"Ecole des prophètes", in: Gordin, J., aaO 314.

261



Gordin 1945 nach Paris zurückkehrte, litt er an einer Kreislaufkrankheit, setzte
aber seine Arbeit in der Bibliothek fort, aus der nun ein Dokumentationszentrum
des zeitgenössichen Judentums geworden ist. Daneben unterrichtete er an
mehreren Schulen, so an der École Libre d'Études Juives, die er zusammen mit
Rabbiner Wallach gegründet hatte, an der École des Cadres d'Orsay, deren Direktor
20 Jahre lang Castor war, in Sommerkursen des EIF in Chambon-sur-Lignon und
in Saint-Jean, später Moissac. Midrasch, jüdische Mystik und Philosophie - diese
Kombination wird zum Markenzeichen der Gordin-Schule, die den Stil der
jüdischen Studien in Frankreich prägte und nach Lévinas weit über die Zeit seiner
Wirksamkeit hinaus den geistigen Beitrag der französischen Immigration
ausmachte. Diese Tradition wird später von Léon Aschkenazi fortgesetzt. Unter
ihrem Einfluss ist auch die "biblische Ontologie" Jean Zacklads entstanden.

Nach dem Kriege waren Gordin nur noch wenige Lebensjahre vergönnt. Die
Krankheit wurde immer erbarmungsloser. Man brachte Gordin zwar noch zu
einer Operation nach Lissabon; mit den Worten "sono ebreo" ("ich bin Jude") auf
den Lippen aber stirbt er am 23. August 1947 (d.i. 7. Elul 5707) im Alter von 50
Jahren. Sein Grab befindet sich in Paris auf dem Friedhof Bagneaux.

6. Philosophie der Geschichte: Simon Dubnow

1934 veröffentlichte Gordin seine Abhandlung Simon Dubnow und die
Philosophie der Geschichte. Er geht darin von einer scharfen Trennung zwischen
Geistigkeit und Idylle aus, die er in der Geschichte des Judentums bestätigt sieht.
Sie sollte als Kontrast zur Flut der erträumten Bilder, heraufbeschworenen
Religionen und geträumten historischen Alternativen dienen, die noch im 19.
Jahrhundert in Europa die Gemüter bewegten. Daher ist nach Gordin keine diskursive

Vorwegnahme der Geschichte, keine "jüdische Historiosophie" möglich. Die
Geschichte des Judentums bringt die Geschichte der Menschheit zum Ausdruck,
den Eintritt des "Sinns" in das "Sein". Was aber bedeutet das?

Die Philosophie der Geschichte findet Gordin in der jüdischen Philosophie
des Mittelalters, in einer Philosophie, die von einem eigentümlichen Stolz, Jude
zu sein, durchdrungen ist. Anders als der Liberalismus, der sich bald in sein
Gegenteil kehrt, findet Gordin in den religiösen und ethischen Quellen des Judentums

die einmalige Partikularität des Judentums, nicht den Nationalismus,
sondern die Offenheit für eine historische Perspektive der Menschheit. Das Judentum

ist ihm der ewige Begleiter der Geschichte, der wahre Geist der Geschichte,
nicht mehr trennbar von ihr, so wie auch die Menschheit, wenn man sie als
Geschichte betrachtet und behandelt, vom Judentum nicht zu trennen ist. Die Mar-
tyrologie des jüdischen Volkes ist eine konkrete Projektion des Leidens und der

ganzen leidenden Menschheit. In diesem Sinne erscheint das Judentum als
konkretes Symbol der Menschheit. Gordin argumentiert nicht mit dem Leiden,
sondern vom Leiden her. So konnte er auf einen Einwand (s)eines Schülers bemerken:

"Wenn Sie das sagen, haben Sie nicht genug geweint."23

23 Raïs, E„ aaO 320.

262



Die Geschichte, so wie sie geschrieben wurde, ist die Geschichte der Sieger,
nicht der Besiegten, d.i. der Opfer. Die Humanität des "leidenden Dieners Gottes",

die Geschichte Israels, konturiert dagegen eine neue Anthropologie und
Historiographie zugleich. Zu Gordins Methode gehörte es, die erklärten Absichten

eines Autors und sein Denken zu desavouieren, um die echte Achse, um die
es sich dreht, den wirklichen Gegensatz und die echte Synthese in seinem Denken

aufzudecken. So kann er zeigen, wie sich hinter dem ideologischen Schleier
wissenschaftlicher Terminologie bei Dubnow eine Konzeption verbirgt, die die
existenzielle Einzigartigkeit des jüdischen Volkes zum Ausdruck zu bringen
meint: neben Dubnows "allgemeiner Reflexion über die Methoden der Historiographie,

über das Nationalitätenprinzip usw., was auf alle Völker anwendbar
ist," steht die Ansicht, dass das Judentum "das ewig lebende Volk", das "am
meisten geschichtliche Volk" ist.24 Diese Nation "hat in ihrer konkreten Existenz
die Idee der allgemeinen Geschichte manifestiert."25 Die Trennung zwischen
Pharisäern und Sadduzäern markiert den Anfang dieser Geschichte als eine
Entscheidung, nicht eine säkulare, sondern eine "geistige Nation" zu sein.26 Gordin
zitiert Dubnow, wonach das Judentum nicht nur die "Propheten", sondern auch
"Bereschit" enthält, das heisst, es erschöpft sich nicht in der Idee der Moral.
Wenn Dubnow sich abwertend über das "theologische Prinzip" in der Historiographie

äussert, ist mit "Theologie" die vom 19. Jahrhundert vollbrachte pseudo-
spiritualistische Deformation der jüdischen Geistigkeit gemeint. Die Besonderheit

des jüdischen Denkens erscheint immer wieder als Aberration des
terminologischen Apparates der Wissenschaft einer jeden Zeit, zu der das eine oder
andere Werk entstanden ist.

7. Galut und Purim: Mysterium der jüdischen Geschichte

Gordins Vorlesungen an verschiedenen jüdischen Schulen über die
jüdischen Feste und die jüdische Geschichte sind fast ausschliesslich durch
Nachschriften seiner Schüler erhalten geblieben. Ein Versuch ist dabei durchgehend
die Entschlüsselung des Sinnes von galut. Man vergisst manchmal, dass das
Gesetz anzunehmen und das Volk des göttlichen Wortes zu werden, sich das

"Joch der Herrschaft des Himmels" aufzuerlegen bedeutet. Gordin kommt zur
Konkretisierung seiner Vision, die er einst - begrifflich - in Cohenscher Sprache
vorfand. "In jedem Atem, in jedem unserer Geister spüren wir ein Mysterium,
und intuitiv spüren wir das Mysterium der Anwesenheit Israels in der galut unter
den Völkern der Welt."27 Die Existenz des Juden, seine nackte Existenz ist die
einzige Garantie der Erlösung der Welt. Um die galut zu verstehen, muss man
ein Bündel von Begriffen zusammen- und erfassen: nämlich galut, erez und geu-

24 Gordin, J., Écrits, 282.

25 Ebd.

26 AaO 283.

27 AaO 192.

263



la (Exil, Land und Erlösung). Das jüdische Volk steht mit einem Fuss in dieser
Welt, mit dem anderen ausserhalb dieser Welt. Ausserhalb der Welt zu sein und
zugleich in ihr zu (ver)bleiben, das ist das Problem des Judentums (Immanenz
und Transzendenz in einem). In jedem Menschen, in jedem individuellen Leben
weilt die heilige Geschichte in vollem Masse, das individuelle Missgeschick
eines jeden entspricht dem Missgeschick des jüdischen Volkes. Jeder trägt in sich
Kain und Abel, was den Hauptwiderspruch der menschlichen Seele bildet. Auch
der biblische Text ist ein langer Versuch, den Ausgleich, die Versöhnung
zwischen beiden zu finden (Moses-Abel heiratet Zipora-Kain). Der individuelle
Mensch, die menschliche Seele befindet sich in der galut ebenso wie das Volk
Israel. Und das Land (erez) ist auch in der galut. So lautet Gordins Antwort an
alle Primordialisten.

Was also ist die galut? Strafe, Leiden, Freude und Reinigung machen ihr
Wesen aus.

Galut enthält das Element der Strafe. Das Heilige Land ist von sehr leichtem
und feinem Stoff gemacht und lässt die Sünde auf seinem Boden nicht zu: es
stösst die Sünder aus. Als Israel das Schabbatjahr nicht eingehalten hat, hat das
Land es ausgestossen. Wir tragen unsere Heimat auf den Sohlen unserer Schuhen.28

Obwohl nomadisch-herumwandernd, bewahrt Israel seine Verbindung mit
dem Land. Diese Verbindung existiert nicht automatisch, sie kann immer zerrissen

werden und besteht nicht im Eigentum am Territorium. Denn jedes Land
(erez.) gehört Gott.29 Und nur das Leiden nähert uns der geula. Isaak wusste, was
ihn erwartete und leistete keinen Widerstand. Galut ist das Leben, das vom Be-
wusstsein, auf dem Opferaltar zu liegen, durchdrungen ist. Hier erinnert Gordin
an Rabbi Levi Jizchaq von Berditschew und die freudige Bedeutung des Leidens:
die Freude ist der wahre Sinn der galut, weil die Bedeutung von geula etwas
Positives ist. Israels Reinigung durch Leiden ist Reinigung der Menschheit.
Jeder Jude ist für den anderen Juden und für jeden anderen Menschen verantwortlich.

Jeder Jude ist verantwortlich für das Leiden in dieser Welt, für die Macht
des Bösen. "Herz der Welt" zu sein, bedeutet Anteil am Leiden in dieser Welt zu
nehmen. Erwählt zu sein bedeutet, sich mit der ganzen Welt zu identifizieren;
galut ertönt in 70 Sprachen. Israel ist das Zentrum der Schöpfung, es realisiert
die intime Verbindung zwischen Exil und Offenbarung. Verstreut zu sein, überall

zu sein bedeutet: den Akt der Offenbarung der göttlichen Herrlichkeit real zu
verwirklichen.

Gordin argumentiert ganz im Geiste des Chassidismus: der Fehler des Landes

ist es, Bäume hervorzubringen, die Früchte erzeugen. Der Baum ist keine
Frucht (mehr), er bringt nur die Früchte hervor, die mit Schalen (qelippot)
bedeckt sind. Die Funken des Heiligen sind in der Welt der undurchsichtigen
Materie verstreut. Israel wird die galut solange leiden, bis alle Funken von den
qelippot befreit sind. Das ist der Sinn der Havdala.

Mission der Juden ist es nicht, jemanden zu belehren oder Vorbild für
jemanden zu sein, sondern da zu sein, eine reale reine Anwesenheit zu bieten. Isra-

28 AaO 171.

29 AaO 172.

264



el kann sich nicht alleine erlösen. Der Messias kommt von Tamar her, die einer
nicht-jüdischen Linie in der jüdischen Genealogie entstammt und die Mutter
Ruths und Davids ist. Sie ist das Geschenk der Völker, die die Tora annehmen
und anerkennen. Die Völker bringen Ruth dar, um die Tora wiederzuherstellen
und die Welt zu reparieren. Die galut sühnt die Sünde. Der Messias kommt aus
jedem von uns. Der Messias kommt aus Israel. Der Messias kommt aus den Völkern

der Welt. Ohne diese Dreigliedrigkeit ist Gordins Denken nicht vorstellbar:
Ohne Juden ist der Mensch (die Menschheit) nicht vorstellbar; ohne den inneren
Kampf gegen Amaleq ist der Jude nicht vorstellbar.

Gordin stand stets "in Opposition zu jeder Hierarchisierung, zu jeder
Organisation, die 'dagegen' ist. Er hielt sich daran, dass das jüdische Volk [...] eine
Projektion des Willen Gottes auf die irdische Welt" ist.30 Hierin ist er seinem
Meister Hermann Cohen treu geblieben. Partikularität und Unvergleichbarkeit
Israels bedeuteten auch für Cohen, dass Israel das lebendige Symbol des konkreten

Ich des Individuums ist und damit Symbol der Menschheit. Darin besteht die
Auserwähltheit des jüdischen Volkes, dass es das Symbol des menschlichen
Leidens ist. Die ganze Bedeutungsschwere dieser Worte wird freilich erst und nur
dann erfassbar, wenn man bedenkt, wann sie gesprochen wurden: im Jahre 1946
nämlich!

8. Maimonides' Aktualität: Konzept der jüdischen Philosophie

Einen Aufsatz gleichen Titels hatte Gordin in Les Cahiers Juives Nr. 10,
1934 veröffentlicht. "Grosse Denker gehören allen Epochen. Jede Epoche findet
in ihnen ihre Zeitgenossen [...]. Deshalb verlangt eine jede nach ihrer
Neuinterpretation," schrieb Gordin.31 An Maimonides faszinierte ihn seine ununterbrochene

Präsenz im jüdischen geistigen Leben in jeder Epoche, mit der jede Generation

auf ihre eigene Art umgegangen ist, positiv oder negativ, adäquat oder
deformierend.32 Die mittelalterliche Philosophie ist nicht die Uminterpretation
der griechischen Philosophie im monotheistischen Geiste, wie im 19. Jahrhundert

gemeint wurde, sondern die Entlehnung der griechischen philosophischen
Terminologie und Methoden, um eine neue monotheistische Philosophie
aufzubauen. Dabei gab die Philosophie des Maimonides einen monotheistischen An-
stoss für die europäische Philosophie (Albert der Grosse, Thomas von Aquin u.a.).

Warum ist das jetzt aktuell? Der jüdische Glaube erlebt heute eine Krise,
ebenso wie die europäische Kultur. Beide Krisen sind zusammengefallen, man
kann sagen, die eine Krise ist die Entschlüsselung der zweiten. Was bedeutet
das? Mit anderen Worten, welche Aufgabe der jüdischen Philosophie ist damit
angedeutet? Maimonides' Auseinandersetzung mit Aristoteles - das war die
Diskussion eines historisch-anthropologischen mit einem kosmologischen System;

30 Raïs, E., aaO 323.

31 Gordin, J., Écrits, 123.

32 AaO 126.

265



es war der Kampf judaeoarabisch-aristotelischer Philosophie gegen "einen
heidnischen Inhalt". Darin liegt die grosse Bedeutung des Maimonides; und darauf
beruht seine heutige Aktualität.

Der individualistische Charakter der Idee der Providenz,11 in der die
Individualität keine Gegebenheit ist, sondern Aufgabe und Ziel, und die individuelle
Providenz dem Niveau eines jeden entspricht, ist die Geschichte, die wirkliche
historische Biographie des Menschen. Die Individualisation steht der Auser-
wähltheit nahe. Die Begriffe "Erschaffung der Welt", "Individualität und Freiheit

der Geschichte" und "Auserwähltheit" sind in Maimonides' methodologischen

Apparat fest zusammengebunden. Maimonides' "negative Theologie"
geht davon aus, dass die Idee Gottes eine Idee für den Menschen ist, die "Attribute"

sind Aufforderungen an den Menschen zur Vervollkommnung. Der Beweis
Gottes ist, dass "wir" existieren: "ich und du", "wir - die Gemeinde der Monotheisten".

Die Aufgabe in der heutigen Krise der europäischen und jüdischen Kultur
ist nicht, zu Zeitgenossen des Maimonides zu werden. Auch er hatte zwei Illusionen:

die Illusion der Möglichkeit eines harmonischen und nicht messianisch-lei-
denden Zusammenlebens, und zweitens, einer harmonischen Versöhnung der
biblischen Wahrheit mit dem europäischen Denken. Die Aufgabe der Zeit
besteht nach Gordin darin, die religiösen Grundlagen dieser philosophischen
Systeme aufzudecken.

Aus der Krise kann man nur auf religiösen Wegen herauskommen. Hier ist
Gordin ein Mann des zeitgenössischen Existenzialismus. Die Existenzialität
(histoire existentielle) ist einer der wichtigsten Begriffe Gordins. Monotheismus ist
die Wahrheit von dem Einen Gott der allgemeinen Geschichte der Menschheit,
die auf existenzielle Art mit der Idee des einmaligen Volkes, der "geistigen
Nation" verbunden,34 die das Symbol des Opfers, also das Symbol der Menschheit
ist. Allein, "existentiell" bedeutet für Gordin: "Opfer zu sein", "historisch zu
sein", letzten Endes: "Jude zu sein". Die Menschheit ist eine Person. Der Jude -

die geistige Komponente in dieser Geschichte, durch die sich die Menschheit
retten kann.

Die Moderne begegnet als Phänomen der Totalisierung des Individuums,
die in zwei Formen des gesellschaftlichen Bewusstseins ihren Ausdruck findet:
zum einen in der Macht der geistigen Auserwähltheit und zum anderen in der
Macht des Willens der Völker, d.h. der Metaphysik einer sozialen Gleichmacherei,

wie sie anarchistische und sozialistische Projekte in Angriff nahmen. Beides
ist in Gordins Leben und Denken zusammengebunden. Es steht also nicht die
Frage: Tradition und/oder Moderne. "Das Erbe der Tradition wird von jeder
Generation neu geschaffen, durch die Erfahrung der religiösen Krise, die auch zu
einem konstitutiven Element des wirklichen jüdischen religiösen Lebens
wird."15 Die Synthese ist nicht eine Synthese aus jüdischem Glauben und griechischer

Philosophie, sondern das "Vermögen, die Ganzheit des Gesetzes, d.h. die
Vielheit der religiösen Praxis und des Alltagslebens, mit dem Denken zu verei-

33 AaO 132.

34 AaO 284.

35 AaO 61.

266



nen, das das Gesetz und das Leben vertieft und darin den wirklichen Sinn
manifestiert."16 Diese Interpretation der Synthese findet Gordin zum einen schon im
Midrasch angesprochen: Der Text und seine stets von neuem angelegte Interpretation.

Zum anderem ist diese Synthese die alltägliche Aufgabe jeder Generation.

Alle grossen Synthesen folgen im Abstand einer Generation aufeinander.
Die jüdische Geschichte als eine "synthetische Geschichte" wurde beispielsweise

nacheinander von Isaak Markus Jost (um 1820ff), Heinrich Graetz (um
1850ff) und Simon Dubnow (um 1890ff) geschrieben. Bei Simon Dubnow
besteht die Synthese darin, dass hier "der Gegensatz von theologischem oder
metaphysischem Verfehlen und wissenschaftlicher Wahrheit [...] die Antithese des
Judentums als 'kollektive Religiosität', als Abstraktion ohne Leben, also eines
Judentums als Gegebenheit durch das konkrete Gefühl seiner Existenz, das
Judentum als lebendiger Organismus, als eine 'kollektive Personalität', die ihre
Geschichte schafft, ersetzt".17

Gordin erinnert in diesem Zusammenhang daran, dass Hermann Cohen,
wenn er von Heinrich Graetz sprach, von "unserem Graetz" zu sprechen pflegte,
als ob er der eigenen und nicht der vorigen Generation angehörte. Und er
rechtfertigte dies mit der "Synthese", die Graetz zuwege gebracht hatte. In analoger
Weise einer "zeitversetzten Gleichzeitigkeit" meinte nun Gordin, ein Zeichen
der "vierten Generation", von "unserem Dubnow" reden zu können; denn die
ersten Werke Dubnows, die für Gordin die zu Graetz analoge "Synthese"
darstellten, gehörten für ihn bereits der vorigen Generation an, obschon Dubnow zu
derZeit, als Gordin seinen ersten Aufsatz über ihn geschrieben hatte (d.i. im Jahre

1934), noch am Leben war und in Riga lebte. Bleibt am Ende die Frage: Können

wir heute, gleichsam die "fünfte Generation", in eben dieser analogen Weise
einer "zeitversetzten Gleichzeitigkeit" Jakob Gordin, den jüdischen Philosophen
aus Daugavpils, "unseren Gordin" nennen?

Literatur
Friedlander, Judith, Vilna on the Seine, Jewish Intellectuals in France since 1968,

New York 1990

Godin, Abraham, Jewish traditional and religious life in the Latvian Communities, in:
The Jews in Latvia, Tel Aviv 1971

Gordin, Jacob, Écrits, Le renouveau de la pensée juive en France, Textes réunis et pré¬
sentés par Marcel Goldman, Paris 1995:

Néher, André et Renée, Les trois exils d'une vie, 297-303
Hertz, Georg, Découverte d'un homme, 304-312
Chouraqui, André, Jakob Gordin à l'"École des prophètes", 313-314
Raïs, Emmanuel, Monsieur Gordin, 315-328

Lévinas, Emmanuel, Jacob Gordin, in: Difficile liberté, Essais sur le Judaisme, Paris
1976, 219-224 [in der dt. Ausgabe u.d.T. Schwierige Freiheit, Versuch über das
Judentum, Frankfurt/M. 1992, nicht enthalten.]

36 AaO 123.

37 AaO 277-278.

267


	Jakob Gordin : die jüdische Moderne? : Zum 50. Todesjahr eines jüdischen Philosophen aus Daugavpils

