Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 53 (1997)

Artikel: Zur Geschichte der Juden in Livland
Autor: Feigmanis, Aleksandrs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961586

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZUR GESCHICHTE DER JUDEN IN LIVLAND

von Aleksandrs Feigmanis®

Die Geschichte der Juden in der Provinz Livland (lettisch Vidzeme) und
ihren Stidten hat seitens der Historiker einerseits bislang nur geringes Interesse
auf sich gezogen. Das ist nicht weiter verwunderlich, haben sich Juden doch erst
spit hier angesiedelt. Zudem waren sie nur wenige und von den religiésen und
kulturellen Zentren weit entfernt. Andererseits machte die Eigentiimlichkeit die-
ser versprengten kleinen jiidischen Gemeinden sie wiederum zu einem interes-
santen Studienobjekt. Neugierig machte die Tatsache, dass in der zweite Hiilfte
des 19. Jahrhunderts Juden in verschiedenen Stiddten und Regionen des zaristi-
schen Russlands - so im kurlidndischen Mitau (heute Jelgava), in Nevel (Gouver-
nement Vitebsk) oder in Vekshniai im Gouvernement Kovno (heute Kaunas) -
den Familiennamen Liflander/Livlander hatten. Das kann doch nur heissen, dass
Juden mindestens seit Anfang des 19. Jahrhunderts nach Livland gekommen
sind, dort gelebt und sich am Ende entschlossen haben, den Namen dieser ausser-
halb des Ansiedlungsrayons befindlichen Provinz zu threm Familiennamen zu
machen.

Leider gibt es nur wenige historische Quellen und ebenso wenig Geschichts-
und Erinnerungsliteratur zur jiidischen Geschichte in Livland. Eine willkom-
mene Ausnahme bildet da die lettische Literatur. Hier figurieren des ofteren
livlandische Juden, und in ihr findet man zudem manche aufschlussreiche Infor-
mation tiber Berufe und Lebensart ebenso wie iiber die Beziehungen zwischen
Juden und Letten. Bevor wir also auf die eigentliche Geschichte der livlédndi-
schen Juden zu sprechen kommen, seien einige Beispiele aus dieser Literatur
gegeben.

Livliandische Juden in der lettischen Literatur

Bereits in lettischen Volksliedern, den Dainas, die KriSianis Barons in der
zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts gesammelt und aufgeschrieben hat, begeg-
nen wir Juden.! Das negative Stereotyp des hausierenden Juden kolportiert die

*  Aleksandrs Feigmanis (Diplomhistoriker), Kahovkas i€la 2-12, LV - 1021 Riga, Latvija.
Ubersetzung aus dem Englischen von Stefan Schreiner.

1 Beispiele finden sich u.a. in Endzeling, J. (Hg), Latviju tautas dainas, Riga 1930,
Bd. II, 578; Bd. 111, 623.

228



Erzidhlung MuZigs Zids (Der ewige Jude) des Begriinders der lettischen Roman-
tik Janis Poruks (1871-1911). Poruks erinnert sich, wie er als Kind zum ersten
Mal einen “ewigen Juden”, einen jiidischen Hausierer aus Glazmanka (heute
Gostini) erlebte, der tiber den Schnee gestapft kam, die Nacht auf dem Bauernhof
verbrachte, um am néchsten Morgen seinen Weg fortzusetzen. Die Bauern kann-
ten den Juden, fiirchteten sich aber vor thm und erlaubten ithm nicht, allein im
Haus zu bleiben. Poruks erzihlt, wie er einmal allein zu Hause war und der Jude
eintrat. Der Hausierer wollte Schntire und Perlen verkaufen. Poruks beschreibt
die unsympathische Erscheinung des Geld zdhlenden Juden, die fiir ihn den Ge-
gensatz zur warmen Christusgestalt auf dem Bild iiber dem Bett seiner Schwester
darstellte. Hier, in Poruks Erzdhlung, ist der arme jiidische Hausierer der “ewige
Jude”, der in seinem Beutel “die giftige Saat des Reichtums trigt, von der Chri-

% 2

stus die Menschheit befreien wollte™.

Wesentlich sympathischere Juden treten in dem Stiick “Des Schneiders
Tage in Silmaci” von Rudolfs Blaumanis (1863-1908) auf.’ Die Schneiderin Sara
Goldbaum, der alte Kaufmann Abram Wulfson und sein Sohn Joske leben auf
dem lettischen Gut Si/maci in der Nihe von Jaunpiebalga. Joske hat sich in Sara
verliebt, aber er darf ihr seine Gefiihle nicht zeigen, weil der Vater es ihm nie
erlauben wiirde, die arme Sara zu heiraten, sondern bestimmt hat, dass er die rei-
che Rosa Faitelson zur Frau nimmt, die zwei Hiuser in Friedrichstadt (heute
Jaunjelgava) besitzt. Joske erwidert ihm, dass er niemals Rosa Faitelsson heira-
ten werde. “Dann geh doch nach Amerika”, befiehlt ihm sein Vater. “Ich werde
gehen”, ist die Antwort des Sohnes, “wenn du mir das Reisegeld gibst”. Als Jos-
ke danach Sara trifft, erzihlt er ihr, dass er nie die Absicht hatte, nach Amerika zu
gehen; vielmehr will er mit seines Vaters Geld einen kleinen Laden fiir sie, Sara,
in Trentelberg (Glazmanka, heute Gostini) kaufen. Geriihrt von der tiefen Zunei-
gung seines Sohnes zu Sara willigt Abram schliesslich in die Heirat ein.

Blaumanis, der in Livland geboren ist und einen grossen Teil seines Lebens
dort verbracht hat, kennt sich im jiidischen Milieu aus und weiss, welche sozia-
len Fragen allenthalben eine Rolle gespielt haben. Der Traum vom Reichtum und
einem ebenbiirtigen Leben gehorte ebenso dazu wie der Gedanke an eine Aus-
wanderung nach Amerika. Blaumanis liefert ein realistisches Bild, allerdings
durchsetzt von karikaturhaften Elementen. Er parodiert Sitten und Sprache der
Juden und verniedlicht sie. Der Grund dafiir mag im Neid auf die erniedrigten,
aber doch freien Juden zu finden sein, die nach Amerika auswandern, ein Neid,
den die lettischen Bauern hegten, die ihrerseits von den deutschen Grundbesit-
zern erniedrigt und abhingig waren.

Von den Juden in Gostini, die nach Livland kamen, um mit den Bauern
Geschifte zu machen, erzihlt Janis Ezerins$ in der Geschichte Pira nauda (Die
Mitgift), die erstmals 1922 erschienen ist.* “Von diesem Ort, Dankere, Glazman-
ka oder Trentelberg genannt”, schreibt Janis Ezerin§, ergiesst sich ganz Israel,

2 Poruks, J., Muzigs Zids, in: Kopoti raksti, Riga 1929, Bd. 111, 7-11.
3 Blaumanis, R., Skroderdianas Silmacos, in: Kopoti raksti, Riga 1959, Bd. V, 11-15.
4 Ezenn§, J., Pura nauda, in: Kopoti raksti, Minneapolis-Tilts 1955, Bd. V, 197-207.

2729



das auf den Wegen und Giitern Livlands zu sehen ist, mit Kisten und Kasten auf
dem Riicken oder im Wagen. Wenn das Sommer- oder Winterwetter gut war,
blieben im Shtetl, mit wenigen Ausnahmen, nur Frauen, kleine Kinder, der Apo-
theker, zwei Gendarme und der alte Doktor zurlick; alle anderen ergossen sich
tibers Land wie erfrischender Regen, vor allem in jenen Gegenden, in denen es
eine Menge Trockenheit gibt [...]”. Metaphorisch zwar, aber doch deutlich ver-
gleicht der Autor hier die wirtschaftliche Titigkeit der Juden in den Stidtchen
und Dorfern Livlands mit fruchtbringendem, erfrischendem Regen. Die letti-
schen Bauern und die jiidischen Héndler - sie bilden eine Sozialstruktur.

In ein anderes Milieu fiihrt uns die Novelle Valmieras puikas (Valmieras
Jungen) von Pavils Rozitis, deren Handlung in Valmiera wihrend der Revoluti-
on von 1905 spielt.” Zu den dramatis personae zihlen der jiidische Kaufmann
Brilliant und seine Tochter Dina, die ihrer Schonheit wegen beriihmt ist und den
Beinamen “Prinzessin von Bethlehem” erhalten hat. Allein der Beiname, der
dem jiidischen Midchen in einer christlichen Stadt gegeben wird und an den
Geburtsort Jesu erinnert, ldsst auf ein freundliches Verhiltnis der Einwohner von
Valmiera gegentiber Dina (und damit den Juden) schliessen. Gemeinsam mit let-
tischen jungen Leuten nimmt Dina teil an der revolutiondren Bewegung und
schwingt rote Fahnen. Rozitis schildert enge Beziehungen, wie sie tatsdchlich
zwischen Juden und Christen in Valmiera, vor allem unter den jungen Leuten
bestanden haben. Bei meinen Gespriachen mit dlteren Einwohnern in Valmiera
fand ich dafiir Bestitigung; und ich erfuhr auch, dass der Kaufmann Brilliant
Manufakturwarenhédndler war und eigentlich Dimant hiess und Dina seine Toch-
ter Ella Dimant, verheiratete Schmuljan, war, die vor wenigen Jahren in Riga
gestorben ist.

Literarische Werke, die diese Tradition fortsetzen, haben wir aus den zwan-
ziger und dreissiger Jahren, der Zeit der Lettischen Republik (1918-1940) indes-
sen nicht. Der Kampf um die nationale Unabhingigkeit und das Aufkommen
national(istisch)er Gefiihle verdringte die Juden aus der lettischen Literatur. Fiir
Livlands Juden verschlechterte sich die Lage, wovon noch zu reden sein wird,
bevor sie zur Katastrophe wurde ...

Von den Anfingen bis zum Ersten Weltkrieg

Nach dem Blick in die Literatur nun der Riickblick auf die Geschichte. Die
Anféange jlidischer Geschichte in Riga, dem Zentrum der Provinz Livland, rei-
chen bis ins 16. Jahrhundert zuriick. In der Kapitulationsurkunde, die 1561 zwi-
schen Sigismund II. August, dem Konig von Polen, und dem Grossmeister des
livonischen Ordens unterzeichnet wurde, heisst es: “Den Juden aber gestatten
wir nicht, im ganzen Livlande zu irgendeiner Zeit irgendwelchen Handel zu trei-
ben oder Abgaben oder Zolle zu erheben.”® Dennoch sah sich Konig Sigismund

5 Rouzitis, P., Valmieras puikas, Minneapolis 1963, 392,
6 Buchholtz, A., Geschichte der Juden in Riga, Riga 1899 [repr. Wedemark 1996], 2.

230



III. Wasa am 4. April 1595 gendtigt, seine lokalen Reprisentanten in Tartu, Cesis
und Pédrnu (heute in Estland) davon in Kenntnis zu setzen, dass er “den Juden und
Schotten, die mit ithren Waren ins Land gekommen sind, um Geschiifte zu ma-
chen”, den Aufenthaltin Livland verboten habe. Dieses konigliche Dekret ist der
erste (indirekte) Hinweis auf die Anwesenheit von Juden nicht nur in Riga, son-
dern auch in der livlandischen Provinz.

Nach der Besetzung Livlands durch schwedische Truppen 1621 erneuerte
der Schwedenkonig Gustaf Adolf das Verbot fiir Juden, in Livland zu siedeln;
und als der aus Kreta stammende Arzt und Philosoph Josef Schelomo del Medi-
go (1591-1655), den der litauische Fiirst Radziwilt als Leibarzt an seinen Hof
geholt hatte, 1623 diese Provinz bereiste, schrieb er an einen Freund im litaui-
schen Trakai, dass er in Livland keine Juden angetroffen habe.” Erst um die Mitte
des 17. Jahrhunderts treffen die ersten Juden in Riga ein. Es waren Kaufleute aus
Polen und Litauen, die vor allem Holz auf der Daugava (dt. Diina, russ. Dwina)
nach Riga brachten. In Riga verkauften sie ithre Waren und kauften andere ein,
ein fiir die Rigaer Kaufleute eintrigliches Geschift. 1645 lebten in Riga 20 Ju-
den, 1728 waren es 60. Rechtlich war die Anwesenheit von Juden in der Stadt
freilich nicht erlaubt, und sie wurden mehrmals, periodisch gleichsam, aus der
Stadt ausgewiesen. Am 12. Miirz 1731 erliess Zarin Anna Ivanovna auf Dringen
des livldndischen Adels ein Dekret, das jiidischen Kiifern und Weinhéndlern aus
Polen und der Walachei den Zuzug nach Livland verbot.® 1743 verfiigte ihre
Nachfolgerin, Zarin Elisaveta, die Ausweisung der Juden aus ganz Russland,
einschliesslich Riga, obwohl der Magistrat der Stadt dagegen war.

Erst 1785 unter Zarin Katharina der Grossen kam es zur Griindung der er-
sten jlidischen Gemeinde in Livland, in Sloka (dt. Schlock). Am 10. Mai 1783
hatten Russland und das Herzogtum Kurland einen Grenz- und Handelsvertrag
geschlossen, in dessen Folge das “Kirchspiel Schlock mit Dubbeln und Mayo-
rengoff” an Russland kam. In ihrem Dekret vom 4. Februar 1785 nannte Katha-
rina Schlock einen “Marktflecken” und erlaubte allen freien Biirgern, Russen
ebenso wie Fremden, sich in Schlock einschreiben zu lassen. Die - nur allzu na-
tirliche - Folge dieses Dekrets war, dass sich eine grosse Zahl Juden in Schlock
registrieren liess, die auf diese Weise nur rund 40 Kilometer von Riga entfernt
lebten und ungehindert von dort in die Stadt kommen konnten, um ihren Ge-
schiften nachzugehen. 1822 schliesslich erlaubte der Generalgouverneur von
Riga, Marquis Paulucci, den sogenannten Schutzjuden und den Juden von
Schlock, in Riga zu wohnen und Handel und Gewerbe zu treiben. Im gleichen
Atemzug wurde jedoch der Aufenthalt in anderen livldndischen Stiddten verbo-
ten, ausgenommen zu Markt- oder Messebesuchen.” Mit anderen Worten: Bis an
den Beginn des 19. Jahrhunderts gab es, abgesehen von Riga und Sloka, keine
permanente jiidische Prisenz in Livland. Und so sollte es vorerst bleiben.

AaO 13.

8 Joffe, J. (Hg), Regesten und Urkunden zur Geschichte der Juden, in: Riga und Kur-
land, Riga 1912, 119.

9 Historisches Staatsarchiv Lettlands (ferner: HSAL), Best. 4, Reg. 14, Akte 43, 5.

231



Die einzige Ausnahme bildeten vielleicht die Juden, die an der Universitét
Tartu (Dorpat) studierten. 1812 war an dieser Universitiat der vermutlich erste
jiidische Student Russlands eingeschrieben, der aus Mitau (heute Jelgava) gebiir-
tige Student der Medizin Jecheskiel Borkum.'"" Ein weiterer zu Beriihmtheit ge-
langter jidischer Student an der Universitit Tartu war Simon Lewin Wulff.
Nachdem er 1816 sein Examen an der Juristischen Fakultit abgelegt hatte, hatte
er die Behorden ersucht, ihn zur Doktorpriifung zwecks Erlangung des Titels
eines Doctor iuris zuzulassen. Dieses Ersuchen wurde jedoch mit Hinweis auf
die Religion des Petenten vom Staatsrat abgelehnt.!" Erst gegen Ende des 19.
Jahrhunderts wurde Tartu neben Rigas Politechnischem Institut zur populdrsten
Hochschule unter den Juden in Russland.

Den ersten kleinen jiidischen Gemeinden in der Provinz Livland begegnen
wir um die Mitte des 19. Jahrhunderts. Livland gehorte nicht, wie schon erwéhnt,
zum Ansiedlungsrayon. Folglich hatten hier nur bestimmte “Kategorien” von
Juden das Recht zu leben, namlich: (1) getaufte Juden, (2) Juden, die eine hohere
oder medizinische Bildung hatten, (3) sogenannte “Nikolai-Soldaten”, das sind
Juden, die nach dem Reglement des “Kantonistengesetzes” Zar Nikolaus 1. ge-
dient hatten, (4) Angehorige der Kaufmannszunft, (5) junge Juden, die zur Aus-
bildung kamen und (6) seit 1865 auch jlidische Handwerkerfamilien.

Die ersten jiidischen Siedler in Livland waren jedoch die “Nikolai-Solda-
ten”. 1827 hatte Zar Nikolaus I. einen Ukas erlassen, der fiir Juden ab dem 12.
Lebensjahr eine fiinfundzwanzigjihrige Militdrdienstpflicht vorschrieb, um die
jiidische Jugend zu russifizieren und zu “christianisieren”. Taufen waren unter
diesen jiidischen Rekruten dennoch selten. Demissionierte jiidische Soldaten er-
hielten nun das Recht, sich ausserhalb des Ansiedlungsrayons niederzulassen.
Sie bildeten den Anfang jiidischer Gemeinden in Livland, Estland und Finnland.
Viele Juden, die ihren Militdrdienst in livldndischen Garnisonen abgeleistet hat-
ten, zogen es vor, in Livland zu bleiben. Nach einem erhalten gebliebenen Ge-
burtsregister von 1858 (heute im Historischen Staatsarchiv Lettlands) waren
ehemalige jiidische Soldaten im medizinischen Dienst in Tartu zu finden. Da zu
jener Zeit in Tartu noch kein Rabbiner amtierte, iibernahm nach der Geburt eines
Jungen daher der Soldat des Gouvernementssanititskommandos Leizer Itzkovi-
tsch das Amt des Mohel und registrierte und beschnitt den Neugeborenen.'?

Auch in Valmiera waren die ersten jliidischen Einwohner entlassene “Niko-
lai-Soldaten™. 1866 waren in Valmiera 14 Juden registriert, darunter 2 Frauen.
Im gleichen Jahr kamen 20 weitere entlassenen jiidische Soldaten hinzu."

Die néchstgrossere Gruppe zugewanderter Juden bildeten jiidische Hand-

10 Bienemann, Fr., Baltische Erinnerungsbliitter, Riga 0.J., 241.

11 Ginsburg, S. M., Iz zapisok pervogo evrejskogo studenta v Rossii [Aus den Auf-
zeichnungen des ersten jiidischen Studenten in Russland], in: Perezhytoe - Sbornik

posvjaschtschonnyj obschtschestvennoj i kulturnoj istorii evrejev v Rossii 1 (Sankt-
Petersburg 1910), 2.

12 HSAL, Best. 7358, Reg. 1, Akte 377, 87.
13 Levin, D. (Hg), Pinkas ha-Kehillot - Enyclopedia of Jewish communities in Latvia
and Estonia, Jerusalem 1988, 110.

232



werker aus Litauen, aus dem Gouvernement Vitebsk und aus Kurland. Das Hi-
storische Staatsarchiv Lettlands bewahrt Einwohnerverzeichnisse von Valmiera,
Limbazi und Rujena auf, die die Polizei des Regierunsgbezirks Volmar 1905
zusammengestellt hat." Danach lebten 1905 in Valmiera 37 jiidische Familien
(It. Ergebnis des ersten Allrussischen Zensus von 1897 zihlte Valmiera 166 Ju-
den). Sie stammten aus den Gouvernements Kovno (heute Kaunas), Vitebsk,
Kurland und Minsk. Die meisten von ihnen kamen erst gegen Ende des 19., An-
fang des 20. Jahrhunderts nach Livland. Nur wenige Familien wohnten dort be-
reits seit den sechziger Jahren des 19. Jahrhunderts, wie zum Beispiel die Rubin-
steins aus Mitau (heute Jelgava). Sie waren Schuster, Schneider, Silberschmiede,
Glaser, Dachdecker, Metzger, Hutmacher. Einige Juden besassen Handelsunter-
nehmungen fiir gewerbliche Giiter. In der Stadt lebten auch zwei jiidische Zahn-
drzte und ein Melammed.

In Limbazi waren 1905 25 Familien registriert (nach dem bereits erwiihnten
Zensus von 1897 lebten dort 159 Juden), die seit 1860 aus der Gouvernement
Kovno zugezogen waren, zumeist Handwerker, Hutmacher, Glaser, Schneider,
Schuster. Es gab unter ihnen auch einen Uhrmacher. Ein Jude handelte mit land-
wirtschaftlichen Erzeugnissen. Die Lebensbedingungen der meisten von ihnen
werden von der Polizei als “dusserst drmlich™ bezeichnet. Einige hitten jedoch
wenigstens die notwendigsten Mobel; und einige seien sogar “recht reich”, so
der ortliche Metzger und der Uhrmacher.

Fiir Rujena zihlt das Polizeiregister 1905 44 jiidische Familien, die gleichfalls
in den sechziger und siebziger Jahren des vorigen Jahrhunderts aus Litauen und
Kurland zugewandert sind. Zu ihnen gehorten ein Uhrmacher, Dachdecker, Kri-
mer und Fleischer. In Rujena wohnte auch ein Mitglied der Kaufmannsgilde von
Tukkum, Benjamin Goldberg, der eine Zuckerwarenfabrik und einen Kolonialwa-
renladen besass. Nur ein einziger Jude von Rujena wird als Eigentiimer einer Im-
mobilie, eines kleinen Holzhauses mit bescheidenem Vorgarten aufgefiihrt.

Nach Isidhor Brehnson, dem Autor des Buches Die Arzte Liviands, prakti-
zierten zeitweise mindestens einige jiidische Arzte in Livland. Fiir 1875 nennt er
Isaak Feiertag als “Stellvertretenden Arzt” in Limbazi. 1895 bis 1896 wirkte
Zalel Blindreich (geb. 1867 in Tukkum) in Rujena, und danach war er bis 1902
als Arzt in Valmiera titig.'

Juden lebten in Livland jedoch nicht nur in den Stidten, sondern auch auf
dem Lande. So vermerkt das Polizeiregister des Regierungsbezirks Riga, das
1904 im Flecken Hintzenberg (heute Insukalns) seit mehr als zwanzig Jahren der
aus Litauen gebiirtige Vulf Davidovitsch Kiel mit seinen S6hnen David und Leib
ansissig sei. Letztere sind in Hintzenberg geboren. Vulf Kiel lebte von Garten-
pacht. Ebenfalls in Hintzenberg wohnten die Handwerkersfamilie Zelig Gruzins-
ky aus Kurseniai (Gouvernement Kovno) und einige weitere Familien litauischer
Juden.'®

14 HSAL, Best. 68, Reg. 1, Akte 132.
15 Brehnson, 1., Die Arzte Livlands, Riga 1905, 158.
16 HSAL, Best. 54, Reg. 1, Akte 853, Bl. 161.

233



Ein anderes Zentrum, in dem Juden in Livland lebten, war das kleine Stidt-
chen Glazmanka, auch Dankere oder Trentelberg (heute Gostini) genannt. Seine
geographische Lage war sehr giinstig. Im Grenzdreieck der Gouvernements Vi-
tebsk, Kovno und Kurland gelegen, gehorte es zu Gouvernement Vitebsk und
somit noch zum Ansiedlungsrayon. Seine Einwohner stammten im wesentlichen
aus den Gebieten um Vitebsk, Kovno und Vilna. Nur vier Kilometer von ihm
entfernt befand sich die Bahnstation Stokmanshof (heute Plavinas), bereits auf
livlindischem Territorium. Am 7. Mai 1904 meldete der Adjutant des Polizei-
chefs des Regierungsbezirks Riga seinem Dienstherrn, dass viele Juden aus
Glazmanka nach Stokmanshof gekommen seien, um an der Bahnstation land-
wirtschaftliche Produkte zu verkaufen, die sie bei der ortlichen Bauernschaft
aufgekauft haben.!”

Bei allem gilt es freilich festzuhalten, dass die Juden nur einen Bruchteil der
Gesamtbevolkerung in den Stiddten der Provinz Livland bildeten. 1881 belief
sich ihre Zahl in Valmiera auf gerade einmal 27 Personen (ein Prozent der Ein-
wohner), 1897 jedoch war diese Zahl auf 166 angewachsen (gut drei Prozent der
Einwohner). Cesis hatte 1881 224 jiidische Einwohner (gut 5 Prozent der Ein-
wohner) und 1897 immerhin 368 (knapp sechs Prozent der Einwohner). In Lim-
bazi lebten 1881 254 Juden (vierzehn Prozent der Einwohner), 1897 waren es
hingegen nur noch 159 (sechseinhalb Prozent der Einwohner). In den léndlichen
Regionen war ihr Anteil weit geringer. Im Regierungsbezirk Riga (ohne die
Stédte Riga und Schlock) lebten ganze 221 Juden, was einem Anteil von weniger
als einem Viertel Prozent der Gesamtbevélkerung entspricht.'®

Trotz ihrer geringen Zahl und trotz ihrer Abgeschiedenheit von den grossen
Zentren jlidischen Lebens, haben die Juden Livlands ihre religiosen Traditionen
ebenso wie ihre Identitidt bewahrt. 1881 erhielten die Juden in Valmiera die Ge-
nehmigung, ein Bethaus zu errichten, und schon fiinf Jahre spiter bauten entlas-
sene Nikolai-Soldaten eine Synagoge und eine Mikwe. Der Schochet war hier
zugleich der Rabbiner und Lehrer. 1892 registrierten die Behorden ein zweites
Bethaus. Als Vorbeter wirkten Hirsch Hirschblond und Elias Ilyon." Fiir 1892
wird in Cesis eine Synagoge erwihnt, in der Rabbiner Josselovitsch amtierte.” In
Rujena wirkte als Melammed Meyer llyon, der aus Varniai (Gouvernement Ko-
vno/Kaunas) zugewandert ist.”' Auch in anderen Gemeinden Livlands begegnen
wir Juden aus Litauen, dem nédchstgelegenen grossen Zentrum jiidischen Lebens,
in beinahe allen Gemeindefunktionen. ‘

Assimilation 1m Sinne religioser Anpassung an die Mehrheitsgesellschaft
war fiir die Juden Livlands kein Thema. Ubertritte zum Christentum sind ebenso
wenig vorgekommen wie Mischehen. Hingegen kann man von einer sprachli-
chen und kulturellen Assimilation durchaus sprechen. Nach den Erinnerungen

17 AaO Akte 853.

18 Skujenieka, M. (Hg), Tresa tautas skaitisana Latvija, Riga 1930, 92.

19 Liviindisches Verkehrs- und Adressbuch fiir 1892/1893, Riga 1892, 184.
20 AaO 179.

21 HSAL, Best. 68, Reg. 1, Akte 124, Bl. 32.

234



des 1909 in Valmiera geborenen Dr. Vladimir Vigdortschik haben Valmieras
Juden zu Hause deutsch, nicht jiddisch gesprochen,” und alle Juden Livlands
haben Lettisch gekonnt. Viele von ihnen haben ihre Kinder in deutsche oder rus-
sische Schulen geschickt, nicht jedoch in den Cheder; wie denn die Juden auch in
gutem Einvernehmen sowohl mit ihren deutschen und lettischen als auch russi-
schen Nachbarn lebten. In ihren politischen Orientierungen unterschieden sich
die livldndischen Juden nicht von den Juden im zaristischen Russland insgesamt:
Ein Teil von ihnen sympathisierte mit dem Bund oder der russischen Sozialde-
mokratie, der andere Teil mit dem Zionismus.

Als fiir die zur Sozialdemokratie tendierenden Juden Livlands typisch diir-
fen die Lebensldufe der drei aus einer deutschsprachigen Familie Valmieras
stammenden Briider Bernhard, Lui (Louis) und Aleksander Rubinstein betrach-
tet werden. Thre Vorfahren waren aus Mitau gekommen und hatten sich als Kauf-
leute (sie besassen ein Bekleidungsgeschift) niedergelassen. Die Briider besuch-
ten die deutsche Grundschule in Valmiera, danach das Gymnasium in Mitau und
anschliessend das Politechnische Institut in Riga. Als Sozialdemokraten nahmen
sie aktiv teil an den Kdmpfen wihrend der Revolution 1905. Nach deren Schei-
tern trennten sich ithre Wege. Bernhard ging 1906 nach Deutschland und wurde
Verleger in Berlin. Nach Hitlers Machtergreifung floh er nach Paris, wurde dort
aber nach der deutschen Besetzung verhaftet und nach Auschwitz deportiert, wo
er ums Leben kam. Sein Bruder Aleksander, der mit ihm nach Berlin emigriert
war, schrieb unter dem Pseudonym Alexander Stein fiir den sozialdemokrati-
schen Vorwdirts und fiir das entsprechende russische Blatt, den Sorzial-demokra-
titscheskij vestnik. Nach 1933 emigrierte er via Frankreich in die USA und starb
dort 1948.

Der dritte Bruder, Lui (Louis) Rubinstein, schloss sich 1904 der Russischen
Sozialdemokratischen Arbeiterpartei Lenins an. Von einem zaristischen Gericht
1906 wegen Waffendiebstahls aus einem Polizeidepot zum Tode verurteilt, wur-
de er spiter zu dreizehn Jahren verschirfter Zwangsarbeit begnadigt. Die Febru-
arrevolution 1917 brachte ihm die Befreiung. In Sowjetrussland machte er dann
eine steile Karriere. In den zwanziger und dreissiger Jahren leitete er die sowje-
tische Handelsmission in Italien, Osterreich und schliesslich in den USA. Er
starb 1962 in der Sowjetunion.

Von der Verbreitung zionistischer Ideen unter Livlands Juden zeugt das fol-
gende Dokument aus dem Archiv der dortigen Polizeiverwaltung.” Danach be-
auftragte im Januar 1912 der Chef der livldndischen Gendarmerie, Generalmajor
Volkov, seinen Adjutanten, Hauptmann Nemtschinov, ein Dossier tiber die *“po-
litische Einstellung™ eines gewissen Mendel Kurschan aus Rujena und eines ge-
wissen Kasriel Kalmanson aus Valka zu erstellen; beide, Kurschan und Kalman-
son, seien Abonnenten des in Sankt-Peterburg herausgegebenen Rundbriefs des
Zentralkomitees der zionistischen Organisationen. Hauptmann Nemtschinov
bestitigt, dass in Rujena ein 3 1jidhriger Mendel ltzik Gersonov Kurschan wohnt

22 Erinnerungen von Dr. V. Vigdortschik (unverdffentl. Manuskript; Dokumentations-
zentrum “Juden in Lettland”, Dokument Nr. I11/589).

23 HSAL, Best. 4568, Reg. 8, Akte, 329, BI. 2.

2535



und einen Lebensmittelladen besitzt. Und er bezieht die in Warschau erscheinen-
de zionistische Zeitung Haint. Diese Zeitung habe ihre Leser zur Teilnahme an
einer Lotterie eingeladen, deren Hauptgewinn Geld zur Ansiedlung in Palistina
wire. Wegen dieser Lotterie habe Kurschan die Zeitung anderen Juden in Rujena
zum Abonnement empfohlen.

Der andere Zionist, Kasriel Kalmanson, ist 1902 aus Dwinsk (heute Dau-
gavpils) nach Valka gekommen, wo er einen Kurzwarenladen aufgemacht hat.
Kalmanson war indessen nicht der einzige Zionist in Valka. Nach den Erinnerun-
gen von Dr. Vigdortschik sei der Vater von Ulrich Meyer, dem Zahnarzt in Val-
ka, bereits am Beginn dieses Jahrhunderts mit seiner ganzen Familie nach Pali-
stina ausgewandert.

Im Winter 1917, wihrend des Ersten Weltkrieges, besetzten deutsche Trup-
pen den grossten Teil Livlands; ihnen folgten Ende 1918 die Bolschewiken.
Mitte 1919 indessen wurde Livland von der lettischen Armee (zuriick)erobert.
Infolge der Kdmpfe flohen viele Juden nach Russland, in einigen Stiddten Liv-
lands wurden aber auch Juden fiir die lettische Armee mobilisiert, so zum Beipiel
in Smiltene, wo 20 Rekruten 1n die lettische Armee einriickten.

Die Zeit der Lettischen Republik

Seit 1919 gehorte Livland zur Lettischen Republik. Gegeniiber dem Zensus
von 1897 erbrachte die Bevolkerungszihlung von 1925 einen erheblichen Riick-
gang der jiidischen Bevolkerung. Dies erklért sich zum einen dadurch, dass wih-
rend des Ersten Weltkrieges viele Juden aus Livland geflohen waren, und zum
anderen dadurch, dass nach dem Krieg eine grossere Zahl nach Riga libersiedelt
ist. Lebten beispielsweise in Valmiera 1897 166 Juden, waren es 1925 nurmehr
96; in Cesis waren 1897 368, 1925 noch 260, und in Limbazi 1897 159 und 1925
98 Juden ansissig. Entsprechend sank der prozentuale Anteil der jiidischen Be-
vilkerung an der Gesamtbevolkerung.® In den spiten zwanziger und den dreis-
siger Jahren stieg er hingegen wieder an, von 1908 Personen im Jahre 1925 auf
3072 im Jahre 1930. Nunmehr wohnten Juden auch in solchen Stddten, in denen
zuvor ausschliesslich Letten gelebt hatten, wie beispielsweise Sigulda und Aina-
7i, wo 1930 je 7 Juden gemeldet waren, oder in Mazsalaca und Lejasciema, die
jedoch nur je ein Jude als seinen Wohnsitz angab. Das Anwachsen der jlidischen
Bevolkerung in jener Region erklirt sich nicht zuletzt auch als Folge der Abschaf-
fung des Ansiedlungsrayons, der bekanntlich bis Mérz 1917 bestanden hatte.

Die Sozialstruktur der jlidischen Gesellschaft hat sich gegeniiber fritheren
Zeiten allerdings nicht geéindert. Nach wie vor sind Juden in Berufen wie Hutma-
cher, Barbier, Schneider, Schuster, aber auch als Zahnirzte und Kaufleute tétig.
Vertreten waren sie im Holz- und Lederhandel. In den zwanziger Jahren entstan-
den in Valmiera, LimbaZzi und Smiltene jlidische Kooperativen und karitative
Organisationen. In Verwirklichung der Kulturautonomie fiir die nationalen Min-

24 Skujenieka, M. (Hg), aaO 92.

236



derheiten in Lettland erhielten auch die Juden das Recht, eigene Schulen einzu-
richten. In Smiltene 6ffnete 1920 eine von der Tsentral Jidishe Shulorganizatsje
getragene jiidische Schule ihre Pforten, an der u. a. der aus Riga entsandte Lehrer
Jerachmiel Belkin Hebridisch unterrichtete.” Dies war die erste und zugleich
grosste jlidische Schule in Livland. 1923 gab es fiinf Klassen mit insgesamt 35
Schiilern. Daneben gab es in Smiltene auch einen jiidischen Kindergarten. Auch
in Valmiera wurde 1922 eine Grundschule eingerichtet, die allerdings nur einige
Jahre bestanden hat. In Cesis, Rujena, LimbaZi und Valka hingegen gelang es
nicht, jiidische Schulen zu griinden, und die Kinder gingen weiterhin in deutsche
oder lettische Schulen. Zu klein war hier die Zahl der Juden, ihre sprachliche
Assimilation eine unausweichliche Folge. Dabei bevorzugten die materiell bes-
ser situierten Familien deutsche Schulen, weniger begiiterte Familien schickten
ihre Kinder in lettische Schulen. Auch in der Lettischen Republik behielt das
Deutsche seinen herausragenden Platz, galt es doch als Briicke zur Welt(kultur).

In religioser Hinsicht freilich bewahrten sich Livlands Juden auch unter die-
sen Bedingungen ihre Eigenstindigkeit. In LimbaZi hatten die Juden ihr Bethaus
und ihre Mikwe; in Valka, wo nur 15 jiidische Familien lebten, konnte aus Spen-
den eine Synagoge gebaut werden. Smiltene erhielt Ende der dreissiger Jahre
eine neue Synagoge.

Hinsichtlich der politischen Einstellung der livldndischen Juden fillt auf,
dass sie - verglichen mit der Zeit des zaristischen Russland oder anderen Regio-
nen Lettlands, insbesondere Latgale (Lettgallen) - in der Lettischen Republik
weit weniger mit der Sozialdemokratie sympathisierten, was man wohl mit ihren
im allgemeinen befriedigenden, guten Lebensverhiltnissen erkldren darf. Die
zionistischen Ideen blieben jedoch auch weiterhin populir. In Smiltene, Valmie-
ra, Limbazi, Alukene und Cesis hatten der HeChaluz und andere zionistische
Organisationen ebenso ihre Filialen wie der Qeren Qajjemet le-Jisrael, der jlidi-
sche Nationalfonds, und in den dreissiger Jahren emigrierten ganze Gruppen von
chaluzim (Pionieren) nach Paldstina.?® In Limbazi beteiligten sich 1935 immer-
hin 35 Juden an der Wahl der Delegierten zum 18. Zionistischen Weltkongress.

Livlands Juden waren im allgemeinen der Lettischen Republik gegeniiber
loyal. Einige Juden aus LimbaZi traten sogar der lettisch-nationalistischen para-
militdrischen Organisation Aizsargi bei. Dies zeigt, dass zumindest in einigen
Fiéllen die Assimilation iiber das Sprachliche und Kulturelle hinausgegangen
war. Ob man indessen auch von einer politischen Assimilation der Juden Liv-
lands sprechen darf, ist mindestens zu fragen.

Das Ende des livlindischen Judentums

Infolge des von Molotov und Ribbentrop unterzeichneten Hitler-Stalin-Pak-
tes vom August 1939 besetzte die Rote Armee im Juni 1940 Lettland. Lettland

25 Levin, D. (Hg), aaO 92.
26 Ebd.

237



wurde Sowjetrepublik und Teil der UdSSR. Bald nach Errichtung der Sowjet-
herrschaft iiber Lettland, im Juli und August 1940, wurden alle jliidischen Orga-
nisationen und Institutionen Lettlands, einschliesslich Livlands, aufgeldst. Nach
dem Uberfall Deutschlands auf die Sowjetunion am 22. Juni 1941 wurde in Lim-
bazi eine Arbeiterwehr aufgestellt, in die auch einige Juden eintraten. Auf ihrem
Riickzug durch Livland Richtung Estland schlossen sich den sowjetischen Trup-
pen auch jiidische Familien an. Von denen, die in die UdSSR flohen, beteiligten
sich spiter manche in Einheiten der Roten Armee am Kampf gegen Deutschland.

Anfang Juli 1941 marschierte die deutsche Wehrmacht in Livland ein und
besetzte zahlreiche Stiddte. Bereits in den ersten Wochen danach begannen An-
gehorige der lettischen Hilfspolizei Juden zu verhaften und zu ermorden. Von
Juli bis November 1941 wurden alle Juden Livlands umgebracht. Am 11. No-
vember 1941 meldete die in Valmiera herausgegebene Zeitung Talavietis, das
antisemitischste lettische Provinzblatt, freudestrahlend: “Rujena ist judenfrei!”
und berichtete, dass die Stadt von den letzten “18 Juden gesdubert worden ist”
und die Synagoge nunmehr als “Schrottlager” dient. Knapp ein halbes Jahr spa-
ter, am 18. Mirz 1942 berichtete die Talavietis von der Verhaftung Jankel Cind-
lers an der Bahnstation von Rujena.?’ Jankel Cindler wohnte frither in Valka und
Smiltene. Nach Talavietis war er aus dem Ghetto Riga geflohen, um sich zu den
Bolschewiken abzusetzen. Nachdem er noch einmal aus seinem Arrest zu fliehen
versucht hatte, wurde er ermordet.

Als die Rote Armee Livland im Herbst 1944 von den Nazitruppen befreite,
gab es in Livland keine Juden mehr.

Kulturelle Einfliisse unter Livlands Juden

Um zu verstehen, welche Einfliisse auf Livlands Juden gewirkt haben, ist es
angebracht, zunichst einen kurzen Blick auf die Nationalititen zu werfen, die
- ndchst den Juden - die Bevolkerung Livlands bildeten, und dann einige Charak-
teristika dieser Provinz herauszustellen.

Die Mehrheit der stiadtischen Bevolkerung und die tiberwiegende Mehrheit
der ldndlichen Regionen waren Letten, Bauern, Handwerker, Kaufleute, Lehrer
etc. Die zahlenmissig zweitstdrkste Gruppe bildeten die Deutschen, Ritterguts-
besitzer und Biirger, Beamte, Intellektuelle, aber auch Handwerker und Kaufleu-
te. In den Stddten nahm der prozentuale Anteil der Deutschen infolge Zuwande-
rung von Letten kontinuierlich ab. Wihrend 1867 die Deutschen noch rund vier-
zig Prozent der Einwohner sowohl in Valmiera als auch Cesis stellten, betrug ihr
Anteil 1897 nurmehr die Hilfte davon. Die drittgrosste Gruppe waren die Russen,
in erster Linie Soldaten und Militérs der ortlichen Garnisonen sowie Beamte.

Die Juden waren die viertstirkste Gruppe der stddtischen Bevdlkerung. Die
Mehrheit von ihnen stammte aus Litauen, Kurland und dem Gouvernement Vi-

27 Rujena briva no zidiem, in: Talavietis Nr. 35 vom 21.03.1942.

238



tebsk. Litauen war bekanntlich die Hochburg rabbinischer Gelehrsamkeit, zu-
dem besassen die litauischen Juden ein starkes Nationalgefiihl und ausgeprigtes
Selbstbewusstsein. Hinzu kam die enge Verbindung, die die litauischen Juden
zur Ortlichen Bevolkerung hatten. Wenn sie zu Hause auch jiddisch sprachen, so
konnten sie doch auch gut Litauisch und Polnisch. Kurlands Juden hingegen
waren sehr deutsch gepriagt und zeichneten sich durch einen ausgesprochenen
Hang zu sdkularer Kultur und Bildung aus. Die Juden aus Vitebsk, die zahlen-
massig grosste jlidische Gruppe, waren ihnen gegeniiber die typischen Shtetlju-
den. Im Gegensatz zu den Litwaks, den litauischen Mitnaggdim, waren die Vi-
tebsker Juden zumeist Chassidim. Sie sprachen Jiddisch, aber auch Lettisch und
Russisch.

Als die Juden Einzug in die deutsch-lettische Atmosphire der livldndischen
Stidte hielten, betrachteten sie die deutsche Kultur als die ihnen nédher stehende,
zudem schien sie ihnen eine hohere, bessere zu sein. Das gilt natiirlich vor allem
fiir die kurlidndischen Juden, die auch zu Hause deutsch gesprochen und ihre Kin-
der selbstverstindlich in deutsche Schulen geschickt haben. Erst gegen Ende des
19., Anfang des 20. Jahrhunderts begannen Juden in Grundschule und Gymnasi-
um Russisch zu lernen.

Interessanterweise lassen sich selbst in der livldndisch-jiidischen Volks-
dichtung deutsche Einfliisse entdecken. In einem 1901 in Sankt-Petersburg er-
schienenen Sammelband mit jiidischen Volksliedern findet sich der folgende aus
Cesis stammende Vers:

A shejnen Ringele hostu mir geshonken

fun reinem Feingold is er gewesen; (bis)

as ich dermahn sich on dir, majn siss Leben
as me tut mir opgeben [...].%

Livlands Juden standen in guten Beziehungen zur oOrtlichen deutschen Be-
volkerung. Es ist bemerkenswert, dass diese guten Beziehungen selbst noch un-
ter den extremen Bedingungen der Jahre 1939-1941 hielten. Ein Beispiel davon
liefert das 1968 in Riga verlegte Buch Valmiera runa (Valmiera spricht), das die
Aktivitdten der einheimischen Nazis wihrend des Zweiten Weltkrieges doku-
mentiert. Darin wird berichtet, dass die lettischen Nazis, als sie im Sommer 1941
dabei waren, die Juden von Valmiera zu ermorden, auch vor ihrer friiheren Zahn-
drztin Rita Busch nicht haltmachten, die bis zum Beginn des Krieges noch “re-
gelmissig mit Deutschen, die nach Deutschland repatriiert worden sind, korre-

97 29

spondierte und ihnen Schokolade schickte™.

Auch das Miteinander von Juden und Letten war zunéchst nicht schlecht.
Juden verstanden Lettisch und lebten unter und mit Letten, wenn sie auch mit
lettischer Kultur nichts gemein hatten. Zudem hatte die Revolution von 1905
mindestens jene Kreise enger zueinander gefiihrt, die gegen nationale Unterdriik-
kung und soziale Ungerechtigkeit kimpften.

28 Ginsburg, S. M./Marek, P., Evrejskije narodnyje pesni v Rossii [ Jiidische Volkslie-
der aus Russland/, Sankt-Petersburg 1901, 113.

29 Valmiera runa, Riga 1968, 70.

230



In der Lettischen Republik (1918-1940) bewahrten die Juden ihre deutschen
kulturellen Neigungen; zugleich verstirkte sich der lettische Einfluss auf sie.
Ihre Kinder besuchten nicht mehr nur deutsche, sondern auch lettische Schulen.
Diese Tendenz verstirkte sich noch nach dem Coup d’Etat vom 15. Mai 1934
und der Errichtung einer streng nationalistischen autoritiren Herrschaft unter
Karlis Ulmanis. Entsprechend der Verordnung “Uber die Eingruppierung der
Schiiler nach Nationalititen”, die als Erginzung zum Gesetz “Uber die Bil-
dungseinrichtungen” vom Juli 1934 erlassen worden war, war den Kindern der
nationalen Minderheiten nur erlaubt, entweder eine eigene oder eine lettische
Schule zu besuchen.” In der Mehrzahl der livlindischen Stidte, in denen es kei-
ne jiidischen Schulen gab, waren Juden folglich gezwungen, ihre Kinder aus den
deutschen Schulen herauszunehmen und in lettische Schulen zu schicken, was in
den dreissiger Jahren dazu fiihrte, dass in den Familien sehr hiufig die élteren
Kinder noch eine deutsche, die jiingeren hingegen nurmehr eine lettische Schule
besuchten.

Dennoch wahrten Livlands Juden ihre Identitit. Die Feiertage wurden eben-
so eingehalten wie die Synagogen und Bethiduser zum Gottesdienst besucht.
Mischehen waren selbst in den dreissiger Jahre noch dusserst selten. Dazu hat
natiirlich auch beigetragen, dass nicht nur Juden Mischehen eher ablehnend ge-
geniiberstanden, sondern diese von lettischen Nationalisten geradezu verdammt
wurden. Symptomatisch mag der folgende Fall sein, der sich 1941/42 im Regie-
rungsbezirk Allazi abgespielt hat. Dort lebte vor dem Kriege die Familie Purins,
das ist der Zimmermann Janis Purins, ein Lette, und seine Frau Sara, geborene
Etgin, eine Jiidin. Sie hatten zwei Tochter. Nach der deutschen Besetzung wurde
Sara Purins ins Ghetto Riga deportiert; am 2. Dezember 1941 holte sie der Ge-
bietskommandant jedoch wieder aus dem Ghetto heraus und erlaubte ihr offizi-
ell, auch weiterhin mit ihrem Mann und den beiden Tochtern zu leben. Trotz die-
ser offiziellen Erlaubnis drangen im Friihjahr 1942 Mitglieder des lettischen
Ordnungsdienstes in das Haus der Purins ein und toteten Sara.’' Das war die
Frucht des Hasses, den die von der Nazipropaganda aufgewiegelten lettischen
Nationalisten gesiit hatten.

Warum haben sich Livlands Juden nicht assimiliert und trotz allem ihre
[dentitit bewahrt? Vor allem wohl, weil insbesondere die aus Litauen und Lett-
gallen (Siidostlettland) stammenden Juden ein starkes jiidischen Selbstbewusst-
sein besassen, ein ausgepriigtes Gefiihl fiir die eigene nationale Wiirde und kei-
nen Grund sahen, sich von ihren jlidischen Wurzeln abzuschneiden und ihre
Religion aufzugeben. Auf der anderen Seite waren weder die Letten noch die
Deutschen bereit, eine Assimilation der Juden hinzunehmen, die Juden sozusa-
gen in ihre Reihen aufzunehmen. Die Folgen dieser Entfremdung zwischen Ju-
den und Letten sollten sich in der Zeit des Holocaust bemerkbar machen.

30 Valdibas Vestnesis vom 18.08.1934.
31 Dokumentationszentrum “Juden in Lettland”, Dokument Nr. III/1162.

240



Zum Schluss

Die Geschichte der jiidischen Gemeinden in Livland ging 1941 zu Ende.
Alle Juden, denen es nicht gelungen war, aus Livland zu fliechen, wurden von den
Nazis ermordet. Diejenigen, die nach dem Kriege aus der UdSSR nach Lettland
zurtickkehrten, zogen es vor, in Riga zu wohnen. Heute leben Juden nur noch in
drei Stiddten Livlands: wenige in Valmiera und Cesis, in LimbaZi sogar nur einer.
Das Schicksal der wenigen noch lebenden Juden Livlands ist die nur allzu be-
kannte Tragddie vieler. Sie leben in einem Land, in dem ihre Familien und
Freunde umgebracht worden sind. Das Land, das sie als ihr Mutterland betrach-
teten, erwies sich als mehr als eine Stiefmutter. Dennoch konnen oder wollen sie
nicht weg, weil sie im Innersten ihrer Seele noch immer eine Bindung an dieses
Land empfinden.

Nach dem Kriege haben einige aus Livland stammende Juden Karriere ge-
macht, in der Industrie, im Gesundheitswesen, in Wissenschaft und Kultur Lett-
lands. Stellvertretend genannt seien hier nur Abram Kliockin, der Publizist, Phi-
losoph, Professor fiir Journalistik an der Universitit Lettlands und Drehbuchau-
tor des beriihmten lettischen Filmproduzenten Juris Podnieka. Besonders be-
riihmt wurde er vor allem in den achtziger Jahren wihrend des Kampfes um die
Wiedererlangung der Unabhiingigkeit Lettlands. Ferner der hochdekorierte Er-
finder Leo Roze und schliesslich der aus Rujena gebiirtige Robert Schmidt, der
tiber viele Jahre als Professor fiir die deutsche Sprache am lettischen Konserva-
torium lehrte.

Postskriptum

Bevor ich diesen Beitrag geschrieben habe, habe ich mit einigen aus Livland
stammenden Juden gesprochen, Aufsitze von ithnen und ihre Erinnerungen gele-
sen. lhre Intellektualitét, ihre Bildung und Kultur, aber auch ihre Integration in
die lettische oder russische Berufswelt und Umgebung haben mich erstaunt. Ein
scharfer Blick fiir die aktuellen Probleme des heutigen lettischen Staates und
seiner Gesellschaft zeichnet sie gleichermassen aus. Sie sind, wie sie sind, weil
sie von Kindheit an den Reichtum von vier Kulturen in sich aufgesogen haben,
den Reichtum der jiidischen, der lettischen, der deutschen und der russischen
Kultur. Sie sind, wie sie sind, weil sie Juden aus Livland sind.

241



	Zur Geschichte der Juden in Livland

