
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 53 (1997)

Artikel: Zur Geschichte der Juden in Livland

Autor: Feigmanis, Aleksandrs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUR GESCHICHTE DER JUDEN IN LIVLAND

von Aleksandrs Feigmanis*

Die Geschichte der Juden in der Provinz Livland (lettisch Vidzeme) und
ihren Städten hat seitens der Historiker einerseits bislang nur geringes Interesse
auf sich gezogen. Das ist nicht weiter verwunderlich, haben sich Juden doch erst
spät hier angesiedelt. Zudem waren sie nur wenige und von den religiösen und
kulturellen Zentren weit entfernt. Andererseits machte die Eigentümlichkeit dieser

versprengten kleinen jüdischen Gemeinden sie wiederum zu einem interessanten

Studienobjekt. Neugierig machte die Tatsache, dass in der zweite Hälfte
des 19. Jahrhunderts Juden in verschiedenen Städten und Regionen des zaristischen

Russlands - so im kurländischen Mitau (heute Jelgava), in Nevel (Gouvernement

Vitebsk) oder in Vekshniai im Gouvernement Kovno (heute Kaunas) -
den Familiennamen Liflander/Livlander hatten. Das kann doch nur heissen, dass
Juden mindestens seit Anfang des 19. Jahrhunderts nach Livland gekommen
sind, dort gelebt und sich am Ende entschlossen haben, den Namen dieser ausserhalb

des Ansiedlungsrayons befindlichen Provinz zu ihrem Familiennamen zu
machen.

Leider gibt es nur wenige historische Quellen und ebenso wenig Geschichtsund

Erinnerungsliteratur zur jüdischen Geschichte in Livland. Eine willkommene

Ausnahme bildet da die lettische Literatur. Hier figurieren des öfteren
livländische Juden, und in ihr findet man zudem manche aufschlussreiche
Information über Berufe und Lebensart ebenso wie über die Beziehungen zwischen
Juden und Letten. Bevor wir also auf die eigentliche Geschichte der Inländischen

Juden zu sprechen kommen, seien einige Beispiele aus dieser Literatur
gegeben.

Livländische Juden in der lettischen Literatur

Bereits in lettischen Volksliedern, den Dainas, die Krisianis Barons in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts gesammelt und aufgeschrieben hat, begegnen

wir Juden.1 Das negative Stereotyp des hausierenden Juden kolportiert die

* Aleksandrs Feigmanis (Diplomhistoriker), Kahovkas iëla 2-12, LV -1021 Riga, Latvija.
Übersetzung aus dem Englischen von Stefan Schreiner.

1 Beispiele finden sich u.a. in Endzelins, J. (Hg), Latviju tautas dainas, Riga 1930,
Bd. II, 578; Bd. III, 623.

228



Erzählung Müzigs zids (Der ewige Jude) des Begründers der lettischen Romantik

Janis Poruks (1871-1911). Poruks erinnert sich, wie er als Kind zum ersten
Mal einen "ewigen Juden", einen jüdischen Hausierer aus Glazmanka (heute
Gostini) erlebte, der über den Schnee gestapft kam, die Nacht auf dem Bauernhof
verbrachte, um am nächsten Morgen seinen Weg fortzusetzen. Die Bauern kannten

den Juden, fürchteten sich aber vor ihm und erlaubten ihm nicht, allein im
Haus zu bleiben. Poruks erzählt, wie er einmal allein zu Hause war und der Jude
eintrat. Der Hausierer wollte Schnüre und Perlen verkaufen. Poruks beschreibt
die unsympathische Erscheinung des Geld zählenden Juden, die für ihn den
Gegensatz zur warmen Christusgestalt auf dem Bild über dem Bett seiner Schwester
darstellte. Hier, in Poruks Erzählung, ist der arme jüdische Hausierer der "ewige
Jude", der in seinem Beutel "die giftige Saat des Reichtums trägt, von der Christus

die Menschheit befreien wollte".2

Wesentlich sympathischere Juden treten in dem Stück "Des Schneiders
Tage in Silmaci" von Rudolfs Blaumanis (1863-1908) auf.3 Die Schneiderin Sara
Goldbaum, der alte Kaufmann Abrain Wulfson und sein Sohn Joske leben auf
dem lettischen Gut Silmaci in der Nähe von Jaunpiebalga. Joske hat sich in Sara
verliebt, aber er darf ihr seine Gefühle nicht zeigen, weil der Vater es ihm nie
erlauben würde, die arme Sara zu heiraten, sondern bestimmt hat, dass er die
reiche Rosa Faitelson zur Frau nimmt, die zwei Häuser in Friedrichstadt (heute
Jaunjelgava) besitzt. Joske erwidert ihm, dass er niemals Rosa Faitelsson heiraten

werde. "Dann geh doch nach Amerika", befiehlt ihm sein Vater. "Ich werde
gehen", ist die Antwort des Sohnes, "wenn du mir das Reisegeld gibst". Als Joske

danach Sara trifft, erzählt er ihr, dass er nie die Absicht hatte, nach Amerika zu
gehen; vielmehr will er mit seines Vaters Geld einen kleinen Laden für sie, Sara,
in Trentelberg (Glazmanka, heute Gostini) kaufen. Gerührt von der tiefen Zuneigung

seines Sohnes zu Sara willigt Abram schliesslich in die Heirat ein.

Blaumanis, der in Livland geboren ist und einen grossen Teil seines Lebens
dort verbracht hat, kennt sich im jüdischen Milieu aus und weiss, welche sozialen

Fragen allenthalben eine Rolle gespielt haben. Der Träum vom Reichtum und
einem ebenbürtigen Leben gehörte ebenso dazu wie der Gedanke an eine
Auswanderung nach Amerika. Blaumanis liefert ein realistisches Bild, allerdings
durchsetzt von karikaturhaften Elementen. Er parodiert Sitten und Sprache der
Juden und verniedlicht sie. Der Grund dafür mag im Neid auf die erniedrigten,
aber doch freien Juden zu finden sein, die nach Amerika auswandern, ein Neid,
den die lettischen Bauern hegten, die ihrerseits von den deutschen Grundbesitzern

erniedrigt und abhängig waren.

Von den Juden in Gostini, die nach Livland kamen, um mit den Bauern
Geschäfte zu machen, erzählt Janis Ezerins in der Geschichte Pftra nauda (Die
Mitgift), die erstmals 1922 erschienen ist.4 "Von diesem Ort, Dankere, Glazmanka

oder Trentelberg genannt", schreibt Janis Ezerins, ergiesst sich ganz Israel,

2 Poruks, J., Müzigs zids, in: Kopoti raksti, Riga 1929, Bd. III, 7-11.

3 Blaumanis, R., Skroderdianas Silmacos, in: Kopoti raksti, Riga 1959, Bd. V, 11-15.

4 Ezerins, J., Püra nauda, in: Kopoti raksti, Minneapolis-Tilts 1955, Bd. V, 197-207.

229



das auf den Wegen und Gütern Livlands zu sehen ist, mit Kisten und Kasten auf
dem Rücken oder im Wagen. Wenn das Sommer- oder Winterwetter gut war,
blieben im Shtetl, mit wenigen Ausnahmen, nur Frauen, kleine Kinder, der
Apotheker, zwei Gendarme und der alte Doktor zurück; alle anderen ergossen sich
übers Land wie erfrischender Regen, vor allem in jenen Gegenden, in denen es
eine Menge Trockenheit gibt [..Metaphorisch zwar, aber doch deutlich
vergleicht der Autor hier die wirtschaftliche Tätigkeit der Juden in den Städtchen
und Dörfern Livlands mit fruchtbringendem, erfrischendem Regen. Die
lettischen Bauern und die jüdischen Händler - sie bilden eine Sozialstruktur.

In ein anderes Milieu führt uns die Novelle Valmieras puikas (Valmieras
Jungen) von Pavils Rozitis, deren Handlung in Valmiera während der Revolution

von 1905 spielt.5 Zu den dramatis personne zählen der jüdische Kaufmann
Brilliant und seine Tochter Dina, die ihrer Schönheit wegen berühmt ist und den
Beinamen "Prinzessin von Bethlehem" erhalten hat. Allein der Beiname, der
dem jüdischen Mädchen in einer christlichen Stadt gegeben wird und an den
Geburtsort Jesu erinnert, lässt auf ein freundliches Verhältnis der Einwohner von
Valmiera gegenüber Dina (und damit den Juden) schliessen. Gemeinsam mit
lettischen jungen Leuten nimmt Dina teil an der revolutionären Bewegung und
schwingt rote Fahnen. Rozitis schildert enge Beziehungen, wie sie tatsächlich
zwischen Juden und Christen in Valmiera, vor allem unter den jungen Leuten
bestanden haben. Bei meinen Gesprächen mit älteren Einwohnern in Valmiera
fand ich dafür Bestätigung; und ich erfuhr auch, dass der Kaufmann Brilliant
Manufakturwarenhändler war und eigentlich Dimant hiess und Dina seine Tochter

Ella Dimant, verheiratete Schmuljan, war, die vor wenigen Jahren in Riga
gestorben ist.

Literarische Werke, die diese Tradition fortsetzen, haben wir aus den zwanziger

und dreissiger Jahren, der Zeit der Lettischen Republik (1918-1940) indessen

nicht. Der Kampf um die nationale Unabhängigkeit und das Aufkommen
national(istisch)er Gefühle verdrängte die Juden aus der lettischen Literatur. Für
Livlands Juden verschlechterte sich die Lage, wovon noch zu reden sein wird,
bevor sie zur Katastrophe wurde

Von den Anfängen bis zum Ersten Weltkrieg

Nach dem Blick in die Literatur nun der Rückblick auf die Geschichte. Die
Anfänge jüdischer Geschichte in Riga, dem Zentrum der Provinz Livland,
reichen bis ins 16. Jahrhundert zurück. In der Kapitulationsurkunde, die 1561
zwischen Sigismund II. August, dem König von Polen, und dem Grossmeister des
livonischen Ordens unterzeichnet wurde, heisst es: "Den Juden aber gestatten
wir nicht, im ganzen Livlande zu irgendeiner Zeit irgendwelchen Handel zu treiben

oder Abgaben oder Zölle zu erheben."6 Dennoch sah sich König Sigismund

5 Rozitis, P., Valmieras puikas, Minneapolis 1963, 392.

6 Buchholtz, A., Geschichte der Juden in Riga, Riga 1899 [repr. Wedemark 1996], 2.

230



III. Wasa am 4. April 1595 genötigt, seine lokalen Repräsentanten in Tartu, Cesis
und Pärnu (heute in Estland) davon in Kenntnis zu setzen, dass er "den Juden und
Schotten, die mit ihren Waren ins Land gekommen sind, um Geschäfte zu
machen", den Aufenthalt in Livland verboten habe. Dieses königliche Dekret ist der
erste (indirekte) Hinweis auf die Anwesenheit von Juden nicht nur in Riga,
sondern auch in der livländischen Provinz.

Nach der Besetzung Livlands durch schwedische Truppen 1621 erneuerte
der Schwedenkönig Gustaf Adolf das Verbot für Juden, in Livland zu siedeln;
und als der aus Kreta stammende Arzt und Philosoph Josef Schelomo del Medi-
go (1591-1655), den der litauische Fürst Radziwitl als Leibarzt an seinen Hof
geholt hatte, 1623 diese Provinz bereiste, schrieb er an einen Freund im litauischen

Trakai, dass er in Livland keine Juden angetroffen habe.7 Erst um die Mitte
des 17. Jahrhunderts treffen die ersten Juden in Riga ein. Es waren Kaufleute aus
Polen und Litauen, die vor allem Holz auf der Daugava (dt. Düna, russ. Dwina)
nach Riga brachten. In Riga verkauften sie ihre Waren und kauften andere ein,
ein für die Rigaer Kaufleute einträgliches Geschäft. 1645 lebten in Riga 20
Juden, 1728 waren es 60. Rechtlich war die Anwesenheit von Juden in der Stadt
freilich nicht erlaubt, und sie wurden mehrmals, periodisch gleichsam, aus der
Stadt ausgewiesen. Am 12. März 1731 erliess Zarin Anna Ivanovna auf Drängen
des livländischen Adels ein Dekret, das jüdischen Küfern und Weinhändlern aus
Polen und der Walachei den Zuzug nach Livland verbot.8 1743 verfügte ihre
Nachfolgerin, Zarin Elisaveta, die Ausweisung der Juden aus ganz Russland,
einschliesslich Riga, obwohl der Magistrat der Stadt dagegen war.

Erst 1785 unter Zarin Katharina der Grossen kam es zur Gründung der
ersten jüdischen Gemeinde in Livland, in Sloka (dt. Schlock). Am 10. Mai 1783
hatten Russland und das Herzogtum Kurland einen Grenz- und Handelsvertrag
geschlossen, in dessen Folge das "Kirchspiel Schlock mit Dubbeln und Mayo-
rengoff' an Russland kam. In ihrem Dekret vom 4. Februar 1785 nannte Katharina

Schlock einen "Marktflecken" und erlaubte allen freien Bürgern, Russen
ebenso wie Fremden, sich in Schlock einschreiben zu lassen. Die - nur allzu
natürliche - Folge dieses Dekrets war, dass sich eine grosse Zahl Juden in Schlock
registrieren Hess, die auf diese Weise nur rund 40 Kilometer von Riga entfernt
lebten und ungehindert von dort in die Stadt kommen konnten, um ihren
Geschäften nachzugehen. 1822 schliesslich erlaubte der Generalgouverneur von
Riga, Marquis Paulucci, den sogenannten Schutzjuden und den Juden von
Schlock, in Riga zu wohnen und Handel und Gewerbe zu treiben. Im gleichen
Atemzug wurde jedoch der Aufenthalt in anderen livländischen Städten verboten,

ausgenommen zu Markt- oder Messebesuchen.5 Mit anderen Worten: Bis an
den Beginn des 19. Jahrhunderts gab es, abgesehen von Riga und Sloka, keine
permanente jüdische Präsenz in Livland. Und so sollte es vorerst bleiben.

7 AaO 13.

8 Joffe, J. (Hg), Regesten und Urkunden zur Geschichte der Juden, in: Riga und Kur¬
land, Riga Ï912, 119.

9 Historisches Staatsarchiv Lettlands (ferner: HSAL), Best. 4, Reg. 14, Akte 43, 5.

231



Die einzige Ausnahme bildeten vielleicht die Juden, die an der Universität
Tartu (Dorpat) studierten. 1812 war an dieser Universität der vermutlich erste
jüdische Student Russlands eingeschrieben, der aus Mitau (heute Jelgava) gebürtige

Student der Medizin Jecheskiel Borkum.10 Ein weiterer zu Berühmtheit
gelangter jüdischer Student an der Universität Tartu war Simon Lewin Wulff.
Nachdem er 1816 sein Examen an der Juristischen Fakultät abgelegt hatte, hatte
er die Behörden ersucht, ihn zur Doktorprüfung zwecks Erlangung des Titels
eines Doctor iuris zuzulassen. Dieses Ersuchen wurde jedoch mit Hinweis auf
die Religion des Petenten vom Staatsrat abgelehnt." Erst gegen Ende des 19.

Jahrhunderts wurde Tartu neben Rigas Politechnischem Institut zur populärsten
Hochschule unter den Juden in Russland.

Den ersten kleinen jüdischen Gemeinden in der Provinz Livland begegnen
wir um die Mitte des 19. Jahrhunderts. Livland gehörte nicht, wie schon erwähnt,
zum Ansiedlungsrayon. Folglich hatten hier nur bestimmte "Kategorien" von
Juden das Recht zu leben, nämlich: 1 getaufte Juden, (2) Juden, die eine höhere
oder medizinische Bildung hatten, (3) sogenannte "Nikolai-Soldaten", das sind
Juden, die nach dem Reglement des "Kantonistengesetzes" Zar Nikolaus I.
gedient hatten, (4) Angehörige der Kaufmannszunft, (5) junge Juden, die zur
Ausbildung kamen und (6) seit 1865 auch jüdische Handwerkerfamilien.

Die ersten jüdischen Siedler in Livland waren jedoch die "Nikolai-Soldaten".
1827 hatte Zar Nikolaus I. einen Ukas erlassen, der für Juden ab dem 12.

Lebensjahr eine fünfundzwanzigjährige Militärdienstpflicht vorschrieb, um die
jüdische Jugend zu russifizieren und zu "christianisieren". Taufen waren unter
diesen jüdischen Rekruten dennoch selten. Demissionierte jüdische Soldaten
erhielten nun das Recht, sich ausserhalb des Ansiedlungsrayons niederzulassen.
Sie bildeten den Anfang jüdischer Gemeinden in Livland, Estland und Finnland.
Viele Juden, die ihren Militärdienst in livländischen Garnisonen abgeleistet hatten,

zogen es vor, in Livland zu bleiben. Nach einem erhalten gebliebenen
Geburtsregister von 1858 (heute im Historischen Staatsarchiv Lettlands) waren
ehemalige jüdische Soldaten im medizinischen Dienst in Tartu zu finden. Da zu
jener Zeit in Tartu noch kein Rabbiner amtierte, übernahm nach der Geburt eines
Jungen daher der Soldat des Gouvernementssanitätskommandos Leizer Itzkovi-
tsch das Amt des Mohel und registrierte und beschnitt den Neugeborenen.12

Auch in Valmiera waren die ersten jüdischen Einwohner entlassene
"Nikolai-Soldaten". 1866 waren in Valmiera 14 Juden registriert, darunter 2 Frauen.
Im gleichen Jahr kamen 20 weitere entlassenen jüdische Soldaten hinzu.13

Die nächstgrössere Gruppe zugewanderter Juden bildeten jüdische Hand-

10 Bienemann, Fr., Baltische Erinnerungsblätter, Riga o.J., 241.

11 Ginsburg, S. M., Iz zapisok pervogo evrejskogo studenta v Rossii [Aus den Auf¬
zeichnungen des ersten jüdischen Studenten in Russland], in: Perezhytoe - Sbornik
posvjaschtschonnyj obsclitschestvennoj i kulturnoj istorii evrejev v Rossii 1 (Sankt-
Petersburg 1910), 2.

12 HSAL, Best. 7358, Reg. 1, Akte 377, 87.

13 Levin, D. (Hg), Pinkas ha-Kehillot - Enyclopedia ofJewish communities in Latvia
and Estonia, Jerusalem 1988, 110.

232



werker aus Litauen, aus dem Gouvernement Vitebsk und aus Kurland. Das
Historische Staatsarchiv Lettlands bewahrt Einwohnerverzeichnisse von Valmiera,
Limbazi und Rujena auf, die die Polizei des Regierunsgbezirks Volmar 1905

zusammengestellt hat.14 Danach lebten 1905 in Valmiera 37 jüdische Familien
(lt. Ergebnis des ersten Allrussischen Zensus von 1897 zählte Valmiera 166
Juden). Sie stammten aus den Gouvernements Kovno (heute Kaunas), Vitebsk,
Kurland und Minsk. Die meisten von ihnen kamen erst gegen Ende des 19.,
Anfang des 20. Jahrhunderts nach Livland. Nur wenige Familien wohnten dort
bereits seit den sechziger Jahren des 19. Jahrhunderts, wie zum Beispiel die Rubinsteins

aus Mitau (heute Jelgava). Sie waren Schuster, Schneider, Silberschmiede,
Glaser, Dachdecker, Metzger, Hutmacher. Einige Juden besassen Handelsunternehmungen

für gewerbliche Güter. In der Stadt lebten auch zwei jüdische Zahnärzte

und ein Melammed.

In Limbazi waren 1905 25 Familien registriert (nach dem bereits erwähnten
Zensus von 1897 lebten dort 159 Juden), die seit 1860 aus der Gouvernement
Kovno zugezogen waren, zumeist Handwerker, Hutmacher, Glaser, Schneider,
Schuster. Es gab unter ihnen auch einen Uhrmacher. Ein Jude handelte mit
landwirtschaftlichen Erzeugnissen. Die Lebensbedingungen der meisten von ihnen
werden von der Polizei als "äusserst ärmlich" bezeichnet. Einige hätten jedoch
wenigstens die notwendigsten Möbel; und einige seien sogar "recht reich", so
der örtliche Metzger und der Uhrmacher.

Für Rujena zählt das Polizeiregister 1905 44 jüdische Familien, die gleichfalls
in den sechziger und siebziger Jahren des vorigen Jahrhunderts aus Litauen und
Kurland zugewandert sind. Zu ihnen gehörten ein Uhrmacher, Dachdecker, Krämer

und Fleischer. In Rujena wohnte auch ein Mitglied der Kaufmannsgilde von
Tukkum, Benjamin Goldberg, der eine Zuckerwarenfabrik und einen Kolonialwarenladen

besass. Nur ein einziger Jude von Rujena wird als Eigentümer einer
Immobilie, eines kleinen Holzhauses mit bescheidenem Vorgarten aufgeführt.

Nach Isidhor Brehnson, dem Autor des Buches Die Ärzte Livlands,
praktizierten zeitweise mindestens einige jüdische Ärzte in Livland. Für 1875 nennt er
Isaak Feiertag als "Stellvertretenden Arzt" in Limbazi. 1895 bis 1896 wirkte
Zalel Blindreich (geb. 1867 in Tukkum) in Rujena, und danach war er bis 1902
als Arzt in Valmiera tätig.15

Juden lebten in Livland jedoch nicht nur in den Städten, sondern auch auf
dem Lande. So vermerkt das Polizeiregister des Regierungsbezirks Riga, das
1904 im Flecken Hintzenberg (heute Insukalns) seit mehr als zwanzig Jahren der
aus Litauen gebürtige Vulf Davidovitsch Kiel mit seinen Söhnen David und Leib
ansässig sei. Letztere sind in Hintzenberg geboren. Vulf Kiel lebte von Gartenpacht.

Ebenfalls in Hintzenberg wohnten die Handwerkersfamilie Zelig Gruzins-
ky aus Kurseniai (Gouvernement Kovno) und einige weitere Familien litauischer
Juden.16

14 HSAL, Best. 68, Reg. 1, Akte 132.

15 Brehnson, I., Die Ärzte Livlands, Riga 1905, 158.

16 HSAL, Best. 54, Reg. 1, Akte 853, Bl. 161.

233



Ein anderes Zentrum, in dem Juden in Livland lebten, war das kleine Städtchen

Glazmanka, auch Dankere oder Trentelberg (heute Gostini) genannt. Seine
geographische Lage war sehr günstig. Im Grenzdreieck der Gouvernements
Vitebsk, Kovno und Kurland gelegen, gehörte es zu Gouvernement Vitebsk und
somit noch zum Ansiedlungsrayon. Seine Einwohner stammten im wesentlichen
aus den Gebieten um Vitebsk, Kovno und Vilna. Nur vier Kilometer von ihm
entfernt befand sich die Bahnstation Stokmanshof (heute Plavinas), bereits auf
livländischem Territorium. Am 7. Mai 1904 meldete der Adjutant des Polizeichefs

des Regierungsbezirks Riga seinem Dienstherrn, dass viele Juden aus
Glazmanka nach Stokmanshof gekommen seien, um an der Bahnstation
landwirtschaftliche Produkte zu verkaufen, die sie bei der örtlichen Bauernschaft
aufgekauft haben.17

Bei allem gilt es freilich festzuhalten, dass die Juden nur einen Bruchteil der
Gesamtbevölkerung in den Städten der Provinz Livland bildeten. 1881 belief
sich ihre Zahl in Valmiera auf gerade einmal 27 Personen (ein Prozent der
Einwohner), 1897 jedoch war diese Zahl auf 166 angewachsen (gut drei Prozent der
Einwohner). Cesis hatte 1881 224 jüdische Einwohner (gut 5 Prozent der
Einwohner) und 1897 immerhin 368 (knapp sechs Prozent der Einwohner). In Lim-
bazi lebten 1881 254 Juden (vierzehn Prozent der Einwohner), 1897 waren es

hingegen nur noch 159 (sechseinhalb Prozent der Einwohner). In den ländlichen
Regionen war ihr Anteil weit geringer. Im Regierungsbezirk Riga (ohne die
Städte Riga und Schlock) lebten ganze 221 Juden, was einem Anteil von weniger
als einem Viertel Prozent der Gesamtbevölkerung entspricht.18

Trotz ihrer geringen Zahl und trotz ihrer Abgeschiedenheit von den grossen
Zentren jüdischen Lebens, haben die Juden Livlands ihre religiösen Traditionen
ebenso wie ihre Identität bewahrt. 1881 erhielten die Juden in Valmiera die
Genehmigung, ein Bethaus zu errichten, und schon fünf Jahre später bauten entlassene

Nikolai-Soldaten eine Synagoge und eine Mikwe. Der Schocket war hier
zugleich der Rabbiner und Lehrer. 1892 registrierten die Behörden ein zweites
Bethaus. Als Vorbeter wirkten Hirsch Hirschblond und Elias Ilyon.19 Für 1892
wird in Cesis eine Synagoge erwähnt, in der Rabbiner Josselovitsch amtierte.2" In
Rujena wirkte als Melammed Meyer Ilyon, der aus Varniai (Gouvernement Ko-
vno/Kaunas) zugewandert ist.21 Auch in anderen Gemeinden Livlands begegnen
wir Juden aus Litauen, dem nächstgelegenen grossen Zentrum jüdischen Lebens,
in beinahe allen Gemeindefunktionen.

Assimilation im Sinne religiöser Anpassung an die Mehrheitsgesellschaft
war für die Juden Livlands kein Thema. Übertritte zum Christentum sind ebenso
wenig vorgekommen wie Mischehen. Hingegen kann man von einer sprachlichen

und kulturellen Assimilation durchaus sprechen. Nach den Erinnerungen

17 AaO Akte 853.

18 Skujenieka, M. (Hg), Tresa tautas skaitisana Latvija, Riga 1930, 92.

19 Livländisches Verkehrs- und Adressbuch für 1892/1893, Riga 1892, 184.

20 AaO 179.

21 HSAL, Best. 68, Reg. 1, Akte 124, Bl. 32.

234



des 1909 in Valmiera geborenen Dr. Vladimir Vigdortschik haben Valmieras
Juden zu Hause deutsch, nicht jiddisch gesprochen,22 und alle Juden Livlands
haben Lettisch gekonnt. Viele von ihnen haben ihre Kinder in deutsche oder
russische Schulen geschickt, nicht jedoch in den Cheder, wie denn die Juden auch in
gutem Einvernehmen sowohl mit ihren deutschen und lettischen als auch
russischen Nachbarn lebten. In ihren politischen Orientierungen unterschieden sich
die livländischen Juden nicht von den Juden im zaristischen Russland insgesamt:
Ein Teil von ihnen sympathisierte mit dem Bund oder der russischen
Sozialdemokratie, der andere Teil mit dem Zionismus.

Als für die zur Sozialdemokratie tendierenden Juden Livlands typisch dürfen

die Lebensläufe der drei aus einer deutschsprachigen Familie Valmieras
stammenden Brüder Bernhard, Lui (Louis) und Aleksander Rubinstein betrachtet

werden. Ihre Vorfahren waren aus Mitau gekommen und hatten sich als Kaufleute

(sie besassen ein Bekleidungsgeschäft) niedergelassen. Die Brüder besuchten

die deutsche Grundschule in Valmiera, danach das Gymnasium in Mitau und
anschliessend das Politechnische Institut in Riga. Als Sozialdemokraten nahmen
sie aktiv teil an den Kämpfen während der Revolution 1905. Nach deren Scheitern

trennten sich ihre Wege. Bernhard ging 1906 nach Deutschland und wurde
Verleger in Berlin. Nach Hitlers Machtergreifung floh er nach Paris, wurde dort
aber nach der deutschen Besetzung verhaftet und nach Auschwitz deportiert, wo
er ums Leben kam. Sein Bruder Aleksander, der mit ihm nach Berlin emigriert
war, schrieb unter dem Pseudonym Alexander Stein für den sozialdemokratischen

Vorwärts und für das entsprechende russische Blatt, den Sotzial-demokra-
titscheskij vestnik. Nach 1933 emigrierte er via Frankreich in die USA und starb
dort 1948.

Der dritte Bruder, Lui (Louis) Rubinstein, schloss sich 1904 der Russischen
Sozialdemokratischen Arbeiterpartei Lenins an. Von einem zaristischen Gericht
1906 wegen Waffendiebstahls aus einem Polizeidepot zum Tode verurteilt, wurde

er später zu dreizehn Jahren verschärfter Zwangsarbeit begnadigt. Die
Februarrevolution 1917 brachte ihm die Befreiung. In Sowjetrussland machte er dann
eine steile Karriere. In den zwanziger und dreissiger Jahren leitete er die sowjetische

Handelsmission in Italien, Österreich und schliesslich in den USA. Er
starb 1962 in der Sowjetunion.

Von der Verbreitung zionistischer Ideen unter Livlands Juden zeugt das
folgende Dokument aus dem Archiv der dortigen Polizeiverwaltung.22 Danach
beauftragte im Januar 1912 der Chef der livländischen Gendarmerie, Generalmajor
Volkov, seinen Adjutanten, Hauptmann Nemtschinov, ein Dossier über die
"politische Einstellung" eines gewissen Mendel Kurschan aus Rujena und eines
gewissen Kasriel Kalmanson aus Valka zu erstellen; beide, Kurschan und Kalman-
son, seien Abonnenten des in Sankt-Peterburg herausgegebenen Rundbriefs des
Zentralkomitees der zionistischen Organisationen. Hauptmann Nemtschinov
bestätigt, dass in Rujena ein 31 jähriger Mendel Itzik Gersonov Kurschan wohnt

22 Erinnerungen von Dr. V. Vigdortschik (unveröffentl. Manuskript; Dokumentations¬
zentrum "Juden in Lettland", Dokument Nr. III/589).

23 HSAL, Best. 4568, Reg. 8, Akte, 329, Bl. 2.

235



und einen Lebensmittelladen besitzt. Und er bezieht die in Warschau erscheinende

zionistische Zeitung Haint. Diese Zeitung habe ihre Leser zur Teilnahme an
einer Lotterie eingeladen, deren Hauptgewinn Geld zur Ansiedlung in Palästina
wäre. Wegen dieser Lotterie habe Kurschan die Zeitung anderen Juden in Rujena
zum Abonnement empfohlen.

Der andere Zionist, Kasriel Kalmanson, ist 1902 aus Dwinsk (heute
Daugavpils) nach Valka gekommen, wo er einen Kurzwarenladen aufgemacht hat.
Kalmanson war indessen nicht der einzige Zionist in Valka. Nach den Erinnerungen

von Dr. Vigdortschik sei der Vater von Ulrich Meyer, dem Zahnarzt in Valka,

bereits am Beginn dieses Jahrhunderts mit seiner ganzen Familie nach Palästina

ausgewandert.

Im Winter 1917, während des Ersten Weltkrieges, besetzten deutsche Truppen

den grössten Teil Livlands; ihnen folgten Ende 1918 die Bolschewiken.
Mitte 1919 indessen wurde Livland von der lettischen Armee (zurück)erobert.
Infolge der Kämpfe flohen viele Juden nach Russland, in einigen Städten
Livlands wurden aber auch Juden für die lettische Armee mobilisiert, so zum Beipiel
in Smiltene, wo 20 Rekruten in die lettische Armee einrückten.

Die Zeit der Lettischen Republik

Seit 1919 gehörte Livland zur Lettischen Republik. Gegenüber dem Zensus
von 1897 erbrachte die Bevölkerungszählung von 1925 einen erheblichen Rückgang

der jüdischen Bevölkerung. Dies erklärt sich zum einen dadurch, dass während

des Ersten Weltkrieges viele Juden aus Livland geflohen waren, und zum
anderen dadurch, dass nach dem Krieg eine grössere Zahl nach Riga übersiedelt
ist. Lebten beispielsweise in Valmiera 1897 166 Juden, waren es 1925 nurmehr
96; in Cesis waren 1897 368, 1925 noch 260, und in Limbazi 1897 159 und 1925
98 Juden ansässig. Entsprechend sank der prozentuale Anteil der jüdischen
Bevölkerung an der Gesamtbevölkerung.24 In den späten zwanziger und den dreis-
siger Jahren stieg er hingegen wieder an, von 1908 Personen im Jahre 1925 auf
3072 im Jahre 1930. Nunmehr wohnten Juden auch in solchen Städten, in denen
zuvor ausschliesslich Letten gelebt hatten, wie beispielsweise Sigulda und Aina-
zi, wo 1930 je 7 Juden gemeldet waren, oder in Mazsalaca und Lejasciema, die
jedoch nur je ein Jude als seinen Wohnsitz angab. Das Anwachsen der jüdischen
Bevölkerung in jener Region erklärt sich nicht zuletzt auch als Folge der Abschaffung

des Ansiedlungsrayons, der bekanntlich bis März 1917 bestanden hatte.

Die Sozialstruktur der jüdischen Gesellschaft hat sich gegenüber früheren
Zeiten allerdings nicht geändert. Nach wie vor sind Juden in Berufen wie Hutmacher,

Barbier, Schneider, Schuster, aber auch als Zahnärzte und Kaufleute tätig.
Vertreten waren sie im Holz- und Lederhandel. In den zwanziger Jahren entstanden

in Valmiera, Limbazi und Smiltene jüdische Kooperativen und karitative
Organisationen. In Verwirklichung der Kulturautonomie für die nationalen Min-

24 Skujenieka, M. (Hg), aaO 92.

236



derheiten in Lettland erhielten auch die Juden das Recht, eigene Schulen
einzurichten. In Smiltene öffnete 1920 eine von der Tsentral Jidishe Shulorganizatsje
getragene jüdische Schule ihre Pforten, an der u. a. der aus Riga entsandte Lehrer
Jerachmiel Belkin Hebräisch unterrichtete.25 Dies war die erste und zugleich
grösste jüdische Schule in Livland. 1923 gab es fünf Klassen mit insgesamt 35

Schülern. Daneben gab es in Smiltene auch einen jüdischen Kindergarten. Auch
in Valmiera wurde 1922 eine Grundschule eingerichtet, die allerdings nur einige
Jahre bestanden hat. In Cesis, Rujena, Limbazi und Valka hingegen gelang es

nicht, jüdische Schulen zu gründen, und die Kinder gingen weiterhin in deutsche
oder lettische Schulen. Zu klein war hier die Zahl der Juden, ihre sprachliche
Assimilation eine unausweichliche Folge. Dabei bevorzugten die materiell besser

situierten Familien deutsche Schulen, weniger begüterte Familien schickten
ihre Kinder in lettische Schulen. Auch in der Lettischen Republik behielt das
Deutsche seinen herausragenden Platz, galt es doch als Brücke zur Welt(kultur).

In religiöser Hinsicht freilich bewahrten sich Liviands Juden auch unter diesen

Bedingungen ihre Eigenständigkeit. In Limbazi hatten die Juden ihr Bethaus
und ihre Mikwe; in Valka, wo nur 15 jüdische Familien lebten, konnte aus Spenden

eine Synagoge gebaut werden. Smiltene erhielt Ende der dreissiger Jahre
eine neue Synagoge.

Hinsichtlich der politischen Einstellung der livländischen Juden fällt auf,
dass sie - verglichen mit der Zeit des zaristischen Russland oder anderen Regionen

Lettlands, insbesondere Latgale (Lettgallen) - in der Lettischen Republik
weit weniger mit der Sozialdemokratie sympathisierten, was man wohl mit ihren
im allgemeinen befriedigenden, guten Lebensverhältnissen erklären darf. Die
zionistischen Ideen blieben jedoch auch weiterhin populär. In Smiltene, Valmiera,

Limbazi, Alukene und Cesis hatten der HeClialuz und andere zionistische
Organisationen ebenso ihre Filialen wie der Qeren Qajjemet le-JIsrael, der jüdische

Nationalfonds, und in den dreissiger Jahren emigrierten ganze Gruppen von
chaluzim (Pionieren) nach Palästina.26 In Limbazi beteiligten sich 1935 immerhin

35 Juden an der Wahl der Delegierten zum 18. Zionistischen Weltkongress.
Livlands Juden waren im allgemeinen der Lettischen Republik gegenüber

loyal. Einige Juden aus Limbazi traten sogar der lettisch-nationalistischen
paramilitärischen Organisation Aizsargi bei. Dies zeigt, dass zumindest in einigen
Fällen die Assimilation über das Sprachliche und Kulturelle hinausgegangen
war. Ob man indessen auch von einer politischen Assimilation der Juden
Livlands sprechen darf, ist mindestens zu fragen.

Das Ende des livländischen Judentums

Infolge des von Molotov und Ribbentrop unterzeichneten Hitler-Stalin-Pak-
tes vom August 1939 besetzte die Rote Armee im Juni 1940 Lettland. Lettland

25 Levin. D. (Hg), aaO 92.

26 Ebd.

237



wurde Sowjetrepublik und Teil der UdSSR. Bald nach Errichtung der
Sowjetherrschaft über Lettland, im Juli und August 1940, wurden alle jüdischen
Organisationen und Institutionen Lettlands, einschliesslich Livlands, aufgelöst. Nach
dem Überfall Deutschlands auf die Sowjetunion am 22. Juni 1941 wurde in Lim-
bazi eine Arbeiterwehr aufgestellt, in die auch einige Juden eintraten. Auf ihrem
Rückzug durch Livland Richtung Estland schlössen sich den sowjetischen Truppen

auch jüdische Eamilien an. Von denen, die in die UdSSR flohen, beteiligten
sich später manche in Einheiten der Roten Armee am Kampf gegen Deutschland.

Anfang Juli 1941 marschierte die deutsche Wehrmacht in Livland ein und
besetzte zahlreiche Städte. Bereits in den ersten Wochen danach begannen
Angehörige der lettischen Hilfspolizei Juden zu verhaften und zu ermorden. Von
Juli bis November 1941 wurden alle Juden Livlands umgebracht. Am 11.
November 1941 meldete die in Valmiera herausgegebene Zeitung Talavietis, das
antisemitischste lettische Provinzblatt, freudestrahlend: "Rujena ist judenfrei!"
und berichtete, dass die Stadt von den letzten "18 Juden gesäubert worden ist"
und die Synagoge nunmehr als "Schrottlager" dient. Knapp ein halbes Jahr später,

am 18. März 1942 berichtete die Talavietis von der Verhaftung Jankel Cind-
lers an der Bahnstation von Rujena.27 Jankel Cindler wohnte früher in Valka und
Smiltene. Nach Talavietis war er aus dem Ghetto Riga geflohen, um sich zu den
Bolschewiken abzusetzen. Nachdem er noch einmal aus seinem Arrest zu fliehen
versucht hatte, wurde er ermordet.

Als die Rote Armee Livland im Herbst 1944 von den Nazitruppen befreite,
gab es in Livland keine Juden mehr.

Kulturelle Einflüsse unter Livlands Juden

Um zu verstehen, welche Einflüsse auf Livlands Juden gewirkt haben, ist es

angebracht, zunächst einen kurzen Blick auf die Nationalitäten zu werfen, die
- nächst den Juden - die Bevölkerung Livlands bildeten, und dann einige
Charakteristika dieser Provinz herauszustellen.

Die Mehrheit der städtischen Bevölkerung und die überwiegende Mehrheit
der ländlichen Regionen waren Letten, Bauern, Handwerker, Kaufleute, Lehrer
etc. Die zahlenmässig zweitstärkste Gruppe bildeten die Deutschen, Rittergutsbesitzer

und Bürger, Beamte, Intellektuelle, aber auch Handwerker und Kaufleute.
In den Städten nahm der prozentuale Anteil der Deutschen infolge Zuwanderung

von Letten kontinuierlich ab. Während 1867 die Deutschen noch rund vierzig

Prozent der Einwohner sowohl in Valmiera als auch Cesis stellten, betrug ihr
Anteil 1897 nurmehr die Hälfte davon. Die drittgrösste Gruppe waren die Russen,
in erster Linie Soldaten und Militärs der örtlichen Garnisonen sowie Beamte.

Die Juden waren die viertstärkste Gruppe der städtischen Bevölkerung. Die
Mehrheit von ihnen stammte aus Litauen, Kurland und dem Gouvernement Vi-

27 Rujena briva no zidiem, in: Talavietis Nr. 35 vom 21.03.1942.

238



tebsk. Litauen war bekanntlich die Hochburg rabbinischer Gelehrsamkeit,
zudem besassen die litauischen Juden ein starkes Nationalgefühl und ausgeprägtes
Selbstbewusstsein. Hinzu kam die enge Verbindung, die die litauischen Juden
zur örtlichen Bevölkerung hatten. Wenn sie zu Hause auch jiddisch sprachen, so
konnten sie doch auch gut Litauisch und Polnisch. Kurlands Juden hingegen
waren sehr deutsch geprägt und zeichneten sich durch einen ausgesprochenen
Hang zu säkularer Kultur und Bildung aus. Die Juden aus Vitebsk, die zahlen-
mässig grösste jüdische Gruppe, waren ihnen gegenüber die typischen Shtetlju-
den. Im Gegensatz zu den Litwaks, den litauischen Mitnaggdim, waren die Vi-
tebsker Juden zumeist Chassidim. Sie sprachen Jiddisch, aber auch Lettisch und
Russisch.

Als die Juden Einzug in die deutsch-lettische Atmosphäre der livländischen
Städte hielten, betrachteten sie die deutsche Kultur als die ihnen näher stehende,
zudem schien sie ihnen eine höhere, bessere zu sein. Das gilt natürlich vor allem
für die kurländischen Juden, die auch zu Hause deutsch gesprochen und ihre Kinder

selbstverständlich in deutsche Schulen geschickt haben. Erst gegen Ende des
19., Anfang des 20. Jahrhunderts begannen Juden in Grundschule und Gymnasium

Russisch zu lernen.

Interessanterweise lassen sich selbst in der livländisch-jtidischen
Volksdichtung deutsche Einflüsse entdecken. In einem 1901 in Sankt-Petersburg
erschienenen Sammelband mit jüdischen Volksliedern findet sich der folgende aus
Cesis stammende Vers:

A shejnen Ringele hostu mir geshonken
fun reinem Feingold is er gewesen; (bis)
as ich dermahn sich on dir, majn siss Leben
as me tut mir opgeben

Livlands Juden standen in guten Beziehungen zur örtlichen deutschen
Bevölkerung. Es ist bemerkenswert, dass diese guten Beziehungen selbst noch unter

den extremen Bedingungen der Jahre 1939-1941 hielten. Ein Beispiel davon
liefert das 1968 in Riga verlegte Buch Valmiera runa (Valmiera spricht), das die
Aktivitäten der einheimischen Nazis während des Zweiten Weltkrieges
dokumentiert. Darin wird berichtet, dass die lettischen Nazis, als sie im Sommer 1941

dabei waren, die Juden von Valmiera zu ermorden, auch vor ihrer früheren Zahnärztin

Rita Busch nicht haltmachten, die bis zum Beginn des Krieges noch
"regelmässig mit Deutschen, die nach Deutschland repatriiert worden sind,
korrespondierte und ihnen Schokolade schickte".

Auch das Miteinander von Juden und Letten war zunächst nicht schlecht.
Juden verstanden Lettisch und lebten unter und mit Letten, wenn sie auch mit
lettischer Kultur nichts gemein hatten. Zudem hatte die Revolution von 1905
mindestens jene Kreise enger zueinander geführt, die gegen nationale Unterdrük-
kung und soziale Ungerechtigkeit kämpften.

28 Ginsburg, S. M./Marek, P., Evrejskije narodnyje pesni v Rossii [Jüdische Volkslie¬
der aus Russland], Sankt-Petersburg 1901, 113.

29 Valmiera runa. Riga 1968, 70.

239



In der Lettischen Republik (1918-1940) bewahrten die Juden ihre deutschen
kulturellen Neigungen; zugleich verstärkte sich der lettische Einfluss auf sie.
Ihre Kinder besuchten nicht mehr nur deutsche, sondern auch lettische Schulen.
Diese Tendenz verstärkte sich noch nach dem Coup d'État vom 15. Mai 1934
und der Errichtung einer streng nationalistischen autoritären Herrschaft unter
Karlis Ulmanis. Entsprechend der Verordnung "Über die Eingruppierung der
Schüler nach Nationalitäten", die als Ergänzung zum Gesetz "Über die
Bildungseinrichtungen" vom Juli 1934 erlassen worden war, war den Kindern der
nationalen Minderheiten nur erlaubt, entweder eine eigene oder eine lettische
Schule zu besuchen.'" In der Mehrzahl der livländischen Städte, in denen es keine

jüdischen Schulen gab, waren Juden folglich gezwungen, ihre Kinder aus den
deutschen Schulen herauszunehmen und in lettische Schulen zu schicken, was in
den dreissiger Jahren dazu führte, dass in den Familien sehr häufig die älteren
Kinder noch eine deutsche, die jüngeren hingegen nurmehr eine lettische Schule
besuchten.

Dennoch wahrten Livlands Juden ihre Identität. Die Feiertage wurden ebenso

eingehalten wie die Synagogen und Bethäuser zum Gottesdienst besucht.
Mischehen waren selbst in den dreissiger Jahre noch äusserst selten. Dazu hat
natürlich auch beigetragen, dass nicht nur Juden Mischehen eher ablehnend
gegenüberstanden, sondern diese von lettischen Nationalisten geradezu verdammt
wurden. Symptomatisch mag der folgende Fall sein, der sich 1941/42 im
Regierungsbezirk Allazi abgespielt hat. Dort lebte vor dem Kriege die Familie Purins,
das ist der Zimmermann Janis Purins, ein Lette, und seine Frau Sara, geborene
Etgin, eine Jüdin. Sie hatten zwei Töchter. Nach der deutschen Besetzung wurde
Sara Purins ins Ghetto Riga deportiert; am 2. Dezember 1941 holte sie der
Gebietskommandant jedoch wieder aus dem Ghetto heraus und erlaubte ihr offiziell,

auch weiterhin mit ihrem Mann und den beiden Töchtern zu leben. Trotz dieser

offiziellen Erlaubnis drangen im Frühjahr 1942 Mitglieder des lettischen
Ordnungsdienstes in das Haus der Purins ein und töteten Sara.31 Das war die
Frucht des Hasses, den die von der Nazipropaganda aufgewiegelten lettischen
Nationalisten gesät hatten.

Warum haben sich Livlands Juden nicht assimiliert und trotz allem ihre
Identität bewahrt? Vor allem wohl, weil insbesondere die aus Litauen und
Lettgallen (Südostlettland) stammenden Juden ein starkes jüdischen Selbstbewusst-
sein besassen, ein ausgeprägtes Gefühl für die eigene nationale Würde und keinen

Grund sahen, sich von ihren jüdischen Wurzeln abzuschneiden und ihre
Religion aufzugeben. Auf der anderen Seite waren weder die Letten noch die
Deutschen bereit, eine Assimilation der Juden hinzunehmen, die Juden sozusagen

in ihre Reihen aufzunehmen. Die Folgen dieser Entfremdung zwischen
Juden und Letten sollten sich in der Zeit des Holocaust bemerkbar machen.

30 Valdibas Vestnesis vom 18.08.1934.

31 Dokumentationszentrum "Juden in Lettland". Dokument Nr. III/1 162.

240



Zum Schluss

Die Geschichte der jüdischen Gemeinden in Livland ging 1941 zu Ende.
Alle Juden, denen es nicht gelungen war, aus Livland zu fliehen, wurden von den
Nazis ermordet. Diejenigen, die nach dem Kriege aus der UdSSR nach Lettland
zurückkehrten, zogen es vor, in Riga zu wohnen. Heute leben Juden nur noch in
drei Städten Livlands: wenige in Valmiera und Cesis, in Limbazi sogar nur einer.
Das Schicksal der wenigen noch lebenden Juden Livlands ist die nur allzu
bekannte Tragödie vieler. Sie leben in einem Land, in dem ihre Familien und
Freunde umgebracht worden sind. Das Land, das sie als ihr Mutterland betrachteten,

erwies sich als mehr als eine Stiefmutter. Dennoch können oder wollen sie
nicht weg, weil sie im Innersten ihrer Seele noch immer eine Bindung an dieses
Land empfinden.

Nach dem Kriege haben einige aus Livland stammende Juden Karriere
gemacht, in der Industrie, im Gesundheitswesen, in Wissenschaft und Kultur
Lettlands. Stellvertretend genannt seien hier nur Abram Kliockin, der Publizist,
Philosoph, Professor für Journalistik an der Universität Lettlands und Drehbuchautor

des berühmten lettischen Filmproduzenten Juris Podnieka. Besonders
berühmt wurde er vor allem in den achtziger Jahren während des Kampfes um die
Wiedererlangung der Unabhängigkeit Lettlands. Ferner der hochdekorierte
Erfinder Leo Roze und schliesslich der aus Rujena gebürtige Robert Schmidt, der
über viele Jahre als Professor für die deutsche Sprache am lettischen Konservatorium

lehrte.

Postskriptum

Bevor ich diesen Beitrag geschrieben habe, habe ich mit einigen aus Livland
stammenden Juden gesprochen. Aufsätze von ihnen und ihre Erinnerungen gelesen.

Ihre Intellektualität, ihre Bildung und Kultur, aber auch ihre Integration in
die lettische oder russische Berufswelt und Umgebung haben mich erstaunt. Ein
scharfer Blick für die aktuellen Probleme des heutigen lettischen Staates und
seiner Gesellschaft zeichnet sie gleichermassen aus. Sie sind, wie sie sind, weil
sie von Kindheit an den Reichtum von vier Kulturen in sich aufgesogen haben,
den Reichtum der jüdischen, der lettischen, der deutschen und der russischen
Kultur. Sie sind, wie sie sind, weil sie Juden aus Livland sind.

241


	Zur Geschichte der Juden in Livland

