Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 53 (1997)

Artikel: "Das Studium der Schrift ist die grosste Mizwa" : Anmerkungen zum
Beitrag des Wilner Gaon zur Bibelwissenschaft

Autor: Schreiner, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961584

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“Das Studium der Schrift ist die grosste Mizwa”

ANMERKUNGEN ZUM BEITRAG DES
WILNER GAON ZUR BIBELWISSENSCHAFT

von Stefan Schreiner”

Eine verspitete Wiirdigung anlésslich seines 200. Todestages

“Unter denen, die sich seit dem Abschluss des Talmud mit dem Studium
judischer Literatur und Tradition befasst haben, gab es nur wenige, die Elija von
Wilna iibertroffen oder ihn auch nur erreicht haben”, schrieb vor mehr als achtzig
Jahren bereits Jakob S. Raisin und hatte damit durchaus nicht {ibertrieben, son-
dern recht.! In der Tat kann es keinem Zweifel unterliegen, dass mit R. Elijahu
ben Schelomo Salman Kremer (23. April 1720 bis 9. Oktober 1797), dem Wilner
Gaon bzw. ha-GR”A oder ha-GR” O, wie er mit seinem Akronym allenthalben
nur genannt wird, tatsdchlich ein neuer Abschnitt in der Geschichte der jiidischen
Wissenschaft und Bildung im allgemeinen und des Studiums der Bibel, der
Mischna und des Talmud im besonderen begann. Manchmal ist sogar behauptet
worden, er habe dieses Studium geradezu revolutioniert. Ob dies nun zutrifft
oder nicht, nicht zu tibersehen ist, dass den Wilner Gaon bereits zu Lebzeiten und
erst recht nach seinem Tode viele wegen seiner immensen Gelehrsamkeit, seiner
ebenso unbestrittenen wie unvergleichlichen Meisterschaft in allen Bereichen
des jiidischen Wissens, bewundert haben. Dass die ihm gewidmete biographi-
sche Literatur, die seit dem (frithen) 19. Jahrhundert in beachtlichem Umfang
entstanden ist,” sehr bald nachgerade hagiographische Ziige angenommen hat, ist
denn auch kein Zufall. Doch ist dies hier nicht das Thema.

Nach Jakob J. Dienstags bibliographischem Essay iiber den Wilner Gaon zu
urteilen,’ der zwar vor beinahe fiinfzig Jahren bereits veroffentlicht worden, aber

*  Prof. Dr. Stefan Schreiner, Institutum Judaicum, Liebermeisterstr. 12, D - 72076
Tiibingen, Deutschland.

1 Raisin, Jakob S., The Haskalah Movement in Russia, Philadelphia 1913, 70.

2 Z.B.: Lewin, Joshua Heschel, Sefer ‘alijot Elijahu, we-hu toledot adam ha-gadol,
Wilna 1855/6 u.6.; Abraham ben ha-GR”A, Sefer sa‘arat Elijahu, Wilna 1889 u.6.;
Schemuel b. Abraham Jona Jewnin (Hg), Sefer ma‘ase rav, Wilna 1887; Anonymus,
Toledot Elijahu - di biografie fun Wilner Goen mit ainige ertzeilungen wegn im,
welkhe gefinen zikh in farsheidene sforim tzuzamengeklibn, Wilna 1927; Elijahu b.
Eliezer Landau (Hg), Sefer hadrat Elijahu - bashraibung un sheinhait fun dem Wil-
ner Goen (ha-GR”A) mi-Wilne zI’h, Jerusalem/Wien/New York 0.J. Manches davon
ist nachgedruckt in Maimon, J. L., Toledot ha-GR”A, Jerusalem 1969/70.

3 Dienstag, J. J., Rabbenu Elijahu mi-Wilna - reschima bibliografit, in: Talpijot 4
(1949), 249-356.

204



bis heute die einzige umfassende Bibliographie seiner Werke geblieben ist, die
wir haben, scheint der Wilner Gaon die gesamte hebriische Bibel kommentiert
zu haben; jedenfalls ist zu fast allen biblischen Biichern mindestens der Titel ei-
nes unter seinem Namen laufenden Kommentars tiberliefert. Selbst wenn nicht
alle Kommentare, die er verfasst hat oder ihm zugeschrieben worden sind, iiber-
dauert haben, gentigen die vorhandenen Kommentare gleichwohl, um die bemer-
kenswerte Breite und Tiefe seiner bibelwissenschaftlichen Studien zu belegen.”

Wie indessen jeder Versuch, den Beitrag des Wilner Gaon zum Studium der
jiidischen Tradition im allgemeinen zu wiirdigen, so steht auch der Versuch der
Wiirdigung seiner Leistung auf bibelwissenschaftlichem Gebiet im besonderen
vor einem fundamentalen Problem, namlich dem Problem der Authentizitit und
Verlisslichkeit der Texte, die als Werke des Wilner Gaon tiberliefert sind.

Denn wie Abraham ben Jechiel Michel Danzig (1748-1820), einer der Schii-
ler des Gaon, im Nachruf auf seinen Lehrer bereits ausdriicklich bestitigt hat,” ist
nicht nur kein einziges Werk des Gaon zu seinen Lebzeiten gedruckt, sondern
auch keines seiner Werke von ihm selbst geschrieben worden. Alles, was der
Gaon in seinen jiingeren Jahren zu Papier gebracht hatte, war nur fiir seinen per-
sonlichen Gebrauch bestimmt, keinesfalls jedoch zur Verdffentlichung. Den
Sohnen des Gaon und seinen Schiilern war es daher vorbehalten, seine Werke zur
Veroffentlichung vorzubereiten; und sie taten dies, indem sie die Nachschriften,
die sie von seinen Vorlesungen angefertigt hatten, in eine entsprechende Form
brachten. Wie schwierig dies manchmal war, erfahren wir von R. Menachem
Mendel ben Baruch Bendet von Schklow (gest. 1827), der, wie er selbst sagte,
“eine ganze Reihe von Biichern des Gaon zum Verleger gebracht hat”. Im Vor-
wort zu seiner Ausgabe des Kommentars des Gaon zum Buch der Proverbien
beschreibt er, wie dieses Buch zustande gekommen ist;® und Menachem Mendel
war dabei ehrlich genug zuzugeben, dass er moglicherweise nicht immer alles
korrekt verstanden hat, was der Gaon gelehrt hat: we-efschar lo hissagti devaraw
mechamat gozer ha-massig we- ‘omeq ha-mussag. Deswegen liegt auch alle Ver-
antwortung fiir eventuelle Fehler oder Unzuldnglichkeiten bei ihm und diirfe
keineswegs dem Gaon angelastet werden.’

Was Menachem Mendel im eben zitierten Vorwort geschrieben hat, gilt
mutatis mutandis fur alle anderen Werke des Gaon auch. Alle biblischen Kom-
mentare ebenso wie die zahlreichen anderen Biicher, die unter seinem Namen
tiberliefert sind, sind senso stricto folglich nicht seine, sondern seiner Schiiler
Werke, und es bleibt nichts, als sich darauf zu verlassen, dass sie die Ansichten
und Lehren ihres Meisters, wenn schon nicht wortgetreu, so doch zuverléssig
wiedergegeben haben.

4 Die entsprechenden bibliographischen Angaben bei Dienstag, J. ., aaO 273-280, Nr.
2-58.

5 Hesped ‘al ha-GR”A, Wilna 1871 (repr. in Farfel, J. L. [Hg], Divre Elijahu -
Excerpts from the writings of Elijah, Gaon of Wilna, New York 1948); Fuenn (Fin),
S. 1., Qirja Ne’emana, Wilna 1860 (?1871), 146.

6 Sefer Mischle ‘im beur ha-GR”A, Philipp, M. (Hg), Petah Tiqvah 1985, 11f.
7 AaO 12.

205



Die Bedeutung des Studiums der Schrift und seine Voraussetzungen

Bevor von dem spezifischen Beitrag des Gaon zur Bibelwissenschaft gere-
det werden kann, sind einige Bemerkungen zur Bedeutung, die er dem Studium
der Bibel beigemessen hat, angebracht. Denn fiir ihn war ein angemessenes Stu-
dium der Bibel das, was er limmud ha-Tora genannt hat, von elementarer Bedeu-
tung. Daher beginnt er seine Auslegung der Genesis mit den Worten: “Zuerst
muss der Mensch wissen, dass die Tora, die uns gegeben ist, unser Leben ist. Wie
die Fische nur leben, wenn sie im Wasser sind, und wenn man sie aus dem Was-
ser herausnimmt, sterben, so auch der Mensch, der das Torastudium unterlésst,
wenn auch nur fiir einen Augenblick, er gleicht einem Toten.” Der Gaon war
und blieb zutiefst liberzeugt, dass das Studium der Bibel nicht nur irgendeine
Mizwa ist, es ist die grosste Mizwa, grosser als alle anderen, wie er in seinem
Kommentar zu Proverbien 1,23 ausgefiihrt hat.” Und um die Bedeutung des Bi-
belstudiums noch zu unterstreichen, erklérte er in seinem Kommentar zu Sifra
di-Zeni‘uta (Kap. 5): “Alles was ist, war und sein wird, ist bereits in der Torah
enthalten und nicht nur die Prinzipien, sondern ebenso auch die Details jeder
Gattung, die kleinsten Details jedes menschlichen Wesens sowohl als auch der
Natur, Pflanzen, der Mineralien, all das ist bereits in der Torah vorgegeben.”

Konsequenterweise hat der Gaon wiederholt den absoluten Vorrang des
Studiums der Bibel betont und es liber jede andere Beschiftigung gestellt und
einen grossen Teil seiner Zeit neben dem Studium der Mischna und beider Tal-
mudim und vieler anderer klassischer und nachklassischer rabbinischer Texte,
die er ebenfalls sehr sorgfiltig studiert und ausfiihrlich kommentiert hat, insbe-
sondere dem limmud ha-Tora, dem Studium der Schrift, gewidmet."” Entgegen
der zu seiner Zeit iiblichen Praxis erklirte er: Das Studium der Bibel kommt zu-
erst; denn Mischna und Talmud resultieren aus der Bibel. Vollkommen unmog-
lich 1st es daher, die Mischna und den Talmud verstehen zu wollen, ohne zuvor
tiber hinreichende Kenntnis der Bibel zu verfiigen. Daher bestand er darauf, dass
“jeder zuerst die vierundzwanzig Biicher der Schrift meistern sollte, ihre Etymo-
logie, ihre Poesie, ihre Syntax, dann die sechs Ordnungen der Mischna mit den
wichtigsten Kommentaren und den vorgeschlagenen Emendationen, und erst am
Ende den Talmud im allgemeinen, ohne jedoch allzu viel Zeit auf den Pilpul zu

2y 11

verschwenden, der ohnehin keinerlei praktischen Nutzen bringt”.

Die Frage ist nur, worin besteht ein sachgerechtes, angemessenes Studium
der Schrift?

Der Gaon selber hat niemals an einer Jeschiva gelernt; er war niemals einer
Schule oder einem Lehrer verpflichtet. Von frithester Jugend an hatte er selbstéin-

8 Digdug u-ferusch ‘al ha-Tora, Abraham b. ha-GR”A (Hg), Wilna 1833, 1 (repr. in:
Sefer ozar sifre ha-GR”A, Jerusalem o. J. und o. Pag.); vgl. Dienstag, J. J., aaO 275,
Nr. 11.

9 AaO 29.

10 Vgl. Schochet, E. I., The Hasidic Movement and the Gaon of Vilna, Northvale N.J./
London 1994, 159ff.

11 Raisin, J. S., aaOQ 74.

206



dig studiert, was ohne Zweifel fiir seine intellektuelle Entwicklung von grosster
Bedeutung gewesen ist. So hatte er den Vorteil, niemals in einer der in den Je-
schivot seiner Zeit ausschliesslich gelernten und praktizierten exegetischen oder
hermeneutischen Methodologie der biblischen Interpretation trainiert worden zu
sein. Auf diese Weise entging er dem vorherrschenden Pilpul, der scholastisch-
dialektischen kasuistischen Methode des Talmudstudiums, die die Bibel aus-
schliesslich durch das Prisma ihrer talmudischen Interpretation betrachtete und
dies auch nur insoweit, als sie in der talmudischen Uberlieferung vorkam, und
konnte das Studium der Bibel zu einem unabhidngigen eigenstiandigen Gebiet
innerhalb der jiidischen Wissenschaft machen.

Indem der Gaon die Anwendung der Vernunft und der Regeln von Logik
und Philologie in der Auslegung der Bibel ebenso wie der rabbinischen Literatur
insgesamt nicht nur empfahl, sondern zum obersten Prinzip erhob, 6ffnete er
neue Wege fiir einen zumindest zu seiner Zeit ungewdhnlichen Zugang zum lim-
mud ha-Tora. Fiir ihn basierte dieser, und damit ein sachgerechtes Studium der
Schrift, auf dem Studium der biblischen Geschichte (zutiefst bedauerte er deswe-
gen gelegentlich, dass es keine hebriische Ubersetzung der Werke des antiken
juidischen Historikers Flavius Josephus gibt!),'* der historischen Geographie und
vor allem der hebriischen Philologie. Ohne Prizedenz in dem gewaltigen Kor-
pus der hebriischen Literatur {iber die Bibel ist sein Handbuch der vergleichen-
den Chronographie der juddischen und israelitischen Konige (minjan wa-seder
schenot ha-melachim),"” das er im Zusammenhang mit seinem Kommentar zu
den Biichern Josua, Samuel und Konige zusammengestellt hat. Ebenso ohne Pri-
zedenz ist sein Buch tiber die historische Geographie des Heiligen Landes (zurat
ha-arez li-gevuloteha), eine Landkarte von Erez Jisrael, die er gleichfalls im
Zusammenhang mit seinem Kommentar zu Josua erarbeitet hat. Dazu gehort fer-
ner auch (s)eine Rekonstruktion des Tempels in Jerusalem (tavnit binjan ha-bajit)."

Die zweifellos grosste Leistung des Gaon ist jedoch sein Beitrag zum Studi-
um der hebriischen Sprache und insbesondere der hebriischen Philologie. Denn
das Leitmotiv all seiner bibelwissenschaftlichen Werke war seine tiefe Uberzeu-
gung, dass man, um die Bibel zu verstehen, zuerst die Sprache lernen und beherr-
schen miisse, in der sie geschrieben ist. Denn erst wenn man um die Beudeutung
der Worte weiss und den einfachen Sinn der Sitze richtig versteht, kann man
liber ihren tieferen Sinn, liber die Geheimnisse der Tora, die in ihr verborgen
sind, nachsinnen."

12 Zinberg, 1., A History of Jewish Literature, 12 Bde, Cincinnati/New York 1973-
1978, Bd. VI, 225.

13 In: Sefer Adderet Elijahu - perusch ‘al nevi’im u-ketuvim, Wilna 1875 (repr. in: Sefer
ozar sifre ha-GR” A, Jerusalem o.J. und o. Pag.); vgl. auch die bibliographischen
Angaben bei Dienstag, J. J., aaO 273f, Nr. 2.

14 Schklow 1802 (repr. in: Sefer Adderet Elijahu [A. 13]). Vgl. auch Tavnit ha-bajit ha-
schelischi ‘im be’ur ha-GR”A, Berlin 1822; s. dazu die bibliographischen Angaben
bei Dienstag, J. J., aaO 275, Nr. 16.

15 Sefer Adderet Elijahu - perusch ‘al ha-Tora, Wilna 1875, Jerusalem 21960, 1 (repr.
in: Sefer ozar sifre ha-GR”A, Jerusalem o. J. und o. Pag.); vgl. auch die bibliographi-
schen Angaben bei Dienstag, J. J., aaO 274f, Nr. 6-10.

207



Ohne Philologie keine Exegese

Es ist hier nicht der Ort, in aller Ausfiihrlichkeit auf die Methodologie einzu-
gehen, die der Gaon seinen Bibelkommentaren zugrunde gelegt hat. Hier kann es
nur darum gehen, seine wichtigsten Ergebnisse, sein eigentliches Verdienst im
Bereich der Bibelwissenschaft in Erinnerung zu rufen. Und dies scheint mir ein
doppeltes zu sein:

1. Hinzuweisen ist da zuerst und vor allem auf die Relevanz, die der Gaon
im Rahmen der Exegese gerade der hebriischen Philologie, der Grammatik und
Lexikographie beigemessen hat. Mit Recht schrieb Joel H. Zaiman: “Zu einer
Zeit, da das Studium der hebridischen Grammatik, der Bibel und der Mischna
weithin vernachldssigt worden war, war es der Wilner Gaon, der sie seine Schii-
ler lehrte.”'* Dabei forderte der Gaon nicht allein hinreichende Kenntnis der he-
brédischen Sprache, sondern unternahm selbst alle Anstrengungen, deren Studi-
um voranzubringen. Um das Wissen auf dem Gebiet der Grammatik der Sprache
der Bibel zu vertiefen, verfasste er ein Lehrbuch der hebriischen Grammatik
(Digduq Elijahu)", das allein im 19. Jahrhundert dreimal in verschiedenen Ver-
sionen und unter verschiedenen Titeln neu herausgegeben worden ist.'

Natiirlich war der Wilner Gaon nicht der erste, weder in seinem noch im
Jahrhundert vor ihm, der das Studium der hebriischen Grammatik propagiert
und dazu auch praktisch beigetragen hat. Gleichwohl war er derjenige, der es am
entschiedensten getan hat. Die Wiederbelebung der hebrédischen Philologie unter
den aschkenasischen Juden begann indessen wesentlich frither, mehr als hundert
Jahre vor dem Gaon, zunichst in Deutschland und den Niederlanden'. Zu nen-
nen wire da an erster Stelle der aus Spanien stammende, spiter in Hamburg an-
sdssige und in Amsterdam gestorbene Arzt und Philologe Benjamin ben Ema-
nuel Mussafia (1606-1675), der mit seinem oft verlegten Sefer secher rav,* das
wegen seiner jiddischen Erkldrungen interessanterweise von den spiteren Mas-
kilim in Litauen und Russland im 18. und 19. Jahrhundert*' als Lehrbuch der
deutschen Sprache verwendet worden ist,” ein zwar eigenartiges, fiir seine Zeit

16 Zaiman, Joel H., The Traditional Study of the Mishnah, in: Neusner, J. (Hg), The
Study of Ancient Judaism, 2 Bde, New York 1981, Bd. I, 33.

17 Editio princeps Wilna 1833.
18 S. die bibliographischen Angaben bei Dienstag, J. J., aaO 304, Nr. 227-229.

19 Dazu jetzt Breuer, E., The Limits of Enlightenment, Jews, Germans, and the Eigh-
teenth-Century Study of Scripture, Cambridge, MA./London 1996.

20 Amsterdam 1635; Hamburg 1638; Wien 1757; Berlin 1766 etc. (weitere bibliogra-
phische Angaben bei Vinograd, Y., Ozar ha-Sefer ha-‘ivri, 2 Bde, Jerusalem 1995,
Bd. I, 270). Letzter Neudruck: Brooklyn NY 1974/75. Eine dt. Ubers. von F. De-
litzsch & J. Fiirst erschien im Literaturblatt des Orients I und 2 (1840-41), eine Buch-
ausgabe mit dt. Ubers. von J. Willheimer in Prag 1868.

21 Wovon die Ausgaben: Schklow 1804; Warszawa 1844 und Wilna 1863 zeugen.

22 S.dazu Fishman, D. E., Russia’s First Modern Jews - The Jews of Shklov, New Y ork/
London 1995, 68-73.

208



jedoch unvergleichliches zweiteiliges Handbuch geschaffen hatte, in dessen
zweitem Teil er den grammatischen Stoff auf sieben Lektionen aufgeteilt dar-
bot,* die er jom echad, jom scheni etc. nannte, als ob er den Benutzern suggerie-
ren wollte, sie konnen sich die Sprache und ihre Grammatik gleichsam in einer
Woche aneignen.

[hren unbestreitbaren Hohepunkt indessen erreichte die Renaissance der
hebridischen Grammatik in den Werken von Schelomo (Salomo) Salman ben Je-
huda Leib Katz, besser bekannt unter dem Namen Salman Hanau oder Hena
(1687-1746), der in Hanau (daher sein “Familienname’) geboren ist, spiter aber
in Hamburg lebte und u. a. als Autor einer Reihe wichtiger Abhandlungen zur
hebriischen Philologie berithmt geworden ist.** Von besonderem Wert und In-
teresse wiren da fiir unseren Zusammenhang sein Sefer binjan Schelomo,” in
dem er scharfe Kritik an den dlteren Grammatiken und Grammatikern iibte, was
thm sehr vertibelt worden 1st und dazu gefiihrt hat, dass er in spateren Ausgaben
seines Buches eine Entschuldigung fiir seine Angriffe beidrucken musste, und
vor allem seine umfassende hebriische Grammatik Sefer zoher teva ‘im michse
ha-teva.* Wie an ihr ablesbar ist, verfiigte Hanau iiber profunde Kenntnis der
Werke der fritheren Grammatiker, der mittelalterlichen Gelehrten beider Schu-
len, der friitheren spanischen Schule (er nannte sie ha-medagdeqgim ha-rischo-
nim), ebenso wie der spiteren nordfranzosischen Schule (die er ha-medagdeqgim
ha-acharonim nannte); und auf die Werke, die aus diesen Schulen hervorgegan-
gen sind, baute er seine eigene Grammatik auf. Wo immer die Ansichten seiner
Vorginger in Fragen der Morphologie, Syntax etc. auseinandergingen, versuchte
er einen Ausgleich zwischen ihnen zu schaffen. Hanaus Grammatik ist weit ver-
breitet gewesen und oft nachgedruckt worden.?” Wir haben daher allen Grund an-
zunehmen, dass sie auch weithin studiert worden ist.

Selbst wenn wir keinen, und schon gar keinen eindeutigen Beweis dafiir
haben, ist es dennoch nicht unwahrscheinlich oder zumindest nicht auszuschlies-
sen, dass Hanaus Grammatik auch dem Wilner Gaon bekannt gewesen ist, wenn
auch die osteuropiischen Ausgaben dieser Grammatik mit Ausnahme der Aus-
gabe Zo6tkiew 1755 (°1855) nicht bis ins 18. Jahrhundert zuriickgehen, sondern
erst Jahre nach seinem Tode erschienen sind.”® Mindestens auf den ersten Blick
jedoch fillt eine liberraschende Ahnlichkeit zwischen Hanaus und des Gaons
Grammatikbiichern auf, in ihrer Anlage, in ihrem Verstindnis von Grammatik

23 S. 1-8.9-19. 19-27. 27-36. 36-44. 44-50. 50-57.

24 Bibliographische Angaben bei Fiirst, J., Bibliotheca Judaica, 3 Bde, Leipzig 1849-
1868 (repr. Hildesheim 1960), Bd. I, 379f; vgl. Encyclopaedia Judaica, Bd. VII, Sp.
907-909, s.v. Hanau. Zu Hanaus Bedeutung s. jetzt Breuer, E., aaO 132-137 mit 278-
280, A. 82-105.

25 Frankfurt a.M. 1708.
26 Frankfurt a.M. 1724; Berlin 1733 etc. Letzter Neudruck: Jerusalem 1971.

27 Vinograd, Y., aaO I, 259, verzeichnet nicht weniger als 11 Ausgaben vor 1863 (nach
diesem Jahr gedruckte Biicher sind in seinem bibliographischen Handbuch nicht
mehr erfasst).

28 Wie die Ausgaben Grodno 1805; Wilna 1820 und Lwow (Lemberg) 1840.

209



ebenso wie in der Darbietung des grammatischen Materials und der dabei ver-
wendeten Terminologie. Leider hat der Gaon keinen ihm bekannt gewesenen
fritheren Grammatiker namentlich erwédhnt. Wenn er auf iltere grammatische
Werke Bezug genommen hat, dann zitierte er sie mit der Einleitungsformel:
omrim ha-medagdeqgim etc. Die Beziehung des Gaons zu den fritheren Gramma-
tiken und Grammatikern bleibt daher ein Gegenstand fiir weitere Studien. Und
nicht nur diese Beziehung, sondern auch die Wege, iiber die diese Werke dem
Gaon bekannt geworden sein kénnen, sind bisher nicht deutlich. Nur zu vermu-
ten ist, dass er mit ihnen vielleicht in seinen Jugendjahren auf seinen Wanderun-
gen durch Polen und Deutschland® in Beriihrung gekommen ist, oder aber seine
Schiiler und Freunde es waren, wie beispielsweise Baruch Schick aus Schklow
(1744-1812),* Salomo ben Joel aus Dubno (1738-1813)% u.a., von denen wir
wissen, dass sie nicht zuletzt durch ihre Studien mit jiidischen Gelehrten in West-
europa in Kontakt standen, die den Gaon mit diesen idlteren Grammatiken be-
kannt gemacht haben.

Wenn auch, wie gesagt, der Gaon nicht der erste war, der sich tief in das
Studium der hebridischen Grammatik versenkte, so war er jedoch der erste, der in
seiner Bibelexegese von ihr systematischen Gebrauch gemacht hat, indem er die
philologische Methode in die Schriftinterpretation und ebenso auch in die Inter-
pretation der Talmudim und verwandter Literatur eingefiihrt hat. Muss doch sei-
ner Meinung nach jeder Versuch, die Bibel zu erklidren, vor allem anderen auf
einer soliden sprachlichen Basis, d. i. Kenntnis der Sprache der Bibel basieren. In
dieser Hinsicht hat der Gaon folglich eine Tradition erneuert, die Jahrhunderte
zuvor in Nordafrika und Spanien bliihte, deren Kronung die sog. spanische Exe-
getenschule gewesen ist.

Es kann daher nicht iiberraschen, dass wir die meisten grammatischen eben-
so wie lexikographische Beobachtungen und Erkldrungen des Gaon in seinen
Bibelkommentaren finden. Ein diesbeziigliches Meisterstiick, das zugleich sei-
nen philologischen Zugang zur Bibelexegese dokumentiert, ist sein Digduq u-
ferusch ‘al ha-Tora, (s)ein Kommentar zu den ersten sechs Versen der Bibel,*
der fast zur Giinze aus morphologischen Analysen und einem Summarium der
Regeln der Vokalisation sowie einer Zusammenfassung der masoretischen
Grammatik besteht.

Besondere Aufmerksamkeit widmete der Gaon in diesem Zusammenhang
solchen grammatischen Phiinomenen wie der Verwendung von Verben in ihrer
intransitiven anstelle der transitiven Form, der Verwendung von Singularformen
bei Nomina und/oder Verben, anstelle ihrer entsprechenden Pluralformen oder

29 Vgl. Zinberg, 1., aa0 (A. 9), Bd. VI, 221.

30 Fishman, D. E., aaO 22ff. Baruch Schick hatte auf Anraten des Gaon u.a. Euklid’s
Elemente der Geometrie ins Hebréische iibersetzt (erschienen Den Haag 1780); s.
dazu Fishman, D. E., aaO 37-40.

31 Vgl.sein ‘Alim li-terufa etc., Amsterdam 1778/[5]538, und dazu Breuer, E., aaO 23-
25 mit 234-235, A. 24-32 und 147-152 mit 284-285, A. 1-31.

32 Abraham b. ha-GR”A, Wilna 1833; repr. in: Sefer ozar sifre ha-GR A, Jerusalem o.
J. und o. Pag.

210



umgekehrt, dem Vorkommen von Maskulina anstelle von Feminina etc.”” Ein
anderes von ihm mehrfach diskutiertes Problem ist der Zusammenhang zwi-
schen masoretischer Akzentuation und Syntax des biblischen Hebriisch. Selbst
wenn der Gaon im allgemeinen das masoretische Akzentsystem akzeptierte, ist
er an einigen Stellen dennoch von ihm abgewichen,* indem er dem Beispiel
Raschi’s und anderer mittelalterlicher Autoren folgte.*

2. Die andere, hochst wichtige Leistung des Gaon im Bereich der Bibelwis-
senschaft ist zweifellos sein Beitrag zur hebriischen Lexikographie im allgemei-
nen und seine Analyse einer Reihe linguistischer und semantischer Probleme 1m
besonderen. Dazu ziihlen das Problem von Synonymitidt und Paronymitét, der
Valenz des Verbs und das, was man Gegenlidufigkeit nennt, die Tatsache, dass
eine Wurzel mitunter zwei Bedeutungen haben kann, die einander diametral ent-
gegengesetzt sind und sich gegenseitig ausschliessen, z. B. b-r-k, das segnen
ebenso bedeuten kann wie fluchen, oder ch-s-d, dessen Nominalform chesed so-
wohl in der Bedeutung Giite, Treue o. 4. als auch in der Bedeutung Beschdmung,
Beleidigung o. d. bezeugt ist.

Selbst wenn auch in diesem Falle sofort hinzuzufiigen ist, dass es schon vor
dem Gaon Exegeten und Philologen gegeben hat, die sich mit diesen und anderen
Problemen abgemiiht haben, so zeichnen sich des Gaons diesbeziigliche Erorte-
rungen jedoch dadurch aus, dass sie viel intensiver und systematischer unter-
nommen worden sind, jedenfalls intensiver und griindlicher als in irgendeinem
anderen fritheren Werk. Insbesondere in seinem Kommentar zu Proverbien lie-
fert der Gaon - wie Mosche Philipp im Nachwort zu seiner Edition des Kommen-
tars hinreichend belegt hat*® - auf beinahe jeder Seite Beispiele, die seine Exper-
tise im Bereich der Grammatik und Lexikographie sowohl als auch der Semantik
beweisen und zugleich seine Bemiihungen dokumentieren, nicht nur die exakten
Bedeutungen eines Wortes, eines Nomens oder Verbs zu definieren, sondern
auch und vor allem die Frage zu beantworten, warum in einem biblischen Vers
gerade dieses Wort vorkommt und nicht irgend ein anderes gleichbedeutendes.

Der Purismus des Gaons im Definieren exakter Wortbedeutungen wird um
so deutlicher, wenn man seine Behandlung der sogenannten Synonyme betrach-
tet. Wihrend sich der oben bereits erwihnte Benjamin Mussafia im ersten alpha-
betisch geordneten lexikographischen Teil seines Sefer secher rav bemiiht hatte,
alle sogenannten Synonyme, die in (den von ihm untersuchten Texten) der Bibel
enthalten sind, nebeneinander zu stellen,”” war der Gaon bestrebt, zwischen ih-
nen prizise zu unterscheiden. Und indem er ihre jeweilige spezifische Bedeu-
tung herausarbeitete, wollte er zugleich beweisen, dass es Synonyme senso

33 S. die Beispiele bei Philipp, M., aaO (A. 6) 403.

34 Vgl. Sefer Mishle ‘im be’ur ha-GR”A (A. 6) zu Prov 13,15 (S. 161); 20,24 (S. 231);
24.4 (S. 266); 28,20-21 (S. 308).

35 Vgl. Kogut, S., Ha-Migra ben te ‘amim le-farschanut, Jerusalem 1994.

36 S. Sefer Mishle ‘im be’ur ha-GR”A (A. 6), 401-404.

37 Neben “nafaschta (hast geruet)” stehen “we-schagatta, we-schachavta, we-schavta,
we-hirga ‘ta, we-sha’ananta” (aa0O [A. 19] 50).

211



stricto nicht gibt, sondern bestenfalls Paronyme. Allein die Tatsache, dass eine
jede Wortwurzel ihre unverwechselbar eigene Bedeutung hat, schliesst aus, dass
Derivate verschiedener Wurzeln dieselbe Bedeutung haben, also als “Synony-
me” betrachtet werden konnen. Eine Liste der “Synonyme”, die der Gaon in sei-
nen Bibelkommentaren diskutiert hat, hat bereits Schelomo (Salomo) ben Abra-
ham Maltzan in seinem Buch Sefer berag ha-schachar, einer Sammlung von
kurzen Texten und Abhandlungen des Gaon, zusammengestellt.” Wenn diese
Liste auch nur eine vorliufige, jedenfalls keine vollstindige ist, vermittelt sie
doch einen Eindruck von der Intensitit, mit der der Gaon sich gerade dieses The-
mas angenommen hat.

Nur in seiner Behandlung der hapax legomena bleibt der Gaon eher traditio-
nell; denn in dieser Hinsicht versagt seine sonst so erfolgreiche komparatistische
Methode. Daher begniigte er sich in diesen Fillen mit der Wiederholung der In-
terpretationen, die lange vor ihm bereits von Raschi, R. Levi ben Gerson (Ral-
bag) u. a. vorgetragen worden sind (s. z.B. seinen Kommentar zu Proverbien
1,31 [S. 331, 6,3 [S. 77f], 17,22 [S. 2061, 22,2 [S. 243]).

Philologische Analyse und traditionelle Schriftauslegung

Trotz seiner innovativen philologischen Methode, die zuweilen als ein gera-
dezu modernistischer Versuch beschrieben worden ist, die traditionelle jiidische
Bibelexegese zu revolutionieren, war der Gaon der traditionellen Schriftausle-
gung, wie sie in Midrasch und Talmud oder in kabbalistischen Werken zu finden
ist, doch niemals ablehnend gegeniibergestanden; und es ist gewiss kein Zufall,
dass der Gaon die sogenannten Zweiunddreissig (hermeneutischen) Regeln des
Rabbi Jischmael, die allgemein als die Standardmethodologie der Bibelinterpre-
tation, wie sie die rabbinischen Gelehrten praktiziert haben, angesehen werden,
nicht nur sehr sorgfiltig studiert, sondern auch ausfiihrlich kommentiert hat, um
ihre bleibende Giiltigkeit, ihre Niitzlichkeit und Anwendbarkeit zu zeigen, wie er
selbst sie in seinen Bibelkommentaren schliesslich immer wieder angewendet
hat, einschliesslich der Gematria und des Notarikon.” Ebenso hat er niemals die
divre chaza’l, die Worte der Weisen verworfen. Im Gegenteil. Er selbst, der viel-
leicht der grosste Kabbalist aller Generationen gewesen ist, war nicht nur mit
ithnen bestens vertraut, wie man der langen Liste seiner Kommentare zur klassi-
schen rabbinischen und kabbalistischen Literatur entnehmen kann,* sondern
machte von thnen auch ausgiebig Gebrauch, indem er sie in allen seinen Werken
oft zitierte. Es fillt denn auch nicht schwer, fiir beinahe alle seine Schriftausle-
gungen Vorbilder zu finden, wie sich fast jeder Satz in dieser oder einer dhnli-
chen Formulierung bereits in der rabbinischen und/oder kabbalistischen Litera-

38 Wilna 1863 (repr. Jerusalem/Bne Beraq o. J.), 27-32.
39 S. die Beispiele bei Philipp, M., aaO (A. 6) 401f.
40 S. dazu die bibliographischen Angaben bei Dienstag, J. J., aaO 287-295, Nr. 98-157.

212



tur nachweisen lédsst.*' Die Originalitdt der Kommentare des Gaon besteht jeden-
falls primér in der Auswabhl, die er aus der durch die Tradition angebotenen Inter-
pretationen vorgenommen hat.

Tatsdchlich lag dem Gaon nichts an einer Revolutionierung der Exegese.
Selbst wenn er seine eigene(n) exegetische(n) Methode(n) entwickelt und ange-
wendet hat, so war und blieb er in seinen Ansichten doch ganz ein Traditionalist.
Das Anliegen all seiner Bemiithungen sah er in nichts anderem, als den peschat,
den einfachen Schriftsinn (neu) herauszuarbeiten. Denn - so seine Ansicht - “der
peschat wird emet (Wahrheit) genannt, da ‘keine Schriftstelle {iber ihren (einfa-

chen) Wortsinn hinausgeht’ (en miqgra joze mide peschuto, bShab 63a;
bYev 11b; 24a)”.*

Der peschat, wie ihn der Gaon versteht, ist freilich mehr als “der einfache
Schriftsinn™ im herkommlichen Sinne; denn er umfasst den derasch, den tradi-
tionellen Midrasch, ebenso wie den remes, den allegorischen, und den sod, den
inneren Schriftsinn. Im Kommentar zu Proverbien 1,23 schreibt er daher: “Die
Toraistin zwei Teile geteilt, die wiederum vier bilden, und diese sind es: peschat
und sod, von denen jeder wiederum zwei weitere enthilt: Der sod umfasst die
sodot, die Geheimnisse der Tora, und den remes, der das Tor zu den Geheimnis-
sen der Tora bildet; und der peschat umfasst den derasch und den eigentlichen
peschat, den Literalsinn.”* Um den sod, den inneren Sinn der Tora wirklich ver-
stehen zu konnen - und dies ist auch nach Ansicht des Gaon das letztendliche Ziel
jeder Schriftauslegung -, 1st es folglich unerliisslich, zuvor den peschat zu erfas-
sen, und zwar so prizise wie moglich (kesche-tavin ha-sod tire ha-peschat ech
hu nachon we-emet etc.).*

Das Buch, das wohl am besten geeignet ist zu illustrieren, wie der Gaon die-
se vier traditionellen Weisen, die Schrift zu deuten, mit seiner eigenen philologi-
schen Methode der Bibelexegese verbunden hat, ist sein Kommentar zum Buche
Jona.” Von Anfang bis Ende bringt er mit seiner allegorischen Auslegung dieses
Buches letztlich nichts anderes als eine Wiederholung dessen, was die rabbini-
schen Gelehrten und die Kabbalisten fritherer Jahrhunderte einerseits und die
klassischen mittelalterlichen Kommentatoren, allen voran Raschi, anderereseits
an Auslegung zum Buch Jona bereits geboten haben. Der einzige, aber bedeutsa-
me Unterschied besteht darin, dass der Wilner Gaon seine allegorische Ausle-

41 Hinsichtlich des Sefer Mishle ‘im be’ur ha-GR”A, hat bereits M. Philipp in seiner
Edition (A. 5) in den Fussnoten zum Text des Gaon alle Quellen nachgewiesen, vgl.
dazu auch ders., aaO 403f. Dasselbe hat hinsichtlich des Buches Jona J. Rivlin in
seiner Edition des Sefer Jona ‘im be’ur ha-GR”A, Bne Beraq 1995, getan. Fiir alle
tibrigen Bibelkommentare des Gaon fehlen bis heute verlissliche textkritische Edi-
tionen!

42 Kommentar zu Prov 23,23 (aaO [A. 6] 260).
43 AaO (A. 6) 29.
44 Kommentar zu Prov 5,18 (aaO [A. 5] 74).

45 Editio princeps: Perusch ‘al Jona, Wilna 1800; weitere bibliographische Angaben
bei Dienstag, J. J., aaO 277, Nr. 29-35, und Rivlin, J., aaO (A. 39) 14.

213



gung auf eine angemessene philologische Basis gestellt, mit anderen Worten, fiir
die traditionelle Interpretation die erforderlichen philologischen Argumente
nachgetragen hat.*® Dies im einzelnen nachzupriifen, muss freilich anderen Stu-
dien iiberlassen bleiben.

46 Vgl. Rivlin,J., Be’ur ha-GR”A le-sefer Jona, in: Qirjat Sefer 62 (1988/89), 920-924,
sowie sein Vorwort zu seiner Edition des Sefer Jona ‘im be’ur ha-GR”A (A. 39),
11-14.

214



	"Das Studium der Schrift ist die grösste Mizwa" : Anmerkungen zum Beitrag des Wilner Gaon zur Bibelwissenschaft

