
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 53 (1997)

Artikel: "Das Studium der Schrift ist die grösste Mizwa" : Anmerkungen zum
Beitrag des Wilner Gaon zur Bibelwissenschaft

Autor: Schreiner, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961584

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"Das Studium der Schrift ist die grösste Mizwa"

ANMERKUNGEN ZUM BEITRAG DES
WILNER GAON ZUR BIBELWISSENSCHAFT

von Stefan Schreiner

Eine verspätete Würdigung anlässlich seines 200. Todestages

"Unter denen, die sich seit dem Abschluss des Talmud mit dem Studium
jüdischer Literatur und Tradition befasst haben, gab es nur wenige, die Elija von
Wilna übertroffen oder ihn auch nur erreicht haben", schrieb vor mehr als achtzig
Jahren bereits Jakob S. Raisin und hatte damit durchaus nicht übertrieben,
sondern recht.1 In der Tat kann es keinem Zweifel unterliegen, dass mit R. Elijahu
ben Schelomo Salman Kremer (23. April 1720 bis 9. Oktober 1797), dem Wilner
Gaon bzw. ha-GR"A oder ha-GR"0, wie er mit seinem Akronym allenthalben
nur genannt wird, tatsächlich ein neuer Abschnitt in der Geschichte der jüdischen
Wissenschaft und Bildung im allgemeinen und des Studiums der Bibel, der
Mischna und des Talmud im besonderen begann. Manchmal ist sogar behauptet
worden, er habe dieses Studium geradezu revolutioniert. Ob dies nun zutrifft
oder nicht, nicht zu übersehen ist, dass den Wilner Gaon bereits zu Lebzeiten und
erst recht nach seinem Tode viele wegen seiner immensen Gelehrsamkeit, seiner
ebenso unbestrittenen wie unvergleichlichen Meisterschaft in allen Bereichen
des jüdischen Wissens, bewundert haben. Dass die ihm gewidmete biographische

Literatur, die seit dem (frühen) 19. Jahrhundert in beachtlichem Umfang
entstanden ist,2 sehr bald nachgerade hagiographische Züge angenommen hat, ist
denn auch kein Zufall. Doch ist dies hier nicht das Thema.

Nach Jakob J. Dienstags bibliographischem Essay über den Wilner Gaon zu
urteilen,3 der zwar vor beinahe fünfzig Jahren bereits veröffentlicht worden, aber

* Prof. Dr. Stefan Schreiner, Institutum Judaicum, Liebermeisterstr. 12, D - 72076
Tübingen, Deutschland.

1 Raisin, Jakob S., The Haskalah Movement in Russia, Philadelphia 1913, 70.

2 Z.B.: Lewin, Joshua Heschel, Sefer 'alijot Elijahu, we-hu toledot adain ha-gadol,
Wilna 1855/6 u.ö.; Abraham ben ha-GR"A, Sefer sa'arat Elijahu, Wilna 1889 u.ö.;
Schemuel b. Abraham Jona Jewnin (Hg), Sefer ma'ase rav, Wilna 1887; Anonymus,
Toledot Elijahu - di biografie fun Wilner Goen mit ainige ertzeilungen wegn im,
welkhe gefinen zikh in farsheidene sforim tzuzamengeklibn, Wilna 1927; Elijahu b.
Eliezer Landau (Hg), Sefer hadrat Elijahu - bashraibung un sheinhaitfun dem Wilner

Goen (ha-GR"A) mi-Wilne zl"h, Jerusalem/Wien/New York o.J. Manches davon
ist nachgedruckt in Maimon, J. L., Toledot ha-GR"A, Jerusalem 1969/70.

3 Dienstag, J. J., Rabbenu Elijahu mi-Wilna - reschima bibliografit, in: Talpijot 4
(1949), 249-356.

204



bis heute die einzige umfassende Bibliographie seiner Werke geblieben ist, die
wir haben, scheint der Wilner Gaon die gesamte hebräische Bibel kommentiert
zu haben; jedenfalls ist zu fast allen biblischen Büchern mindestens der Titel
eines unter seinem Namen laufenden Kommentars überliefert. Selbst wenn nicht
alle Kommentare, die er verfasst hat oder ihm zugeschrieben worden sind,
überdauert haben, genügen die vorhandenen Kommentare gleichwohl, um die
bemerkenswerte Breite und Tiefe seiner bibelwissenschaftlichen Studien zu belegen.4

Wie indessen jeder Versuch, den Beitrag des Wilner Gaon zum Studium der
jüdischen Tradition im allgemeinen zu würdigen, so steht auch der Versuch der
Würdigung seiner Leistung auf bibelwissenschaftlichem Gebiet im besonderen
vor einem fundamentalen Problem, nämlich dem Problem der Authentizität und
Verlässlichkeit der Texte, die als Werke des Wilner Gaon überliefert sind.

Denn wie Abraham ben Jechiel Michel Danzig 1748-1820), einer der Schüler

des Gaon, im Nachruf auf seinen Lehrer bereits ausdrücklich bestätigt hat,5 ist
nicht nur kein einziges Werk des Gaon zu seinen Lebzeiten gedruckt, sondern
auch keines seiner Werke von ihm selbst geschrieben worden. Alles, was der
Gaon in seinen jüngeren Jahren zu Papier gebracht hatte, war nur für seinen
persönlichen Gebrauch bestimmt, keinesfalls jedoch zur Veröffentlichung. Den
Söhnen des Gaon und seinen Schülern war es daher vorbehalten, seine Werke zur
Veröffentlichung vorzubereiten; und sie taten dies, indem sie die Nachschriften,
die sie von seinen Vorlesungen angefertigt hatten, in eine entsprechende Form
brachten. Wie schwierig dies manchmal war, erfahren wir von R. Menachem
Mendel ben Baruch Bendet von Schklow (gest. 1827), der, wie er selbst sagte,
"eine ganze Reihe von Büchern des Gaon zum Verleger gebracht hat". Im Vorwort

zu seiner Ausgabe des Kommentars des Gaon zum Buch der Proverbien
beschreibt er, wie dieses Buch zustande gekommen ist;6 und Menachem Mendel
war dabei ehrlich genug zuzugeben, dass er möglicherweise nicht immer alles
korrekt verstanden hat, was der Gaon gelehrt hat: we-efschar lo hissagti devaraw
mechamat qozer hci-massig we- 'omeq ha-mussag. Deswegen liegt auch alle
Verantwortung für eventuelle Fehler oder Unzulänglichkeiten bei ihm und dürfe
keineswegs dem Gaon angelastet werden.7

Was Menachem Mendel im eben zitierten Vorwort geschrieben hat, gilt
mutatis mutandis für alle anderen Werke des Gaon auch. Alle biblischen
Kommentare ebenso wie die zahlreichen anderen Bücher, die unter seinem Namen
überliefert sind, sind senso stricto folglich nicht seine, sondern seiner Schüler
Werke, und es bleibt nichts, als sich darauf zu verlassen, dass sie die Ansichten
und Lehren ihres Meisters, wenn schon nicht wortgetreu, so doch zuverlässig
wiedergegeben haben.

4 Die entsprechenden bibliographischen Angaben bei Dienstag, J. J., aaO 273-280, Nr.
2-58.

5 Hesped 'al ha-GR"A, Wilna 1871 (repr. in Farfel, J. L. [Hg], Divre Elijahu -

Excerpts from the writings ofElijah, Gaon of Wilna, New York 1948); Fuenn (Fin),
S. J., Qirja Ne'emana, Wilna 1860 (21871 146.

6 Sefer Mischle 'im beur ha-GR"A, Philipp, M. (Hg), Petah Tiqvah 1985, 1 If.
7 AaO 12.

205



Die Bedeutung des Studiums der Schrift und seine Voraussetzungen

Bevor von dem spezifischen Beitrag des Gaon zur Bibelwissenschaft geredet

werden kann, sind einige Bemerkungen zur Bedeutung, die er dem Studium
der Bibel beigemessen hat, angebracht. Denn für ihn war ein angemessenes
Studium der Bibel das, was er limmud ha-Tora genannt hat, von elementarer Bedeutung.

Daher beginnt er seine Auslegung der Genesis mit den Worten: "Zuerst
muss der Mensch wissen, dass die Tora, die uns gegeben ist, unser Leben ist. Wie
die Fische nur leben, wenn sie im Wasser sind, und wenn man sie aus dem Wasser

herausnimmt, sterben, so auch der Mensch, der das Torastudium unterlässt,
wenn auch nur für einen Augenblick, er gleicht einem Toten."8 Der Gaon war
und blieb zutiefst überzeugt, dass das Studium der Bibel nicht nur irgendeine
Mizwa ist, es ist die grösste Mizwa, grösser als alle anderen, wie er in seinem
Kommentar zu Proverbien 1,23 ausgeführt hat.9 Und um die Bedeutung des
Bibelstudiums noch zu unterstreichen, erklärte er in seinem Kommentar zu Sifra
di-Zeni'uta (Kap. 5): "Alles was ist, war und sein wird, ist bereits in der Torah
enthalten und nicht nur die Prinzipien, sondern ebenso auch die Details jeder
Gattung, die kleinsten Details jedes menschlichen Wesens sowohl als auch der
Natur, Pflanzen, der Mineralien, all das ist bereits in der Torah vorgegeben."

Konsequenterweise hat der Gaon wiederholt den absoluten Vorrang des
Studiums der Bibel betont und es über jede andere Beschäftigung gestellt und
einen grossen Teil seiner Zeit neben dem Studium der Mischna und beider Tal-
mudim und vieler anderer klassischer und nachklassischer rabbinischer Texte,
die er ebenfalls sehr sorgfältig studiert und ausführlich kommentiert hat,
insbesondere dem limmud ha-Tora, dem Studium der Schrift, gewidmet.10 Entgegen
der zu seiner Zeit üblichen Praxis erklärte er: Das Studium der Bibel kommt
zuerst; denn Mischna und Talmud resultieren aus der Bibel. Vollkommen unmöglich

ist es daher, die Mischna und den Talmud verstehen zu wollen, ohne zuvor
über hinreichende Kenntnis der Bibel zu verfügen. Daher bestand er darauf, dass

"jeder zuerst die vierundzwanzig Bücher der Schrift meistern sollte, ihre Etymologie,

ihre Poesie, ihre Syntax, dann die sechs Ordnungen der Mischna mit den
wichtigsten Kommentaren und den vorgeschlagenen Emendationen, und erst am
Ende den Talmud im allgemeinen, ohne jedoch allzu viel Zeit auf den Pilpul zu
verschwenden, der ohnehin keinerlei praktischen Nutzen bringt"."

Die Frage ist nur, worin besteht ein sachgerechtes, angemessenes Studium
der Schrift?

Der Gaon selber hat niemals an einer Jeschiva gelernt; er war niemals einer
Schule oder einem Lehrer verpflichtet. Von frühester Jugend an hatte er selbstän-

8 Diqduq u-ferusch 'al ha-Tora, Abraham b. ha-GR"A (Hg), Wilna 1833, 1 (repr. in:
Sefer ozar sifre ha-GR"A, Jerusalem o. J. und o. Pag.); vgl. Dienstag, J. J., aaO 275,
Nr. 11.

9 AaO 29.

10 Vgl. Schochet, E. J., The Hasidic Movement and the Gaon of Vibra, Northvale N.J./
London 1994, 159ff.

11 Raisin, J. S., aaO 74.

206



dig studiert, was ohne Zweifel für seine intellektuelle Entwicklung von grösster
Bedeutung gewesen ist. So hatte er den Vorteil, niemals in einer der in den Je-
schivot seiner Zeit ausschliesslich gelernten und praktizierten exegetischen oder
hermeneutischen Methodologie der biblischen Interpretation trainiert worden zu
sein. Auf diese Weise entging er dem vorherrschenden Pilpul, der
scholastischdialektischen kasuistischen Methode des Talmudstudiums, die die Bibel
ausschliesslich durch das Prisma ihrer talmudischen Interpretation betrachtete und
dies auch nur insoweit, als sie in der talmudischen Überlieferung vorkam, und
konnte das Studium der Bibel zu einem unabhängigen eigenständigen Gebiet
innerhalb der jüdischen Wissenschaft machen.

Indem der Gaon die Anwendung der Vernunft und der Regeln von Logik
und Philologie in der Auslegung der Bibel ebenso wie der rabbinischen Literatur
insgesamt nicht nur empfahl, sondern zum obersten Prinzip erhob, öffnete er
neue Wege für einen zumindest zu seiner Zeit ungewöhnlichen Zugang zum lim-
mud ha-Tora. Für ihn basierte dieser, und damit ein sachgerechtes Studium der
Schrift, auf dem Studium der biblischen Geschichte (zutiefst bedauerte er deswegen

gelegentlich, dass es keine hebräische Übersetzung der Werke des antiken
jüdischen Historikers Flavius Josephus gibt!),12 der historischen Geographie und
vor allem der hebräischen Philologie. Ohne Präzedenz in dem gewaltigen Korpus

der hebräischen Literatur über die Bibel ist sein Handbuch der vergleichenden

Chronographie der judäischen und israelitischen Könige (minjcm wa-seder
schenot ha-melachim),13 das er im Zusammenhang mit seinem Kommentar zu
den Büchern Josua. Samuel und Könige zusammengestellt hat. Ebenso ohne
Präzedenz ist sein Buch über die historische Geographie des Heiligen Landes (zurät
ha-arez li-gevuloteha), eine Landkarte von Erez Jisrael, die er gleichfalls im
Zusammenhang mit seinem Kommentar zu Josua erarbeitet hat. Dazu gehört ferner

auch (s)eine Rekonstruktion des Tempels in Jerusalem (tavnit binjan ha-bajit).14

Die zweifellos grösste Leistung des Gaon ist jedoch sein Beitrag zum Studium

der hebräischen Sprache und insbesondere der hebräischen Philologie. Denn
das Leitmotiv all seiner bibelwissenschaftlichen Werke war seine tiefe Überzeugung,

dass man, um die Bibel zu verstehen, zuerst die Sprache lernen und beherrschen

müsse, in der sie geschrieben ist. Denn erst wenn man um die Beudeutung
der Worte weiss und den einfachen Sinn der Sätze richtig versteht, kann man
über ihren tieferen Sinn, über die Geheimnisse der Tora, die in ihr verborgen
sind, nachsinnen.15

12 Zinberg, I., A History of Jewish Literature, 12 Bde, Cincinnati/New York 1973-
1978, Bd. VI, 225.

13 In: Sefer Adderet Elijahu -perusch 'al nevi'im u-ketuvim, Wilna 1875 (repr. in: Sefer
oz.ar sifre ha-GR"A, Jerusalem o.J. und o. Pag.); vgl. auch die bibliographischen
Angaben bei Dienstag, J. J., aaO 273f, Nr. 2.

14 Schklow 1802 (repr. in: Sefer Adderet Elijahu [A. 13]). Vgl. auch Tavnit ha-bajit ha-
schelisclii 'im be 'ur ha-GR "A, Berlin 1822; s. dazu die bibliographischen Angaben
bei Dienstag, J. J., aaO 275, Nr. 16.

15 Sefer Adderet Elijahu - perusch 'al ha-Tora, Wilna 1875, Jerusalem 21960, 1 (repr.
in: Seferozarsifre ha-GR"A, Jerusalem o. J. und o. Pag.); vgl. auch die bibliographischen

Angaben bei Dienstag, J. J., aaO 274f, Nr. 6-10.

207



Ohne Philologie keine Exegese

Es ist hier nicht der Ort, in aller Ausführlichkeit auf die Methodologie
einzugehen, die der Gaon seinen Bibelkommentaren zugrunde gelegt hat. Hier kann es

nur darum gehen, seine wichtigsten Ergebnisse, sein eigentliches Verdienst im
Bereich der Bibelwissenschaft in Erinnerung zu rufen. Und dies scheint mir ein
doppeltes zu sein:

1. Hinzuweisen ist da zuerst und vor allem auf die Relevanz, die der Gaon
im Rahmen der Exegese gerade der hebräischen Philologie, der Grammatik und
Lexikographie beigemessen hat. Mit Recht schrieb Joel H. Zaiman: "Zu einer
Zeit, da das Studium der hebräischen Grammatik, der Bibel und der Mischna
weithin vernachlässigt worden war, war es der Wilner Gaon, der sie seine Schüler

lehrte."16 Dabei forderte der Gaon nicht allein hinreichende Kenntnis der
hebräischen Sprache, sondern unternahm selbst alle Anstrengungen, deren Studium

voranzubringen. Um das Wissen auf dem Gebiet der Grammatik der Sprache
der Bibel zu vertiefen, verfasste er ein Lehrbuch der hebräischen Grammatik
(.Diqduq Elijahu)", das allein im 19. Jahrhundert dreimal in verschiedenen
Versionen und unter verschiedenen Titeln neu herausgegeben worden ist.18

Natürlich war der Wilner Gaon nicht der erste, weder in seinem noch im
Jahrhundert vor ihm, der das Studium der hebräischen Grammatik propagiert
und dazu auch praktisch beigetragen hat. Gleichwohl war er derjenige, der es am
entschiedensten getan hat. Die Wiederbelebung der hebräischen Philologie unter
den aschkenasischen Juden begann indessen wesentlich früher, mehr als hundert
Jahre vor dem Gaon, zunächst in Deutschland und den Niederlanden'9. Zu nennen

wäre da an erster Stelle der aus Spanien stammende, später in Hamburg
ansässige und in Amsterdam gestorbene Arzt und Philologe Benjamin ben Emanuel

Mussafia (1606-1675), der mit seinem oft verlegten Sefer secher rav,20 das

wegen seiner jiddischen Erklärungen interessanterweise von den späteren Mas-
kilim in Litauen und Russland im 18. und 19. Jahrhundert-" als Lehrbuch der
deutschen Sprache verwendet worden ist,22 ein zwar eigenartiges, für seine Zeit

16 Zaiman, Joel H., The Traditional Study of the Mishnah, in: Neusner, J. (Hg). The
Study ofAncient Judaism, 2 Bde, New York 1981, Bd. I, 33.

17 Editio princeps Wilna 1833.

18 S. die bibliographischen Angaben bei Dienstag, J. J., aaO 304, Nr. 227-229.

19 Dazu jetzt Breuer, E., The Limits of Enlightenment, Jews, Germans, and the Eigh¬
teenth-Century Study of Scripture, Cambridge, MA./London 1996.

20 Amsterdam 1635; Hamburg 1638; Wien 1757; Berlin 1766 etc. (weitere bibliogra¬
phische Angaben bei Vinograd, Y., Ozar ha-Sefer ha- 'ivri, 2 Bde, Jerusalem 1995,
Bd. I, 270). Letzter Neudruck: Brooklyn NY i974/75. Eine dt. Übers, von F.
Delitzsch & J. Fürst erschien im Literaturblatt des Orients 1 und 2 1840-41 eine
Buchausgabe mit dt. Übers, von J. Willheimer in Prag 1868.

21 Wovon die Ausgaben: Schklow 1804; Warszawa 1844 und Wilna 1863 zeugen.

22 S. dazu Fishman, D. E., Russia 's First Modem Jews - The Jews ofShklov, New York/
London 1995, 68-73.

208



jedoch unvergleichliches zweiteiliges Handbuch geschaffen hatte, in dessen
zweitem Teil er den grammatischen Stoff auf sieben Lektionen aufgeteilt
darbot.23 die er jom echadjom scheni etc. nannte, als ob er den Benutzern suggerieren

wollte, sie können sich die Sprache und ihre Grammatik gleichsam in einer
Woche aneignen.

Ihren unbestreitbaren Höhepunkt indessen erreichte die Renaissance der
hebräischen Grammatik in den Werken von Schelomo (Salomo) Salman ben Je-
huda Leib Katz, besser bekannt unter dem Namen Salman Hanau oder Hena
(1687-1746), der in Hanau (daher sein "Familienname") geboren ist, später aber
in Hamburg lebte und u. a. als Autor einer Reihe wichtiger Abhandlungen zur
hebräischen Philologie berühmt geworden ist.24 Von besonderem Wert und
Interesse wären da für unseren Zusammenhang sein Sefer binjan Schelomo,25 in
dem er scharfe Kritik an den älteren Grammatiken und Grammatikern übte, was
ihm sehr verübelt worden ist und dazu geführt hat, dass er in späteren Ausgaben
seines Buches eine Entschuldigung für seine Angriffe beidrucken musste, und
vor allem seine umfassende hebräische Grammatik Sefer zoher teva 'im michse
lia-teva.26 Wie an ihr ablesbar ist, verfügte Hanau über profunde Kenntnis der
Werke der früheren Grammatiker, der mittelalterlichen Gelehrten beider Schulen,

der früheren spanischen Schule (er nannte sie ha-medaqdeqim ha-risclio-
nim), ebenso wie der späteren nordfranzösischen Schule (die er ha-medaqdeqim
ha-acharonim nannte); und auf die Werke, die aus diesen Schulen hervorgegangen

sind, baute er seine eigene Grammatik auf. Wo immer die Ansichten seiner
Vorgänger in Fragen der Morphologie, Syntax etc. auseinandergingen, versuchte
er einen Ausgleich zwischen ihnen zu schaffen. Hanaus Grammatik ist weit
verbreitet gewesen und oft nachgedruckt worden.27 Wir haben daher allen Grund
anzunehmen, dass sie auch weithin studiert worden ist.

Selbst wenn wir keinen, und schon gar keinen eindeutigen Beweis dafür
haben, ist es dennoch nicht unwahrscheinlich oder zumindest nicht auszuschlies-
sen, dass Hanaus Grammatik auch dem Wilner Gaon bekannt gewesen ist, wenn
auch die osteuropäischen Ausgaben dieser Grammatik mit Ausnahme der Ausgabe

Zölkiew 1755 (21855) nicht bis ins 18. Jahrhundert zurückgehen, sondern
erst Jahre nach seinem Tode erschienen sind.28 Mindestens auf den ersten Blick
jedoch fällt eine überraschende Ähnlichkeit zwischen Hanaus und des Gaons
Grammatikbüchern auf, in ihrer Anlage, in ihrem Verständnis von Grammatik

23 S. 1-8. 9-19. 19-27. 27-36. 36-44. 44-50. 50-57.

24 Bibliographische Angaben bei Fürst, J., Bibliotheca Judaica, 3 Bde. Leipzig 1849-
1868 (repr. Hildesheim 1960), Bd. I, 379f; vgl. Encyclopaedia Judaica, Bd. VII, Sp.
907-909, s.v. Hanau. Zu Hanaus Bedeutung s. jetzt Breuer, E., aaO 132-137 mit 278-
280, A. 82-105.

25 Frankfurt a.M. 1708.

26 Frankfurt a.M. 1724; Berlin 1733 etc. Letzter Neudruck: Jerusalem 1971.

27 Vinograd, Y., aaO I, 259. verzeichnet nicht weniger als 11 Ausgaben vor 1863 (nach
diesem Jahr gedruckte Bücher sind in seinem bibliographischen Handbuch nicht
mehr erfasst).

28 Wie die Ausgaben Grodno 1805; Wilna 1820 und Lwöw (Lemberg) 1840.

209



ebenso wie in der Darbietung des grammatischen Materials und der dabei
verwendeten Terminologie. Leider hat der Gaon keinen ihm bekannt gewesenen
früheren Grammatiker namentlich erwähnt. Wenn er auf ältere grammatische
Werke Bezug genommen hat, dann zitierte er sie mit der Einleitungsformel:
omrim ha-medaqdeqim etc. Die Beziehung des Gaons zu den früheren Grammatiken

und Grammatikern bleibt daher ein Gegenstand für weitere Studien. Und
nicht nur diese Beziehung, sondern auch die Wege, über die diese Werke dem
Gaon bekannt geworden sein können, sind bisher nicht deutlich. Nur zu vermuten

ist, dass er mit ihnen vielleicht in seinen Jugendjahren auf seinen Wanderungen

durch Polen und Deutschland29 in Berührung gekommen ist, oder aber seine
Schüler und Freunde es waren, wie beispielsweise Baruch Schick aus Schklow
(1744-1812),1(1 Salomo ben Joel aus Dubno (1738-1813)" u.a., von denen wir
wissen, dass sie nicht zuletzt durch ihre Studien mit jüdischen Gelehrten in
Westeuropa in Kontakt standen, die den Gaon mit diesen älteren Grammatiken
bekannt gemacht haben.

Wenn auch, wie gesagt, der Gaon nicht der erste war, der sich tief in das
Studium der hebräischen Grammatik versenkte, so war er jedoch der erste, der in
seiner Bibelexegese von ihr systematischen Gebrauch gemacht hat, indem er die
philologische Methode in die Schriftinterpretation und ebenso auch in die
Interpretation der Talmudim und verwandter Literatur eingeführt hat. Muss doch seiner

Meinung nach jeder Versuch, die Bibel zu erklären, vor allem anderen auf
einer soliden sprachlichen Basis, d. i. Kenntnis der Sprache der Bibel basieren. In
dieser Hinsicht hat der Gaon folglich eine Tradition erneuert, die Jahrhunderte
zuvor in Nordafrika und Spanien blühte, deren Krönung die sog. spanische Exe-
getenschule gewesen ist.

Es kann daher nicht überraschen, dass wir die meisten grammatischen ebenso

wie lexikographische Beobachtungen und Erklärungen des Gaon in seinen
Bibelkommentaren finden. Ein diesbezügliches Meisterstück, das zugleich
seinen philologischen Zugang zur Bibelexegese dokumentiert, ist sein Diqduq u-
ferusch 'cd ha-Tora, (s)ein Kommentar zu den ersten sechs Versen der Bibel,32
der fast zur Gänze aus morphologischen Analysen und einem Summarium der
Regeln der Vokalisation sowie einer Zusammenfassung der masoretischen
Grammatik besteht.

Besondere Aufmerksamkeit widmete der Gaon in diesem Zusammenhang
solchen grammatischen Phänomenen wie der Verwendung von Verben in ihrer
intransitiven anstelle der transitiven Form, der Verwendung von Singularformen
bei Nomina und/oder Verben, anstelle ihrer entsprechenden Pluralformen oder

29 Vgl. Zinberg, I„ aaO (A. 9), Bd. VI, 221.

30 Fishman, D. E., aaO 22ff. Baruch Schick hatte auf Anraten des Gaon u.a. Euklid's
Elemente der Geometrie ins Hebräische übersetzt (erschienen Den Haag 1780); s.

dazu Fishman, D. E., aaO 37-40.

31 Vgl. sein 'Alim li-terufa etc., Amsterdam 1778/[5]538, und dazu Breuer, E., aaO 23-
25 mit 234-235, A. 24-32 und 147-152 mit 284-285, A. 1 -31.

32 Abraham b. ha-GR"A, Wilna 1833; repr. in; Sefer ozar sifre ha-GR"A, Jerusalem o.
J. und o. Pag.

210



umgekehrt, dem Vorkommen von Maskulina anstelle von Feminina etc.33 Ein
anderes von ihm mehrfach diskutiertes Problem ist der Zusammenhang
zwischen masoretischer Akzentuation und Syntax des biblischen Hebräisch. Selbst
wenn der Gaon im allgemeinen das masoretische Akzentsystem akzeptierte, ist
er an einigen Stellen dennoch von ihm abgewichen,34 indem er dem Beispiel
Raschi's und anderer mittelalterlicher Autoren folgte.35

2. Die andere, höchst wichtige Leistung des Gaon im Bereich der Bibelwissenschaft

ist zweifellos sein Beitrag zur hebräischen Lexikographie im allgemeinen

und seine Analyse einer Reihe linguistischer und semantischer Probleme im
besonderen. Dazu zählen das Problem von Synonymität und Paronymität, der
Valenz des Verbs und das, was man Gegenläufigkeit nennt, die Tatsache, dass
eine Wurzel mitunter zwei Bedeutungen haben kann, die einander diametral
entgegengesetzt sind und sich gegenseitig ausschliessen, z. B. b-r-k, das segnen
ebenso bedeuten kann wie fluchen, oder ch-s-d, dessen Nominalform chesed
sowohl in der Bedeutung Güte, Treue o. ä. als auch in der Bedeutung Beschämung,
Beleidigung o. ä. bezeugt ist.

Selbst wenn auch in diesem Falle sofort hinzuzufügen ist, dass es schon vor
dem Gaon Exegeten und Philologen gegeben hat, die sich mit diesen und anderen
Problemen abgemüht haben, so zeichnen sich des Gaons diesbezügliche Erörterungen

jedoch dadurch aus, dass sie viel intensiver und systematischer
unternommen worden sind, jedenfalls intensiver und gründlicher als in irgendeinem
anderen früheren Werk. Insbesondere in seinem Kommentar zu Proverbien
liefert der Gaon - wie Mosche Philipp im Nachwort zu seiner Edition des Kommentars

hinreichend belegt hat36 - auf beinahe jeder Seite Beispiele, die seine Expertise

im Bereich der Grammatik und Lexikographie sowohl als auch der Semantik
beweisen und zugleich seine Bemühungen dokumentieren, nicht nur die exakten
Bedeutungen eines Wortes, eines Nomens oder Verbs zu definieren, sondern
auch und vor allem die Frage zu beantworten, warum in einem biblischen Vers
gerade dieses Wort vorkommt und nicht irgend ein anderes gleichbedeutendes.

Der Purismus des Gaons im Definieren exakter Wortbedeutungen wird um
so deutlicher, wenn man seine Behandlung der sogenannten Synonyme betrachtet.

Während sich der oben bereits erwähnte Benjamin Mussafia im ersten
alphabetisch geordneten lexikographischen Teil seines Sefer secher rav bemüht hatte,
alle sogenannten Synonyme, die in (den von ihm untersuchten Texten) der Bibel
enthalten sind, nebeneinander zu stellen,37 war der Gaon bestrebt, zwischen
ihnen präzise zu unterscheiden. Und indem er ihre jeweilige spezifische Bedeutung

herausarbeitete, wollte er zugleich beweisen, dass es Synonyme senso

33 S. die Beispiele bei Philipp, M., aaO (A. 6) 403.

34 Vgl. Sefer Mishle 'im be'ur ha-GR"A (A. 6) zu Prov 13,15 (S. 161); 20,24 (S. 231);
24,4 (S. 266); 28,20-21 (S. 308).

35 Vgl. Kogut, S., Ha-Miqra ben te'amim le-farschanut, Jerusalem 1994.

36 S. Sefer Mishle 'im be'ur ha-GR"A (A. 6), 401-404.

37 Neben "nafaschta (hast geruet)" stehen "we-schaqatta, we-schachavta, we-schavta,
we-hirga'ta, we-sha'ananta" (aaO [A. 19] 50).

211



stricto nicht gibt, sondern bestenfalls Paronyme. Allein die Tatsache, dass eine
jede Wortwurzel ihre unverwechselbar eigene Bedeutung hat, schliesst aus, dass
Derivate verschiedener Wurzeln dieselbe Bedeutung haben, also als "Synonyme"

betrachtet werden können. Eine Liste der "Synonyme", die der Gaon in
seinen Bibelkommentaren diskutiert hat, hat bereits Schelomo (Salomo) ben Abraham

Maltzan in seinem Buch Sefer beraq ha-schachar, einer Sammlung von
kurzen Texten und Abhandlungen des Gaon, zusammengestellt.3" Wenn diese
Liste auch nur eine vorläufige, jedenfalls keine vollständige ist, vermittelt sie
doch einen Eindruck von der Intensität, mit der der Gaon sich gerade dieses Themas

angenommen hat.

Nur in seiner Behandlung der hapax legomena bleibt der Gaon eher traditionell;

denn in dieser Hinsicht versagt seine sonst so erfolgreiche komparatistische
Methode. Daher begnügte er sich in diesen Fällen mit der Wiederholung der
Interpretationen, die lange vor ihm bereits von Raschi, R. Levi ben Gerson (Ral-
bag) u. a. vorgetragen worden sind (s. z.B. seinen Kommentar zu Proverbien
1,31 [S. 33], 6,3 [S. 77f], 17,22 [S. 206], 22,2 [S. 243]).

Philologische Analyse und traditionelle Schriftauslegung

Trotz seiner innovativen philologischen Methode, die zuweilen als ein geradezu

modernistischer Versuch beschrieben worden ist, die traditionelle jüdische
Bibelexegese zu revolutionieren, war der Gaon der traditionellen Schriftauslegung,

wie sie in Midrasch und Talmud oder in kabbalistischen Werken zu finden
ist, doch niemals ablehnend gegenübergestanden; und es ist gewiss kein Zufall,
dass der Gaon die sogenannten Zweiunddreissig (hermeneutischen) Regeln des
Rabbi Jischmael, die allgemein als die Standardmethodologie der Bibel interpretation,

wie sie die rabbinischen Gelehrten praktiziert haben, angesehen werden,
nicht nur sehr sorgfältig studiert, sondern auch ausführlich kommentiert hat, um
ihre bleibende Gültigkeit, ihre Nützlichkeit und Anwendbarkeit zu zeigen, wie er
selbst sie in seinen Bibelkommentaren schliesslich immer wieder angewendet
hat, einschliesslich der Gematria und des Notarikon,3" Ebenso hat er niemals die
divre chaza"!, die Worte der Weisen verworfen. Im Gegenteil. Er selbst, der
vielleicht der grösste Kabbaiist aller Generationen gewesen ist, war nicht nur mit
ihnen bestens vertraut, wie man der langen Liste seiner Kommentare zur klassischen

rabbinischen und kabbalistischen Literatur entnehmen kann,4" sondern
machte von ihnen auch ausgiebig Gebrauch, indem er sie in allen seinen Werken
oft zitierte. Es fällt denn auch nicht schwer, für beinahe alle seine Schriftauslegungen

Vorbilder zu finden, wie sich fast jeder Satz in dieser oder einer ähnlichen

Formulierung bereits in der rabbinischen und/oder kabbalistischen Litera-

38 Wilna 1863 (repr. Jerusalem/Bne Beraq o. J.), 27-32.

39 S. die Beispiele bei Philipp. M., aaO (A. 6) 401 f.

40 S. dazu die bibliographischen Angaben bei Dienstag, J. J., aaO 287-295, Nr. 98-157.

212



tur nachweisen lässt.41 Die Originalität der Kommentare des Gaon besteht jedenfalls

primär in der Auswahl, die er aus der durch die Tradition angebotenen
Interpretationen vorgenommen hat.

Tatsächlich lag dem Gaon nichts an einer Revolutionierung der Exegese.
Selbst wenn er seine eigene(n) exegetische(n) Methode(n) entwickelt und
angewendet hat, so war und blieb er in seinen Ansichten doch ganz ein Traditionalist.
Das Anliegen all seiner Bemühungen sah er in nichts anderem, als den peschat,
den einfachen Schriftsinn (neu) herauszuarbeiten. Denn - so seine Ansicht - "der
peschat wird emet (Wahrheit) genannt, da 'keine Schriftstelle über ihren (einfachen)

Wortsinn hinausgeht' (en migra joze mide peschuto, bShab 63a;
bYev IIb; 24a)".42

Der peschat, wie ihn der Gaon versteht, ist freilich mehr als "der einfache
Schriftsinn" im herkömmlichen Sinne; denn er umfasst den derasch, den
traditionellen Midrasch, ebenso wie den reines, den allegorischen, und den sod, den
inneren Schriftsinn. Im Kommentar zu Proverbien 1,23 schreibt er daher: "Die
Tora ist in zwei Teile geteilt, die wiederum vier bilden, und diese sind es: peschat
und sod, von denen jeder wiederum zwei weitere enthält: Der sod umfasst die
sodot, die Geheimnisse der Tora, und den reines, der das Tor zu den Geheimnissen

der Tora bildet; und der peschat umfasst den derasch und den eigentlichen
peschat, den Literalsinn."44 Um den sod, den inneren Sinn der Tora wirklich
verstehen zu können - und dies ist auch nach Ansicht des Gaon das letztendliche Ziel
jeder Schriftauslegung -, ist es folglich unerlässlich, zuvor den peschat zu erfassen,

und zwar so präzise wie möglich (.kesche-tavin ha-sod tire ha-peschat ech
hu nachon we-emet etc.).44

Das Buch, das wohl am besten geeignet ist zu illustrieren, wie der Gaon diese

vier traditionellen Weisen, die Schrift zu deuten, mit seiner eigenen philologischen

Methode der Bibelexegese verbunden hat, ist sein Kommentar zum Buche
Jona.45 Von Anfang bis Ende bringt er mit seiner allegorischen Auslegung dieses
Buches letztlich nichts anderes als eine Wiederholung dessen, was die rabbini-
schen Gelehrten und die Kabbalisten früherer Jahrhunderte einerseits und die
klassischen mittelalterlichen Kommentatoren, allen voran Raschi, anderereseits
an Auslegung zum Buch Jona bereits geboten haben. Der einzige, aber bedeutsame

Unterschied besteht darin, dass der Wilner Gaon seine allegorische Ausle-

41 Hinsichtlich des Sefer Mishle 'im be'ur ha-GR"A, hat bereits M. Philipp in seiner
Edition (A. 5) in den Fussnoten zum Text des Gaon alle Quellen nachgewiesen, vgl.
dazu auch ders., aaO 403f. Dasselbe hat hinsichtlich des Buches Jona J. Rivlin in
seiner Edition des Sefer Jona 'im be'ur ha-GR"A, Bne Beraq 21995, getan. Für alle
übrigen Bibelkommentare des Gaon fehlen bis heute verlässliche textkritische
Editionen!

42 Kommentar zu Prov 23,23 (aaO [ A. 6J 260).

43 AaO (A. 6)29.
44 Kommentar zu Prov 5,18 (aaO [A. 5] 74).

45 Editio princeps: Perusch 'ai Jona, Wilna 1800; weitere bibliographische Angaben
bei Dienstag, J. J., aaO 277. Nr. 29-35, und Rivlin, J., aaO (A. 39) 14.

213



gung auf eine angemessene philologische Basis gestellt, mit anderen Worten, für
die traditionelle Interpretation die erforderlichen philologischen Argumente
nachgetragen hat.46 Dies im einzelnen nachzuprüfen, muss freilich anderen
Studien überlassen bleiben.

46 Vgl. Rivlin, J., Be'ur ha-GR"A le-sefer Jona, in: Qirjat Sefer 62 (1988/89), 920-924,
sowie sein Vorwort zu seiner Edition des Sefer Jona 'im be'ur ha-GR"A (A. 39),
11-14.

214


	"Das Studium der Schrift ist die grösste Mizwa" : Anmerkungen zum Beitrag des Wilner Gaon zur Bibelwissenschaft

