Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 53 (1997)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Michael M. Laskier, NORTH AFRICAN JEWRY IN THE TWENTIETH CENTURY, The Jews of
Morocco, Tunisia and Algeria, New York University Press 1994, 400 S., Tab., Illustr.,
Photos, ISBN 0-8147-5072-9.

Die Erforschung dieses Teils der jiidischen Geschichte war lange Jahre vernachlis-
sigt worden. Nachdem die zwischen 1948 und 1964 aus Nordafrika Vertriebenen sich in
Israel und Frankreich integrieren konnten, entwickelte sich die Literatur stark. Zentrales
Thema der Darstellung von Laskier ist die Auseinandersetzung der Juden im Maghreb
mit der franzosischen Kultur, der Kolonialverwaltung und dem Zionismus. Nach ihm
lassen sich drei Intensitétsstufen der Franzosisierung erkennen: Am stirksten war sie
unter den Juden Algeriens, am wenigsten unter denjeigen Marokkos ausgeprigt. Tunesi-
en nahm eine Mittelstellung ein. Aufsehenerregend sind Laskiers Funde, die belegen,
dass die Auswanderung in den jungen Staat Israel seitens marokkanischer und tunesi-
scher Behorden stillschweigend geduldet wurde und sich anfiinglich paradoxerweise mit
Vorbehalten von israelischer Seite auseinanderzusetzen hatte. Weiter zeigt Laskier an-
schaulich verschiedene Phasen der Auflésung dieser jahrhundertealten jlidischen Ge-
meinschaften nach 1945 auf und versucht diese differenziert zu begriinden. Fiir die Zeit
der deutschen Besatzung bearbeitet er neue Quellen, ohne deutsche Archive selbst zu
benutzen. Laskier wertete die Berichte zionistischer Reprisentanten nach Jerusalem
(Central Zionist Archives), die jiidische und arabische Presse, das Archiv der Alliance
Israelite Universelle, das Archiv des American Joint Distribution Committee und des
israelischen Staates, unpublizierte israelische Arbeiten und Interviews mit Zeitzeugen
aus. Mag der Schwerpunkt etwas sehr auf der Problematik der Auswanderung liegen, die
wirtschaftliche Tatigkeit zwischen 1900 und 1939 und das Verlassen der Judenviertel,
bspw. in Marokko, etwas zu kurz kommen, so entsteht doch ein facettenreiches Bild der
Geschichte der jiidischen Gemeinden, die in ihren Heimatlandern zu ihrem Ende gekom-
men ist.

Uri R. Kaufmann

Nathan Schur, THE KARAITE ENcycLoPEDIA, BEATAJ 38, Bern etc.: Peter Lang
1995, 295 S., ISBN 3-631-47742-2.

Die Karier erfreuen sich seit einiger Zeit wieder grosserer Aufmerksamkeit. Aus-
druck dieses neuen Interesses an ihnen, ihrer Geschichte und Literatur war nicht zuletzt ein
erster Kongress, zu dem die Société des Amis des Manuscrites et des Etudes Karaites 1990
nach Paris eingeladen hatte. Eine Forderung dieses Kongresses war eine Bestandesaufnah-
me zur bisherigen Karzerforschung, zu deren Verwirklichung N. Schur auf doppelte Weise
beigetragen hat: zum einen mit seiner “History of the Karaites” (BEATAJ 29, Bern etc.
1992, 207 S.) und zum anderen mit seiner jetzt vorgelegten “The Karaite Encyclopedia”,
die Erginzung und Kompendium zum zuvor genannten Werk sein will.

In das alphabetisch geordnete Kompendium aufgenommen sind zunichst einmal
Caraitica: nicht nur die wichtigsten kardischen Philosophen, Grammatiker, Exegeten
und bedeutenden politischen Vertreter der kardischen Gemeinschaft (von Aaron b. Eli-
jah bis Afdah und Shabbetai Yeraka), auch die Lénder (z.B. Polen-Litauen [184-
186.234-237]) und Stidte (z.B. Troki [280-282]), die im Laufe der Geschichte eine karii-
sche Gemeinschaft beherbergt haben. Selbst Toledo ist ein dreizeiliger Eintrag gewid-

183



met, weil nach Ibn Hazm dort im 11. Jahrhundert einige Karder gelebt haben (279). Be-
riicksichtigt hat der Verfasser desweiteren Grundbegriffe des kardischen Glaubens (74:
zehn Prinzipien), der Historiography und History (131-135 mit Querverweisen), der
Halacha (122-125) - wie die Speisegebote (90f) oder die Ehegesetzgebung rikkuv (242-
244) und Inter-Marriage (143f) - und Hermeneutik (131) - wie der Analogieschluss
heqqesh (23), der logische Schluss hagbarah oder hakrabah (121), der Konsens idshma*
(141), das selbstindige Schriftstudium khippus//idshtihad (174//140) oder der kardische
Traditionsbegriff ha ‘atakah (119) versus kabbalah (166) -, den Festkalender (227f: Pes-
sach; 228: Shavu‘ot; 244. Rosh Hashanah etc.) sowie das Brauchtum, dariiber hinaus
aber auch Stichworte, die die Beziehungen der Karder zu den Rabbaniten (Stichwort:
Mose [205]), den Muslimen (Stichworte: kalam und mu ‘tazila [167 u. 219]) und Christen
(Stichworte: Christianity [67f]; Jesus [163]) betreffen. Auch wichtige kardische Werke
aus allen Jahrhunderten haben unter ihrem Titel einen eigenen Artikel bekommen ebenso
wie wichtige Zeitungen und Zeitschriften und die Sprachen der Karder (30f: Arabisch;
31: Aramiisch; 128-130: Hebriisch; 78: Cunamo-Karaimisch etc.).

Zu finden sind ferner rabbanitische Gelehrte, die nicht zuletzt als Verteidiger der
rabbinischen Tradition gegen den Karaismus beriihmt geworden sind, sowie fiir die Aus-
einandersetzung zwischen rabbanitischen Juden und Kardern wesentliche Schliisselbe-
griffe. Mit eigenem Eintrag gewiirdigt werden in dem Kompendium auch die bedeu-
tendsten Erforscher der kardischen Geschichte und Literatur, der Vergangenheit ebenso
wie der Gegenwart (von Zvi Ankori [29f] bis Barry Dov Walfish [291], der gegenwiirtig
an einer umfassenden Bibliographie der Caraitica arbeitet). Nicht ausgeblendet ist
schliesslich auch das Stichwort Holocaust (137-139).

Wenn auch mit den wenigen genannten Stichworten hier nicht mehr geschehen
konnte, als das Spektrum der Personen, Lénder, Orte, Sachen und Begriffe sowie The-
men, die in der Enzyklopadie Beriicksichtigung gefunden haben, eben anzudeuten, so ist
doch Schurs Bemiihen sichtbar geworden, eine umfassende Enzyklopéddie vorzulegen.
Die Informationen selber beschriinken sich freilich jeweils auf das nach Schurs Ansicht
gerade Notwendige im Sinne einer Erstinformation, die jedoch stets zuverldssig geboten
wird. Zudem ist der Verfasser allenthalben um grosstmogliche Sachlichkeit in seinen
Artikeln bemiiht. Auch bei “Problemfillen” wie Abraham Firkovich und seiner teilweise
gefilschten Sammlung (95-108) zeichnet er sich - im Gegensatz etwa zu Simon Szysz-
man (271) - durch eine angenehm faire Berichterstattung aus, die nirgends in Apologie
oder Polemik zu verfallen droht. Fragmentarisch geblieben sind gelegentlich die biblio-
graphischen Hinweise und Angaben zu den einzelnen Artikeln, die den Zugang zur Bi-
bliographie in Schurs “History of the Karaites” voraussetzen. Gleichwohl muss man
Schur allen Respekt erweisen fiir die Courage, allein ein solches Kompendium zusam-
mengestellt zu haben. Fiir alle weitere Beschiftigung mit den Karédern, ihrer Geschichte
und Literatur hat er mit seiner “The Karaite Enzyclopedia” ein ebenso willkommenes
wie niitzliches und anregendes Hilfsmittel geschaffen, dem man nur wiinschen kann,
dass viele immer wieder gern darauf zuriickgreifen werden.

Stefan Schreiner

Heinz Schreckenberg, DIE CHRISTLICHEN ADVERSUS-JUDAEOS-TEXTE UND THR LITERARI-
SCHES UND HISTORISCHES UMFELD (13.-20. JH.), Europidische Hochschulsschriften XXIII/
497, Frankfurt a.M. etc.: Peter Lang 1994, 774 S., ISBN 3-631-46763-X.

Mit dem nunmehr vorliegenden dritten Band der christlichen Adversus-Judaeos-
Texte, deren erster Band (1982) [Rezension in: Judaica 41 (1985), 118-120] 1995 in
bereits 3. erw. Auflage erschienen und deren zweiter Band (1988) seit 1992 in einer 2.
verand. Auflage zu haben ist, hat Heinz Schreckenberg (s)ein opus magnum abgeschlos-

184



sen, das zweifellos - dies darf man schon jetzt ohne Vorbehalte feststellen - als das Stan-
dardwerk zum Thema anzusehen ist.

Nach einer kurzen allgemeinen bibliographischen Einfiihrung mit einer i_'Jbersicht
iiber die wichtigsten bisherigen Handbiicher zum Thema (27-33) und einem Uberblick
iiber die Lage der Juden im christlichen Europa vom ausgehenden Mittelalter bis ins 20.
Jahrhundert (37ff), gibt Schreckenberg in seiner Einleitung Rechenschaft iiber die Anla-
ge seines dritten Bandes der christlichen Adversus-Judaeos-Texte (33ff.48f). Wie in den
voraufgegangenen beiden Binden stehen auch hier dem Gesamtthema entsprechend “die
Adversus-Judaeos-Texte im engeren Sinne (Traktate Contra Judaeos, Adversus Judaeos,
Protokolle und literarisch gestaltete Berichte von Religionsgespridchen), dazu sonstige
theologische Werke mit beachtlichen Erorterungen dieser Thematik, schliesslich rele-
vante Papst- und Konzilstexte” im Mittelpunkt seines Interesses und werden denn auch
entsprechend ausfiihrlich dokumentiert. Das formale Ubergewicht der mittelalterlichen
gegeniiber den der Neuzeit entstammenden Texten erklirt der Verfasser damit, dass seit
dem 17. Jahrhundert “die Zahl theologisch bemerkenswerter Texte stark abnimmt; der
hohe Wellengang der mittelalterlichen geistigen Auseinandersetzung verebbt zugunsten
sehr zahlreicher Schriften spezieller Art, etwa der (pietistischen) Judenmission, der
Emanzipationsthematik, schliesslich auch, im 19. Jahrhundert, des politischen Antisemi-
tismus”, von denen das meiste “nicht mehr von Belang (ist), teils schon deshalb, weil es
sich nicht mehr um ‘christliche’ Texte handelt”. Hinsichtlich des Abschlusses der Doku-
mentation mit dem Stuttgarter Religionsgespriich zwischen Martin Buber und Karl Lud-
wig Schmidt im Januar 1933 erklirt der Verfasser, dass dieser Dialog “einen angemesse-
nen Schlusspunkt” setzt, “jenseits dessen eine Entwicklung vollig neuer Art beginnt”.

Im einzelnen hat der Verfasser das Material - soweit vorhanden - zu jeweils folgen-
den Themen zusammengestellt: 1. Adversus-Judaeos-Traktate und apologetische Litera-
tur gegen die Juden, 2. sonstige Autoren und Texte mit antijiidischer Apologetik, bis hin
zu christlichen Philosemiten, Judenmissionaren und Orientalisten, 3. christlich-jiidische
Religionsdisputationen, 4. Pipste, Kanonisten, Konzils- und Synodenbeschliisse zum
Judenthema, 5. weltliches Judenrecht, 6. historische und chronistische Texte von Huma-
nisten und Philosophen bis zu gesellschaftskritischen, kulturkritischen und politischen
Schriftstellern, 7. geistliche und weltliche Dichtungen, Passions- und Fastnachtsspiele,
Biihnenstiicke, Romane etc. sowie last but not least 8. jiidische Stimmen zum Christen-
tum und zur Situation der Juden als Minoritit in der christlichen Gesellschaft.

Dabei verdient auch und gerade das unter der Ziffer 8. zusammengestellte Material
Beachtung. Wenn auch dem Gesamtthema entsprechend der thematische Schwerpunkt
der Materialsammlung eindeutig auf den von Christen (in welcher Eigenschaft auch im-
mer) verfassten Texten ruht, so hat der Verfasser dennoch dankenswerterweise auch jii-
dische Antworten darauf nicht unberiicksichtigt gelassen, und deren Spektrum reicht von
den Exegeten Joseph Bechor Schor (52f) und David Kimchi (88-96) iiber die grossen
Halachisten Salomo ben Abraham ibn Adret (342f) und Menachem ben Salomo ha-Meiri
(353) und Religionsphilosophen Chasdai Crescas (428f), Joseph Albo (452ff) und Salo-
mo ben Shim‘on Duran (533) und den Historikern des 16./17. Jahrhunderts bis hin zu
Moses Mendelssohn (707-710) und Franz Rosenzweig (752-759), um nur diese Beispie-
le zu erwihnen.

In seiner Darbietung des Materials ist der Verfasser stets streng chronologisch vor-
gegangen; jedem Jahrhundert ist ein Kapitel gewidmet. Nur das 18.-20. Jahrhundert sind
aus o.e. Griinden zu einem Kapitel zusammengefasst. Innerhalb eines jeden Kapitels
werden die einzelnen allenthalben nach dem Todesjahr ihres Autors bzw. dem Entste-
hungs- und/oder Versffentlichungsjahr einer Schrift geordnet.

Der Bogen des im vorliegenden Bande gesammelten Materials ist weit gespannt.
Was die von christlichen Autoren verfassten Texte anbetrifft, so haben nicht nur aus dem

185



Bereich der lateinischen Kirche stammende Texte, wenngleich sie die iiberwiegende
Mehrheit bilden, Beriicksichtigung gefunden, sondern - wenigstens ansatzweise - auch
solche aus dem Bereich der Ostkirche(n) und der koptischen Kirche, und dabei nicht nur
griechischsprachige, sondern - gestiitzt auf M. Steinschneiders und G. Grafs bibliogra-
phische Vorarbeiten - auch solche, die in Arabisch verfasst worden sind
(s. 51.59£.135.145.203.323.327). Gleiches gilt auch fiir die jiidischen Antworten (s. 310f).

Wie in den beiden voraufgegangenen Banden begniigt sich der Verfasser indessen
auch hier nicht mit der bibliographischen Erfassung des relevanten Materials: in vielen
Fillen referiert er ausfiihrlich die Inhalte der beigezogenen Texte und oft - wenn es “ihrer
Bedeutung wegen sinnvoll” ist - zitiert er sie auch in Ubersetzung bzw. im Wortlaut, so
vielfach v.a. bei gesetzlichen Texten und/oder pépstlichen Verlautbarungen. Ein glei-
ches gilt fiir die gelungenen Zusammenfassungen der grossen Religionsdisputationen
des Mittelalters: Paris (1240), Barcelona (1263; 98ff.208ff) und Tortosa (1413; 14), bei
der sogar sowohl die wichtigsten Teilnehmer einzeln vorgestellt (434-455) als auch die
69 Sitzungen der Reihe nach referiert werden (455-479), ebenso aber auch, um das letzte
der genannten Religionsgespriche zu erwihnen, fiir das Stuttgarter Religionsgesprich
zwischen Martin Buber und Karl Ludwig Schmidt im Januar 1933 (759-762). Hervorzu-
heben ist bei allem schliesslich auch noch die Vielzahl der bibliographischen Hinweise,
mit denen der Verfasser zu weiteren Studien anregt.

Fiir die immense Arbeit, die Schreckenberg mit seinen nunmehr drei Bianden geleistet
hat, kann man ihm nur dankbar sein. Hat er mit der von ihm zusammengetragenen und
aufbereiteten beeindruckenden Fiille an Material doch nicht nur fiir alle weitere Erfor-
schung der christlichen Adversus-Judaeos-Texte ein unverzichtbares Handbuch, sondern
fiir alle weiteren Studien zur Gesamtgeschichte der christlich-jiidischen Beziehungen von
ihren Anfingen bis zur Gegenwart eine solide, tragfahige Quellenbasis geschaffen.

Stefan Schreiner

Christoph Miinz, DErR WELT EIN GEDACHTNIS GEBEN, Geschichtstheologisches Den-
ken im Judentum nach Auschwitz, Giitersloh: Chr. Kaiser/Giitersloher Verlagshaus
1995, 548 S., ISBN 3-579-00095-0.

Die iiberdurchschnittlich umfangreiche und iiberaus griindliche Dissertation (Sie-
gen 1994) verlangt dem Leser allein schon von der Thematik her einiges ab an Fassungs-
vermdgen und intellektueller Differenzierungsfahigkeit beim Erfassen wissenschaftlich
sauber herausgearbeiteter Uberlegungen. Eine ausgesprochen solide und durchdachte
Arbeit, und darum auch verstindlich und verstehbar. Ohne dies wiire eine solche Thema-
tik, die bei tieferem Eindringen geradezu paradoxe Ziige erkennen lésst, nicht zu bearbei-
ten (um den Ausdruck “bewiltigen” zu vermeiden). Je einzigartiger der Holocaust darge-
stellt wird (und er ist es), desto weniger erscheint er geeignet, aus ihm zu lernen, um eine
Wiederholung zu vermeiden. Und je unverstehbarer er sich herausstellt, desto besser
scheint es, iiber ihn zu schweigen. Also nur “die Vergeblichkeit des Verstehens verste-
hen” (D. Diner)? Doch: “Wenn wir stumm bleiben, tun wir genau das, was die Nazis
wollten: wir verhalten uns so, als sei nichts geschehen” (B. Bettelheim). Darum auch
nicht von ungefihr die schmerzliche Erfahrung Elie Wiesels: “Nichts ist gelernt worden:
Auschwitz hat nicht als Warnung gedient”.

Das Wohltuende, aber auch unabdingbar Notwendige ist, dass der Autor (Jg. 1961)
sich in vierfacher Hinsicht der besonderen Verantwortung bewusst ist und ihr gerecht zu
werden versucht: Er ist Deutscher, also Angehoriger des Volkes der Titer, er ist als
Nicht-Jude Aussenstehender aus der Opfersicht, er ist Christ “mit einer fast zweitausend-
jdhrigen antijiidischen und antisemitischen Tradition im Riicken”, und er ist Wissen-
schaftler und Historiker, dessen Thematik “mehr als nur im iiblichen Sinne historische

186



und wissenschaftliche Behandlung verlangt”. Dass er dabei seine personlich-subjektive
Beteiligung und Bewertung spiiren ldsst, oft bemerkenswert offen, macht die Arbeit trotz
des schrecklichen Gegenstandes gerade in ihrer Mehrdimensionalitit sympathisch. Der
Verfasser weiss genau um die Unterschiede des Verstehens von “Geschichtlichkeit” bei
Juden und Nicht-Juden, und er scheut sich nicht klarzustellen, dass “die Wurzeln des
geschichtlichen Selbstverstindnisses des Judentums zweifelsohne in seinem religitsen
Selbstverstidndnis begriindet”, also “theologischer” Natur sind. “Religion als Problem
fiir den Historiker” (G. Langmuir) - das gilt fiir ihn nicht. Und genau hier, im religiosen
Selbstverstidndnis liegt m.E. im Tiefsten der Urgrund der Judenfeindschaft, auch wenn
alles zwischenzeitlich “sdkularisiert” verdeckt oder transferiert ist. Man denke nur an
den “pseudotheologischen” Rassenantisemitismus in Hitles “Mein Kampf”! Die bei den
christlichen Theologen bestehenden, wegen der jiingsten Vergangenheit keineswegs
unbegriindeten Angste vor “Geschichtstheologie” seien hier nur angedeutet: “Offenba-
rung und Geschichte” istimmer noch ein heisses Eisen. Es spricht fiir den Verfasser, dass
er sein Buch mit einem Kapitel “Christliche Theologie und der jiidische Diskurs” be-
schliesst und unter Hinweis auf einige, “Ausnahmecharakter” tragende Theologen zu-
recht feststellt: “Das innerkirchliche Echo ist jedenfalls, gemessen an dem, worum es
geht, skandalos still”.

An diesem, eine grosse Liicke schliessenden Werk, das von einem Vorwort von
Christian Meier und einem Nachwort von Martin Stohr begleitet ist, wird keiner mehr
vorbeigehen konnen, der sich auf diese Thematik einlédsst - und das hétten wir doch wohl
alle notig, um der Welt endlich ein Gedéchtnis zu geben!

Hans L. Reichrath

Chana Gorodecka, TAGEBUCH EINER POLNISCHEN JUDIN, Leipzig: Reclam 1996,
189 S., 6 Abb., ISBN 3-379-01558-X.

Halina Nelken, FREIHEIT WILL ICH NOCH ERLEBEN, Krakauer Tagebuch, Vorwort von
Gideon Hausner, Gerlingen: Bleicher 1996, 336 S., 8 Abb., ISBN 3-88350-732-6.

Lucie Aubrac, HELDIN Aus LieBE, Eine Frau kdmpft gegen die Gestapo, Miinchen:
Beck 1996, 290 S., 5 Abb., ISBN 3-406-41164-9.

Evelyn Friedldnder, IcCH WILL NACH HAUSE, ABER ICH WAR NOCH NIE DA, Freiburg etc.:
Herder 1996, 189 S., ISBN 3-451-04410-2.

Die Literatur, in der Uberlebende der Schoa ihre Erfahrungen dokumentiert und
verarbeitet haben, ist heute - ein halbes Jahrhundert nach der Katastrophe - in ihrer Men-
ge und Vielfalt kaum mehr zu iiberblicken, und noch immer kommen authentische Be-
richte hinzu. Bei dreien der anzuzeigenden Verdffentlichungen handelt es sich um Tage-
biicher aus der Zeit selbst oder unmittelbar danach. Die Unmittelbarkeit der Zeugen-
schaft, die noch ungetriibt ist vom Schleier der Erinnerung und ungefiltert vom Bewusst-
sein historischer Distanz, verleiht ihnen besondere Eindringlichkeit. Die Autorinnen ge-
horen einer je andern Generation an und befanden sich in verschiedenen Stiddten Euro-
pas.

Dass Chana Gorodecka (*1892) ihre Erfahrungen 1946 iiberhaupt niederschrieb, ist
der Anregung durch ihre Tochter Krystyna Drozdowicz zu verdanken, die sich wihrend
des Krieges im Warschauer Widerstand gegen die Deutschen engagiert und der Familie
zur Rettung verholfen hatte und die eine polnische Fassung des auf Jiddisch verfassten
Berichtes besorgte. In einer bestiirzend einfachen und kargen Sprache beschreibt die frith
gealterte Mutter die Flucht der Familie nach Warschau, ihre Trennung und die eigene
Deportation. Sie selbst, die gesundheitlich schwer angeschlagen war, iiberlebte nur, weil
sie ihre jlidische Religion vertuschen und als vermeintlich stumme Katholikin in einem
Krankenasyl untertauchen konnte.

187



Das jugendliche Tagebuch Halina Nelkens (*1923), das vom Sommer 1938 bis zum
Kriegsende reicht, spiegelt in personlicher, klug reflektierter Weise den Leidensweg ei-
ner assimilierten jiidischen Familie in Krakau durch Ghetto, Arbeitslager und mehrere
Konzentrationslager. Die ausfiihrlichen Berichte der ersten Jahre iiberlebten in verborge-
nen Heften, aber noch in den Lagern trug die junge Frau als letztes Gut ein winziges
Notizbuch bei sich, in das sie ihre verbotenen Gedichte eintragen konnte. Nelkens Noti-
zen scheinen das einzige polnische Dokument aus dem Krakauer Ghetto zu sein; eine
zentrale Rolle spielt darin die Figur des Wiener Widerstandskdmpfers Alexander Weiss-
berg, im Arbeitslager kommen die inzwischen beriihmt gewordenen “Schindler Juden”
ofter zur Sprache. Das Tagebuch ist eingebettet in einen informativen reflektierenden
Rahmenbericht, der angenehm durch einen anderen Schrifttyp abgesetzt ist. Die Autorin,
die heute als Kunsthistorikerin in den USA lebt, hat ihn in den Jahren 1983-86 aufgear-
beitet — aus dem Bediirfnis zu bezeugen, dass es selbst in diesen Jahren des Terrors nicht
nur isolierten Uberlebenskampf, sondern immer wieder menschliche Solidaritit gab,
ohne die Uberleben gar nicht méglich gewesen wiire.

Fesselnd wie ein Spionageroman liest sich das Tagebuch der Lucie Aubrac (¥1912),
die mit ihrem Mann Raymond Aubrac zum aktiven Kern der franzdsischen Widerstands-
bewegung in Lyon gehorte (kein Wunder, dass das Buch derzeit in Frankreich verfilmt
wird). Der Bericht umfasst exakt die Zeitspanne von der Zeugung bis zur Geburt der
Tochter Catherine, ein Hintergrund, der einen dramatischen Kontrapunkt zum Kriegsge-
schehen und zum Untergrundwirken der Résistance bildet. Wohl beschreibt Aubrac, die
sich wagemutig mit Klaus Barbie angelegt hat, um ihren Mann in einer spektakulidren
Aktion aus den Fiangen der Gestapo zu befreien, eine private Erfolgsgeschichte. Doch
wird auch hier iiber die Opfer nicht geschwiegen: Raymonds jiidische Eltern werden
deportiert und kommen in Auschwitz um.

Dagegen mutet das in den Erinnerungen Evelyn Friedldnders (*1940) erzihlte Leben
unendlich behiitet und verschont an, obwohl auch sie - als Kind von deutschen Emigranten
in England geboren - im Schatten des Zweiten Weltkrieges aufgewachsen ist. In leichtem
Plauderton, mit erstaunlicher Offenheit und Direktheit, aber oft auch in stereotypen Denk-
formen schildert sie ihre Jugend und die friihe Heirat mit dem bekannten Reformrabbiner
Albert Friedldnder, die ihr ein halboffizielles Leben in der Gemeinde, gesellschaftliche
Auftritte und prominente Begegnungen bescherte. All das lduft aber schliesslich hinaus auf
die Suche nach den eigenen Wurzeln im fremdgebliebenen Deutschland. So griindete
Evelyn Friedlénder 1988 die “Hidden Legacy Foundation”, eine Stiftung, in deren Namen
sie seither die Geschichte der deutschen Landjuden erforscht.

Heidy Zimmermann

Micha Brumlik, Ken WEG ALS DeuTscHER UND JUDE, Eine bundesrepublikanische
Erfahrung, Miinchen: Sammlung Luchterhand 1996, ISBN 3-630-87985-3.

Mit 49 Jahren verfasst der Piddagogikprofessor Brumlik Memoiren. Seine Eltern
stammten aus Frankfurt, retteten sich nach Frankreich und in die Schweiz. Sein Vater
gehorte zu den Mochtegern-Zionisten, die in der Diaspora alt wurden. Die Mutter ver-
suchte die Auswanderung. Brumlik durchlebte verschiedene Identititen. Als kritischer
Schiiler lebte er eine Zeit lang jiidisch-traditionell. Er schwankte zwischen zionistischer
Jugend- und moderner Pop-Subkultur. Darauf verbrachte er einen Winter in Israel zwi-
schen Kibbuz und Universitidt, um zum Antizionisten zu werden (1967/68). Zuriick in
Frankfurt nahm er schon bald (ab 1972) ein latent judenfeindliches Potential in der Neu-
en Linken wahr. Seit zwel, drei Jahren orientiert sich Brumlik und eine Gruppe Gleich-
gesinnter in Frankfurt fiir das progressive Judentum amerikanischer Herkunft, das ja sei-
nerseits auf die religiose Neubesinnung innerhalb der deutschsprachigen Juden des 19.

188



Jahrhunderts zuriickgeht. Der Wunsch nach Integration wurde immer durch das Gefiihl
der Heimatlosigkeit konterkariert. Wenn auch die Verhéltnisse in Deutschland zu einer
gewissen Zuspitzung beitrugen, sind diese Erinnerungen in grossen Teilen typisch fiir
die Selbstfindung der linken westeuropdisch-jiidischen Intellektuellen, nachdem fiir vie-
le das zionistische Lebensideal nicht mehr als reelle Alternative erscheinen konnte.
Leicht ironisch abgefasst, geben die Memoiren auch einen Einblick in die inneren Dis-
kussionen unter jungen Juden in Deutschland der 1960er bis 1980er Jahre wieder und
heben sich durch ihre Direktheit von den offizisen Biographien ab, die sich zur Zeit
ebenfalls auf dem Markt befinden.

Uri R. Kaufmann

Albert H. Friedlander, Das ENDE DER NAcHT, Jiidische und christliche Denker nach
dem Holocaust, Giitersloh: Chr. Kaiser/Giitersloher Verlagshaus 1995, 336 S., ISBN 3-
579-02076-5.

‘Was beim Lesen dieses materialreichen Buches alsbald auffallt, formuliert der Au-
tor so (94): “Mir selbst geht es nicht so sehr darum, ein umfassendes, allgemeingiiltiges
System zu finden, sondern darum, bestimmte Erkenntnisse, besondere Aussagen zu ent-
decken, die ich dann in mein Leben und vielleicht auch in mein ganz personliches Sy-
stem integrieren kann.” Der 1927 in Berlin geborene Londonder Rabbiner und Dekan des
Leo Baeck College will uns zahlreiche jiidische und christliche Denker ganz unter-
schiedlichster Standorte nahebringen, denn er ist “an diesen Personlichkeiten weit mehr
interessiert als an den ‘Fertigprodukten’ der Religion, die uns mit den Traktaten fanati-
scher Glaubiger in die Hand gedriickt werden”. Aus “der Nacht” der Schoa lisst er “Rei-
ter der Morgenddmmerung” deutlich werden, die uns bei der “Suche nach Antworten”
helfen konnen: aus dem traditionellen Judentum (Hutner, Wyschogrod, Jakobowits,
Berkowits, Greenberg) und “aus der Asche” “die Halacha des Holocaust”. Er beschreibt
uns “Kartographen der Finsternis”, “die Erforscher einer unbekannten Welt”: die Histo-
riker L. Dawidowicz und H. G. Adler, den Theologen R. Rubenstein sowie Psychothera-
peuten V. Frankl, B. Bettelheim und E. Heimer, die die Holle iiberlebt haben.

Friedlander vergisst nicht, auf das Schicksal der Sinti und Roma einzugehen, be-
fasst sich positiv kritisch mit D. Bonhoeffer und M. Niemoller, der ihm ein Ritsel bleibt,
iibt aber deutliche Kritik an der kirchlichen Instrumentalisierung Edith Steins (“Es ist
zumindest wenig feinfiihlig, ausgerechnet sie zum Inbegriff christlichen Leidens zu er-
kldren”, denn “sie starb einen jiidischen Tod inmitten ihres Volkes”.) und unterdriickt
nicht seinen Arger iiber “die sicherlich unschuldige und gutgemeinte Frommigkeit der
Karmeliternonnen” in Auschwitz (112). “Auschwitz ist nicht der Berg Morija und auch
nicht Golgatha. Es ist ein boser Ort und wird ein boser Ort bleiben ..., ein Ort, an dem
kein Heiligtum stehen kann. Eine Stitte des Gottesdienstes an diesem Ort muss zu einem
Ort der Selbsttiuschung werden” (110). Und weiter: “Wir konnen das Leiden nicht ldn-
ger als Strafe Gottes betrachten. Wir konnen das Leiden der Juden nicht langer als Teil
des Heilsplanes Gottes fiir die Menschheit ansehen.” In einem dritten Teil vermittelt er
uns “progressives und radikales jiidisches Denken”: I. Maybaum, D. Marmur, S. Wie-
senthal, E. Borowitz, St. Schwarzschild, E. Taubler und sein hochverehrter Lehrer Leo
Baeck. Teil 4 bietet einen umfangreichen Uberblick iiber die Holocaust-Rezeption in
Amerika (“Aus goldener Vergangenheit in eine ungewisse Zukunft”), Deutschland
(“Wiedervereinigung und neue alte Schuld”), Frankreich (“Kollaboration und Résistan-
ce”), England (“Am Strand von Dover”), Italien (“Schatten und Sonnenschein”) und Is-
rael, “wo Freude und Schmerz beieinanderliegen”. Mit Paul Celan, Nelly Sachs und
Erich Fried trifft uns “eine andere Sprache” aus der Welt der Dichter.

Indem Friedlander seine ganz personliche Odyssee schildert und uns an seiner Ver-
gangenheitsaufarbeitung teilnehmen lésst, gewihrt er uns trotz des schrecklichen Gegen-

189



standes noch die Luft zum Atmen und zum Reflektieren. Sein spannungsgeladenes Buch
vermittelt etwas von der entsetzlichen Paradoxie, Auschwitz niemals begreifen zu kon-
nen: “Es ist unmoglich, iiber diesen Ort zu reden, und unmdoglich, iiber ihn zu schweigen;
Auschwitz ist ein schwarzes Loch des Bosen in der Welt”, “ein Trauma unserer ganzen
Zivilisation”.

Es ist wichtig, alle diese uns von Friedlander vernehmbar gemachten Stimmen zu er-
innern und die Finsternis zu beklagen, aber - so beschliesst Friedlander sein Werk: “Wir
werden uns aber auch die Freude nicht nehmen lassen an dem Guten, das Bestand hat”.

Hans L. Reichrath

Y. Michal Bodemann, GEDACHTNISTHEATER, Die jiidische Gemeinschaft und ihre
deutsche Erfindung, Mit einem Beitrag von Jael Geis, Berlin: Rotbuch-Verlag 1996, 211
S. mit Quellenanhang.

Bodemann ist als Verfasser kritischer Berichte iiber jiidisches Leben in der Bundes-
republik im American Jewish Yearbook bekannt. Diese scheinen auch das Rohmaterial
fiir sein jetzt gedrucktes Buch, nebst zerstreuten Aufsitzen, gebildet zu haben. Nur so
sind auch die Doppelspurigkeiten in verschiedenen Kapiteln zu erklidren. Ein besseres
Lektorat wire hier angebracht gewesen. Bodemann bekennt sich als kritischer Publizist
und analysiert das Verhiltnis der bundesdeutschen Politiker zur jiidischen Gemeinschaft
entsprechend. Allerdings greifen seine Bemerkungen quellenmissig zu kurz, etwa wenn
er die Haltungen von Adenauer, Strauss, Schmidt oder Kohl zu Juden und Judentum nur
auf Basis der kurzen Botschaften zum jiidischen Neujahr behandelt. Hier wire fiir eine
seriose Untersuchung Akten- und anderes gedrucktes Material herbeizuziehen gewesen.
Interessant ist seine publizistische Analyse, die u.a. Marion Grifin Donhoff fiir die Jahre
1948/49 als judenfeindliche antizionistische (“Israel ist ein volkischer Ordensstaat™)
Publizistin der “ZEIT” decouvriert. Aber kann man die Politik der DDR auf diirren zwolf
Seiten sachgerecht abhandeln, ohne Archivarbeit, ohne Zeitschriftenanalyse, nur auf
Basis eines (!) Interviews mit Peter Kirchner? Zudem gibt es ein chronologisches Un-
gleichgewicht: Die Periode von 1945-1952 ist intensiv abgehandelt, wihrend danach bis
fiir die Zeit nach 1985/88ff. eigentlich nur sehr wenig Material zu finden ist. Auch wenn
Bodemanns kritische Distanz zu bundesdeutschen Gedenkfeiern zum Nachdenken an-
regt, bleibt bei ihm unklar, wie denn Gedenken seiner Auffassung nach “richtig” zu voll-
ziehen sei, d.h. er kritisiert, ohne seine eigenen Kriterien klar zu definieren. Dies ist wohl
der Hauptmangel des essaihaften Buches, auch wenn seine Ansitze durchaus fruchtbar
sein mogen.

Uri R. Kaufmann

Klaus Miiller, TorA FUR DIE VOLKER, Die noachidischen Gebote und Ansitze zu ih-
rer Rezeption im Christentum, SKI 15, Berlin 1994, 307 S., ISBN 3-923095-66-X.

In seiner Heidelberger Dissertation von 1991 nimmt Klaus Miiller eine historisch-
theologische Analyse der sieben noachidischen Gebote vor, wie sie in Umfang und An-
lage auf christlicher Seite bisher beispiellos ist. Mit Recht kann seine Studie als Pionier-
arbeit bezeichnet werden, da die Noachidentora in christlicher Theologie- und Kirchen-
geschichte bis dato nur singulir als relevante religiose Norm in Betracht gezogen wurde.

Mit den Noachidischen Geboten machen Juden allen Nicht-Juden das Angebot,
eine Lebensgemeinschaft mit ihnen einzugehen. Wer sein Leben und Handeln an diesen
religiosen Normen orientiert, dem wird sogar Teilhabe am ewigen Leben zugesprochen.
Ist die Einhaltung dieser Gebote also eine Moglichkeit, ein israelzugewandtes Leben zu
filhren? Die noachidischen Gebote seien hier kurz aufgefiihrt: 1. Errichten einer Rechts-

190



ordnung zur Durchsetzung der Gebote, 2. kein Gotzendienst, 3. keine Gottesldsterung, 4.
keine Unzucht, 5. kein Blutvergiessen, 6. kein Raub, 7. kein Glied vom Lebendigen.

Indem Klaus Miiller die Entstehung und Diskussion der noachidischen Gebote im
rabbinischen Judentum nachzeichnet, Parallelen und Verwandtschaft zu christlichen
Traditionen aufzeigt und sich kritisch mit der Rezeption oder besser Nichtrezeption der
sieben Gebote durch die christliche Theologie auseinandersetzt, schafft er die Grundlage
fiir eine weiterfithrende Diskussion innerhalb des Christentums iiber die Moglichkeit,
das Noachidenkonzept in die eigene Religiositit zu integrieren.

An Miillers Untersuchung beeindruckt besonders die griindliche historische Arbeit
und umfassende Auswertung rabbinischer Quellen. Ausgehend vom iltesten literari-
schen Beleg der Gebotsreihe in Tosefta ‘avoda sara 8,4, deren Endredaktion in die Wen-
de vom 2. und 3. Jahrhundert d.Z. fillt, betrachtet Miiller die Verortung der einzelnen
Gebote in der Hebriischen Bibel und rabbinische Ausserungen zur Noachidenthematik
im Fortgang der Geschichte. Parallel dazu weist er nach, wie sich die ethischen Forde-
rungen der noachidischen Gebote mit neutestamentlichen Handlungsnormen decken.
Hierzu lassen sich die sogenannten “Lasterkataloge” und vor allem das Aposteldekret
anfiihren (vgl. Apg 15,19-21.28f; 21,25; Gal 5,19-21; 1Kor 5,10f; 6,9f; Rom 1, 24-32;
1 Tim 1,9f; Tit 3,3; Apk 9,20f; 17,1-6; 21,8; 22,15).

So gelingt es Miiller, die Noachidentora in Beziehung zu setzen mit der eigenen
christlichen Tradition und ihrer Verwurzelung im Judentum.

Zugleich stellt der Autor aber auch heraus, wie die christliche Seite dieses Angebot
des Judentums zu einer friedlichen Koexistenz entweder gar nicht oder nicht als ernsthaf-
te Option fiir sich wahrnahm. An dieser Stelle wire eine differenzierte Untersuchung der
Griinde fiir dieses christliche Desinteresse wiinschenswert gewesen, da sich solches
nicht allein mit dem “Auseinandergehen der Wege” erklédren lisst, sondern mehr noch
mit dem christlichen Selbstverstindnis gegeniiber dem Judentum iiberhaupt korrespon-
dieren muss. So hitte der Rekurs auf das Neue Testament neben der Zusammengehorig-
keit mit dem Judentum verstérkt auch die Opposition dagegen als dualistische Grunddis-
position des Christentums herausarbeiten konnen.

Im Weiteren zeichnet Miiller die folgenden Jahrhunderte nach: Wenn in der Alten
Kirche die “drei Todsiinden” thematisiert wurden oder sich im Mittelalter Christen mit
Maimonides auseinandersetzten, gab es zwar sachliche Uberschneidungen und auch di-
rekte Bezugnahmen, jedoch wurde christlicherseits selten die Universalitit des jiidischen
Angebots an die nichtjiidischen Volker als religios autoritativ angesehen. Die Rezeption
fand hier eher mit philosemitischem oder juridischem Hintergrund statt. So zeigten Mar-
tin Luther und die Reformation nur einen “schwachen Reflex” auf die Noachidentora. In
der Aufkldarung wurden die sieben Gebote allenfalls als vernunftgemisser Minimalcodex
oder Naturgesetz ernstgenommen. Auf dieser Ebene fand dann eine Rezeption durch die
natiirliche Theologie (C. H. Dodd) statt. - Bis heute sind den meisten Christen die noachi-
dischen Gebote unbekannt geblieben.

Erst in Zweigen zeitgenossischer Theologie, wie etwa bei Friedrich-Wilhelm Mar-
quardt, werden die noachidischen Gebote als verbindliche Norm christlicher Lebensge-
staltung ernstgenommen und konzeptionell eingearbeitet. In diesem Sinne versteht auch
Klaus Miiller seinen Beitrag als “Vor-arbeit im Dienste einer noch ausstehenden christ-
lich-theologischen Bezugnahme auf das Konzept des Noachidischen” (17).

Es sei noch darauf hingewiesen, dass Klaus Miiller wichtige Aspekte seines hier be-
sprochenen Buches in dem Aufsatz “Gottes Gebot fiir die Menschheit, Die Noachidische
Tora als rabbinische Gestalt universaler Ethik” (in: Kul 8 [1993] 2, 133-143) festgehal-
ten hat.

Judith Wipfler
19l



	Rezensionen

