
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 53 (1997)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Michael M. Laskier, North African Jewry in the Twentieth Century, The Jews of
Morocco, Tunisia and Algeria, New York University Press 1994, 400 S., Tab., Illustr.,
Photos, ISBN 0-8147-5072-9.

Die Erforschung dieses Teils der jüdischen Geschichte war lange Jahre vernachlässigt

worden. Nachdem die zwischen 1948 und 1964 aus Nordafrika Vertriebenen sich in
Israel und Frankreich integrieren konnten, entwickelte sich die Literatur stark. Zentrales
Thema der Darstellung von Laskier ist die Auseinandersetzung der Juden im Maghreb
mit der französischen Kultur, der Kolonialverwaltung und dem Zionismus. Nach ihm
lassen sich drei Intensitätsstufen der Französisierung erkennen: Am stärksten war sie
unter den Juden Algeriens, am wenigsten unter denjeigen Marokkos ausgeprägt. Tunesien

nahm eine Mittelstellung ein. Aufsehenerregend sind Laskiers Funde, die belegen,
dass die Auswanderung in den jungen Staat Israel seitens marokkanischer und tunesischer

Behörden stillschweigend geduldet wurde und sich anfänglich paradoxerweise mit
Vorbehalten von israelischer Seite auseinanderzusetzen hatte. Weiter zeigt Laskier
anschaulich verschiedene Phasen der Auflösung dieser jahrhundertealten jüdischen
Gemeinschaften nach 1945 auf und versucht diese differenziert zu begründen. Für die Zeit
der deutschen Besatzung bearbeitet er neue Quellen, ohne deutsche Archive selbst zu
benutzen. Laskier wertete die Berichte zionistischer Repräsentanten nach Jerusalem
(Central Zionist Archives), die jüdische und arabische Presse, das Archiv der Alliance
Israelite Universelle, das Archiv des American Joint Distribution Committee und des
israelischen Staates, unpublizierte israelische Arbeiten und Interviews mit Zeitzeugen
aus. Mag der Schwerpunkt etwas sehr auf der Problematik der Auswanderung liegen, die
wirtschaftliche Tätigkeit zwischen 1900 und 1939 und das Verlassen der Judenviertel,
bspw. in Marokko, etwas zu kurz kommen, so entsteht doch ein facettenreiches Bild der
Geschichte der jüdischen Gemeinden, die in ihren Heimatländern zu ihrem Ende gekommen

ist.

Uri R. Kaufmann

Nathan Schur, The Karaite Encyclopedia, BEATAJ 38, Bern etc.: Peter Lang
1995, 295 S., ISBN 3-631-47742-2.

Die Karäer erfreuen sich seit einiger Zeit wieder grösserer Aufmerksamkeit.
Ausdruck dieses neuen Interesses an ihnen, ihrer Geschichte und Literatur war nicht zuletzt ein
erster Kongress, zu dem die Société des Amis des Manuscrites et des Etudes Karaites 1990
nach Paris eingeladen hatte. Eine Forderung dieses Kongresses war eine Bestandesaufnahme

zur bisherigen Karäerforschung, zu deren Verwirklichung N. Schur auf doppelte Weise
beigetragen hat: zum einen mit seiner "History of the Karaites" (BEATAJ 29, Bern etc.
1992, 207 S.) und zum anderen mit seiner jetzt vorgelegten "The Karaite Encyclopedia",
die Ergänzung und Kompendium zum zuvor genannten Werk sein will.

In das alphabetisch geordnete Kompendium aufgenommen sind zunächst einmal
Caraitica: nicht nur die wichtigsten karäischen Philosophen, Grammatiker, Exegeten
und bedeutenden politischen Vertreter der karäischen Gemeinschaft (von Aaron b. Elijah

bis Afdah und Shabbetai Yeraka), auch die Länder (z.B. Polen-Litauen [184-
186.234-237]) und Städte (z.B. Troki [280-282]), die im Laufe der Geschichte eine karäi-
sche Gemeinschaft beherbergt haben. Selbst Toledo ist ein dreizeiliger Eintrag gewid-

183



met, weil nach Ihn Hazm dort im 11. Jahrhundert einige Karäer gelebt haben (279).
Berücksichtigt hat der Verfasser desweiteren Grundbegriffe des karäischen Glaubens (74:
zehn Prinzipien), der Historiography und History (131-135 mit Querverweisen), der
Halacha (122-125) - wie die Speisegebote (90f) oder die Ehegesetzgebung rikkuv (242-
244) und Inter-Marriage (143f) - und Hermeneutik (131) - wie der Analogieschluss
heqqesh (23), der logische Schluss hagbarah oder hakrabah (121), der Konsens idshma '

(141), das selbständige Schriftstudium khippus/Zidshtihad (174//140) oder der karäische
Traditionsbegriff ha 'atakah (119) versus kabbalah (166) -, den Festkalender (227f: Pes-
sach\ 228: Shavu'of, 244: Rosh Hashanah etc.) sowie das Brauchtum, darüber hinaus
aber auch Stichworte, die die Beziehungen der Karäer zu den Rabbaniten (Stichwort:
Mose [205]), den Muslimen (Stichworte: kalam und mu 'tazila [167 u. 219]) und Christen
(Stichworte: Christianity [67f]; Jesus [163]) betreffen. Auch wichtige karäische Werke
aus allen Jahrhunderten haben unter ihrem Titel einen eigenen Artikel bekommen ebenso
wie wichtige Zeitungen und Zeitschriften und die Sprachen der Karäer (30f: Arabisch;
31: Aramäisch; 128-130: Hebräisch; 78: Cunamo-Karaimisch etc.).

Zu finden sind ferner rabbanitische Gelehrte, die nicht zuletzt als Verteidiger der
rabbinischen Tradition gegen den Karaismus berühmt geworden sind, sowie für die
Auseinandersetzung zwischen rabbanitischen Juden und Karäern wesentliche Schlüsselbegriffe.

Mit eigenem Eintrag gewürdigt werden in dem Kompendium auch die
bedeutendsten Erforscher der karäischen Geschichte und Literatur, der Vergangenheit ebenso
wie der Gegenwart (von Zvi Ankori [29f] bis Barry Dov Walfish [291], der gegenwärtig
an einer umfassenden Bibliographie der Caraitica arbeitet). Nicht ausgeblendet ist
schliesslich auch das Stichwort Holocaust 137-139).

Wenn auch mit den wenigen genannten Stichworten hier nicht mehr geschehen
konnte, als das Spektrum der Personen, Länder, Orte, Sachen und Begriffe sowie
Themen, die in der Enzyklopädie Berücksichtigung gefunden haben, eben anzudeuten, so ist
doch Schurs Bemühen sichtbar geworden, eine umfassende Enzyklopädie vorzulegen.
Die Informationen selber beschränken sich freilich jeweils auf das nach Schurs Ansicht
gerade Notwendige im Sinne einer Erstinformation, die jedoch stets zuverlässig geboten
wird. Zudem ist der Verfasser allenthalben um grösstmögliche Sachlichkeit in seinen
Artikeln bemüht. Auch bei "Problemfällen" Wie Abraham Firkovich und seiner teilweise
gefälschten Sammlung (95-108) zeichnet er sich - im Gegensatz etwa zu Simon Szysz-
man (271) - durch eine angenehm faire Berichterstattung aus, die nirgends in Apologie
oder Polemik zu verfallen droht. Fragmentarisch geblieben sind gelegentlich die
bibliographischen Hinweise und Angaben zu den einzelnen Artikeln, die den Zugang zur
Bibliographie in Schurs "History of the Karaites " voraussetzen. Gleichwohl muss man
Schur allen Respekt erweisen für die Courage, allein ein solches Kompendium
zusammengestellt zu haben. Für alle weitere Beschäftigung mit den Karäern, ihrer Geschichte
und Literatur hat er mit seiner "The Karaite Enzyclopedia" ein ebenso willkommenes
wie nützliches und anregendes Hilfsmittel geschaffen, dem man nur wünschen kann,
dass viele immer wieder gern darauf zurückgreifen werden.

Stefan Schreiner

Heinz Schreckenberg, Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr literarisches

und historisches Umfeld (13.-20. Jh.), Europäische Hochschulsschriften XXIII/
497, Frankfurt a.M. etc.: Peter Lang 1994, 774 S„ ISBN 3-631-46763-X.

Mit dem nunmehr vorliegenden dritten Band der christlichen Adversus-Judaeos-
Texte, deren erster Band (1982) [Rezension in: Judaica 41 (1985), 118-120] 1995 in
bereits 3. erw. Auflage erschienen und deren zweiter Band (1988) seit 1992 in einer 2.
veränd. Auflage zu haben ist, hat Heinz Schreckenberg (s)ein opus magnum abgeschlos-

184



sen, das zweifellos - dies darf man schon jetzt ohne Vorbehalte feststellen - als das
Standardwerk zum Thema anzusehen ist.

Nach einer kurzen allgemeinen bibliographischen Einführung mit einer Übersicht
über die wichtigsten bisherigen Handbücher zum Thema (27-33) und einem Überblick
über die Lage der Juden im christlichen Europa vom ausgehenden Mittelalter bis ins 20.
Jahrhundert (37ff), gibt Schreckenberg in seiner Einleitung Rechenschaft über die Anlage

seines dritten Bandes der christlichen Adversus-Judaeos-Texte (33ff.48f). Wie in den
voraufgegangenen beiden Bänden stehen auch hier dem Gesamtthema entsprechend "die
Adversus-Judaeos-Texte im engeren Sinne (Traktate Contra Judaeos, Adversus Judaeos,
Protokolle und literarisch gestaltete Berichte von Religionsgesprächen), dazu sonstige
theologische Werke mit beachtlichen Erörterungen dieser Thematik, schliesslich
relevante Papst- und Konzilstexte" im Mittelpunkt seines Interesses und werden denn auch
entsprechend ausführlich dokumentiert. Das formale Übergewicht der mittelalterlichen
gegenüber den der Neuzeit entstammenden Texten erklärt der Verfasser damit, dass seit
dem 17. Jahrhundert "die Zahl theologisch bemerkenswerter Texte stark abnimmt; der
hohe Wellengang der mittelalterlichen geistigen Auseinandersetzung verebbt zugunsten
sehr zahlreicher Schriften spezieller Art, etwa der (pietistischen) Judenmission, der
Emanzipationsthematik, schliesslich auch, im 19. Jahrhundert, des politischen Antisemitismus",

von denen das meiste "nicht mehr von Belang (ist), teils schon deshalb, weil es
sich nicht mehr um 'christliche' Texte handelt". Hinsichtlich des Abschlusses der
Dokumentation mit dem Stuttgarter Religionsgespräch zwischen Martin Buber und Karl Ludwig

Schmidt im Januar 1933 erklärt der Verfasser, dass dieser Dialog "einen angemessenen

Schlusspunkt" setzt, "jenseits dessen eine Entwicklung völlig neuer Art beginnt".
Im einzelnen hat der Verfasser das Material - soweit vorhanden - zu jeweils folgenden

Themen zusammengestellt: 1. Adversus-Judaeos-Traktate und apologetische Literatur

gegen die Juden, 2. sonstige Autoren und Texte mit antijüdischer Apologetik, bis hin
zu christlichen Philosemiten, Judenmissionaren und Orientalisten, 3. christlich-jüdische
Religionsdisputationen, 4. Päpste, Kanonisten, Konzils- und Synodenbeschlüsse zum
Judenthema, 5. weltliches Judenrecht, 6. historische und chronistische Texte von Humanisten

und Philosophen bis zu gesellschaftskritischen, kulturkritischen und politischen
Schriftstellern, 7. geistliche und weltliche Dichtungen, Passions- und Fastnachtsspiele,
Bühnenstücke, Romane etc. sowie last but not least 8. jüdische Stimmen zum Christentum

und zur Situation der Juden als Minorität in der christlichen Gesellschaft.

Dabei verdient auch und gerade das unter der Ziffer 8. zusammengestellte Material
Beachtung. Wenn auch dem Gesamtthema entsprechend der thematische Schwerpunkt
der Materialsammlung eindeutig auf den von Christen (in welcher Eigenschaft auch
immer) verfassten Texten ruht, so hat der Verfasser dennoch dankenswerterweise auch
jüdische Antworten darauf nicht unberücksichtigt gelassen, und deren Spektrum reicht von
den Exegeten Joseph Bechor Schor (52f) und David Kimchi (88-96) über die grossen
Halachisten Salomo ben Abraham ibn Adret (342f) und Menachem ben Salomo ha-Meiri
(353) und Religionsphilosophen Chasdai Crescas (428f), Joseph Albo (452ff) und Salomo

ben Shim'on Duran (533) und den Historikern des 16./17. Jahrhunderts bis hin zu
Moses Mendelssohn (707-710) und Franz Rosenzweig (752-759), um nur diese Beispiele

zu erwähnen.

In seiner Darbietung des Materials ist der Verfasser stets streng chronologisch
vorgegangen; jedem Jahrhundert ist ein Kapitel gewidmet. Nur das 18.-20. Jahrhundert sind
aus o.e. Gründen zu einem Kapitel zusammengefasst. Innerhalb eines jeden Kapitels
werden die einzelnen allenthalben nach dem Todesjahr ihres Autors bzw. dem Entste-
hungs- und/oder Veröffentlichungsjahr einer Schrift geordnet.

Der Bogen des im vorliegenden Bande gesammelten Materials ist weit gespannt.
Was die von christlichen Autoren verfassten Texte anbetrifft, so haben nicht nur aus dem

185



Bereich der lateinischen Kirche stammende Texte, wenngleich sie die überwiegende
Mehrheit bilden, Berücksichtigung gefunden, sondern - wenigstens ansatzweise - auch
solche aus dem Bereich der Ostkirche(n) und der koptischen Kirche, und dabei nicht nur
griechischsprachige, sondern - gestützt auf M. Steinschneiders und G. Grafs bibliographische

Vorarbeiten - auch solche, die in Arabisch verfasst worden sind
(s. 51.59f. 135.145.203.323.327). Gleiches gilt auch für die jüdischen Antworten (s. 3 lOf).

Wie in den beiden voraufgegangenen Bänden begnügt sich der Verfasser indessen
auch hier nicht mit der bibliographischen Erfassung des relevanten Materials: in vielen
Fällen referiert er ausführlich die Inhalte der beigezogenen Texte und oft - wenn es "ihrer
Bedeutung wegen sinnvoll" ist - zitiert er sie auch in Übersetzung bzw. im Wortlaut, so
vielfach v.a. bei gesetzlichen Texten und/oder päpstlichen Verlautbarungen. Ein gleiches

gilt für die gelungenen Zusammenfassungen der grossen Religionsdisputationen
des Mittelalters: Paris (1240), Barcelona (1263; 98ff.208ff) und Tortosa (1413; 14), bei
der sogar sowohl die wichtigsten Teilnehmer einzeln vorgestellt (434-455) als auch die
69 Sitzungen der Reihe nach referiert werden (455-479), ebenso aber auch, um das letzte
der genannten Religionsgespräche zu erwähnen, für das Stuttgarter Religionsgespräch
zwischen Martin Buber und Karl Ludwig Schmidt im Januar 1933 (759-762). Hervorzuheben

ist bei allem schliesslich auch noch die Vielzahl der bibliographischen Hinweise,
mit denen der Verfasser zu weiteren Studien anregt.

Für die immense Arbeit, die Schreckenberg mit seinen nunmehr drei Bänden geleistet
hat, kann man ihm nur dankbar sein. Hat er mit der von ihm zusammengetragenen und
aufbereiteten beeindruckenden Fülle an Material doch nicht nur für alle weitere
Erforschung der christlichen Adversus-Judaeos-Texte ein unverzichtbares Handbuch, sondern
für alle weiteren Studien zur Gesamtgeschichte der christlich-jüdischen Beziehungen von
ihren Anfängen bis zur Gegenwart eine solide, tragfähige Quellenbasis geschaffen.

Stefan Schreiner

Christoph Münz, Der Welt ein Gedächtnis geben, Geschichtstheologisches Denken

im Judentum nach Auschwitz, Gütersloh: Chr. Kaiser/Gütersloher Verlagshaus
1995, 548 S„ ISBN 3-579-00095-0.

Die überdurchschnittlich umfangreiche und überaus gründliche Dissertation (Siegen

1994) verlangt dem Leser allein schon von der Thematik her einiges ab an
Fassungsvermögen und intellektueller Differenzierungsfähigkeit beim Erfassen wissenschaftlich
sauber herausgearbeiteter Überlegungen. Eine ausgesprochen solide und durchdachte
Arbeit, und darum auch verständlich und verstehbar. Ohne dies wäre eine solche Thematik,

die bei tieferem Eindringen geradezu paradoxe Züge erkennen lässt, nicht zu bearbeiten

(um den Ausdruck "bewältigen" zu vermeiden). Je einzigartiger der Holocaust dargestellt

wird (und er ist es), desto weniger erscheint er geeignet, aus ihm zu lernen, um eine
Wiederholung zu vermeiden. Und je unverstehbarer er sich herausstellt, desto besser
scheint es, über ihn zu schweigen. Also nur "die Vergeblichkeit des Verstehens verstehen"

(D. Diner)? Doch: "Wenn wir stumm bleiben, tun wir genau das, was die Nazis
wollten: wir verhalten uns so, als sei nichts geschehen" (B. Bettelheim). Darum auch
nicht von ungefähr die schmerzliche Erfahrung Elie Wiesels: "Nichts ist gelernt worden:
Auschwitz hat nicht als Warnung gedient".

Das Wohltuende, aber auch unabdingbar Notwendige ist, dass der Autor (Jg. 1961)
sich in vierfacher Hinsicht der besonderen Verantwortung bewusst ist und ihr gerecht zu
werden versucht: Er ist Deutscher, also Angehöriger des Volkes der Täter, er ist als
Nicht-Jude Aussenstehender aus der Opfersicht, er ist Christ "mit einer fast zweitausendjährigen

antijüdischen und antisemitischen Tradition im Rücken", und er ist
Wissenschaftler und Historiker, dessen Thematik "mehr als nur im üblichen Sinne historische

186



und wissenschaftliche Behandlung verlangt". Dass er dabei seine persönlich-subjektive
Beteiligung und Bewertung spüren lässt, oft bemerkenswert offen, macht die Arbeit trotz
des schrecklichen Gegenstandes gerade in ihrer Mehrdimensionalität sympathisch. Der
Verfasser weiss genau um die Unterschiede des Verstehens von "Geschichtlichkeit" bei
Juden und Nicht-Juden, und er scheut sich nicht klarzustellen, dass "die Wurzeln des

geschichtlichen Selbstverständnisses des Judentums zweifelsohne in seinem religiösen
Selbstverständnis begründet", also "theologischer" Natur sind. "Religion als Problem
für den Historiker" (G. Langmuir) - das gilt für ihn nicht. Und genau hier, im religiösen
Selbstverständnis liegt m.E. im Tiefsten der Urgrund der Judenfeindschaft, auch wenn
alles zwischenzeitlich "säkularisiert" verdeckt oder transferiert ist. Man denke nur an
den "pseudotheologischen" Rassenantisemitismus in Hitles "Mein Kampf'! Die bei den
christlichen Theologen bestehenden, wegen der jüngsten Vergangenheit keineswegs
unbegründeten Ängste vor "Geschichtstheologie" seien hier nur angedeutet: "Offenbarung

und Geschichte" ist immer noch ein heisses Eisen. Es spricht für den Verfasser, dass

er sein Buch mit einem Kapitel "Christliche Theologie und der jüdische Diskurs" be-
schliesst und unter Hinweis auf einige, "Ausnahmecharakter" tragende Theologen
zurecht feststellt: "Das innerkirchliche Echo ist jedenfalls, gemessen an dem, worum es
geht, skandalös still".

An diesem, eine grosse Lücke schliessenden Werk, das von einem Vorwort von
Christian Meier und einem Nachwort von Martin Stöhr begleitet ist, wird keiner mehr
vorbeigehen können, der sich auf diese Thematik einlässt - und das hätten wir doch wohl
alle nötig, um der Welt endlich ein Gedächtnis zu geben!

Hans L. Reichrath

Chana Gorodecka, Tagebuch einer polnischen Jüdin, Leipzig: Reclam 1996,
189 S„ 6 Abb., ISBN 3-379-01558-X.

Haiina Nelken, Freiheit will ich noch erleben, Krakauer Tagebuch, Vorwort von
Gideon Hausner, Gerlingen: Bleicher 1996, 336 S., 8 Abb., ISBN 3-88350-732-6.

Lucie Aubrac, Heldin aus Liebe, Eine Frau kämpft gegen die Gestapo, München:
Beck 1996, 290 S„ 5 Abb., ISBN 3-406-41164-9.

Evelyn Friedländer, Ich will nach Hause, aber ich war noch nie da, Freiburg etc.:
Herder 1996, 189 S„ ISBN 3-451-04410-2.

Die Literatur, in der Überlebende der Schoa ihre Erfahrungen dokumentiert und
verarbeitet haben, ist heute - ein halbes Jahrhundert nach der Katastrophe - in ihrer Menge

und Vielfalt kaum mehr zu überblicken, und noch immer kommen authentische
Berichte hinzu. Bei dreien der anzuzeigenden Veröffentlichungen handelt es sich um
Tagebücher aus der Zeit selbst oder unmittelbar danach. Die Unmittelbarkeit der Zeugenschaft,

die noch ungetrübt ist vom Schleier der Erinnerung und ungefiltert vom Bewusst-
sein historischer Distanz, verleiht ihnen besondere Eindringlichkeit. Die Autorinnen
gehören einer je andern Generation an und befanden sich in verschiedenen Städten Europas.

Dass Chana Gorodecka (* 1892) ihre Erfahrungen 1946 überhaupt niederschrieb, ist
der Anregung durch ihre Tochter Krystyna Drozdowicz zu verdanken, die sich während
des Krieges im Warschauer Widerstand gegen die Deutschen engagiert und der Familie
zur Rettung verholfen hatte und die eine polnische Fassung des auf Jiddisch verfassten
Berichtes besorgte. In einer bestürzend einfachen und kargen Sprache beschreibt die früh
gealterte Mutter die Flucht der Familie nach Warschau, ihre Trennung und die eigene
Deportation. Sie selbst, die gesundheitlich schwer angeschlagen war, überlebte nur, weil
sie ihre jüdische Religion vertuschen und als vermeintlich stumme Katholikin in einem
Krankenasyl untertauchen konnte.

187



Das jugendliche Tagebuch Haiina Nelkens (*1923), das vom Sommer 1938 bis zum
Kriegsende reicht, spiegelt in persönlicher, klug reflektierter Weise den Leidensweg
einer assimilierten jüdischen Familie in Krakau durch Ghetto, Arbeitslager und mehrere
Konzentrationslager. Die ausführlichen Berichte der ersten Jahre überlebten in verborgenen

Heften, aber noch in den Lagern trug die junge Frau als letztes Gut ein winziges
Notizbuch bei sich, in das sie ihre verbotenen Gedichte eintragen konnte. Nelkens Notizen

scheinen das einzige polnische Dokument aus dem Krakauer Ghetto zu sein; eine
zentrale Rolle spielt darin die Figur des Wiener Widerstandskämpfers Alexander Weissberg,

im Arbeitslager kommen die inzwischen berühmt gewordenen "Schindler Juden"
öfter zur Sprache. Das Tagebuch ist eingebettet in einen informativen reflektierenden
Rahmenbericht, der angenehm durch einen anderen Schrifttyp abgesetzt ist. Die Autorin,
die heute als Kunsthistorikerin in den USA lebt, hat ihn in den Jahren 1983-86 aufgearbeitet

- aus dem Bedürfnis zu bezeugen, dass es selbst in diesen Jahren des Terrors nicht
nur isolierten Überlebenskampf, sondern immer wieder menschliche Solidarität gab,
ohne die Überleben gar nicht möglich gewesen wäre.

Fesselnd wie ein Spionageroman liest sich das Tagebuch der Lucie Aubrac (*1912),
die mit ihrem Mann Raymond Aubrac zum aktiven Kern der französischen Widerstandsbewegung

in Lyon gehörte (kein Wunder, dass das Buch derzeit in Frankreich verfilmt
wird). Der Bericht umfasst exakt die Zeitspanne von der Zeugung bis zur Geburt der
Tochter Catherine, ein Hintergrund, der einen dramatischen Kontrapunkt zum Kriegsgeschehen

und zum Untergrundwirken der Résistance bildet. Wohl beschreibt Aubrac, die
sich wagemutig mit Klaus Barbie angelegt hat, um ihren Mann in einer spektakulären
Aktion aus den Fängen der Gestapo zu befreien, eine private Erfolgsgeschichte. Doch
wird auch hier über die Opfer nicht geschwiegen: Raymonds jüdische Eltern werden
deportiert und kommen in Auschwitz um.

Dagegen mutet das in den Erinnerungen Evelyn Friedländers (*1940) erzählte Leben
unendlich behütet und verschont an, obwohl auch sie - als Kind von deutschen Emigranten
in England geboren - im Schatten des Zweiten Weltkrieges aufgewachsen ist. In leichtem
Plauderton, mit erstaunlicher Offenheit und Direktheit, aber oft auch in stereotypen
Denkformen schildert sie ihre Jugend und die frühe Heirat mit dem bekannten Reformrabbiner
Albert Friedländer, die ihr ein halboffizielles Leben in der Gemeinde, gesellschaftliche
Auftritte und prominente Begegnungen bescherte. All das läuft aber schliesslich hinaus auf
die Suche nach den eigenen Wurzeln im fremdgebliebenen Deutschland. So gründete
Evelyn Friedländer 1988 die "Hidden Legacy Foundation", eine Stiftung, in deren Namen
sie seither die Geschichte der deutschen Landjuden erforscht.

Heidy Zimmermann

Micha Brumlik, Kein Weg als Deutscher und Jude, Eine bundesrepublikanische
Erfahrung, München: Sammlung Luchterhand 1996, ISBN 3-630-87985-3.

Mit 49 Jahren verfasst der Pädagogikprofessor Brumlik Memoiren. Seine Eltern
stammten aus Frankfurt, retteten sich nach Frankreich und in die Schweiz. Sein Vater
gehörte zu den Möchtegern-Zionisten, die in der Diaspora alt wurden. Die Mutter
versuchte die Auswanderung. Brumlik durchlebte verschiedene Identitäten. Als kritischer
Schüler lebte er eine Zeit lang jüdisch-traditionell. Er schwankte zwischen zionistischer
Jugend- und moderner Pop-Subkultur. Darauf verbrachte er einen Winter in Israel
zwischen Kibbuz und Universität, um zum Antizionisten zu werden (1967/68). Zurück in
Frankfurt nahm er schon bald (ab 1972) ein latent judenfeindliches Potential in der Neuen

Linken wahr. Seit zwei, drei Jahren orientiert sich Brumlik und eine Gruppe
Gleichgesinnter in Frankfurt für das progressive Judentum amerikanischer Herkunft, das ja
seinerseits auf die religiöse Neubesinnung innerhalb der deutschsprachigen Juden des 19.

188



Jahrhunderts zurückgeht. Der Wunsch nach Integration wurde immer durch das Gefühl
der Heimatlosigkeit konterkariert. Wenn auch die Verhältnisse in Deutschland zu einer
gewissen Zuspitzung beitrugen, sind diese Erinnerungen in grossen Teilen typisch für
die Selbstfindung der linken westeuropäisch-jüdischen Intellektuellen, nachdem für viele

das zionistische Lebensideal nicht mehr als reelle Alternative erscheinen konnte.
Leicht ironisch abgefasst, geben die Memoiren auch einen Einblick in die inneren
Diskussionen unter jungen Juden in Deutschland der 1960er bis 1980er Jahre wieder und
heben sich durch ihre Direktheit von den offiziösen Biographien ab, die sich zur Zeit
ebenfalls auf dem Markt befinden.

Uri R. Kaufmann

Albert H. Friedlander, Das Ende der Nacht, Jüdische und christliche Denker nach
dem Holocaust, Gütersloh: Chr. Kaiser/Gütersloher Verlagshaus 1995, 336 S., ISBN 3-
579-02076-5.

Was beim Lesen dieses materialreichen Buches alsbald auffällt, formuliert der Autor

so (94): "Mir selbst geht es nicht so sehr darum, ein umfassendes, allgemeingültiges
System zu finden, sondern darum, bestimmte Erkenntnisse, besondere Aussagen zu
entdecken, die ich dann in mein Leben und vielleicht auch in mein ganz persönliches
System integrieren kann." Der 1927 in Berlin geborene Londonder Rabbiner und Dekan des
Leo Baeck College will uns zahlreiche jüdische und christliche Denker ganz
unterschiedlichster Standorte nahebringen, denn er ist "an diesen Persönlichkeiten weit mehr
interessiert als an den 'Fertigprodukten' der Religion, die uns mit den Traktaten fanatischer

Gläubiger in die Hand gedrückt werden". Aus "der Nacht" der Schoa lässt er "Reiter

der Morgendämmerung" deutlich werden, die uns bei der "Suche nach Antworten"
helfen können: aus dem traditionellen Judentum (Hutner, Wyschogrod, Jakobowits,
Berkowits, Greenberg) und "aus der Asche" "die Halacha des Holocaust". Er beschreibt
uns "Kartographen der Finsternis", "die Erforscher einer unbekannten Welt": die Historiker

L. Dawidowicz und H. G. Adler, den Theologen R. Rubenstein sowie Psychotherapeuten

V. Frankl, B. Bettelheim und E. Heimer, die die Hölle überlebt haben.

Friedlander vergisst nicht, auf das Schicksal der Sinti und Roma einzugehen, be-
fasst sich positiv kritisch mit D. Bonhoeffer und M. Niemöller, der ihm ein Rätsel bleibt,
übt aber deutliche Kritik an der kirchlichen Instrumentalisierung Edith Steins ("Es ist
zumindest wenig feinfühlig, ausgerechnet sie zum Inbegriff christlichen Leidens zu
erklären", denn "sie starb einen jüdischen Tod inmitten ihres Volkes".) und unterdrückt
nicht seinen Ärger über "die sicherlich unschuldige und gutgemeinte Frömmigkeit der
Karmeliternonnen" in Auschwitz (112). "Auschwitz ist nicht der Berg Morija und auch
nicht Golgatha. Es ist ein böser Ort und wird ein böser Ort bleiben ein Ort, an dem
kein Heiligtum stehen kann. Eine Stätte des Gottesdienstes an diesem Ort muss zu einem
Ort der Selbsttäuschung werden" (110). Und weiter: "Wir können das Leiden nicht länger

als Strafe Gottes betrachten. Wir können das Leiden der Juden nicht länger als Teil
des Heilsplanes Gottes für die Menschheit ansehen." In einem dritten Teil vermittelt er
uns "progressives und radikales jüdisches Denken": I. Maybaum, D. Marmur, S.
Wiesenthal, E. Borowitz, St. Schwarzschild, E. Täubler und sein hochverehrter Lehrer Leo
Baeck. Teil 4 bietet einen umfangreichen Überblick über die Holocaust-Rezeption in
Amerika ("Aus goldener Vergangenheit in eine ungewisse Zukunft"), Deutschland
("Wiedervereinigung und neue alte Schuld"), Frankreich ("Kollaboration und Résistance"),

England ("Am Strand von Dover"), Italien ("Schatten und Sonnenschein") und
Israel, "wo Freude und Schmerz beieinanderliegen". Mit Paul Celan, Nelly Sachs und
Erich Fried trifft uns "eine andere Sprache" aus der Welt der Dichter.

Indem Friedlander seine ganz persönliche Odyssee schildert und uns an seiner
Vergangenheitsaufarbeitung teilnehmen lässt, gewährt er uns trotz des schrecklichen Gegen-

189



Standes noch die Luft zum Atmen und zum Reflektieren. Sein spannungsgeladenes Buch
vermittelt etwas von der entsetzlichen Paradoxic, Auschwitz niemals begreifen zu können:

"Es ist unmöglich, über diesen Ort zu reden, und unmöglich, über ihn zu schweigen;
Auschwitz ist ein schwarzes Loch des Bösen in der Welt", "ein Trauma unserer ganzen
Zivilisation".

Es ist wichtig, alle diese uns von Friedlander vernehmbar gemachten Stimmen zu
erinnern und die Finsternis zu beklagen, aber - so beschliesst Friedlander sein Werk: "Wir
werden uns aber auch die Freude nicht nehmen lassen an dem Guten, das Bestand hat".

Hans L. Reichrath

Y. Michal Bodemann, Gedächtnistheater, Die jüdische Gemeinschaft und ihre
deutsche Erfindung, Mit einem Beitrag von Jael Geis, Berlin: Rotbuch-Verlag 1996, 211
S. mit Quellenanhang.

Bodemann ist als Verfasser kritischer Berichte über jüdisches Leben in der
Bundesrepublik im American Jewish Yearbook bekannt. Diese scheinen auch das Rohmaterial
für sein jetzt gedrucktes Buch, nebst zerstreuten Aufsätzen, gebildet zu haben. Nur so
sind auch die Doppelspurigkeiten in verschiedenen Kapiteln zu erklären. Ein besseres
Lektorat wäre hier angebracht gewesen. Bodemann bekennt sich als kritischer Publizist
und analysiert das Verhältnis der bundesdeutschen Politiker zur jüdischen Gemeinschaft
entsprechend. Allerdings greifen seine Bemerkungen quellenmässig zu kurz, etwa wenn
er die Haltungen von Adenauer, Strauss, Schmidt oder Kohl zu Juden und Judentum nur
auf Basis der kurzen Botschaften zum jüdischen Neujahr behandelt. Hier wäre für eine
seriöse Untersuchung Akten- und anderes gedrucktes Material herbeizuziehen gewesen.
Interessant ist seine publizistische Analyse, die u.a. Marion Gräfin Dönhoff für die Jahre
1948/49 als judenfeindliche antizionistische ("Israel ist ein völkischer Ordensstaat")
Publizistin der "ZEIT" decouvriert. Aber kann man die Politik der DDR auf dürren zwölf
Seiten sachgerecht abhandeln, ohne Archivarbeit, ohne Zeitschriftenanalyse, nur auf
Basis eines Interviews mit Peter Kirchner? Zudem gibt es ein chronologisches
Ungleichgewicht: Die Periode von 1945-1952 ist intensiv abgehandelt, während danach bis
für die Zeit nach 1985/88ff. eigentlich nur sehr wenig Material zu finden ist. Auch wenn
Bodemanns kritische Distanz zu bundesdeutschen Gedenkfeiern zum Nachdenken
anregt, bleibt bei ihm unklar, wie denn Gedenken seiner Auffassung nach "richtig" zu
vollziehen sei, d.h. er kritisiert, ohne seine eigenen Kriterien klar zu definieren. Dies ist wohl
der Hauptmangel des essaihaften Buches, auch wenn seine Ansätze durchaus fruchtbar
sein mögen.

(Jri R. Kaufmann

Klaus Müller, Tora für die Völker, Die noachidischen Gebote und Ansätze zu
ihrer Rezeption im Christentum, SKI 15, Berlin 1994, 307 S., ISBN 3-923095-66-X.

In seiner Heidelberger Dissertation von 1991 nimmt Klaus Müller eine
historischtheologische Analyse der sieben noachidischen Gebote vor, wie sie in Umfang und
Anlage auf christlicher Seite bisher beispiellos ist. Mit Recht kann seine Studie als Pionierarbeit

bezeichnet werden, da die Noachidentora in christlicher Theologie- und
Kirchengeschichte bis dato nur singulär als relevante religiöse Norm in Betracht gezogen wurde.

Mit den Noachidischen Geboten machen Juden allen Nicht-Juden das Angebot,
eine Lebensgemeinschaft mit ihnen einzugehen. Wer sein Leben und Handeln an diesen
religiösen Normen orientiert, dem wird sogar Teilhabe am ewigen Leben zugesprochen.
Ist die Einhaltung dieser Gebote also eine Möglichkeit, ein israelzugewandtes Leben zu
führen? Die noachidischen Gebote seien hier kurz aufgeführt: 1. Errichten einer Rechts-

190



Ordnung zur Durchsetzung der Gebote, 2. kein Götzendienst, 3. keine Gotteslästerung, 4.
keine Unzucht, 5. kein Blutvergiessen, 6. kein Raub, 7. kein Glied vom Lebendigen.

Indem Klaus Müller die Entstehung und Diskussion der noachidischen Gebote im
rabbinischen Judentum nachzeichnet, Parallelen und Verwandtschaft zu christlichen
Traditionen aufzeigt und sich kritisch mit der Rezeption oder besser Nichtrezeption der
sieben Gebote durch die christliche Theologie auseinandersetzt, schafft er die Grundlage
für eine weiterführende Diskussion innerhalb des Christentums über die Möglichkeit,
das Noachidenkonzept in die eigene Religiosität zu integrieren.

An Müllers Untersuchung beeindruckt besonders die gründliche historische Arbeit
und umfassende Auswertung rabbinischer Quellen. Ausgehend vom ältesten literarischen

Beleg der Gebotsreihe in Tosefta 'avoda sara 8,4, deren Endredaktion in die Wende

vom 2. und 3. Jahrhundert d.Z. fällt, betrachtet Müller die Verortung der einzelnen
Gebote in der Hebräischen Bibel und rabbinische Äusserungen zur Noachidenthematik
im Fortgang der Geschichte. Parallel dazu weist er nach, wie sich die ethischen
Forderungen der noachidischen Gebote mit neutestamentlichen Handlungsnormen decken.
Hierzu lassen sich die sogenannten "Lasterkataloge" und vor allem das Aposteldekret
anführen (vgl. Apg 15,19-21.28f; 21,25; Gal 5,19-21; IKor 5,10f; 6,9f; Rom 1, 24-32;
1 Tim l,9f; Tit 3,3; Apk 9,20f; 17,1-6; 21,8; 22,15).

So gelingt es Müller, die Noachidentora in Beziehung zu setzen mit der eigenen
christlichen Tradition und ihrer Verwurzelung im Judentum.

Zugleich stellt der Autor aber auch heraus, wie die christliche Seite dieses Angebot
des Judentums zu einer friedlichen Koexistenz entweder gar nicht oder nicht als ernsthafte

Option für sich wahrnahm. An dieser Stelle wäre eine differenzierte Untersuchung der
Gründe für dieses christliche Desinteresse wünschenswert gewesen, da sich solches
nicht allein mit dem "Auseinandergehen der Wege" erklären lässt, sondern mehr noch
mit dem christlichen Selbstverständnis gegenüber dem Judentum überhaupt korrespondieren

muss. So hätte der Rekurs auf das Neue Testament neben der Zusammengehörigkeit
mit dem Judentum verstärkt auch die Opposition dagegen als dualistische Grunddisposition

des Christentums herausarbeiten können.

Im Weiteren zeichnet Müller die folgenden Jahrhunderte nach: Wenn in der Alten
Kirche die "drei Todsünden" thematisiert wurden oder sich im Mittelalter Christen mit
Maimonides auseinandersetzten, gab es zwar sachliche Überschneidungen und auch
direkte Bezugnahmen, jedoch wurde christlicherseits selten die Universalität des jüdischen
Angebots an die nichtjüdischen Völker als religiös autoritativ angesehen. Die Rezeption
fand hier eher mit philosemitischem oder juridischem Hintergrund statt. So zeigten Martin

Luther und die Reformation nur einen "schwachen Reflex" auf die Noachidentora. In
der Aufklärung wurden die sieben Gebote allenfalls als vemunftgemässer Minimalcodex
oder Naturgesetz ernstgenommen. Auf dieser Ebene fand dann eine Rezeption durch die
natürliche Theologie (C. H. Dodd) statt. - Bis heute sind den meisten Christen die
noachidischen Gebote unbekannt geblieben.

Erst in Zweigen zeitgenössischer Theologie, wie etwa bei Friedrich-Wilhelm
Marquardt, werden die noachidischen Gebote als verbindliche Norm christlicher Lebensgestaltung

ernstgenommen und konzeptionell eingearbeitet. In diesem Sinne versteht auch
Klaus Müller seinen Beitrag als "Vor-arbeit im Dienste einer noch ausstehenden
christlich-theologischen Bezugnahme auf das Konzept des Noachidischen" (17).

Es sei noch darauf hingewiesen, dass Klaus Müller wichtige Aspekte seines hier
besprochenen Buches in dem Aufsatz "Gottes Gebot für die Menschheit, Die Noachidische
Tora als rabbinische Gestalt universaler Ethik" (in: Kul 8 [1993] 2,133-143) festgehalten

hat.

Judith Wipfler

191


	Rezensionen

