
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 53 (1997)

Artikel: Christlicher Judenhass : Identitätsbildung auf Kosten der "Anderen"

Autor: Raguse, Hartmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM GESPRÄCH: CHRISTLICHER JUDENHASS

IDENTITÄTSBILDUNG AUF KOSTEN
DER "ANDEREN"1

von Hartmut Raguse*

1. Ignatius von Antiochia

In seinem Brief an die Christen in Magnesia schreibt der antiochenische
Bischof Ignatius bald nach dem Jahre 100: "Lernen wir deshalb, nachdem wir
seine Jünger geworden sind, dem Christentum gemäss zu leben. Denn wer mehr
einen anderen Namen trägt als diesen, der ist nicht Gottes. Schafft also beiseite
den schlechten Sauerteig, der alt und bitter geworden ist, und wendet euch dem

neuen Sauerteig, d. i. Jesus Christus, zu! Lasst Euch durch ihn salzen, damit keiner

unter Euch verderbe, denn durch den Geruch werdet ihr überführt werden!
Es ist nicht am Platze, Jesus Christus zu sagen und jüdisch zu leben. Denn das
Christentum hat nicht an das Judentum geglaubt, sondern das Judentum an das
Christentum, zu dem jede Zunge, die an Gott glaubte, versammelt wurde. "2

Es ist das erste Mal in der Kirchengeschichte, dass hier vom Christentum
gesprochen wird. Dafür war der Ort Antiochia besonders geeignet, denn wir wissen

aus der Apostelgeschichte des Lukas, dass dort zum ersten Mal die Jünger
Jesu "Christen"3 genannt wurden. Mit dem Ausdruck "Christentum" taucht
zugleich ein Gegenbegriff auf: "Judentum", ein Wort, das im Neuen Testament
auch schon Paulus im Brief an die Galater4 benutzte. Wenn Ignatius betont, dass

es nicht möglich sei, Christus zu sagen und jüdisch zu leben, so schliesst sich
beides offensichtlich einander aus. Nur diejenigen, welche den Namen Christi
tragen, sind Gottes. Das heisst zugleich, dass die Juden nicht dazu gehören. Sie
werden metaphorisch mit dem alten Sauerteig verglichen, der vor Pessach bei-

1 Überarbeitete Fassung eines Vortrags auf der Tagung "Religion und Gewalt" am
29.10.95 in der Paulus-Akademie in Zürich und am 18.11.96 im B'nai B'rith-Colle-
ge in Basel.

* Prof. Dr. Hartmut Raguse, Titularprofessor für Neues Testament und Hermeneutik
an der Universität Basel und Psychoanalytiker (Schweizerische Gesellschaft für
Psychoanalyse), Birsigstr. 139, CH - 4054 Basel, Schweiz.

2 Ignatius an die Magnesier 10,1-3. In: Die Apostolischen Väter, Fischer, J. A. (Hg),
Darmstadt 1964.

3 Apg 11,26.

4 Gal 1,13.14.

170



seite geschafft werden musste, während die Christen der neue nachösterliche
Sauerteig sind. Während im "Beiseite-Schaffen" schon etwas von der Gewalttätigkeit

anklingt, die wirksam werden wird, wenn man den alten Sauerteig mit den
Juden unmetaphorisch gleichsetzt, so ist eine andere Implikation noch
überraschender. Judentum und Christentum unterscheiden sich anscheinend genau so
viel oder wenig, wie der Sauerteig vor Pessach und der danach, nämlich
überhaupt nicht, ausser durch die Zeit. Der alte Sauerteig mag zwar inzwischen
schlecht und bitter sein, er riecht sogar schon, aber als Substanz unterscheidet er
sich vor seinem Verderbtsein von dem neuen Teig offensichtlich nicht. So ist der
Gegensatz zwischen Christentum und Judentum labil, im Bilde selber ist er kaum
erkennbar, und es wird die christlichen Gemeinden viele Mühe kosten, diesen
Gegensatz mit mehr Inhalt zu füllen. Aber diese Mühe scheint dann notwendig
zu sein, wenn es gilt, eine eigene Identität gegenüber dem Judentum zu finden.
Ekkehard Stegemann (1989) spricht zu Recht von einer "Tragödie der Nähe", die
in der Aufgabe bestehe, zu einem nahen Verwandten einen identitätsstiftenden
Gegensatz zu finden.

In seinem wichtigen Aufsatz "Zur historisch-politischen Semantik asyme-
trischer Gegenbegriffe" hat Reinhart Koselleck (1984) gezeigt, wie in den
Begriffspaaren "Griechen - Barbaren", "Christen - Heiden" und "Mensch - Un-
oder Untermensch" der jeweils als Negativfolie dienende Gegenbegriff zunehmend

eine potentielle Nicht-Existenz anzeigt. In neuester Zeit wurden die Juden
mit Hilfe des dritten Gegensatzpaares aus der Menschheit überhaupt
ausgeschlossen, und zwar nicht nur in der Theorie, sondern vor allem auch in der Praxis.

Doch in dem mittleren Gegensatzpaar Christen-Heiden kommen die Juden
noch gar nicht vor, sondern sie sind ein "drittes Geschlecht". Sie sind der früher
einmal gute Sauerteig, der nur veraltet ist und deshalb zum neuen Sauerteig werden

müsste, indem das Judentum an das Christentum glaubt. Sojedenfalls haben
wir es bei Ignatius gelesen.

Aber schon früh hat man in der Christenheit versucht, die Unterschiede
zwischen Christen und Juden auch inhaltlich zu füllen. Ich stelle Ihnen wenigstens

einen solchen Versuch vor und zwar denjenigen, der sich in der johannei-
schen Tradition herausgebildet hat. Ich bin mit dieser Auswahl sicherlich etwas
einseitig, aber die hier vorliegende Form christlicher Identitätsbildung ist heute
in einem anderen Gewände wieder recht populär geworden, und deshalb ist es
nicht abwegig, sich gerade mit ihr zu beschäftigen.

2. Das Johannes-Evangelium

Gegen Ende des 13. Kapitels des Johannesevangeliums sagt Jesus: "Ein
neues Gebot gebe ich euch, dass ihr einander lieben sollt, wie ich euch geliebt
habe, dass auch ihr einander lieben sollt. Daran wirdjedermann erkennen, dass
ihr meine Jünger seid, wenn ihr Liebe untereinander habt. "5 Aber Jesus ist noch

5 Joh 13,34.

171



nicht selber der Ursprung dieser Liebe. In der Abschiedsrede des 17. Kapitels
betet er zu seinem Vater: "Vater, ich will, dass da, wo ich bin, auch die bei mir
seien, die du mir gegeben hast, damit sie meine Herrlichkeit sehen, die du mir
gegeben hast, weil du mich geliebt hast vor Grundlegung der Welt".6 Göttliche
Liebe strömt von Gott über Christus auf die Christen, und an deren gegenseitiger
Liebe kann jedermann erkennen, dass die Christen aus Gott sind. Vor allem im
ersten Brief des Johannes findet die Mahnung zur Liebe immer neue Variationen:

"Geliebte, lasset uns einander lieben, denn die Liebe ist aus Gott, undjeder,
der liebt, ist aus Gott erzeugt und erkennt Gott. "1 Damit ist nicht nur das Handeln,

sondern auch die Erkenntnis Gottes eng mit der Liebe verbunden. Die
zentrale christliche Erkenntnis ist, "dass Gott seinen einzigen Sohn in die Welt
gesandt hat, damit wir durch ihn leben "8, wiederum nach einer Formulierung des
Briefes. In einer besonders zugespitzten Aussage kann Johannes sogar sagen:
"Gott ist Liebe, und wer in der Liebe bleibt, derbleibt in Gott, und Gott in ihm".9
Allerdings fallt in diese Liebestheologie doch ein vorübergehender Schatten,
aber eigentlich nur durch eine Negation: "Darin ist die Liebe bei uns zur Vollendung

gekommen, dass wir Zuversicht haben am Tage des Gerichtes".l0 Der
Richter dieses Gerichtes kann nur Gott selber sein, und damit wird der Gedanke,
Gott sei die Liebe, kurz unterbrochen. Doch haben die Christen keinen Anlass
zur Furcht, denn, so lesen wir, "Furcht ist nicht in der Liebe, sondern die
vollkommene Liebe treibt die Furcht aus. "" Wir können, indem wir eine räumliche
Metapher benutzen, sagen, dass Gott zwar in seinem Zentrum Liebe ist, dass er
aber am Rande auch ein Gericht ausübt, das Furcht einjagen kann. Nur trifft diese
Furcht nicht die Christen. Wenn sie trotzdem Furcht haben, zeigen sie gerade,
dass sie noch nicht zur Vollkommenheit gelangt sind.

Das Christentum findet seine Identität begründet in der Erkenntnis der Liebe
Gottes zu den Menschen in Christus und in der gegenseitigen Bruderliebe.
Heutzutage würden wir die Schwesternliebe hinzufügen, aber tatsächlich würde sich
damit nicht allzu viel ändern, denn diese Liebe bliebe auch dann auf den inneren
Kreis der Gemeinde beschränkt. Aber hatte Jesus nicht in der Bergpredigt etwas
von Feindesliebe gesagt und den reichen Jüngling mit dem Gleichnis vom
Barmherzigen Samariter auf eine Nächstenliebe gewiesen, die sicherlich über den
engen Kreis der Gemeinde hinausweist?

Aber sehen wir einmal von dieser Begrenzung vorläufig ab, so ist die
Reduktion der Theologie auf die Liebe anziehend, und sie entspricht sicherlich
einem zeitgenössischen Wunsch nach einem untheoretischen, praktisch orientierten

Christentum. Finden wir vielleicht bei Johannes auch heute noch eine gültige
Aussage über christliche Identität?

6 Joh 17,24.

7 1 Joh 4,7.

8 1 Joh 4,9.

9 1 Joh 4,16.

10 1 Joh 4,17.

11 1 Joh 4,18.

172



Wenn man sich darüber Gedanken macht, dann ist zu bedenken, dass die
Liebe im johanneischen Schrifttum nicht allein steht, sie ist vielmehr in ein
dualistisches Weltbild eingebettet. Johannes geht dabei nicht so weit, zwei ewige
Grundprinzipien anzunehmen, aber die Gegenwart ist doch von der Liebe einerseits

und vom Unglauben und Ungehorsam der Welt geprägt. In der Welt hat die
Sünde ihre Herrschaft gegründet, und Jesus ist gekommen, um die Welt aus dieser

Knechtschaft zu befreien. An einer Stelle, die uns noch beschäftigen wird,
sagt Jesus: "Jeder, der Sünde tut, ist der Sünde Knecht"}2 Das Johannes-Evangelium

bezieht sich primär auf einen Gegensatz zwischen der Welt und den an
Christus glaubenden Jüngern. Aber es ereignet sich im Text noch etwas anderes,
das sehr merkwürdig ist. Deutlich wird es in der "Theologie des Neuen
Testamentes" von Rudolf Bultmann ausgesprochen: "Am Beispiel derjüdischen Religion

macht Johannes klar, wie der menschliche Sicherungswille das Wissen um
Gott verdreht... und sich so gegen Gott verschliesst" P Das Judentum ist für
Johannes zum Beispiel für die Sündigkeit der Welt insgesamt geworden, und man
darf Bultmann diese Aussage als exegetische Ausführung nicht vorwerfen. Er
trifft vielmehr die Tendenz des Textes recht genau. Insofern nun das Judentum
zum Inbegriff der antigöttlichen Welt wird, hört es auf, etwas Drittes zwischen
Christentum und Welt zu sein. Gewiss, wenn die Juden auf Jesus hören, wie es

Ignatius schreibt und wie es Nikodemus im Johannes-Evangelium wenigstens im
Geheimen tut, dann gehören auch sie nicht mehr zur Welt. Aber im anderen Fall
stehen sie unweigerlich mit der übrigen sündigen Welt unter dem Gericht. Jede
Besonderheit gegenüber der übrigen gottlosen Welt verschwindet, denn auch die
Heiden haben die Möglichkeit, zu Jesus zu kommen. Es nützt auch gar nichts,
wenn sich die Juden auf ihren Vater Abraham berufen. Der johanneische Jesus
weist jeden Anspruch auf Abraham zurück, weil die Juden nicht auf ihn, auf
Jesus, hören, der doch nur die Wahrheit sagt, die er von Gott gehört hat. Darin
unterscheiden sich die Juden grundlegend von Abraham, der anscheinend aufJesus
schon gehört hat. Aber die Juden berufen sich im weiteren Verlauf des Gespräches

auf Gott selber als auf ihren Vater. Und hier fällt nun der Satz, der zu den
schrecklichsten des Johannes-Evangeliums gehört. Denn Jesus benennt den Teufel

als Vater der Juden, den Teufel, der von Anfang an ein Menschenmörder
war.14

Wenn wir von diesem Vers her auf die Liebe als Identitätsbeschreibung
christlicher Existenz sehen, dann ist diese Liebe eine Liebe, die vor allem
deshalb so rein ist, weil sie allen Hass nach aussen richtet. Allerdings sagt Johannes
niemals, dass die Christen die Welt oder die Juden hassen sollten. Vielmehr ist es

umgekehrt, die Welt hasst die Christen, und Jesus und die Christen haben nur
Furcht. Aber die Welt wird als hassende Welt so geschildert, dass der Gedanke
nicht mehr fern liegt, dass auch diese Welt selber zu hassen sei. Im Evangelium
ist aber nur von der Furcht vor der Welt die Rede. Damit hält sich die johanneische

Christenheit rein von allem Hass, wenngleich selbst die Furcht noch als

12 Joh 8,34.

13 Bultmann, Rudolf, Theologie des Neuen Testaments, Tübingen 1958, 380.

14 Joh 8,44.

173



UnVollkommenheit angesehen wird, die im Vertrauen auf Gott abgelegt werden
muss.

Das Bild, das das johanneische Schrifttum entwirft, ist eigenartig, nach
innen hin finden wir eine gegenseitige Liebe, die auf eine Vollkommenheit zugeht,
und nach aussen hin werden Welt und Juden als absolut verworfen geschildert.
Weil die Juden den Anspruch des johanneischen Jesus, der exklusive
Offenbarungsträger zu sein, abgelehnt haben, deshalb werden sie auch selber verworfen.
Sie werden damit von einer Liebe ausgeschlossen, die nur innerhalb einer engen
Gemeinschaft gilt und trotzdem dadurch keineswegs getrübt wird, dass sie alle
übrigen Menschen verteufelt. Damit rückt diese Liebe selber in die Nähe ihres
Gegensatzes, des Hasses, während sie sich zugleich von Gott und von der Welt
des Lichtes ableitet.

Die johanneische Lösung, die christliche Identität in der Liebe zu finden,
ermöglicht ohne weiteres eine Gegensatzbildung zur Welt, die unter das Urteil
der Sünde gestellt wird. Damit verschwinden alle Unterschiede zwischen Juden
und Heiden zugunsten des einen entscheidenden Unterschiedes: Liebe oder Sünde.

Im Kampf gegen diese Sünde darf sich diese reine Liebe einiges von dem
erlauben, gegen das sie kämpft. In den johanneischen Schriften bahnt sich eine
Entwicklung an, die wir wenig später in aller Deutlichkeit sehen können: die
Liebesgemeinschaft unter den Christen schliesst die wildesten Rachephantasien
gegenüber der übrigen Welt nicht aus. Beides ist säuberlich voneinander
geschieden und berührt sich nicht.

3. Die Johannes-Apokalypse

Damit komme ich zur Apokalypse des Johannes, jenem letzten Buch der
Bibel, das auch den Namen eines Johannes trägt, der aber nicht derselbe wie der
Verfasser des Evangeliums und der Briefe sein dürfte. Aber eine enge
Geistesverwandtschaft besteht doch. Die apokalyptische Welt ist dualistisch. Sie ist
zutiefst gespalten, in ihr gibt es nur ein Entweder-Oder. Jede Vermittlung ist
ausgeschlossen. Die Auserwählten sind rein und in weisse Gewänder gehüllt, sie singen

ein neues Lied, während zugleich der Rauch einer brennenden Welt
aufsteigt.15 Die Massivität der Rachephantasien ist kaum vorstellbar, die sündigen
Menschen werden unter dem Wirken der 5. Posaune so gequält, dass sie sich zu
sterben wünschen und es doch nicht können.16 Natürlich sind es nicht die Christen,

die dieses Gericht vollziehen, es sind vielmehr Gott, Christus und die
Engel. Aber sie tun innerhalb des Textes genau dasjenige, was sich die Christen als
das Schicksal der sündigen Welt vorstellen und als Textwelt niederschreiben.
Die Juden werden innerhalb der Gerichtsphantasien nicht explizit genannt, aber
sie haben ihren Ort in einem der sogenannten Sendschreiben gefunden. Das sind
die sieben Briefe, die nach Aussage des Textes Christus selber dem Seher Johan-

15 Apk 19,3.

16 Apk 9,6.

174



nes diktiert, um sie an die Engel von sieben Gemeinden weiterzuleiten. Ähnlich
wie in der Jesusrede, in der der Teufel als Vater der Juden bezeichnet wurde, ist
es also auch hier wieder Christus, aus dessen Mund die Juden verurteilt werden.
Doch hören Sie diese Christusrede an den Engel der Gemeinde von Philadelphia
selber, wobei ich darin erinnere, dass der Ortsname übersetzt "Bruderliebe"
heisst: "Ich weiss deine Werke, siehe, ich habe vor dir eine Tür geöffnet, die
niemand schliessen kann. Denn du hast nur geringe Kraft und hast mein Wort
bewahrt und meinen Namen nicht verleugnet. Siehe, ich bewirke, dass Leute aus
der Synagoge des Satans, die sich als Juden bezeichnen, es aber nicht sind,
sondern lügen - siehe, ich werde sie dazu bringen, dass sie kommen und vor deinen
Füssen anbeten und dass sie erkennen, dass ich dich geliebt habe. "17

Bei diesem Text macht man es sich zu leicht, wenn man meint, er handle gar
nicht von Juden, weil es in ihm ja heisst, dass sie es nicht sind. Vielmehr scheint
mir darin eine Rhetorik zu liegen, die dem anderen nicht etwa wenigstens eine
gegensätzliche Identität zuspricht, sondern diese einfach leugnet. Die Juden sind
gar keine Juden, sie sind ein Nichts, alles, was sie sind, ist Lüge. Und in ihrer
Synagoge begegnen sie nicht Gott, sondern dem Satan. Jerusalem ist nicht mehr
eine Stadt, auf deren Wiedererrichtung die Juden hoffen dürfen, sondern es ist
jetzt ein christlicher Ort, der im Himmel aufbewahrt ist und nach dem Gericht
herabkommen wird als eine Wohnung für diejenigen, die zu Christus gehalten
haben. Mit dieser Charakterisierung der Juden als Nicht-Juden, als Lügner,
klingt bereits das dritte Gegensatzpaar von Koselleck an, in dem den Gegnern
ihre Existenz abgesprochen wird.

In den grossen Gerichtsszenen kurz vor der Vollendung brennt in der
Apokalypse ein schwefliges Feuer, in dem die Welt vergeht. Mit der Welt vergehen
die Mächte der Welt, der Handel, alle Schätze, die Kulturen, alles wird durchs
Feuer vernichtet. Dem gegenüber stehen die Christen, die Palmwedel in den
Händen tragen und sich rein gehalten haben, rein vor allem auch vor den Anfechtungen

des geschlechtlichen Umgangs. Ihnen kontrastiert die allegorische
Gestalt der Hure Babylon, die vermutlich für die Stadt Rom steht und an der alle
verwerfliche Sinnlichkeit ausgemalt wird. Aber nachdem die Welt vernichtet ist
und nur noch die erwählten Christen übrig sind, da endlich erscheint das himmlische

Jerusalem. In einer Vision wird es dem Seher bereits vorher gezeigt. Die
Stadt ist wie ein riesiger Quader, ihre Umfassungsmauer ist aus dem Edelstein
Jaspis, und die Stadt selber ist aus reinem Gold wie Glas. Ich möchte jetzt
ausführlicher aus dem Text zitieren, der sehr schön ist und die Kunstgeschichte
reichlich befruchtet hat. Allerdings werden Sie bald auch merken, was dieser
Text mit dem Thema Gewalt zu tun hat.

"Und die zwölfTore sind zwölfPerlen. Jedes Tor bestand aus einer einzigen
Perle. Und die Strasse der Stadt war reines Gold, durchsichtig wie Glas. Und
einen Tempel sah ich nicht in ihr; denn der Herr, Gott, der Allherrscher ist ihr
Tempel und das Lamm. Und die Stadt braucht weder Sonne noch Mond, dass sie
ihr leuchten, denn die Herrlichkeit Gottes erleuchtet sie, und ihre Leuchte ist das
Lamm. Und die Völker werden in ihrem Licht wandeln, und die Könige der Erde

17 Apk 3,9.

175



bringen ihre Pracht in sie hinein. Und ihre Tore werden den ganzen Tag nicht
geschlossen werden, denn Nacht wird dort nicht sein, und man wird die Pracht
und die Schätze der Völker in sie hineinbringen. Und nichts Unreines wird in sie
hineingehen, auch keiner, der Greuel tut und Lüge, sondern nur diejenigen, die
im Lebensbuch des Lammes geschrieben stehen.

Und er zeigte mir einen Strom von Lebenswasser, klar wie Kristall, der
ausgeht vom Throne Gottes und des Lammes. In der Mitte zwischen ihrer Strasse
und dem Strom hüben und drüben stand Holz des Lebens, das zwölf Früchte
trägt, indem es jeden Monat seine Frucht bringt, und die Blätter der Holzes dienen

zur Heilung der Völker. Und nichts Verfluchtes wird es mehr geben. Und
es wird keine Nacht mehr geben, und sie brauchen weder das Licht einer Leuchte
noch das Licht der Sonne, denn der Herr, Gott, wird über ihnen leuchten, und sie
werden herrschen in alle Ewigkeit. "I8

Der Text ist ohne Frage in der Lage, die Phantasie anzuregen, und er ist
sicherlich das wichtigste Bild christlichen utopischen Denkens. Er stellt eine Welt
dar, in der alle Schatten verschwunden sind, sie ist durchsichtig, gläsern und hell.
Die Menschen in ihr leben in der Unmittelbarkeit Gottes und leiden keinen Mangel.

In der himmlischen Stadt wachsen alle Güter durchs Jahr hindurch, und die
Könige der Welt bringen ihre Schätze. Letzteres ist etwas merkwürdig, denn
eigentlich sind alle anderen Völker ausgerottet worden, bevor die Erwählten ins
himmlische Jerusalem eingehen. Aber es braucht doch noch Völker und Könige,
aber nur, damit diese dienen und zum Lohn dafür "Heilung" empfangen. Für ein
Reich Gottes mag eine solche Funktion der Völker merkwürdig erscheinen, als
ob das Reich Gottes Kolonien hätte. Aber vielleicht ist dieser Gedanke zu
modern. Etwas anderes ist mir jetzt wichtiger. Ich beginne damit, dass ich recht naiv
frage: "Möchten Sie eigentlich im himmlischen Jerusalem leben? In ewiger
Durchsichtigkeit, im Licht, ohne alle Jahreszeiten, ohne jeden Mangel, ohne
alles Unreine?" Ich selber kann es mir schwerlich vorstellen, in einer Welt leben zu
müssen, in der alle Unterschiede aufgehoben sind, wo ewig Licht brennt. Es ist
eine Welt unerträglicher Gleichförmigkeit. Wo aber sind die Unterschiede
geblieben? Sie sind so wirksam vernichtet, dass alle Tore stets offen bleiben können,

denn nichts Unreines kommt durch sie herein. Nun wird man sich in einer
schweizerischen Grossstadt durchaus nach einem solchen Zustand sehnen können.

Der Innenraum der himmlischen Stadt ist so sicher, dass es keinerlei
Schutzmassnahmen mehr bedarf. Wenn man das auf der Ebene der Symbolik liest und
es übersetzt, so kann man leicht sagen, dass die Identität der Christenheit in
diesem Zustande derart sicher ist, dass sie nicht mehr geschützt werden muss. Aber
wie ist das möglich geworden? Die Antwort ist vom Text her leicht möglich. Die
Sicherheit der christlichen Existenz ist dadurch und nur dadurch ermöglicht, dass
ihr ein Gericht vorausgegangen ist, in dem alles, aber auch wirklich alles Andersartige

vernichtet wurde. Das Licht im himmlischen Jerusalem ist ein Licht, das

nur aus einer gewalttätigen Vernichtung heraus scheint.

Nun ist meine Argumentation sicherlich recht extrem. Man kann ihr mit
einem gewissen Recht entgegenhalten, dass schliesslich nicht die Christen dieses

18 Apk 21,21-22,5.

176



Gericht vollziehen, sondern Gott dessen Urheber ist. Und dieser tut es ja nur
deshalb, weil seine Anhänger, d.h. die Verehrer dieses wahren Gottes, von den Sündern

grausam verfolgt wurden. Gott setzt sich für seine Kinder ein und vernichtet
die entgegenstehenden Feinde, um endlich ewigen Friede zu schaffen. Eine solche

Interpretation ist sicherlich im Sinne des Autors, der sich selber als Seher
versteht und nicht als Täter. Eine andere Möglichkeit, mit dem Ärgernis des Textes

umzugehen, ist, die Gewalttätigkeit zu verleugnen. Eugen Drewermann geht
diesen Weg und sieht die verschiedenen Visionen als Prozess innerer Wandlung,
die zur Selbstfindung und Heilung führt. Hier nun allerdings habe ich einige
Mühe. Wenn ich mir vorstelle, dass ein Analysand innerhalb eines psychoanalytischen

Prozesses eine derartig gewalttätige Vorstellungswelt benutzt, um über
seine Selbstfindung zu sprechen, dann denke ich, dass es einiges zu klären gäbe,
warum jemand solche Bilder benutzt. Und so mag der Verfasser der Apokalypse
durchaus Gott alles Handeln zuschreiben, trotzdem bleibt es unsere Aufgabe zu
verstehen, warum er sich der Vorstellung eines derartigen Sadismus Gottes
bedient. Ich will hier nicht leugnen, dass es theologisch sinnvoll ist, von Gott auch
als von einem Richter zu reden, der mit seinem Richten die zerstörte Gerechtigkeit

wiederherstellt. Aber etwas ganz anderes ist die Gewalttätigkeit, die er in
seiner Vorstellung und dann auch in seinem Buch Gott zuschreibt. Die ist
zunächst einmal seine Phantasie, und wenn er sie Gott zuschreibt, dann ist auch das
sein Werk, zunächst einmal sein literarisches Werk. Ich glaube kaum, dass
Johannes jemals Gelegenheit hatte, etwas von seinen Phantasien in die Tat
umzusetzen. Aber er hat späteren Lesern, die die reale Macht dazu hatten, die Ideen
gegeben, wie sie ihrer Gewalttätigkeit ein Ziel setzen könnten.

4. Die Lehre vom tausendjährigen Reiche

Um Ihnen zu zeigen, wie es dazu gekommen ist, muss ich von der Apokalypse

einen kleinen Schritt in die Kirchengeschichte tun. Ich gehe aber dabei von
einem zweiten apokalyptischen Text aus. Im 20. Kapitel desselben Buches gibt
es einen kurzen Abschnitt19, in dem das sogenannte "Tausendjährige Reich"
beschrieben wird. Das ist ein irdisches Reich von Gerechtigkeit, das noch vor dem
endgültigen Ende stattfinden wird. Danach, wenn es abgeschlossen ist, wird
noch einmal die böse Macht für kurze Zeit losgelassen werden, sie wird aber
sofort besiegt, und- dann erst kommt das ewige himmlische Jerusalem. Wann
aber findet dieses irdische Reich statt? In der alten Kirche war man geteilter
Meinung, und vielerorts wurde deshalb auch die Apokalypse nicht in den Kanon
aufgenommen, weil man die Vorstellung als jüdisch überhaupt ablehnte. Im
Westen hat dann Augustin die für die katholische Kirche im Grunde bis heute
gültige Lösung gefunden: das 1000jährige Reich kommt nicht erst, es ist schon
da, und zwar in Gestalt der Kirche. Diese Kirche hatte aber die Aufgabe, die
endgültige Herrlichkeit des Gottesstaates schon jetzt teilweise vorwegzunehmen.

19 Apk 20,1-6.

177



Das heisst, das himmlische Jerusalem war der künftige Massstab, nach dem
schon heute die Kirche aufgebaut werden sollte. Sie können das am Kirchbau
sehen, die alten achteckigen Kirchen waren eine Darstellung des himmlischen
Jerusalem. Allerdings gab auch Augustin zu, dass die Kirche noch ein Gemisch
von Erwählten und Verworfenen wäre, aber was bedeutete das? Es bedeutete,
dass die nachfolgenden Generationen das Recht und die Pflicht hatten, die Kirche

zu reinigen. Alle Verfolgungen von Heiden, Juden und Andersgläubigen
hatten zum Ziel, die Kirche zu der Reinheit zu führen, die sie in der Zukunft
erhalten sollte. Es ist diese Idee einer reinen Kirche, die ein so unendliches Mass an
Gewalttat mindestens mitbegründet hat. Ich formuliere deshalb so vorsichtig,
weil andere Faktoren natürlich auch mitgespielt haben, z.B. allein das Streben
nach Geld und Macht. Aber zur Rechtfertigung von christlicher Gewalttat waren
die Texte der Apokalypse besonders geeignet.

Die Wirkungsgeschichte des Tausendjährigen Reiches ist dabei sehr
merkwürdig. Lessing diente die Vorstellung zur Begründung eines Reiches humaner
Aufklärung, für den deutschen Idealismus war es das Reich des Geistes, jenes
"Dritten Reiches", das der mittelalterliche Mönch Joachim von Fiore als
Herrschaft der Mönche schon vorausgesagt hatte. Von Hegel gelangte die Idee zu
Marx und über den Panslawismus zu Goebbels. In dessen 3. Reich wurde die
Vorstellung jetzt auf die sog. arische Rasse bezogen, deren Lebensraum von
allen fremden Elementen gereinigt werden sollte, vor allem von den Juden. In der
Angst vor Überfremdung geistern gewalttätige Reinheitvorstellungen auch
durch die Schweiz, aus der "Unreines" ausgeschafft wird. Die Tore sind dafür
jedenfalls in der Richtung von innen nach aussen weit offen.

5. Psychoanalytische Erwägungen zur Gewalt utopischer Ideen

Ich hoffe, Ihnen bisher verdeutlicht zu haben, dass es die Idee einer reinen
Christenheit ist, die in religiöser und dann auch in säkularer Form zur Urheberin
von Gewalt wird. Ich möchte Ihnen jetzt noch von meinem zweiten Beruf als
Psychoanalytiker her einige Gedanken zur Funktion und zum Ziel dieser Gewalt
sagen. Ich habe dazu sehr viel von dem Pariser Analytiker-Ehepaar Janine Chas-
seguet-Smirgel und Béla Grunberger20 gelernt. Beide sind Juden und von den
Erfahrungen der Verfolgung geprägt. Für die Autoren hat die von ihnen
untersuchte Form primitiver Gewalttätigkeit vor allem das Ziel, alle Unterschiede zu
vernichten und eine unterschiedslose homogene Welt herzustellen oder besser:
wiederherzustellen. Es gäbe eine allgegenwärtige Phantasie einer ursprünglichen

paradiesischen Welt, aus der wir alle gekommen seien, und in der es keine
Unterschiede gegeben habe. Es ist die Phantasie des Mutterleibes, des warmen
Innenraumes, in dem für alles gesorgt ist und in dem die Grenzen zwischen innen

20 Von B. Grunberger und P. Dessuant ist im Juni 1997 ein umfänglicheres Werk mit
dem Titel "Narcissisme, Christianisme, Antisémitisme" bei Actes-Sud (Arles)
erschienen.

178



und aussen noch nicht gegeben sind. Mystische Erlebnisse verschaffen für einen
Moment etwas wie eine Rückkehr in diesen Zustand, der aber mit der Geburt uns
prinzipiell verschlossen bleibt. Es gibt nun zwei Möglichkeiten, diesem phantasierten

Urparadies sich wieder anzunähern. Die eine geht über Wachstum und
Entwicklung. Wenn wir zu einer reifen Sexualität kommen, ermöglicht uns diese
gelegentliche Momente der Entgrenzung, ähnliches tut auch die Erfahrung von
Kunst und Religion. Auch unsere Ideale sind Erben des vorgestellten Urzustandes.

Der andere Weg geht rückwärts. Und hier setzt nun der Prozess ein, den die
beiden Autoren vor allem beschreiben. Er besteht darin, alles Andersartige und
Unterschiedliche zu vernichten, um die Illusion einer ursprünglichen reinen
Welt wiederherzustellen. Und dieser Wunsch nach Vernichtung bediene sich
einer primitiven Destruktivität, deren einziges Ziel es sei, den Anschein einer idealen

Welt zu errichten. Als Beispiele führen die beiden Autoren utopische
Bewegungen an und kritisieren vor allem das Christentum und diejenigen Bewegungen,

die von der Romantik ausgehen. Manches von dem, was die beiden schreiben,

ist recht anstössig, weil die Kritik nicht nur gegen den Nationalsozialismus,
sondern vor allem auch nach links geht, während es mir scheint, dass das Blut-
vergiessen im Dienste idealer Vorstellungen noch viel weitere Dimensionen hat.
Interessant werden die Ausführungen der beiden für uns vor allem dann, wenn
sie sich mit der Apokalypse beschäftigen. Die ungeheure Gewalttätigkeit des
Gerichtes stünde hier, nach Auffassung der beiden Autoren, ganz im Dienst einer
illusionären Welt, wie ich sie schon beschrieben habe. Wichtig ist dann vor allem
die Deutung des Antijudaismus, die die beiden Autoren geben: Das Judentum ist
die Religion des Gesetzes. Gesetz aber heisst: Unterschied. Das zeige sich schon
in so kleinen Geboten wie in dem vom Böcklein, das man nicht in der Milch der
Mutter zubereiten solle. Der Sinn darin sei die symbolische Wahrung des
Unterschiedes. Die mühevolle Anerkennung der Unterschiede mache überhaupt Reife
und Kultur aus, vor allem kommt es dabei auf die Unterschiede zwischen den
Generationen und den Geschlechtern an. Letzten Endes richte sich das Gesetz

gegen Vermischung und vor allem gegen die Phantasie des Inzestes, denn im
Inzest zwischen Kindern und Eltern werde der Unterschied der Generationen
aufgehoben. Wenn aber das Judentum die Religion des Gesetzes und des
Unterschiedes sei, dann stünde es allen Richtungen entgegen, die die Illusion einer
unterschiedslosen Vollendung verträten. Und das sei vor allem der christliche
Utopismus mit seinen Versprechungen einer homogenen Lichtwelt, wie wir sie
in der Apokalypse kennengelernt haben. Der Antisemitismus richte sich nicht
zuletzt gegen den Anstoss, den das Gesetz und damit die Ethik darstelle. Ethik
beruhe auf dem Gesetz, das ja einen Unterschied mache zwischen Gut und Böse.
Der Hass der Christen und deren Gewalttätigkeit gegen das Judentum richte sich
vor allem gegen dieses Gesetz, das Unterschiede setze und damit die Illusion
einer paradiesischen Vollendung und eines gesetzlos guten Naturzustandes
verhindere.

Diese Argumentation ist sicherlich recht einseitig, zumal ja auch das
Christentum teilweise sehr gesetzlich sein kann und von einer erhofften Vollendung
dann nur wenig spüren lässt. Auch wird man innerhalb der utopischen Bewegungen,

zu denen das Judentum schliesslich auch und sogar vor allem gehört,
Unterscheidungen treffen müssen. Aber einzelne Phänomene in der Auseinanderset-

179



zung zwischen Judentum und Christentum lassen sich von den Auffassungen der
beiden Autoren her gut verstehen. Ich möchte das zum Schluss am Beispiel der
gegenwärtig sehr populären Theologie Eugen Drewermanns zeigen.

6. Anwendung auf die Theologie Eugen Drewermanns

In seinem Markus-Kommentar "Bilder der Erlösung" (1987) sagt er
anlässlich seiner Auslegung der "Heilung der verdorrten Hand am Sabbat", dass es
Jesu Grundüberzeugung war, "dass Gott vorbehaltlos nur gut, nur gütig, nur
vergebend und grenzenlos barmherzig sei".2X Die Gerechtigkeit Gottes kommt
in diesem Zusammenhang nicht vor, und das ist kein Zufall. Denn Drewermann
ist der Ansicht, dass das Ethische dem Menschen nicht helfen könne. In seinen
ökologischen und gesellschaftskritischen Schriften weist er immer wieder darauf
hin, dass alle Vorschriften letzten Endes nichts nützten, sondern dass nur
grenzenlose Liebe helfen könne. In diesem von Drewermann gewünschten Reiche
der Liebe haben wir wiederum eine Version derjenigen christlichen Utopie, die
das himmlische Jerusalem in der Apokalypse darstellt. Und um dieses Reich der
Liebe zu bewahren, muss Drewermann immer wieder die jüdische Religion
kritisieren. Die Schriftgelehrten sind für ihn das Musterbeispiel verfehlten Glaubens.

Ich zitiere aus derselben Auslegung: "Die 'Herzenshärte' ...fand in den
Augen Jesu ihr schlimmstes Beispiel in dieser unbelehrbaren Trennung von
Recht und Barmherzigkeit, von Gesetz und Güte, von Verordnung und Verständnis,

und offensichtlich gab es kein Wort, kein Tun, kein Verhalten, das diesen
Erfrierungszustand des Gefühls, diesen Tod der Seele in dem ganzen Stand der
Gottesgelehrten hätte zum Leben öffnen können "22 Die Schriftgelehrten sind, das

zeigt der Zusammenhang eindeutig, die Juden, die Jesus wegen seiner Heilung
am Schabbat kritisieren. Im Hintergrund dürfte für Drewermann allerdings seine
Auseinandersetzung mit seiner eigenen, der katholischen Kirche stehen. Die
jüdischen Schriftgelehrten werden zu Typen der Vertreter eben dieser katholischen
Kirche. Das entlastet ihn aber gar nicht vom Vorwurf des Antijudaismus,
vielmehr ist es gerade für einen deutschen Theologen, der immerhin noch vor 1945
geboren wurde, besonders heikel, gerade die Juden als Beispiel verkehrter
Frömmigkeit zu wählen, selbst wenn er eigentlich seine eigenen Glaubensbrüder
meint. Drewermann kritisiert an ihnen eine angebliche Trennung von Barmherzigkeit

und Recht, aber diese Kritik ist nicht nur historisch falsch, sondern sie
scheint mir gänzlich unberechtigt zu sein. Denn derjenige, der beides trennt, ist
Drewermann selber, indem er Jesus auf der Seite ausschliesslicher Barmherzigkeit

sieht und die Gerechtigkeit und das Recht nur bei den Juden findet und dort
verurteilt. Gerade im Schabbatgebot, das ja dem Menschen Ruhe ermöglicht,
sind Recht und Barmherzigkeit verbunden, wenngleich Jesus fand, dass eine zu
enge Auslegung das Recht gegenüber der Barmherzigkeit überbetone. Aber das

21 Drewermann, Eugen, Das Markus-Evangelium I, Ölten 1987, 288.

22 Drewermann, Eugen, aaO 289.

180



bedeutet nicht, dass die jüdischen Schriftgelehrten beides trennten, sondern nur,
dass Drewermann in seiner Liebestheologie keinen Platz für das Gesetz findet,
sondern dieses verteufeln muss.

In einem konsequenten Weiterdenken dieses Ansatzes hat er kürzlich im
1. Band seiner Dogmatik23 die Theologie des Marcion zustimmend wieder
aufgenommen. Es handelt sich dabei um einen theologischen Entwurf aus dem 2.
Jahrhundert. Marcion war der Meinung, Jesu Botschaft sei die eines unbekannten,
guten und höchsten Gottes gewesen, der jenseits aller Schöpfung wohne und die
Menschen zu sich bekehren möchte. Er sei kein Schöpfer, sondern nur ein
Erlösergott. Der Gott der Schöpfung sei vielmehr der jüdische Gott, und man könne
täglich sehen, wie schlecht dessen Werk sei. Die evangelischen Schriften hätten
die Juden gleich nach dem Tode Jesu wieder verfälscht, nur Paulus habe die
Botschaft verstanden und sie erneuert. Marcion hat dann versucht, eine gereinigte

Schriftensammlung herzustellen und wurde damit zum Schöpfer eines ersten
christlichen Kanons. Seine Texte sind von allen vorgeblichen jüdischen Zusätzen

gereinigt, die Sammlung enthält nur ein verkürztes Lukas-Evangelium und
die Paulusbriefe. Aber diese sekundäre Redaktion, die Marcion vorgenommen
hat, ist für ihn selber eine Rekonstruktion der ursprünglichen Botschaft Jesu.
Kanon heisst etwa "Richtmass", und man kann von Marcion her sagen, dass das
erste Richtmass, das die christliche Botschaft rein darstellen wollte, in Abgrenzung

vom Judentum betätigt wurde. Christliche Identität ist damit schon damals
eine Identität, die auf der Abgrenzung von den Juden und auf ihrer Entwertung
beruht. Drewermann wiederholt diesen Ansatz, indem er seine psychologisch
argumentierende Liebestheologie in Abgrenzung vom Katholizismus bildet und
sie darstellt anhand Jesu Auseinandersetzung mit dem zeitgenössischen Judentum.

Dass er dabei einem leider recht modernen Antijudaismus verfällt, ist nicht
zuletzt seiner Anlehnung an C.G. Jung zu verdanken, dessen Begeisterung für
Hitler und Antipathien für die Juden kürzlich wieder eindrücklich dargestellt
worden sind24.

Wir sollten diese marcionitische Identitätsbildung nicht von vornherein
verurteilen. Aber es ist die Frage, ob wir sie jetzt wiederholen müssen. Mir scheint
gerade Drewermanns Theologie ein Beispiel dafür zu sein, wie eine christliche
Identitätsbildung, die auf Abgrenzung gegenüber der Gerechtigkeit und dem
Recht beruht, verarmt und eintönig wird. Drewermann schreibt eigentlich immer
dasselbe, dass nämlich die unendliche Liebe gegen die Angst hilft. Aber es ist die
Frage, ob irgend jemand diese unendliche Liebe geben kann, und bei Drewermann

selber ist sie wenigstens gepaart mit einer Polemik, die von apokalyptischer

Gewalt einiges erahnen lässt. Judentum und Christentum sind sicherlich
nicht dasselbe, und eine gegenseitige Abgrenzung scheint mir notwendig zu sein.
Ein Christ sollte im Laufe seines Lebens begründen können, warum er Christ ist
und bleibt, und von einem Juden erwarte ich Ähnliches. Abgrenzung als
Identitätsbildung ist auch sonst nötig, und keinen Standpunkt zu haben, ist ebenfalls

23 Drewermann, Eugen, Glauben in Freiheit, Ölten 1993, 227-244.

24 Aeschbacher, Urs, C. G. Jung, das "Dritte Reich" und die Gewalt der Seele, in: Mat-
tioli, Aram (Hg), Intellektuelle von rechts, Zürich 1995.

181



ein Standpunkt, aber ein recht gefährlicher, weil er zum Mitläufertum neigt.
Auch ich selber grenze mich ja gegen Drewermann deutlich ab, obwohl ich ihm
einige Anregungen verdanke. Aber wenn die Identität nicht nur negativ in
Abgrenzung gefasst ist und wenn sie falsche Alternativen vermeidet, als ob etwa die
Liebe Gottes dem Judentum fremd sei und erst im Christentum zum Durchbruch
käme, dann könnte es zu einer gegenseitigen Bereicherung kommen. Es braucht
eine sichere Identität, um die Grenzen teilweise und in beiden Richtungen wieder
öffnen zu können und voneinander zu lernen. Dann und erst dann vermindert
sich die gegenseitige Gewalt. Eine christliche Identitätsbildung, die sich exklusiv

auf die Liebe beruft und den Juden das angeblich geringerwertige Recht
zuweist, ist von der erhofften Liebe weiter entfernt als ihre Gegner, denn sie darf
sich zur Abgrenzung allen Hass erlauben, den sie sonst ihren Feinden vorwirft.
Wenn Johannes seiner Gemeinde sagt: "Kindlein, hütet euch vor den Abgöttern

"25, so würde ich gern modifizieren und sagen: "Kindlein, hütet euch vor der
allzu reinen Liebe und vor dem Hass aufdas Recht! "

Literatur

Aeschbacher, Urs, C.G. Jung, das "Dritte Reich" und die Gewalt der Seele, in: Mattioli,
Aram (Hg), Intellektuelle von rechts, Zürich: Orell Füssli 1995

Bultmann, Rudolf, Theologie des Neuen Testaments, Tübingen: Mohr (Siebeck) 1958

Chasseguet-Smirgel, Janine, Zwei Bäume im Garten, München/Wien: Verlag Internatio¬
nale Psychoanalyse 1988

Drewermann, Eugen, Das Markus-Evangelium, Teil I, Ölten: Walter 1987

Ders., Glauben in Freiheit, Bd. 1, Ölten: Walter 1993

Koselleck, Reinhart, Zur historisch-politischen Semantik asymetrischer Gegenbegriffe,
in: Vergangene Zukunft, Frankfurt: Suhrkamp 1984

Stegemann, Ekkehard W., Die Tragödie der Nähe, in: Kirche und Israel 4 (1989) 2,
14-22

25 1 Joh 5,21.

182


	Christlicher Judenhass : Identitätsbildung auf Kosten der "Anderen"

