Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 53 (1997)

Artikel: Christlicher Judenhass : Identitatsbildung auf Kosten der "Anderen”
Autor: Raguse, Hartmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IM GESPRACH: CHRISTLICHER JUDENHASS

IDENTITATSBILDUNG AUF KOSTEN
DER “ANDEREN""

von Hartmut Raguse”

1. Ignatius von Antiochia

In seinem Brief an die Christen in Magnesia schreibt der antiochenische
Bischof Ignatius bald nach dem Jahre 100: “Lernen wir deshalb, nachdem wir
seine Jiinger geworden sind, dem Christentum gemdiss zu leben. Denn wer mehr
einen anderen Namen triigt als diesen, der ist nicht Gottes. Schafft also beiseite
den schlechten Sauerteig, der alt und bitter geworden ist, und wendet euch dem
neuen Sauerteig, d. i. Jesus Christus, zu! Lasst Euch durch ihn salzen, damit kei-
ner unter Euch verderbe, denn durch den Geruch werdet ihr iiberfiihrt werden!
Es ist nicht am Platze, Jesus Christus zu sagen und jiidisch zu leben. Denn das
Christentum hat nicht an das Judentum geglaubt, sondern das Judentum an das
Christentum, zu dem jede Zunge, die an Gott glaubte, versammelt wurde.””

Es ist das erste Mal in der Kirchengeschichte, dass hier vom Christentum
gesprochen wird. Dafiir war der Ort Antiochia besonders geeignet, denn wir wis-
sen aus der Apostelgeschichte des Lukas, dass dort zum ersten Mal die Jiinger
Jesu “Christen” genannt wurden. Mit dem Ausdruck “Christentum” taucht zu-
gleich ein Gegenbegriff auf: “Judentum”, ein Wort, das im Neuen Testament
auch schon Paulus im Brief an die Galater* benutzte. Wenn Ignatius betont, dass
es nicht moglich sei, Christus zu sagen und jiidisch zu leben, so schliesst sich
beides offensichtlich einander aus. Nur diejenigen, welche den Namen Christi
tragen, sind Gottes. Das heisst zugleich, dass die Juden nicht dazu gehoren. Sie
werden metaphorisch mit dem alten Sauerteig verglichen, der vor Pessach bei-

1 Uberarbeitete Fassung eines Vortrags auf der Tagung “Religion und Gewalt” am
29.10.95 in der Paulus-Akademie in Ziirich und am 18.11.96 im B’nai B’rith-Colle-
ge in Basel.

*  Prof. Dr. Hartmut Raguse, Titularprofessor fiir Neues Testament und Hermeneutik
an der Universitit Basel und Psychoanalytiker (Schweizerische Gesellschaft fiir Psy-
choanalyse), Birsigstr. 139, CH - 4054 Basel, Schweiz.

2 Ignatius an die Magnesier 10,1-3. In: Die Apostolischen Viter, Fischer, J. A. (Hg),
Darmstadt 1964.

3 Apgll1,26.
4 Gal 1,13.14.

170



seite geschafft werden musste, wihrend die Christen der neue nachosterliche
Sauerteig sind. Wihrend im “Beiseite-Schaffen” schon etwas von der Gewaltti-
tigkeit anklingt, die wirksam werden wird, wenn man den alten Sauerteig mit den
Juden unmetaphorisch gleichsetzt, so ist eine andere Implikation noch iiberra-
schender. Judentum und Christentum unterscheiden sich anscheinend genau so
viel oder wenig, wie der Sauerteig vor Pessach und der danach, ndmlich iiber-
haupt nicht, ausser durch die Zeit. Der alte Sauerteig mag zwar inzwischen
schlecht und bitter sein, er riecht sogar schon, aber als Substanz unterscheidet er
sich vor seinem Verderbtsein von dem neuen Teig offensichtlich nicht. So ist der
Gegensatz zwischen Christentum und Judentum labil, im Bilde selber ist er kaum
erkennbar, und es wird die christlichen Gemeinden viele Miihe kosten, diesen
Gegensatz mit mehr Inhalt zu fiillen. Aber diese Miihe scheint dann notwendig
zu sein, wenn es gilt, eine eigene Identitéit gegeniiber dem Judentum zu finden.
Ekkehard Stegemann (1989) spricht zu Recht von einer “Tragoddie der Nihe”, die
in der Aufgabe bestehe, zu einem nahen Verwandten einen identitétsstiftenden
Gegensatz zu finden.

In seinem wichtigen Aufsatz “Zur historisch-politischen Semantik asyme-
trischer Gegenbegriffe” hat Reinhart Koselleck (1984) gezeigt, wie in den Be-
griffspaaren “Griechen - Barbaren”, “Christen - Heiden” und “Mensch - Un-
oder Untermensch” der jeweils als Negativfolie dienende Gegenbegriff zuneh-
mend eine potentielle Nicht-Existenz anzeigt. In neuester Zeit wurden die Juden
mit Hilfe des dritten Gegensatzpaares aus der Menschheit iiberhaupt ausge-
schlossen, und zwar nicht nur in der Theorie, sondern vor allem auch in der Pra-
xis. Doch in dem mittleren Gegensatzpaar Christen-Heiden kommen die Juden
noch gar nicht vor, sondern sie sind ein “drittes Geschlecht”. Sie sind der friiher
einmal gute Sauerteig, der nur veraltet ist und deshalb zum neuen Sauerteig wer-
den miisste, indem das Judentum an das Christentum glaubt. So jedenfalls haben
wir es bei Ignatius gelesen.

Aber schon frith hat man in der Christenheit versucht, die Unterschiede
zwischen Christen und Juden auch inhaltlich zu fiillen. Ich stelle Thnen wenig-
stens einen solchen Versuch vor und zwar denjenigen, der sich in der johannei-
schen Tradition herausgebildet hat. Ich bin mit dieser Auswahl sicherlich etwas
einseitig, aber die hier vorliegende Form christlicher Identititsbildung ist heute
in einem anderen Gewande wieder recht populidr geworden, und deshalb ist es
nicht abwegig, sich gerade mit ihr zu beschiftigen.

2. Das Johannes-Evangelium

Gegen Ende des 13. Kapitels des Johannesevangeliums sagt Jesus: “Ein
neues Gebot gebe ich euch, dass ihr einander lieben sollt, wie ich euch geliebt
habe, dass auch ihr einander lieben sollt. Daran wird jedermann erkennen, dass
ihr meine Jiinger seid, wenn ihr Liebe untereinander habt.”® Aber Jesus ist noch

5 Joh 13,34

171



nicht selber der Ursprung dieser Liebe. In der Abschiedsrede des 17. Kapitels
betet er zu seinem Vater: “Vater, ich will, dass da, wo ich bin, auch die bei mir
seien, die du mir gegeben hast, damit sie meine Herrlichkeit sehen, die du mir
gegeben hast, weil du mich geliebt hast vor Grundlegung der Welt” ® Gottliche
Liebe stromt von Gott iiber Christus auf die Christen, und an deren gegenseitiger
Liebe kann jedermann erkennen, dass die Christen aus Gott sind. Vor allem im
ersten Brief des Johannes findet die Mahnung zur Liebe immer neue Variatio-
nen: “Geliebte, lasset uns einander lieben, denn die Liebe ist aus Gott, und jeder,
der liebt, ist aus Gott erzeugt und erkennt Gott.”” Damit ist nicht nur das Han-
deln, sondern auch die Erkenntnis Gottes eng mit der Liebe verbunden. Die zen-
trale christliche Erkenntnis ist, “dass Gott seinen einzigen Sohn in die Welt ge-
sandt hat, damit wir durch ihn leben”®, wiederum nach einer Formulierung des
Briefes. In einer besonders zugespitzten Aussage kann Johannes sogar sagen:
“Gott ist Liebe, und wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott, und Gott in ihm”.°
Allerdings fillt in diese Liebestheologie doch ein voriibergehender Schatten,
aber eigentlich nur durch eine Negation: “Darin ist die Liebe bei uns zur Vollen-
dung gekommen, dass wir Zuversicht haben am Tage des Gerichtes”.'° Der
Richter dieses Gerichtes kann nur Gott selber sein, und damit wird der Gedanke,
Gott sei die Liebe, kurz unterbrochen. Doch haben die Christen keinen Anlass
zur Furcht, denn, so lesen wir, “Furcht ist nicht in der Liebe, sondern die voll-
kommene Liebe treibt die Furcht aus.”'' Wir konnen, indem wir eine raumliche
Metapher benutzen, sagen, dass Gott zwar in seinem Zentrum Liebe ist, dass er
aber am Rande auch ein Gericht ausiibt, das Furcht einjagen kann. Nur trifft diese
Furcht nicht die Christen. Wenn sie trotzdem Furcht haben, zeigen sie gerade,
dass sie noch nicht zur Vollkommenheit gelangt sind.

Das Christentum findet seine Identitit begriindet in der Erkenntnis der Liebe
Gottes zu den Menschen in Christus und in der gegenseitigen Bruderliebe. Heut-
zutage wiirden wir die Schwesternliebe hinzufiigen, aber tatsichlich wiirde sich
damit nicht allzu viel dndern, denn diese Liebe bliebe auch dann auf den inneren
Kreis der Gemeinde beschrinkt. Aber hatte Jesus nicht in der Bergpredigt etwas
von Feindesliebe gesagt und den reichen Jiingling mit dem Gleichnis vom Barm-
herzigen Samariter auf eine Néchstenliebe gewiesen, die sicherlich iiber den en-
gen Kreis der Gemeinde hinausweist?

Aber sehen wir einmal von dieser Begrenzung vorlaufig ab, so ist die Re-
duktion der Theologie auf die Liebe anziehend, und sie entspricht sicherlich ei-
nem zeitgenodssischen Wunsch nach einem untheoretischen, praktisch orientier-
ten Christentum. Finden wir vielleicht bei Johannes auch heute noch eine giiltige
Aussage iiber christliche Identitit?

6 Joh 17,24.
7 1Joh4,7.
8 1Joh4,9.
9 1Joh4,16.
10 1 Joh 4,17.
11 1Joh4,18.

172



Wenn man sich dariiber Gedanken macht, dann ist zu bedenken, dass die
Liebe im johanneischen Schrifttum nicht allein steht, sie ist vielmehr in ein dua-
listisches Weltbild eingebettet. Johannes geht dabei nicht so weit, zwei ewige
Grundprinzipien anzunehmen, aber die Gegenwart ist doch von der Liebe einer-
seits und vom Unglauben und Ungehorsam der Welt geprégt. In der Welt hat die
Siinde ihre Herrschaft gegriindet, und Jesus ist gekommen, um die Welt aus die-
ser Knechtschaft zu befreien. An einer Stelle, die uns noch beschiftigen wird,
sagt Jesus: “Jeder, der Siinde tut, ist der Siinde Knecht”.'> Das Johannes-Evan-
gelium bezieht sich primir auf einen Gegensatz zwischen der Welt und den an
Christus glaubenden Jiingern. Aber es ereignet sich im Text noch etwas anderes,
das sehr merkwiirdig ist. Deutlich wird es in der “Theologie des Neuen Testa-
mentes” von Rudolf Bultmann ausgesprochen: “Am Beispiel der jiidischen Reli-
gion macht Johannes klar, wie der menschliche Sicherungswille das Wissen um
Gott verdreht ... und sich so gegen Gott verschliesst”."* Das Judentum ist fiir Jo-
hannes zum Beispiel fiir die Siindigkeit der Welt insgesamt geworden, und man
darf Bultmann diese Aussage als exegetische Ausfiihrung nicht vorwerfen. Er
trifft vielmehr die Tendenz des Textes recht genau. Insofern nun das Judentum
zum Inbegriff der antigottlichen Welt wird, hort es auf, etwas Drittes zwischen
Christentum und Welt zu sein. Gewiss, wenn die Juden auf Jesus horen, wie es
Ignatius schreibt und wie es Nikodemus im Johannes-Evangelium wenigstens im
Geheimen tut, dann gehoren auch sie nicht mehr zur Welt. Aber im anderen Fall
stehen sie unweigerlich mit der iibrigen siindigen Welt unter dem Gericht. Jede
Besonderheit gegeniiber der iibrigen gottlosen Welt verschwindet, denn auch die
Heiden haben die Méglichkeit, zu Jesus zu kommen. Es niitzt auch gar nichts,
wenn sich die Juden auf ihren Vater Abraham berufen. Der johanneische Jesus
weist jeden Anspruch auf Abraham zuriick, weil die Juden nicht auf ihn, auf Je-
sus, horen, der doch nur die Wahrheit sagt, die er von Gott gehort hat. Darin un-
terscheiden sich die Juden grundlegend von Abraham, der anscheinend auf Jesus
schon gehort hat. Aber die Juden berufen sich im weiteren Verlauf des Gespri-
ches auf Gott selber als auf ihren Vater. Und hier fillt nun der Satz, der zu den
schrecklichsten des Johannes-Evangeliums gehort. Denn Jesus benennt den Teu-
fel als Vater der Juden, den Teufel, der von Anfang an ein Menschenmoérder
war.'

Wenn wir von diesem Vers her auf die Liebe als Identititsbeschreibung
christlicher Existenz sehen, dann ist diese Liebe eine Liebe, die vor allem des-
halb so rein ist, weil sie allen Hass nach aussen richtet. Allerdings sagt Johannes
niemals, dass die Christen die Welt oder die Juden hassen sollten. Vielmehr ist es
umgekehrt, die Welt hasst die Christen, und Jesus und die Christen haben nur
Furcht. Aber die Welt wird als hassende Welt so geschildert, dass der Gedanke
nicht mehr fern liegt, dass auch diese Welt selber zu hassen sei. Im Evangelium
ist aber nur von der Furcht vor der Welt die Rede. Damit hilt sich die johannei-
sche Christenheit rein von allem Hass, wenngleich selbst die Furcht noch als

12 Joh 8,34.
13 Bultmann, Rudolf, Theologie des Neuen Testaments, Tiibingen 1958, 380.
14 Joh 8,44.

173



Unvollkommenheit angesehen wird, die im Vertrauen auf Gott abgelegt werden
muss.

Das Bild, das das johanneische Schrifttum entwirft, ist eigenartig, nach in-
nen hin finden wir eine gegenseitige Liebe, die auf eine Vollkommenheit zugeht,
und nach aussen hin werden Welt und Juden als absolut verworfen geschildert.
Weil die Juden den Anspruch des johanneischen Jesus, der exklusive Offenba-
rungstriger zu sein, abgelehnt haben, deshalb werden sie auch selber verworfen.
Sie werden damit von einer Liebe ausgeschlossen, die nur innerhalb einer engen
Gemeinschaft gilt und trotzdem dadurch keineswegs getriibt wird, dass sie alle
iibrigen Menschen verteufelt. Damit riickt diese Liebe selber in die Nihe ihres
Gegensatzes, des Hasses, wihrend sie sich zugleich von Gott und von der Welt
des Lichtes ableitet.

Die johanneische Losung, die christliche Identitit in der Liebe zu finden,
ermoglicht ohne weiteres eine Gegensatzbildung zur Welt, die unter das Urteil
der Siinde gestellt wird. Damit verschwinden alle Unterschiede zwischen Juden
und Heiden zugunsten des einen entscheidenden Unterschiedes: Liebe oder Siin-
de. Im Kampf gegen diese Siinde darf sich diese reine Liebe einiges von dem
erlauben, gegen das sie kampft. In den johanneischen Schriften bahnt sich eine
Entwicklung an, die wir wenig spiter in aller Deutlichkeit sehen koénnen: die
Liebesgemeinschaft unter den Christen schliesst die wildesten Rachephantasien
gegeniiber der iibrigen Welt nicht aus. Beides ist sduberlich voneinander ge-
schieden und beriihrt sich nicht.

3. Die Johannes-Apokalypse

Damit komme ich zur Apokalypse des Johannes, jenem letzten Buch der
Bibel, das auch den Namen eines Johannes trigt, der aber nicht derselbe wie der
Verfasser des Evangeliums und der Briefe sein diirfte. Aber eine enge Geistes-
verwandtschaft besteht doch. Die apokalyptische Welt ist dualistisch. Sie ist zu-
tiefst gespalten, in ihr gibt es nur ein Entweder-Oder. Jede Vermittlung ist ausge-
schlossen. Die Auserwihlten sind rein und in weisse Gewinder gehiillt, sie sin-
gen ein neues Lied, wihrend zugleich der Rauch einer brennenden Welt auf-
steigt.!” Die Massivitit der Rachephantasien ist kaum vorstellbar, die siindigen
Menschen werden unter dem Wirken der 5. Posaune so gequilt, dass sie sich zu
sterben wiinschen und es doch nicht konnen.'® Natiirlich sind es nicht die Chri-
sten, die dieses Gericht vollziehen, es sind vielmehr Gott, Christus und die En-
gel. Aber sie tun innerhalb des Textes genau dasjenige, was sich die Christen als
das Schicksal der siindigen Welt vorstellen und als Textwelt niederschreiben.
Die Juden werden innerhalb der Gerichtsphantasien nicht explizit genannt, aber
sie haben ihren Ort in einem der sogenannten Sendschreiben gefunden. Das sind
die sieben Briefe, die nach Aussage des Textes Christus selber dem Seher Johan-

15 Apk 19,3.
16 Apk 9,6.

174



nes diktiert, um sie an die Engel von sieben Gemeinden weiterzuleiten. Ahnlich
wie in der Jesusrede, in der der Teufel als Vater der Juden bezeichnet wurde, ist
es also auch hier wieder Christus, aus dessen Mund die Juden verurteilt werden.
Doch horen Sie diese Christusrede an den Engel der Gemeinde von Philadelphia
selber, wobei ich darin erinnere, dass der Ortsname iibersetzt “Bruderliebe”
heisst: “Ich weiss deine Werke, siehe, ich habe vor dir eine Tiir gedffnet, die nie-
mand schliessen kann. Denn du hast nur geringe Kraft und hast mein Wort be-
wahrt und meinen Namen nicht verleugnet. Siehe, ich bewirke, dass Leute aus
der Synagoge des Satans, die sich als Juden bezeichnen, es aber nicht sind, son-
dern liigen - siehe, ich werde sie dazu bringen, dass sie kommen und vor deinen
Fiissen anbeten und dass sie erkennen, dass ich dich geliebt habe.”"

Bei diesem Text macht man es sich zu leicht, wenn man meint, er handle gar
nicht von Juden, weil es in ihm ja heisst, dass sie es nicht sind. Vielmehr scheint
mir darin eine Rhetorik zu liegen, die dem anderen nicht etwa wenigstens eine
gegensitzliche Identitét zuspricht, sondern diese einfach leugnet. Die Juden sind
gar keine Juden, sie sind ein Nichts, alles, was sie sind, ist Liige. Und in ihrer
Synagoge begegnen sie nicht Gott, sondern dem Satan. Jerusalem ist nicht mehr
eine Stadt, auf deren Wiedererrichtung die Juden hoffen diirfen, sondern es ist
jetzt ein christlicher Ort, der im Himmel aufbewahrt ist und nach dem Gericht
herabkommen wird als eine Wohnung fiir diejenigen, die zu Christus gehalten
haben. Mit dieser Charakterisierung der Juden als Nicht-Juden, als Liigner,
klingt bereits das dritte Gegensatzpaar von Koselleck an, in dem den Gegnern
ihre Existenz abgesprochen wird.

In den grossen Gerichtsszenen kurz vor der Vollendung brennt in der Apo-
kalypse ein schwefliges Feuer, in dem die Welt vergeht. Mit der Welt vergehen
die Michte der Welt, der Handel, alle Schitze, die Kulturen, alles wird durchs
Feuer vernichtet. Dem gegeniiber stehen die Christen, die Palmwedel in den
Hinden tragen und sich rein gehalten haben, rein vor allem auch vor den Anfech-
tungen des geschlechtlichen Umgangs. Thnen kontrastiert die allegorische Ge-
stalt der Hure Babylon, die vermutlich fiir die Stadt Rom steht und an der alle
verwerfliche Sinnlichkeit ausgemalt wird. Aber nachdem die Welt vernichtet ist
und nur noch die erwihlten Christen iibrig sind, da endlich erscheint das himm-
lische Jerusalem. In einer Vision wird es dem Seher bereits vorher gezeigt. Die
Stadt ist wie ein riesiger Quader, ihre Umfassungsmauer ist aus dem Edelstein
Jaspis, und die Stadt selber ist aus reinem Gold wie Glas. Ich méchte jetzt aus-
fiihrlicher aus dem Text zitieren, der sehr schon ist und die Kunstgeschichte
reichlich befruchtet hat. Allerdings werden Sie bald auch merken, was dieser
Text mit dem Thema Gewalt zu tun hat.

“Und die zwolf Tore sind zwolf Perlen. Jedes Tor bestand aus einer einzigen
Perle. Und die Strasse der Stadt war reines Gold, durchsichtig wie Glas. Und ei-
nen Tempel sah ich nicht in ihr; denn der Herr, Gott, der Allherrscher ist ihr
Tempel und das Lamm. Und die Stadt braucht weder Sonne noch Mond, dass sie
ihr leuchten, denn die Herrlichkeit Gottes erleuchtet sie, und ihre Leuchte ist das
Lamm. Und die Vilker werden in ihrem Licht wandeln, und die Kénige der Erde

17 Apk 3.9.
175



bringen ihre Pracht in sie hinein. Und ihre Tore werden den ganzen Tag nicht
geschlossen werden, denn Nacht wird dort nicht sein, und man wird die Pracht
und die Schditze der Volker in sie hineinbringen. Und nichts Unreines wird in sie
hineingehen, auch keiner, der Greuel tut und Liige, sondern nur diejenigen, die
im Lebensbuch des Lammes geschrieben stehen.

Und er zeigte mir einen Strom von Lebenswasser, klar wie Kristall, der aus-
geht vom Throne Gottes und des Lammes. In der Mitte zwischen ihrer Strasse
und dem Strom hiiben und driiben stand Holz des Lebens, das zwolf Friichte
triigt, indem es jeden Monat seine Frucht bringt, und die Blditter der Holzes die-
nen zur Heilung der Volker. Und nichts Verfluchtes wird es mehr geben. ... Und
es wird keine Nacht mehr geben, und sie brauchen weder das Licht einer Leuchte
noch das Licht der Sonne, denn der Herr, Gott, wird iiber ihnen leuchten, und sie
werden herrschen in alle Ewigkeit.” '8

Der Text ist ohne Frage in der Lage, die Phantasie anzuregen, und er ist si-
cherlich das wichtigste Bild christlichen utopischen Denkens. Er stellt eine Welt
dar, in der alle Schatten verschwunden sind, sie ist durchsichtig, gldsern und hell.
Die Menschen in ihr leben in der Unmittelbarkeit Gottes und leiden keinen Man-
gel. In der himmlischen Stadt wachsen alle Giiter durchs Jahr hindurch, und die
Konige der Welt bringen ihre Schitze. Letzteres ist etwas merkwiirdig, denn ei-
gentlich sind alle anderen Volker ausgerottet worden, bevor die Erwihlten ins
himmlische Jerusalem eingehen. Aber es braucht doch noch Vélker und Koénige,
aber nur, damit diese dienen und zum Lohn dafiir “Heilung” empfangen. Fiir ein
Reich Gottes mag eine solche Funktion der Volker merkwiirdig erscheinen, als
ob das Reich Gottes Kolonien hitte. Aber vielleicht ist dieser Gedanke zu mo-
dern. Etwas anderes ist mir jetzt wichtiger. Ich beginne damit, dass ich recht naiv
frage: “Mdochten Sie eigentlich im himmlischen Jerusalem leben? In ewiger
Durchsichtigkeit, im Licht, ohne alle Jahreszeiten, ohne jeden Mangel, ohne al-
les Unreine?” Ich selber kann es mir schwerlich vorstellen, in einer Welt leben zu
miissen, in der alle Unterschiede aufgehoben sind, wo ewig Licht brennt. Es ist
eine Welt unertriglicher Gleichférmigkeit. Wo aber sind die Unterschiede ge-
blieben? Sie sind so wirksam vernichtet, dass alle Tore stets offen bleiben kon-
nen, denn nichts Unreines kommt durch sie herein. Nun wird man sich in einer
schweizerischen Grossstadt durchaus nach einem solchen Zustand sehnen kon-
nen. Der Innenraum der himmlischen Stadt ist so sicher, dass es keinerlei Schutz-
massnahmen mehr bedarf. Wenn man das auf der Ebene der Symbolik liest und
es libersetzt, so kann man leicht sagen, dass die Identitit der Christenheit in die-
sem Zustande derart sicher ist, dass sie nicht mehr geschiitzt werden muss. Aber
wie ist das moglich geworden? Die Antwort ist vom Text her leicht moglich. Die
Sicherheit der christlichen Existenz ist dadurch und nur dadurch ermoglicht, dass
ihr ein Gericht vorausgegangen ist, in dem alles, aber auch wirklich alles Anders-
artige vernichtet wurde. Das Licht im himmlischen Jerusalem ist ein Licht, das
nur aus einer gewalttitigen Vernichtung heraus scheint.

Nun ist meine Argumentation sicherlich recht extrem. Man kann ihr mit ei-
nem gewissen Recht entgegenhalten, dass schliesslich nicht die Christen dieses

18 Apk 21,21-22,5.

176



Gericht vollziehen, sondern Gott dessen Urheber ist. Und dieser tut es ja nur des-
halb, weil seine Anhénger, d.h. die Verehrer dieses wahren Gottes, von den Siin-
dern grausam verfolgt wurden. Gott setzt sich fiir seine Kinder ein und vernichtet
die entgegenstehenden Feinde, um endlich ewigen Friede zu schaffen. Eine sol-
che Interpretation ist sicherlich im Sinne des Autors, der sich selber als Seher
versteht und nicht als Téter. Eine andere Moglichkeit, mit dem Argernis des Tex-
tes umzugehen, ist, die Gewalttitigkeit zu verleugnen. Eugen Drewermann geht
diesen Weg und sieht die verschiedenen Visionen als Prozess innerer Wandlung,
die zur Selbstfindung und Heilung fiihrt. Hier nun allerdings habe ich einige
Miihe. Wenn ich mir vorstelle, dass ein Analysand innerhalb eines psychoana-
lytischen Prozesses eine derartig gewalttéitige Vorstellungswelt benutzt, um iiber
seine Selbstfindung zu sprechen, dann denke ich, dass es einiges zu kldren gibe,
warum jemand solche Bilder benutzt. Und so mag der Verfasser der Apokalypse
durchaus Gott alles Handeln zuschreiben, trotzdem bleibt es unsere Aufgabe zu
verstehen, warum er sich der Vorstellung eines derartigen Sadismus Gottes be-
dient. Ich will hier nicht leugnen, dass es theologisch sinnvoll ist, von Gott auch
als von einem Richter zu reden, der mit seinem Richten die zerstorte Gerechtig-
keit wiederherstellt. Aber etwas ganz anderes ist die Gewalttitigkeit, die er in
seiner Vorstellung und dann auch in seinem Buch Gott zuschreibt. Die ist zu-
nidchst einmal seine Phantasie, und wenn er sie Gott zuschreibt, dann ist auch das
sein Werk, zunichst einmal sein literarisches Werk. Ich glaube kaum, dass Jo-
hannes jemals Gelegenheit hatte, etwas von seinen Phantasien in die Tat umzu-
setzen. Aber er hat spiteren Lesern, die die reale Macht dazu hatten, die Ideen
gegeben, wie sie ihrer Gewalttitigkeit ein Ziel setzen kénnten.

4. Die Lehre vom tausendjahrigen Reiche

Um Thnen zu zeigen, wie es dazu gekommen ist, muss ich von der Apoka-
lypse einen kleinen Schritt in die Kirchengeschichte tun. Ich gehe aber dabei von
einem zweiten apokalyptischen Text aus. Im 20. Kapitel desselben Buches gibt
es einen kurzen Abschnitt', in dem das sogenannte “Tausendjihrige Reich” be-
schrieben wird. Das ist ein irdisches Reich von Gerechtigkeit, das noch vor dem
endgiiltigen Ende stattfinden wird. Danach, wenn es abgeschlossen ist, wird
noch einmal die bose Macht fiir kurze Zeit losgelassen werden, sie wird aber
sofort besiegt, und- dann erst kommt das ewige himmlische Jerusalem. Wann
aber findet dieses irdische Reich statt? In der alten Kirche war man geteilter
Meinung, und vielerorts wurde deshalb auch die Apokalypse nicht in den Kanon
aufgenommen, weil man die Vorstellung als jiidisch iiberhaupt ablehnte. Im
Westen hat dann Augustin die fiir die katholische Kirche im Grunde bis heute
giiltige Losung gefunden: das 1000jihrige Reich kommt nicht erst, es ist schon
da, und zwar in Gestalt der Kirche. Diese Kirche hatte aber die Aufgabe, die end-
giiltige Herrlichkeit des Gottesstaates schon jetzt teilweise vorwegzunehmen.

19 Apk 20,1-6.

177



Das heisst, das himmlische Jerusalem war der kiinftige Massstab, nach dem
schon heute die Kirche aufgebaut werden sollte. Sie konnen das am Kirchbau
sehen, die alten achteckigen Kirchen waren eine Darstellung des himmlischen
Jerusalem. Allerdings gab auch Augustin zu, dass die Kirche noch ein Gemisch
von Erwihlten und Verworfenen wire, aber was bedeutete das? Es bedeutete,
dass die nachfolgenden Generationen das Recht und die Pflicht hatten, die Kir-
che zu reinigen. Alle Verfolgungen von Heiden, Juden und Andersglaubigen
hatten zum Ziel, die Kirche zu der Reinheit zu fiihren, die sie in der Zukunft er-
halten sollte. Es ist diese Idee einer reinen Kirche, die ein so unendliches Mass an
Gewalttat mindestens mitbegriindet hat. Ich formuliere deshalb so vorsichtig,
weil andere Faktoren natiirlich auch mitgespielt haben, z.B. allein das Streben
nach Geld und Macht. Aber zur Rechtfertigung von christlicher Gewalttat waren
die Texte der Apokalypse besonders geeignet.

Die Wirkungsgeschichte des Tausendjdhrigen Reiches ist dabei sehr merk-
wiirdig. Lessing diente die Vorstellung zur Begriindung eines Reiches humaner
Aufklédrung, fiir den deutschen Idealismus war es das Reich des Geistes, jenes
“Dritten Reiches”, das der mittelalterliche Monch Joachim von Fiore als Herr-
schaft der Monche schon vorausgesagt hatte. Von Hegel gelangte die Idee zu
Marx und iiber den Panslawismus zu Goebbels. In dessen 3. Reich wurde die
Vorstellung jetzt auf die sog. arische Rasse bezogen, deren Lebensraum von al-
len fremden Elementen gereinigt werden sollte, vor allem von den Juden. In der
Angst vor Uberfremdung geistern gewalttitige Reinheitvorstellungen auch
durch die Schweiz, aus der “Unreines” ausgeschafft wird. Die Tore sind dafiir
jedenfalls in der Richtung von innen nach aussen weit offen.

5. Psychoanalytische Erwiigungen zur Gewalt utopischer Ideen

Ich hoffe, Ihnen bisher verdeutlicht zu haben, dass es die Idee einer reinen
Christenheit ist, die in religidser und dann auch in sékularer Form zur Urheberin
von Gewalt wird. Ich mochte Thnen jetzt noch von meinem zweiten Beruf als
Psychoanalytiker her einige Gedanken zur Funktion und zum Ziel dieser Gewalt
sagen. Ich habe dazu sehr viel von dem Pariser Analytiker-Ehepaar Janine Chas-
seguet-Smirgel und Béla Grunberger® gelernt. Beide sind Juden und von den Er-
fahrungen der Verfolgung geprigt. Fiir die Autoren hat die von ihnen unter-
suchte Form primitiver Gewalttitigkeit vor allem das Ziel, alle Unterschiede zu
vernichten und eine unterschiedslose homogene Welt herzustellen oder besser:
wiederherzustellen. Es gibe eine allgegenwirtige Phantasie einer urspriingli-
chen paradiesischen Welt, aus der wir alle gegkommen seien, und in der es keine
Unterschiede gegeben habe. Es ist die Phantasie des Mutterleibes, des warmen
Innenraumes, in dem fiir alles gesorgt ist und in dem die Grenzen zwischen innen

20 Von B. Grunberger und P. Dessuant ist im Juni 1997 ein umfinglicheres Werk mit
dem Titel “Narcissisme, Christianisme, Antisémitisme” bei Actes-Sud (Arles) er-
schienen.

178



und aussen noch nicht gegeben sind. Mystische Erlebnisse verschaffen fiir einen
Moment etwas wie eine Riickkehr in diesen Zustand, der aber mit der Geburt uns
prinzipiell verschlossen bleibt. Es gibt nun zwei Mdéglichkeiten, diesem phanta-
sierten Urparadies sich wieder anzunihern. Die eine geht iiber Wachstum und
Entwicklung. Wenn wir zu einer reifen Sexualitit kommen, ermoéglicht uns diese
gelegentliche Momente der Entgrenzung, dhnliches tut auch die Erfahrung von
Kunst und Religion. Auch unsere Ideale sind Erben des vorgestellten Urzustan-
des. Der andere Weg geht riickwirts. Und hier setzt nun der Prozess ein, den die
beiden Autoren vor allem beschreiben. Er besteht darin, alles Andersartige und
Unterschiedliche zu vernichten, um die Illusion einer urspriinglichen reinen
Welt wiederherzustellen. Und dieser Wunsch nach Vernichtung bediene sich ei-
ner primitiven Destruktivitit, deren einziges Ziel es sei, den Anschein einer idea-
len Welt zu errichten. Als Beispiele fiihren die beiden Autoren utopische Bewe-
gungen an und kritisieren vor allem das Christentum und diejenigen Bewegun-
gen, die von der Romantik ausgehen. Manches von dem, was die beiden schrei-
ben, ist recht anstdssig, weil die Kritik nicht nur gegen den Nationalsozialismus,
sondern vor allem auch nach links geht, wahrend es mir scheint, dass das Blut-
vergiessen im Dienste idealer Vorstellungen noch viel weitere Dimensionen hat.
Interessant werden die Ausfithrungen der beiden fiir uns vor allem dann, wenn
sie sich mit der Apokalypse beschiftigen. Die ungeheure Gewalttitigkeit des
Gerichtes stiinde hier, nach Auffassung der beiden Autoren, ganz im Dienst einer
illusiondren Welt, wie ich sie schon beschrieben habe. Wichtig ist dann vor allem
die Deutung des Antijudaismus, die die beiden Autoren geben: Das Judentum ist
die Religion des Gesetzes. Gesetz aber heisst: Unterschied. Das zeige sich schon
in so kleinen Geboten wie in dem vom Bdocklein, das man nicht in der Milch der
Mutter zubereiten solle. Der Sinn darin sei die symbolische Wahrung des Unter-
schiedes. Die miihevolle Anerkennung der Unterschiede mache iiberhaupt Reife
und Kultur aus, vor allem kommt es dabei auf die Unterschiede zwischen den
Generationen und den Geschlechtern an. Letzten Endes richte sich das Gesetz
gegen Vermischung und vor allem gegen die Phantasie des Inzestes, denn im
Inzest zwischen Kindern und Eltern werde der Unterschied der Generationen
aufgehoben. Wenn aber das Judentum die Religion des Gesetzes und des Unter-
schiedes sei, dann stiinde es allen Richtungen entgegen, die die Illusion einer
unterschiedslosen Vollendung vertriten. Und das sei vor allem der christliche
Utopismus mit seinen Versprechungen einer homogenen Lichtwelt, wie wir sie
in der Apokalypse kennengelernt haben. Der Antisemitismus richte sich nicht
zuletzt gegen den Anstoss, den das Gesetz und damit die Ethik darstelle. Ethik
beruhe auf dem Gesetz, das ja einen Unterschied mache zwischen Gut und Bose.
Der Hass der Christen und deren Gewalttitigkeit gegen das Judentum richte sich
vor allem gegen dieses Gesetz, das Unterschiede setze und damit die Illusion ei-
ner paradiesischen Vollendung und eines gesetzlos guten Naturzustandes ver-
hindere.

Diese Argumentation ist sicherlich recht einseitig, zumal ja auch das Chri-
stentum teilweise sehr gesetzlich sein kann und von einer erhofften Vollendung
dann nur wenig spiiren lidsst. Auch wird man innerhalb der utopischen Bewegun-
gen, zu denen das Judentum schliesslich auch und sogar vor allem gehort, Unter-
scheidungen treffen miissen. Aber einzelne Phinomene in der Auseinanderset-

179



zung zwischen Judentum und Christentum lassen sich von den Auffassungen der
beiden Autoren her gut verstehen. Ich mochte das zum Schluss am Beispiel der
gegenwirtig sehr populdren Theologie Eugen Drewermanns zeigen.

6. Anwendung auf die Theologie Eugen Drewermanns

In seinem Markus-Kommentar “Bilder der Erlosung” (1987) sagt er an-
lasslich seiner Auslegung der “Heilung der verdorrten Hand am Sabbat”, dass es
Jesu Grundiiberzeugung war, “dass Gott vorbehaltlos nur gut, nur giitig, nur
vergebend und grenzenlos barmherzig sei”.*' Die Gerechtigkeit Gottes kommt
in diesem Zusammenhang nicht vor, und das ist kein Zufall. Denn Drewermann
ist der Ansicht, dass das Ethische dem Menschen nicht helfen konne. In seinen
okologischen und gesellschaftskritischen Schriften weist er immer wieder darauf
hin, dass alle Vorschriften letzten Endes nichts niitzten, sondern dass nur gren-
zenlose Liebe helfen konne. In diesem von Drewermann gewiinschten Reiche
der Liebe haben wir wiederum eine Version derjenigen christlichen Utopie, die
das himmlische Jerusalem in der Apokalypse darstellt. Und um dieses Reich der
Liebe zu bewahren, muss Drewermann immer wieder die jiidische Religion kri-
tisieren. Die Schriftgelehrten sind fiir ihn das Musterbeispiel verfehlten Glau-
bens. Ich zitiere aus derselben Auslegung: “Die ‘Herzenshdrte’ ... fand in den
Augen Jesu ihr schlimmstes Beispiel in dieser unbelehrbaren Trennung von
Recht und Barmherzigkeit, von Gesetz und Giite, von Verordnung und Verstdind-
nis, und offensichtlich gab es kein Wort, kein Tun, kein Verhalten, das diesen
Erfrierungszustand des Gefiihls, diesen Tod der Seele in dem ganzen Stand der
Gottesgelehrten hiitte zum Leben dffnen kénnen”* Die Schriftgelehrten sind, das
zeigt der Zusammenhang eindeutig, die Juden, die Jesus wegen seiner Heilung
am Schabbat kritisieren. Im Hintergrund diirfte fiir Drewermann allerdings seine
Auseinandersetzung mit seiner eigenen, der katholischen Kirche stehen. Die jii-
dischen Schriftgelehrten werden zu Typen der Vertreter eben dieser katholischen
Kirche. Das entlastet ihn aber gar nicht vom Vorwurf des Antijudaismus, viel-
mehr ist es gerade fiir einen deutschen Theologen, der immerhin noch vor 1945
geboren wurde, besonders heikel, gerade die Juden als Beispiel verkehrter From-
migkeit zu wihlen, selbst wenn er eigentlich seine eigenen Glaubensbriider
meint. Drewermann kritisiert an ihnen eine angebliche Trennung von Barmher-
zigkeit und Recht, aber diese Kritik ist nicht nur historisch falsch, sondern sie
scheint mir génzlich unberechtigt zu sein. Denn derjenige, der beides trennt, ist
Drewermann selber, indem er Jesus auf der Seite ausschliesslicher Barmherzig-
keit sieht und die Gerechtigkeit und das Recht nur bei den Juden findet und dort
verurteilt. Gerade im Schabbatgebot, das ja dem Menschen Ruhe ermdglicht,
sind Recht und Barmherzigkeit verbunden, wenngleich Jesus fand, dass eine zu
enge Auslegung das Recht gegeniiber der Barmherzigkeit iiberbetone. Aber das

21 Drewermann, Eugen, Das Markus-Evangelium I, Olten 1987, 288.
22 Drewermann, Eugen, aaO 289.

180



bedeutet nicht, dass die jiidischen Schriftgelehrten beides trennten, sondern nur,
dass Drewermann in seiner Liebestheologie keinen Platz fiir das Gesetz findet,
sondern dieses verteufeln muss.

In einem konsequenten Weiterdenken dieses Ansatzes hat er kiirzlich im
1. Band seiner Dogmatik® die Theologie des Marcion zustimmend wieder aufge-
nommen. Es handelt sich dabei um einen theologischen Entwurf aus dem 2. Jahr-
hundert. Marcion war der Meinung, Jesu Botschaft sei die eines unbekannten,
guten und hochsten Gottes gewesen, der jenseits aller Schopfung wohne und die
Menschen zu sich bekehren mochte. Er sei kein Schopfer, sondern nur ein Erlo-
sergott. Der Gott der Schopfung sei vielmehr der jiidische Gott, und man kénne
taglich sehen, wie schlecht dessen Werk sei. Die evangelischen Schriften hitten
die Juden gleich nach dem Tode Jesu wieder verfdlscht, nur Paulus habe die
Botschaft verstanden und sie erneuert. Marcion hat dann versucht, eine gereinig-
te Schriftensammlung herzustellen und wurde damit zum Schépfer eines ersten
christlichen Kanons. Seine Texte sind von allen vorgeblichen jiidischen Zusit-
zen gereinigt, die Sammlung enthilt nur ein verkiirztes Lukas-Evangelium und
die Paulusbriefe. Aber diese sekundire Redaktion, die Marcion vorgenommen
hat, ist fiir ihn selber eine Rekonstruktion der urspriinglichen Botschaft Jesu.
Kanon heisst etwa “Richtmass”, und man kann von Marcion her sagen, dass das
erste Richtmass, das die christliche Botschaft rein darstellen wollte, in Abgren-
zung vom Judentum betitigt wurde. Christliche Identitit ist damit schon damals
eine Identitiit, die auf der Abgrenzung von den Juden und auf ihrer Entwertung
beruht. Drewermann wiederholt diesen Ansatz, indem er seine psychologisch
argumentierende Liebestheologie in Abgrenzung vom Katholizismus bildet und
sie darstellt anhand Jesu Auseinandersetzung mit dem zeitgendssischen Juden-
tum. Dass er dabei einem leider recht modernen Antijudaismus verfillt, ist nicht
zuletzt seiner Anlehnung an C.G. Jung zu verdanken, dessen Begeisterung fiir
Hitler und Antipathien fiir die Juden kiirzlich wieder eindriicklich dargestellt
worden sind*.

Wir sollten diese marcionitische Identitidtsbildung nicht von vornherein ver-
urteilen. Aber es ist die Frage, ob wir sie jetzt wiederholen miissen. Mir scheint
gerade Drewermanns Theologie ein Beispiel dafiir zu sein, wie eine christliche
Identititsbildung, die auf Abgrenzung gegeniiber der Gerechtigkeit und dem
Recht beruht, verarmt und eintdnig wird. Drewermann schreibt eigentlich immer
dasselbe, dass nimlich die unendliche Liebe gegen die Angst hilft. Aber es ist die
Frage, ob irgend jemand diese unendliche Liebe geben kann, und bei Drewer-
mann selber ist sie wenigstens gepaart mit einer Polemik, die von apokalypti-
scher Gewalt einiges erahnen ldsst. Judentum und Christentum sind sicherlich
nicht dasselbe, und eine gegenseitige Abgrenzung scheint mir notwendig zu sein.
Ein Christ sollte im Laufe seines Lebens begriinden konnen, warum er Christ ist
und bleibt, und von einem Juden erwarte ich Ahnliches. Abgrenzung als Identi-
tatsbildung ist auch sonst noétig, und keinen Standpunkt zu haben, ist ebenfalls

23 Drewermann, Eugen, Glauben in Freiheit, Olten 1993, 227-244.

24 Aeschbacher, Urs, C. G. Jung, das “Dritte Reich” und die Gewalt der Seele, in: Mat-
tioli, Aram (Hg), Intellektuelle von rechts, Ziirich 1995.

181



ein Standpunkt, aber ein recht gefahrlicher, weil er zum Mitldufertum neigt.
Auch ich selber grenze mich ja gegen Drewermann deutlich ab, obwohl ich ihm
einige Anregungen verdanke. Aber wenn die Identitét nicht nur negativ in Ab-
grenzung gefasst ist und wenn sie falsche Alternativen vermeidet, als ob etwa die
Liebe Gottes dem Judentum fremd sei und erst im Christentum zum Durchbruch
kidme, dann konnte es zu einer gegenseitigen Bereicherung kommen. Es braucht
eine sichere Identitit, um die Grenzen teilweise und in beiden Richtungen wieder
offnen zu konnen und voneinander zu lernen. Dann und erst dann vermindert
sich die gegenseitige Gewalt. Eine christliche Identitdtsbildung, die sich exklu-
siv auf die Liebe beruft und den Juden das angeblich geringerwertige Recht zu-
weist, ist von der erhofften Liebe weiter entfernt als ihre Gegner, denn sie darf
sich zur Abgrenzung allen Hass erlauben, den sie sonst ihren Feinden vorwirft.
Wenn Johannes seiner Gemeinde sagt: “Kindlein, hiitet euch vor den Abgot-
tern”®, so wiirde ich gern modifizieren und sagen: “Kindlein, hiitet euch vor der
allzu reinen Liebe und vor dem Hass auf das Recht!”

Literatur

Aeschbacher, Urs, C.G. Jung, das “Dritte Reich” und die Gewalt der Seele, in: Mattioli,
Aram (Hg), Intellektuelle von rechts, Ziirich: Orell Fiissli 1995

Bultmann, Rudolf, Theologie des Neuen Testaments, Tiibingen: Mohr (Siebeck) 1958

Chasseguet-Smirgel, Janine, Zwei Bdume im Garten, Miinchen/Wien: Verlag Internatio-
nale Psychoanalyse 1988

Drewermann, Eugen, Das Markus-Evangelium, Teil I, Olten: Walter 1987
Ders., Glauben in Freiheit, Bd. 1, Olten: Walter 1993

Koselleck, Reinhart, Zur historisch-politischen Semantik asymetrischer Gegenbegriffe,
in: Vergangene Zukunft, Frankfurt: Suhrkamp 1984

Stegemann, Ekkehard W., Die Tragodie der Nihe, in: Kirche und Israel 4 (1989) 2,
14-22

25 1Jeh 5,21,

182



	Christlicher Judenhass : Identitätsbildung auf Kosten der "Anderen"

