
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 53 (1997)

Artikel: Einige Beobachtungen über die aktuelle Entwicklung des französischen
Judentums

Autor: Hayoun, Maurice-Ruben

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINIGE BEOBACHTUNGEN ÜBER DIE
AKTUELLE ENTWICKLUNG

DES FRANZÖSISCHEN JUDENTUMS

von Maurice-Ruben Hayoun

Wir werden uns nicht entmutigen lassen, nicht einmal
durch die Mächtigsten

Moses Mendelssohn

Das Judentum mit dem Geist des Jahrhunderts versöhnen:
Dies ist unser Ziel!

Siegmund Maybaum (1886)

Wenn man sich in die moderne Epoche des Judentums in Frankreich begibt,
das heisst in die Geschichte der Gemeinden von Bordeaux und Avignon einerseits

und jener der Gemeinden Elsass-Lothringens andererseits, was grosso
modo dem Westen und dem Osten Frankreichs entspricht, bemerkt man eine tiefe

Bewegung der Gärung und Angleichung: nicht etwa im äusseren Bereich, d.h.
hinsichtlich der Dejudaisierung, sondern eher im Schoss der Gemeinden selbst.
Die Juden entwickelten eine starke Bewegung der Vereinheitlichung auf dem
Niveau der liturgischen Riten, der Bräuche und Minhagim, sowie allgemein in
ihrem Denken und Fühlen. Diese Bewegung der Vereinheitlichung existiert heute

noch im französischen Judentum, was auch gewisse zentrifugale Tendenzen
erklärt, die zunehmen.

Seit der Kolonisierung Nordafrikas und der Niederlassung der Franzosen in
Algerien [1830] haben die Wanderbewegungen von Juden in das Mutterland nie
aufgehört. Lange Zeit vor 1954, dem Ende des scherifischen Protektorats, und
vor 1962, der Unabhängigkeit Algeriens, haben jüdische Familien das Mittelmeer

überquert, um sich in den grossen französischen Städten niederzulassen.
Dies gab dem französischen Judentum seit Jahrhunderten einen eher gemischten
Charakter: Es handelte sich um Wanderungswellen, die sich jeweils überlagerten;

die jüdische Kultur benötigte manchmal Jahrzehnte, um sich zu vereinheitlichen.

Eine Tatsache aber scheint indessen kaum erklärbar: Wie konnten die euro-

Prof. Dr. Maurice-Ruben Hayoun, Secrétaire-Rapporteur des Consistoire Israélite
von Paris, Professor für Jüdische Philosophie und Geistesgeschichte an der
Hochschule für Jüdische Studien in Heidelberg, Friedrichstr. 9, D - 69117 Heidelberg,
Deutschland.
Aus dem Französischen übersetzt von Dr. Uri R. Kaufmann, Heidelberg, Deutschland.

164



päischen Wurzeln des französischen Judentums bis heute "weggeschmuggelt"
werden? Mit anderen Worten, weshalb konnte der mendelssohnsche Zugang,
der um 1780-1800 entscheidend wurde, keine tiefen Wurzeln in der französischen

Erde fassen und sein geistiges Erbe werden? Seit dem 18. Jahrhundert
dominierte das germanophone Judentum (oder einfacher das lothringische und el-
sässische) das französische Judentum: Bis in die sechziger Jahre des 20. Jahrhunderts

trugen die französischen jüdischen Eliten alle Namen mit deutschem
Klang.

Das Gepräge des zeitgenössischen französischen Judentums

Seit dem israelisch-arabischen Krieg von 1967 sind die grossen Reservoirs
der jüdischen Einwanderung versiegt1: In Algerien blieben nur noch einige hundert

Juden, die meisten sehr alt, während in Marokko noch einige tausend Juden
leben, die ihre Kinder zum Studium nach Frankreich schicken und diese selbst in
regelmässigen Abständen wieder treffen. Zudem erleichtert die Politik der
Öffnung des scherifischen Monarchen hinsichtlich des Staates Israel die Beziehungen

der Juden zu diesem Königreich sehr.

Nach den massiven Wanderbewegungen - fast die Gesamtheit der jüdischen
Gemeinden Tunesiens und Algeriens - durchlief das französische Judentum eine
Entwicklung, die dem [alteingesessenen] "franco-judaisme", wie ihn die Historiker

bezeichnen, im Prinzip eine Grenze setzte. Der Rücktritt von Oberrabiner
Jacob Kaplan und die Wahl eines Nachfolgers algerischer Herkunft, René-Samuel

Sirat, sowie seines Nachfolgers Joseph Sitruk und schliesslich die Wahl
von David Messas zum Oberrabbiner von Paris haben der Gemeinschaft in unserem

Lande eine ganz andere Dimension gegeben: Die naive Frömmigkeit, der
religiöse sefardische oder jüdisch-arabische Eifer machen jetzt alle ihre Rechte
gegenüber einem altehrwürdigen Judentum geltend, das etwas schlaff und
substanzlos geworden ist. Man kann als Beweis für den schmerzhaften Niedergang
die Konsistorialsynagoge von Paris anführen, die an der rue La Victoire liegt und
wohin sich allenfalls dreissig ältere Gläubige zum Gottesdienst am Freitag abend
und nur gerade wenig mehr als das Doppelte am Samstag morgen begeben. Die
Gegenwart eines (nichtjüdischen) Chores hat nichts an der Lage verändert
Dem Kasus dieser Synagoge übergeordnet - die eigentlich keine ihres Rufes
würdige Gemeinde hat -, zeigt sich das Problem des "Schaufenster des französischen

Judentums", um einen heute gebräuchlichen Ausdruck zu verwenden.

Ein prekäres, aber wirkliches Gleichgewicht wurde bis heute aufrecht erhalten:

aber wie lange können wir noch gegen die Richtung der Geschichte gehen?
Wie lange können wir noch diese gemeindliche Umschichtung verzögern?
Tatsächlich existieren im selben IX. Arrondissement von Paris in einer Distanz von
weniger als einem Kilometer drei Synagogen: diejenige der rue La Victoire, von
einer beunruhigenden Mattigkeit betroffen, diejenige der rue Saint-Lazare und

1 S. den Aufsatz von Prof. Doris Bensimon in diesem Heft. (Anm. d. Red.)

165



jene der rue Buffault, die sich heute beide eines rekordmässigen Zustroms
erfreuen.

Falls eine der beiden letzteren Gemeinden - und in diesem Fall drängt sich
der Begriff auf, denn es handelt sich wirklich um lebendige und dynamische
Gruppen - von der La Victoire aufgenommen würde, verschwände dadurch der
aschkenasische Ritus in kurzer Zeit vollständig. Dies wäre für die gesamte jüdische

Gemeinschaft äusserst schädlich. Andernfalls müssen wir als Pflicht treuer
Nachkommen diesen Teil unseres Erbes bewahren, indem wir gleichzeitig an der
tiefen Einheit des französischen Judentums arbeiten. Eine einzige Lösung bietet
sich uns, den Leitern der Jüdischen Gemeinde von Paris und der île de France,
an: wir öffnen den aschkenasischen Ritus für einen kleinen sefardischen Einfluss
Europas, um eine authentische "judéo-jûdische" [aschkenasisch-sefardische]
Symbiose zu verwirklichen. Selbstverständlich sind einzelne Menschen mit ihrer
Haltung stark verbunden und werden sich diesem notwendigen Wandel
entgegenstellen, aber es gibt keinen anderen Ausweg, der den Frieden in den Köpfen
und Herzen aufrechterhalten könnte.

Das Vehalten des Consistoire Israélite von Paris

Die Association Consistoriale Israélite de Paris, eine napoleonische Institution,

präsidiert von Moïse Cohen, wacht über das religiöse Leben der Juden
Frankreichs. Sie ist das wichtigste Consistoire im Schosse des Consistoire Central

von Frankreich, das von Jean Kahn präsidiert wird. Ihre Weltanschauung ist
sicherlich orthodox, aber in Wirklichkeit - ohne keineswegs die strikten Regeln
der Halacha (des Religionsgesetzes) abzuschaffen - vereinigt sie in ihrer Mitte
eine grosse Vielfalt von Juden, die sich an den grossen Momenten ihres Leben
treffen: Geburt, religiöse Mündigkeit von Jungen und Mädchen, Heirat,
Beschneidung, Beerdigungen. Das Oberrabbinat von Paris übt die Aufgabe einer
Überwachung der Schlachtereien, der Metzgereien, der Restaurants., der
Lebensmittelläden und der Synagogen der Hauptstadt und der Region der île de France
aus. Seine Einkünfte stammen mehrheitlich aus Einkünften der Kaschrut
[Speisevorschriften, rituelle Eignung]2 und finanziellen Anlagen, obwohl letztere wegen

schlecht beratener Investitionen wie Schnee in der Sonne weggeschmolzen
sind. Das Problem, das sich heute dem französischen Judentum stellt, ist weniger
finanziell, sondern eher ideologisch: Die Überlieferung einer Religiosität, die
mehr auf die Riten und äusserliche Praktiken ausgerichtet ist, schlägt eine Bresche

in die "konsistoriale Philosophie", die alle übereinstimmend kritisieren,
aber niemand ist bis heute in der Lage, sie zu ersetzen.

Mehr und mehr jüdische Schulen werden gegründet, die ihre Schüler nicht
mehr mit Hilfe der "koscher Bet-Din Paris" gestempelten Produkten ernähren,

2 In Zentralfrankreich (mit Ausnahme Elsass-Lothringens) gilt seit 1905 die Trennung
von Kirche und Staat. Alle Religionsgemeinschaften müssen selbst Mitglieder rekrutieren

und ggf. Kirchen-"Steuern" oder andere Abgaben eintreiben. (Anm. d. Red.)

166



sondern "orthodoxere" Überwachungen vorziehen oder schlicht "glatt-koscher"3
essen. Die Institutionen sind gleichsam von einer Implosion bedroht.

Es scheint, dass - ausser in sehr seltenen Ausnahmen - die Pariser Gemeinden

keine Rabbiner nach ihrem Bild haben, und diese sind orthodoxer als ihre
Schäflein. Die Vororte neigen zu einer verstärkten Religiosität und trennen sich
mehr und mehr vom konsistorialen Einfluss. Es gibt ein weiteres Problem, das

man benennen muss: Die Lubawitscher.4 Man hat das Haus Lubawitsch zu
würdigen, dass es tausende entfremdeter Juden dem Judentum wieder zugeführt hat,
die in einer Zivilisation, die auf den Schein und das Spektakel ausgerichtet ist,
verloren gingen. Die Lubawitscher konnten einer gewissen Erwartung
entgegenkommen, die sie wiederum in eine bestimmte Richtung kanalisierten, nämlich

in ihre eigene. Nun haben die anderen Strömungen des zeitgenössischen
Judentums aber auch das Recht, ihre eigene Konzeption des Judentums geltend
zu machen, die auf "Tora im Dêrêch Êrêz" [d.h. Judentum in Offenheit zur
modernen Kultur] ausgerichtet ist. Das französische Judentum ist genügend gross,
um in seinem Schoss alle Kinder der jüdischen Tradition zu empfangen, unter
der Voraussetzung, dass alle auf gleiche Weise vertreten werden können.

3 Eine besonders strenge Variante der Kontrolle der jüdischen Speisevorschriften, von
den Lubawitscher Chassidim bevorzugt und in eigener Regie - meist in Konkurrenz
zu bestehenden Institutionen - betrieben. (Anm. d. Red.)

4 Eine ursprunglich aus Litauen stammende chassidische Gruppe mit ihrem heutigen
Zentrum in Brooklyn/New York, die seit dem Massenmord an den europäischen
Juden eine interne jüdische Mission betreiben. (Anm. d. Red.)

167


	Einige Beobachtungen über die aktuelle Entwicklung des französischen Judentums

