
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 53 (1997)

Artikel: Die Juden Nordafrikas in Frankreich : dreissig Jahre später

Autor: Bensimon, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE JUDEN NORDAFRIKAS IN FRANKREICH:
DREISSIG JAHRE SPÄTER

von Doris Bensimon

Die Dekolonisation Tunesiens, Marokkos und Algeriens hatte die Auswanderung

der seit der Antike im Maghreb ansässigen Juden zur Folge. Ein wesentlicher

Teil dieser jüdischen Gemeinschaften ist in Frankreich eingewandert. So
kam es, dass sich die jüdische Bevölkerung Frankreichs zwischen 1955 und 1965
verdoppelte: von 250'000 stieg die Zahl auf 500'000 an. Was bedeutet dreissig
Jahre danach diese Umsiedlung, und zwar nicht nur für die Einwanderer und
deren Nachkommen, sondern auch für die jüdische Gemeinschaft, die sie
aufgenommen hat? Um diese Frage beantworten zu können, muss man zuerst die
Juden Nordafrikas in ihrer Vielfalt und in ihrem Verhältnis zu Frankreich während
der Kolonialzeit schildern. Dann werden wir uns mit dem zweifachen Integrie-
rungsverfahren in die französische Gesellschaft und in das französische Judentum

befassen und die Identitätsfrage, die eine solche Integrierung aufwirft, in
Betracht ziehen.

Die Entscheidung für Frankreich

Dass man sich für Frankreich und nicht für Israel oder andere Länder
entschied, ist vor allem darauf zurückzuführen, dass die Juden Nordafrikas in der
Zeit der französischen Kolonisation den Prozess des Französierens intensiv
miterlebten.

Die Eroberung Algeriens setzt im Jahre 1830 an. 1848 wurde Algerien zum
"französischen Territorium", die Provinzen Algier, Oran und Constantine zu
französischen "Departements". Das jüdische Bürgertum begrüsste die Ankunft
der Franzosen, während die Rabbiner und die breiten Volksmassen sich zurückhaltend

verhielten. Unter dem Einfluss der angesehenen Persönlichkeiten aber
französieren sich die algerischen Juden: die traditionsgebundenen Gemeinden
werden von den Honoratioren und den französischen israelitischen Rabbinern
von Grund auf verändert. 1867 werden die Konsistorien von Algier, Oran und
Constantine dem französischen Konsistorialsystem einverleibt: das Zentralkonsistorium

gilt von nun an sowohl für französische als auch für algerische Israeliten.

1870 erlangt die Gesamtheit der Juden Algeriens durch das sogenannte
"Décret-Crémieux" die französische Staatsbürgerschaft: sie werden zu französischen

Bürgern mit den Rechten und Pflichten dieses Standes. Dieses offizielle

* Prof. Dr. Doris Bensimon, INALCO, 104 quai de Clichy, F - 92110 Clichy, Frankreich.
Übersetzung aus dem Französischen von Dr. Astrid Starck, Basel.

135



"Französieren" hat schwere Folgen für die Entwicklung der jüdischen Gemeinden.

Da die meisten Juden die staatlich-öffentliche Schule besuchen, werden sie
der religiösen Tradition fremd, oder sie passen sich zumindest dem modernen
Leben an. Die Familie aber, die oft noch drei Generationen umfasst, bleibt in
Algerien ein Schutzwall gegen die Abkehr vom Judentum. Hinzu kommt, dass
die Kolonialgesellschaft zwischen den drei Bevölkerungsgruppen - der
arabischislamischen, der jüdischen (im ethnischen und religiösen Sinn) und der
christlich-europäischen - Schranken aufrechterhielt. Indessen hatten die Juden das

Gefühl, den Europäern gleichgestellt zu sein, und als Algerien 1962 unabhängig
wurde, entschieden sie sich mehrheitlich für Frankreich. Wie alle anderen
Franzosen aus Algerien gelten sie im Mutterland als "Repatriierte". Die Umsiedlung
des algerischen Judentums nach Frankreich ist einmalig in der jüdischen
Geschichte. Nicht als Juden, sondern als Franzosen wurden sie dazu gezwungen, ihr
Heimatland zu verlassen.

1881 wird Tunesien ein französisches Protektorat. Der Anteil der Juden, der
in Tunesien die öffentliche Schule, die Schulen der Alliance Israélite Universelle
und vielleicht noch die christlichen Missionsschulen besuchte, gehörte der
französischen Kultur an. Doch die Erwerbung der französischen Staatsbürgerschaft
hing von einem persönlichen Entschluss ab; nach und nach wurden die Formalitäten

zu Beginn des 20. Jahrhunderts erleichtert. Als Tunesien 1955/56 unabhängig

wurde, wurde von Seiten der Juden der Wunsch geäussert, mit der
arabischmoslemischen Bevölkerung den Versuch zu unternehmen, sich unter einem relativ

liberalen Regime in ein Koexistenzverhältnis einzulassen. Bald aber verliess
die Mehrheit Tunesien, wählte Israel oder Frankreich, aber auch andere Staaten
Europas und Amerikas. Die jüdisch-tunesische Einwanderung in Frankreich
dauerte etwa fünfzehn Jahre. Nur ein Teil der Einwanderer waren bei der
Ankunft französische Staatsbürger; seither wurde es aber die Mehrheit.

Marokko wurde erst 1912 ein französisches Protektorat. Seit der Mitte des
19. Jahrhunderts etablierten sich aber die Westmächte im Reich des Scherifs. Sie
wurden von den Juden, welche sie um Schutz baten, gut empfangen. Die
marokkanischen Sultane aber wollten ihre mit hohen Steuern belasteten jüdischen
Untertanen nicht preisgeben. Einem internationalen Abkommen gemäss, das 1880
zwischen Marokko und einigen Westmächten in Madrid unterschrieben wurde
und welches durch den Algeciras-Vertrag (1906) sowie durch den Protektoratsvertrag

(1912) bestätigt wurde, sind alle muslimischen und jüdischen Marokkaner

Untertanen des Sultans laut Prinzip des ewigen Untertanentums: während der
Kolonialzeit konnte kein einziger Marokkaner, der auf der Erde des Scherifs
ansässig war, Franzose werden. Einige Juden aber, deren Vorfahren aus Algerien
kamen, waren Franzosen. Sie gehörten zu den ersten, die nach Frankreich
auswanderten: seither sind andere hinzugekommen. Im grossen Ganzen sind sie
selber, oder dann ihre Nachkommen, Franzosen geworden. Unter den dreierlei
nordafrikanischen Juden aber sind die marokkanischen diejenigen, die wesentlich

durch ihre Vergangenheit als traditionnelle jüdische Gemeinschaft
gekennzeichnet wird.

Auf die aus Nordafrika stammenden Juden, die sich für Frankreich als erstes

136



Immigrationsland entschieden hatten, folgten eine beträchtliche Anzahl von
Landsleuten, die sich zuerst in Israel einzugliedern versuchten.

Die Mehrheit der maghrebinischen Juden macht wenigstens 60% der
jüdischen Bevölkerung Frankreichs aus. Deswegen ist auch das französische Judentum,

das früher mehrheitlich aschkenasisch war, zur grössten sephardischen
Gemeinschaft der Diaspora geworden.

Seit dem 19. Jahrhundert war Frankreich vor allem ein Einwanderungsland
für die Juden aus Zentral- und Osteuropa gewesen. Im Gegensatz zu den früheren
Einwanderern sprachen die Juden Nordafrikas französisch und hatten eine
französische Bildung genossen, was ihnen die Integrierung in die französische
Gesellschaft erleichterte.

Die Integrierung in die französische Gesellschaft

In den fünfziger und sechziger Jahren galten die nordafrikanischen Juden,
die Franzosen waren, als "Repatriierte", denen einige materielle Zuschüsse für
ihre wirtschaftliche Integrierung in die Metropole gewährleistet wurden. Es mag
sein, dass die Lage der "Fremden" schwieriger war: aber dreissig Jahre später
sind diese Unterschiede praktisch verschwunden. In Frankreich sind heute
schätzungsweise 95% der Juden französische Bürger.

Der grosse Strom der Einwanderer in den fünfziger und sechziger Jahren
hatte Glück: Frankreich neigte damals zu starker wirtschaftlicher Expansion.
Gewiss hatten auch dann Einwanderer Anpassungsschwierigkeiten an das Leben
in der Metropole. Aber die sozioprofessionellen Strukturen der aus Nordafrika
stammenden Juden waren sehr verschieden: nach den ersten Versuchen fanden
sie in der Arbeitswelt ihren Platz. Der Anstieg der Arbeitslosigkeit trifft sowohl
die Juden - egal woher sie stammen - als auch die Franzosen. Obwohl sie ein
höheres Bildungsniveau als ihre Eltern haben, sind auch junge Juden arbeitslos.
Und die Überalterung dieser Bevölkerung wirft zahlreiche Probleme auf. Ein
Teil der jüdischen Bevölkerung Frankreichs ist heutzutage arm: die aus Nordafrika

stammenden Juden entgehen nicht dem sozioökonomischen Bruch in der
gegenwärtigen französischen Gesellschaft.

Die Lage darf aber nicht in düsteren Farben gemalt werden. Schon mit der
ersten Generation haben Einwanderer - und afortiori in Frankreich geborene und
gebildete Generationen - Intellektuelle, Wissenschaftler, Künstler, Politiker
hervorgebracht, die in der französischen Gesellschaft integriert sind und in dieser
auch eine wichtige Rolle spielen. Auf allen Sektoren der Wirtschaft, des geistigen,

kulturellen, sozialen und politischen Lebens findet man Juden aus Nordafrika.

Die Schranken, die die Bevölkerung aus dem kolonialen Nordafrika je nach
konfessionneller Zugehörigkeit trennten, fielen in der Metropole. Je nachdem
die Juden Nordafrikas den Wunsch und den Willen hegten, sich in die französische

Gesellschaft zu integrieren, gelang es ihnen. Gewiss ist der Fremdenhass
heutzutage vehementer als vor dreissig Jahren. Die Juden können davon bedroht

137



werden, aber die Einwanderung der Juden Nordafrikas ist kein Faktor, der einen
latenten Antisemitismus verstärken würde.

Die Integration in das französische Judentum

Mitte der fünfziger Jahre hatte das französische Judentum kaum die Folgen
der Schoa überstanden. Innerhalb von zehn Jahren verdoppelte sich die Zahl der
in Frankreich lebenden Juden dank der Einwanderung der nordafrikanischen
Juden. Bereits diese Tatsache hat dem Judentum, das wegen der Verfolgung unter
schwerem Schock stand, sich aber auch wenig um identitäre Selbstbehauptung
kümmerte, einen neuen Impuls verliehen. Sehr schnell wurden sich die wichtigsten

jüdischen Organisationen der neuen Verantwortungen und der neuen
Aufgaben, die ihnen bevorstanden, bewusst. Die massive Ankunft von Juden, die
noch eng mit der Tradition verbunden waren, war für das französische Judentum
ein Glück: es konnte wieder aufblühen. Es erfuhr eine grundsätzliche Umwandlung.

Mit der Ankunft der Juden Nordafrikas fand schon am Ende der fünfziger
Jahre eine Umwälzung in der geographischen Verteilung der jüdischen Bevölkerung

statt. Von der Sonne in Südfrankreich angezogen, siedelten sich zahlreiche
Immigranten dort an. Somit schlössen sie sich älteren Gemeinden wie Nizza,
Marseille, Montpellier und Toulouse an und bildeten dort in kürzester Zeit eine
wesentliche Mehrheit. An der Côte d'Azur, in der Provence, im Languedoc-
Roussillon erweckten sie wieder Gemeinden zum Leben, die seit dem Mittelalter
ausgestorben waren, oder sie schufen neue. Längs der Rhone verstärkten sie
Gemeinden wie Lyon und Grenoble. Andere siedelten sich in Elsass-Lothringen
und im Norden an. Paris blieb aber mit seinen Vororten der wichtigste
Anziehungspol. Die Ankunft der Juden Algeriens fiel mit dem Aufbau neuer Städte,
die nun die Hauptstadt umkreisen, zusammen: Juden aus Nordafrika gründeten
dort zahlreiche Gemeinden. Hinzu kommt noch, dass sich auf dem Gesamtgebiet
des "Hexagons" [Frankreich] kleine Gemeinden bildeten, die manchmal nur aus
wenigen Familien bestanden. Doch seit etwa fünfzehn Jahren stellt man einen
Hang der jüdischen Bevölkerung zur Umgruppierung in grössere Gemeinden
fest.

Die wichtigsten jüdischen Organisationen, unter anderem das Konsistorium
und der Fonds Social JuifUnifié (F.S.J.U.; Vereinter jüdischer Sozialfonds)
trugen zur Entstehung solcher Gemeinden, die sehr schnell für sich aufkamen, bei.
Dem französischen Judentum aus den fünfziger und sechziger Jahren standen
einige finanzielle Mittel zur Verfügung, Gelder, die von der deutschen
Wiedergutmachung (Claims Conference) und von der Hilfe der amerikanischen Juden
(Joint Distribution Committee) stammten. Aber die französischen Juden verfügten

nicht über das nötige Personal, das dieser Einwanderung einen Rahmen hätte
bilden können. Deswegen organisierten sich die Gemeinden dank ihren eigenen
freiwilligen oder professionnellen Helfern und ihren eigenen Rabbinern. Schon
zu Beginn der sechziger Jahre, nach Verhandlungen, die manchmal stürmisch

138



verliefen, gingen zahlreiche Synagogen zum sephardischen Ritus über, wobei sie
die Aschkenasim in nicht so geräumige Säle verdrängten. Die neuen Synagogen
waren sephardisch. Die zur selben Zeit geschaffenen Gemeindezentren wurden
sehr oft von Juden aus Nordafrika belebt. Dreissig Jahre später stammen die
meisten Vorsteher der lokalen Gemeinden, aber auch der nationalen jüdischen
Institutionen, aus Nordafrika.

Diese Veränderung ging nicht immer idyllisch vonstatten. Aber die
Beziehungen zwischen Aschkenasim und Sephardim waren und sind in Frankreich
immer noch weniger gespannt als in Israel. Unter der Bedingung, dass die Hochzeiten

nach jüdischem Brauch geschlossen werden, sind Eheschliessungen
zwischen Aschkenasim und Sephardim sehr häufig. Man kann sich fragen, ob die
Juden Nordafrikas sich in das französische Judentum, so wie sie es vor dreissig
Jahren vorgefunden haben, eingegliedert haben oder ob sie ihm einen neuen
Geist eingehaucht haben, welcher dieser Diaspora heutzutage ihr Überleben
sichert. Die Ankunft der Juden Nordafrikas hat das jüdische Leben in Frankreich
grundsätzlich verändert. Aber dreissig Jahre später hat die Integrierung in die
französische Gesellschaft die Juden Nordafrikas geprägt: neue Spaltungen, welche

die Vielfalt des jüdischen Verhaltens gegenüber der Anziehungskraft der
Assimilation und den verschiedenen ideologischen Geisteströmungen der
französischen Gesellschaft wiederspiegeln, sind aufgetreten. Wie alle jüdischen
Gemeinschaften, die sich überall in der Diaspora befinden, so wird auch die französische

durch eine sozioökonomische und soziokulturelle Umwelt gekennzeichnet.

Eben diese Umwelt, aber auch die Wanderungen, haben die Strukturen der
nordafrikanischen Familie zerstört. Die Beziehungen zwischen den Mitgliedern
der Grossfamilie sind lockerer geworden, wenn sie nicht gänzlich verschwunden
sind. Zwischen Frankreich, Israel und zahlreichen anderen Ländern aufgesplittert,

ist es vorbei mit der Familie als Gruppe im weitesten Sinne, die in Marokko,
Tunesien, Algerien das Judentum übertrug. Wilde Ehen und Mischehen sind
heute in Frankreich ein übliches Phänomen, das auch in jüdischen Kreisen
vorkommt. Gewisse Jugendliche aus der ersten Generation haben sich für dieses
neue Familienmodell in kürzester Zeit entschieden. Natürlich kamen dann wilde
Ehen und Mischehen in den nachfolgenden Generationen häufiger vor. Jedoch
bedeutet die Mischehe nicht - und dies immer weniger -, vor allem bei den Juden
Nordafrikas, dass man sich von der jüdischen Identität abwendet: in diesen Kreisen

bleibt der Einfluss der Älteren eine Tatsache. Als Vertreter der Orthodoxie
lehnt das Konsistorium die Bekehrung zum Judentum aus Heiratsgründen ab; die
liberalen Gemeinden hingegen, deren Einfluss sich nun auch auf die nordafrikanischen

Juden erstreckt, verwerfen sie keineswegs.

Die wichtigste Spaltung innerhalb der jüdischen Kreise in Frankreich liegt
heute in der Diskrepanz zwischen religiös und nichtreligiös. Diese Lage ist keine
neue in Frankreich, aber ursprünglich aus Nordafrika stammende Juden wirken
dabei aktiv mit.

Seit dem Anfang des 19. Jahrhunderts sind die im Zentralkonsistorium
zusammengeschlossenen Konsistorien für die Organisation des jüdischen Kultus
zuständig. Jedoch war der Einfluss der Konsistorien auf die jüdische Bevölke-

139



rang nie ganz vollständig. Jede Grappe jüdischer Einwanderer neigte dazu, ihre
eigenen Institutionen zu schaffen, die manchmal strenger waren als die konsisto-
riale übliche Tendenz. Indem es ihnen besser gelang als früher, die von den
nordafrikanischen Juden gegründeten Gemeinden in das Konsistorialnetz zu integrieren,

entschieden sich die Konsistorien unter dem Einfluss der Juden aus Nordafrika

für eine strengere Orthodoxie. Auch hat der Zustrom dieser Bevölkerung
die ultraorthodoxen Bewegungen verstärkt. Infolge grosser Nachfrage haben
sich die jüdischen Schulen seit Mitte der siebziger Jahre stark entwickelt. Aber
der grösste Teil dieser neuen Schulen wird von Ultraorthodoxen geleitet: jene
werden vor allem von Kindern besucht, die aus nordafrikanischen Kreisen stammen.

Bei den Jungen, die aus marokkanischen und tunesischen Familien stammen,

werden auch die Neuanhänger dieser Bewegungen rekrutiert: um zu asch-
kenasischem Wissen Zugang zu haben, lernen sie jiddisch. Die Entwicklung der
jüdischen Schulen zu Vollschulen - gegenüber der öffentlichen und staatlichen
Schule - wird als wesentliches Bekämpfungsmittel der Assimilation dargestellt.
Es ist aber noch zu früh, um die eigentlichen Folgen dieses Versuchs vorauszusehen:

wird er zu einer gewissen Ghettoisierang führen oder - im Gegenteil - zu
einem starken Widerstand gegen den Druck, der durch eine auf dem Einhalten
jüdischer Gebote beruhende Bildung ausgeübt wird, wenn der Junge einmal den
geschützten Schulkreis verlässt und in die Realität französicher Umwelt tritt?

Im französischen Judentum betrifft die "religiöse Wiedergeburt" nur eine
Minderheit. Die Juden Nordafrikas stehen den religiösen Bräuchen näher als
diejenigen anderen Ursprungs. Diese Nähe jedoch verschwindet nach und nach im
Laufe des Aufenthaltes in Frankreich und der Erneuerang der Generationen. Die
Übertragung des Judentums ist nicht mehr quasi automatisch wie in den traditionellen

Gesellschaften. Sie beruht auf dem Wunsch, das Judentum und seine
Gebote zu verstehen sowie auf der Frage nach jüdischer Identität.

Identitäten

Bei einer sozio-demographischen Umfrage, die in den siebziger Jahren
durchgeführt wurde1, gaben die Juden Nordafrikas - und sie waren wesentlich
zahlreicher als die Juden anderen Ursprungs - ihrer jüdischen Zugehörigkeit eine
religiöse Bedeutung. Diese Tendenz ist nicht verschwunden, aber die Aussagen
in bezug auf die Identität sind vielfältiger geworden. In der gegenwärtigen,
individualistischen und weltlichen französischen Gesellschaft ist die Suche nach
einer Identitätsstiftung komplex. Der französische Charakter der Juden aus Nordafrika

wird nicht bestritten. Aber eine neuere Gesetzgebung begrenzt den
Bodenerwerb, und man kann nur Franzose werden unter der Bedingung, dass der in

1 Bensimon, Doris/DellaPergola, Sergio, La population juive de France: socio-démo¬
graphie et identité [Die jüdische Bevölkerung Frankreichs: Sozio-Demographie und
Identität], Jérusalem: Université hébraïque/Paris: Centre National de la Recherche
scientifique 1984.

140



Frankreich geborene Jugendliche bei seiner Mündigkeit sich ausdrücklich dafür
entscheidet. Auch das Judesein beruht auf einer Entscheidung: man kann es
ablehnen, man kann strenggläubig oder ungläubig sein, man kann allen religiösen
und kulturellen Strömungen des Judentums angehören, man kann als gläubiger
oder als weltlicher Jude auftreten. Diese letzte Gruppe gab es schon in Nordafrika.

Seit etwa dreissig Jahren hat sie sich auch in Frankreich entwickelt.

Hinzu kommt, dass die Juden Nordafrikas sich kaum als nordafrikanische
und noch viel seltener als maghrebinische Juden bezeichnen, wie wir es in den
vorangehenden Seiten getan haben. Bei der Suche nach ihren Wurzeln legen sie
den Akzent auf ihr Geburtsland - oder auf dasjenige ihrer Eltern - Marokko,
Tunesien, Algerien, und auf ihre jüdische Eigenart. In der Tat entwickelte sich in
Frankreich dank einzelnen Vorgängern, seien es Akademiker oder auch Zeugen,
eine wichtige Forschung nach der Geschichte, den Kulturen und den Sprachen
der Juden im jeweiligen Land. Diese Forschung hebt hervor, wie die sephardi-
sche, ja sogar die jüdisch-berberische und die jüdisch-arabische Kultur das
Judentum bereichert haben. In Marokko und in Tunesien gibt es nur noch eine sehr
geringe Zahl von Juden im Vergleich zu deren grosser Zahl vor einem halben
Jahrhundert; in Algerien gibt es fast keine Juden mehr. Doch die eingewanderte
Generation und manchmal deren Nachkommen wollen die Erinnerung an den
Reichtum vergangener Zeiten beibehalten und übertragen. Die Nähe dieser Wurzeln

bleibt ein Anhaltspunkt, sogar für die Nichtreligiösen. Die Feststellung
eines amerikanischen Soziologen, W. Herberg2, könnte für französische Juden,
insbesondere für jene aus Marokko, Tunesien und Algerien zutreffen: die dritte
Generation möchte sich nun an das erinnern, wovon die erste und häufiger noch
die zweite Generation nichts mehr wissen wollten.

Es wird oft behauptet, dass für die Juden der Diaspora die Schoa und der
Staat Israel wichtige Identitätspole sind. Die Juden aus Algerien, Tunesien und
Marokko halten die Erinnerung an die antisemitischen Massnahmen der Vichy-
Regierung aufrecht. Algerische Juden waren vor dem Zweiten Weltkrieg nach
Frankreich gekommen: manche wurden deportiert und kamen um; andere
erwähnen vor allem die Vernichtung ihrer angeheirateten Familien. Jedenfalls fühlen

sich die Juden Nordafrikas von der Schoa betroffen, egal, welcher Generation
sie angehören.

Die Beziehungen mit Israel sind komplex. Gewiss sind die Juden Nordafrikas

im grossen Ganzen für Israel, wenn der Staat Israel in Gefahr steht. Manche
haben mehr oder weniger nahe Verwandte in Israel, was ihr Verhältnis zu diesem
Land verstärkt. Manche haben dort gelebt oder sind sogar dort geboren: daher
sind sie auch sehr empfindlich gegenüber den Schwierigkeiten, auf welche die
Juden Nordafrikas bei ihrer Integrierung in die israelische Gesellschaft stossen.
Aber tiefer noch als bei dem gesamten französischen Judentum ist die Spaltung
bei den Juden Nordafrikas gegenüber dem gegenwärtigen Friedensprozess im
Nahen Osten. Die einen legen Zeugnisse über die Eintracht zwischen Juden und
Arabern in Nordafrika ab und unterstützen den Friedensprozess. Andere, die sich

2 Herberg, W., Protestants, catholiques et israélites (trad.) [Protestanten, Katholiken
und Israeliten (Übersetzung)], Paris: S.P.E.S. 1960.

141



auf eigene Erlebnisse oder auf Meinungen stützen, stehen einer Friedensmöglichkeit

misstrauisch gegenüber.

Conclusio

Nach dreissig Jahren sind die Juden aus Marokko, Tunesien und Algerien in
der französischen Gesellschaft und im französischen Judentum integriert. Zur
Zeit spielen sie eine wichtige Rolle in der religiösen und kulturellen Vitalität dieser

Diaspora. Gewiss werden sie von der Assimilation angezogen. Aber im
Gegensatz zu gewissen Befürchtungen, die bei ihrer Ankunft in der Metropole
geäussert wurden, übertragen sie den heranwachsenden Generationen das Judentum,

das sie den neuen Zuständen anpassen, wobei sie ihm eine bestimmte
Eigenart gewähren. Die Übertragung des Judentums und einzelner Aspekte des
Judentums ist heute das eigentliche Problem, welches das Überleben des ganzen
französischen Judentums bedingt. Dieses besteht aus Juden, die aus zahlreichen
Ländern stammen und die seit zwei Jahrhunderten zu den französischen Israeliten

gekommen sind. Die Zukunft der Juden Nordafrikas hängt mit der Zukunft
aller französischen Juden zusammen: von ihnen allein hängen Vitalität und iden-
titäre Behauptung in einer religiösen und kulturellen Vielfalt ab, die ihren Reichtum

ausmacht.

Literatur

Allouche-Benayoun, Joëlle/Bensimon, Doris, Juifs d'Algérie hier et aujourd'hui, Mé¬
moires et identités [Juden Algeriens gestern und heute, Erinnerung und Identität],
Toulouse: Privat 1989.

Bensimon, Doris, Les Juifs de France et leurs relations avec Israël (1945-1988) [Die
Juden Frankreichs und ihre Beziehung zu Israel (1945-1988)], Paris: L'Harmattan
1989.

Cohen, Erik, L'étude et l'éducation juive en France [Studium und jüdischer Unterricht
in Frankreich], Paris: Editions du Cerf 1991.

Levy, Armand, Il était une fois les Juifs marocains [Es waren einmal die marokkani¬
schen Juden], Paris: L'Harmattan 1995.

Schnapper, Dominique, Juifs et Israélites [Juden und Israeliten], Paris: Idées/Gallimard
1980.

Sebag, Paul, Histoire des Juifs de Tunisie, des origines à nos jours [Geschichte der Ju¬
den Tunesiens, von den Anfängen bis zur Gegenwart], Paris: L'Harmattan 1991.

Zafrani, Haïm, Mille ans de vie juive au Maroc, histoire et culture, religion et magie
[TausendJahre jüdischen Lebens in Marokko, Geschichte und Kultur, Religion und
Magie], Paris: Maisonneuve et Larose 1986.

142


	Die Juden Nordafrikas in Frankreich : dreissig Jahre später

