Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 53 (1997)

Artikel: Die Juden Nordafrikas in Frankreich : dreissig Jahre spater
Autor: Bensimon, Doris

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961580

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE JUDEN NORDAFRIKAS IN FRANKREICH:
DREISSIG JAHRE SPATER

von Doris Bensimon®

Die Dekolonisation Tunesiens, Marokkos und Algeriens hatte die Auswan-
derung der seit der Antike im Maghreb ansissigen Juden zur Folge. Ein wesent-
licher Teil dieser jiidischen Gemeinschaften ist in Frankreich eingewandert. So
kam es, dass sich die jiidische Bevolkerung Frankreichs zwischen 1955 und 1965
verdoppelte: von 250’000 stieg die Zahl auf 500’000 an. Was bedeutet dreissig
Jahre danach diese Umsiedlung, und zwar nicht nur fiir die Einwanderer und
deren Nachkommen, sondern auch fiir die jiidische Gemeinschaft, die sie aufge-
nommen hat? Um diese Frage beantworten zu kénnen, muss man zuerst die Ju-
den Nordafrikas in ihrer Vielfalt und in ihrem Verhiltnis zu Frankreich wihrend
der Kolonialzeit schildern. Dann werden wir uns mit dem zweifachen Integrie-
rungsverfahren in die franzdsische Gesellschaft und in das franzdsische Juden-
tum befassen und die Identititsfrage, die eine solche Integrierung aufwirft, in
Betracht ziehen.

Die Entscheidung fiir Frankreich

Dass man sich fiir Frankreich und nicht fiir Israel oder andere Linder ent-
schied, ist vor allem darauf zuriickzufiihren, dass die Juden Nordafrikas in der
Zeit der franzosischen Kolonisation den Prozess des Franzodsierens intensiv mit-
erlebten.

Die Eroberung Algeriens setzt im Jahre 1830 an. 1848 wurde Algerien zum
“franzosischen Territorium”, die Provinzen Algier, Oran und Constantine zu
franzosischen “Departements”. Das jiidische Biirgertum begriisste die Ankunft
der Franzosen, wihrend die Rabbiner und die breiten Volksmassen sich zuriick-
haltend verhielten. Unter dem Einfluss der angesehenen Personlichkeiten aber
franzosieren sich die algerischen Juden: die traditionsgebundenen Gemeinden
werden von den Honoratioren und den franzosischen israelitischen Rabbinern
von Grund auf verédndert. 1867 werden die Konsistorien von Algier, Oran und
Constantine dem franzosischen Konsistorialsystem einverleibt: das Zentralkon-
sistorium gilt von nun an sowohl fiir franzosische als auch fiir algerische Israeli-
ten. 1870 erlangt die Gesamtheit der Juden Algeriens durch das sogenannte
“Décret-Crémieux” die franzosische Staatsbiirgerschaft: sie werden zu franzosi-
schen Biirgern mit den Rechten und Pflichten dieses Standes. Dieses offizielle

*  Prof. Dr. Doris Bensimon, INALCO, 104 quai de Clichy, F - 92110 Clichy, Frankreich.
Ubersetzung aus dem Franzosischen von Dr. Astrid Starck, Basel.

135



“Franzosieren” hat schwere Folgen fiir die Entwicklung der jiidischen Gemein-
den. Da die meisten Juden die staatlich-6ffentliche Schule besuchen, werden sie
der religiosen Tradition fremd, oder sie passen sich zumindest dem modernen
Leben an. Die Familie aber, die oft noch drei Generationen umfasst, bleibt in
Algerien ein Schutzwall gegen die Abkehr vom Judentum. Hinzu kommt, dass
die Kolonialgesellschaft zwischen den drei Bevolkerungsgruppen - der arabisch-
islamischen, der jiidischen (im ethnischen und religiosen Sinn) und der christ-
lich-europdischen - Schranken aufrechterhielt. Indessen hatten die Juden das
Gefiihl, den Europaern glelchgestellt zu sein, und als Algerien 1962 unabhingig
wurde, entschieden sie sich mehrheitlich fiir Frankreich. Wie alle anderen Fran-
zosen aus Algerien gelten sie im Mutterland als “Repatriierte”. Die Umsiedlung
des algerischen Judentums nach Frankreich ist einmalig in der jiidischen Ge-
schichte. Nicht als Juden, sondern als Franzosen wurden sie dazu gezwungen, ihr
Heimatland zu verlassen.

1881 wird Tunesien ein franzosisches Protektorat. Der Anteil der Juden, der
in Tunesien die offentliche Schule, die Schulen der Alliance Israélite Universelle
und vielleicht noch die christlichen Missionsschulen besuchte, gehorte der fran-
zosischen Kultur an. Doch die Erwerbung der franzosischen Staatsbiirgerschaft
hing von einem personlichen Entschluss ab; nach und nach wurden die Formali-
taten zu Beginn des 20. Jahrhunderts erleichtert. Als Tunesien 1955/56 unabhén-
gig wurde, wurde von seiten der Juden der Wunsch gedussert, mit der arabisch-
moslemischen Bevolkerung den Versuch zu unternehmen, sich unter einem rela-
tiv liberalen Regime in ein Koexistenzverhéltnis einzulassen. Bald aber verliess
die Mehrheit Tunesien, wihlte Israel oder Frankreich, aber auch andere Staaten
Europas und Amerikas. Die jiidisch-tunesische Einwanderung in Frankreich
dauerte etwa fiinfzehn Jahre. Nur ein Teil der Einwanderer waren bei der An-
kunft franz6sische Staatsbiirger; seither wurde es aber die Mehrheit.

Marokko wurde erst 1912 ein franzdsisches Protektorat. Seit der Mitte des
19. Jahrhunderts etablierten sich aber die Westmichte im Reich des Scherifs. Sie
wurden von den Juden, welche sie um Schutz baten, gut empfangen. Die marok-
kanischen Sultane aber wollten ihre mit hohen Steuern belasteten jiidischen Un-
tertanen nicht preisgeben. Einem internationalen Abkommen gemiss, das 1880
zwischen Marokko und einigen Westméchten in Madrid unterschrieben wurde
und welches durch den Algeciras-Vertrag (1906) sowie durch den Protektorats-
vertrag (1912) bestitigt wurde, sind alle muslimischen und jiidischen Marokka-
ner Untertanen des Sultans laut Prinzip des ewigen Untertanentums: wihrend der
Kolonialzeit konnte kein einziger Marokkaner, der auf der Erde des Scherifs
ansidssig war, Franzose werden. Einige Juden aber, deren Vorfahren aus Algerien
kamen, waren Franzosen. Sie gehorten zu den ersten, die nach Frankreich aus-
wanderten: seither sind andere hinzugekommen. Im grossen Ganzen sind sie sel-
ber, oder dann ihre Nachkommen, Franzosen geworden. Unter den dreierlei
nordafrikanischen Juden aber sind die marokkanischen diejenigen, die wesent-
lich durch ihre Vergangenheit als traditionnelle jiidische Gemeinschaft gekenn-
zeichnet wird.

Auf die aus Nordafrika stammenden Juden, die sich fiir Frankreich als erstes

136



Immigrationsland entschieden hatten, folgten eine betrdchtliche Anzahl von
Landsleuten, die sich zuerst in Israel einzugliedern versuchten.

Die Mehrheit der maghrebinischen Juden macht wenigstens 60% der jiidi-
schen Bevolkerung Frankreichs aus. Deswegen ist auch das franzosische Juden-
tum, das frither mehrheitlich aschkenasisch war, zur grossten sephardischen Ge-
meinschaft der Diaspora geworden.

Seit dem 19. Jahrhundert war Frankreich vor allem ein Einwanderungsland
fiir die Juden aus Zentral- und Osteuropa gewesen. Im Gegensatz zu den fritheren
Einwanderern sprachen die Juden Nordafrikas franzosisch und hatten eine fran-
zosische Bildung genossen, was ihnen die Integrierung in die franzésische Ge-
sellschaft erleichterte.

Die Integrierung in die franzosische Gesellschaft

In den fiinfziger und sechziger Jahren galten die nordafrikanischen Juden,
die Franzosen waren, als “Repatriierte”, denen einige materielle Zuschiisse fiir
ihre wirtschaftliche Integrierung in die Metropole gewihrleistet wurden. Es mag
sein, dass die Lage der “Fremden” schwieriger war: aber dreissig Jahre spiter
sind diese Unterschiede praktisch verschwunden. In Frankreich sind heute schit-
zungsweise 95% der Juden franzosische Biirger.

Der grosse Strom der Einwanderer in den fiinfziger und sechziger Jahren
hatte Gliick: Frankreich neigte damals zu starker wirtschaftlicher Expansion.
Gewiss hatten auch dann Einwanderer Anpassungsschwierigkeiten an das Leben
in der Metropole. Aber die sozioprofessionellen Strukturen der aus Nordafrika
stammenden Juden waren sehr verschieden: nach den ersten Versuchen fanden
sie in der Arbeitswelt ihren Platz. Der Anstieg der Arbeitslosigkeit trifft sowohl
die Juden - egal woher sie stammen - als auch die Franzosen. Obwohl sie ein
hoheres Bildungsniveau als ihre Eltern haben, sind auch junge Juden arbeitslos.
Und die Uberalterung dieser Bevolkerung wirft zahlreiche Probleme auf. Ein
Teil der jiidischen Bevolkerung Frankreichs ist heutzutage arm: die aus Nord-
afrika stammenden Juden entgehen nicht dem soziookonomischen Bruch in der
gegenwirtigen franzosischen Gesellschaft.

Die Lage darf aber nicht in diisteren Farben gemalt werden. Schon mit der
ersten Generation haben Einwanderer - und a fortiori in Frankreich geborene und
gebildete Generationen - Intellektuelle, Wissenschaftler, Kiinstler, Politiker her-
vorgebracht, die in der franzosischen Gesellschaft integriert sind und in dieser
auch eine wichtige Rolle spielen. Auf allen Sektoren der Wirtschaft, des geisti-
gen, kulturellen, sozialen und politischen Lebens findet man Juden aus Nordafri-
ka. Die Schranken, die die Bevolkerung aus dem kolonialen Nordafrika je nach
konfessionneller Zugehorigkeit trennten, fielen in der Metropole. Je nachdem
die Juden Nordafrikas den Wunsch und den Willen hegten, sich in die franzosi-
sche Gesellschaft zu integrieren, gelang es ihnen. Gewiss ist der Fremdenhass
heutzutage vehementer als vor dreissig Jahren. Die Juden konnen davon bedroht

137



werden, aber die Einwanderung der Juden Nordafrikas ist kein Faktor, der einen
latenten Antisemitismus verstirken wiirde.

Die Integration in das franzosische Judentum

Mitte der fiinfziger Jahre hatte das franzdsische Judentum kaum die Folgen
der Schoa iiberstanden. Innerhalb von zehn Jahren verdoppelte sich die Zahl der
in Frankreich lebenden Juden dank der Einwanderung der nordafrikanischen Ju-
den. Bereits diese Tatsache hat dem Judentum, das wegen der Verfolgung unter
schwerem Schock stand, sich aber auch wenig um identitéire Selbstbehauptung
kiimmerte, einen neuen Impuls verliehen. Sehr schnell wurden sich die wichtig-
sten jiidischen Organisationen der neuen Verantwortungen und der neuen Auf-
gaben, die ihnen bevorstanden, bewusst. Die massive Ankunft von Juden, die
noch eng mit der Tradition verbunden waren, war fiir das franzésische Judentum
ein Gliick: es konnte wieder aufbliihen. Es erfuhr eine grundsitzliche Umwand-
lung.

Mit der Ankunft der Juden Nordafrikas fand schon am Ende der fiinfziger
Jahre eine Umwilzung in der geographischen Verteilung der jiidischen Bevolke-
rung statt. Von der Sonne in Siidfrankreich angezogen, siedelten sich zahlreiche
Immigranten dort an. Somit schlossen sie sich ilteren Gemeinden wie Nizza,
Marseille, Montpellier und Toulouse an und bildeten dort in kiirzester Zeit eine
wesentliche Mehrheit. An der Céte d’Azur, in der Provence, im Languedoc-
Roussillon erweckten sie wieder Gemeinden zum Leben, die seit dem Mittelalter
ausgestorben waren, oder sie schufen neue. Lings der Rhone verstirkten sie
Gemeinden wie Lyon und Grenoble. Andere siedelten sich in Elsass-Lothringen
und im Norden an. Paris blieb aber mit seinen Vororten der wichtigste Anzie-
hungspol. Die Ankunft der Juden Algeriens fiel mit dem Aufbau neuer Stidte,
die nun die Hauptstadt umkreisen, zusammen: Juden aus Nordafrika griindeten
dort zahlreiche Gemeinden. Hinzu kommt noch, dass sich auf dem Gesamtgebiet
des “Hexagons” [Frankreich] kleine Gemeinden bildeten, die manchmal nur aus
wenigen Familien bestanden. Doch seit etwa fiinfzehn Jahren stellt man einen
Hang der jiidischen Bevolkerung zur Umgruppierung in grossere Gemeinden
fest.

Die wichtigsten jiidischen Organisationen, unter anderem das Konsistorium
und der Fonds Social Juif Unifié (F.S.J.U.; Vereinter jiidischer Sozialfonds) tru-
gen zur Entstehung solcher Gemeinden, die sehr schnell fiir sich aufkamen, bei.
Dem franzosischen Judentum aus den fiinfziger und sechziger Jahren standen
einige finanzielle Mittel zur Verfiigung, Gelder, die von der deutschen Wieder-
gutmachung (Claims Conference) und von der Hilfe der amerikanischen Juden
(Joint Distribution Committee) stammten. Aber die franzosischen Juden verfiig-
ten nicht iiber das nétige Personal, das dieser Einwanderung einen Rahmen hitte
bilden konnen. Deswegen organisierten sich die Gemeinden dank ihren eigenen
freiwilligen oder professionnellen Helfern und ihren eigenen Rabbinern. Schon
zu Beginn der sechziger Jahre, nach Verhandlungen, die manchmal stiirmisch

138



verliefen, gingen zahlreiche Synagogen zum sephardischen Ritus iiber, wobei sie
die Aschkenasim in nicht so gerdumige Séle verdriangten. Die neuen Synagogen
waren sephardisch. Die zur selben Zeit geschaffenen Gemeindezentren wurden
sehr oft von Juden aus Nordafrika belebt. Dreissig Jahre spiter stammen die
meisten Vorsteher der lokalen Gemeinden, aber auch der nationalen jiidischen
Institutionen, aus Nordafrika.

Diese Veridnderung ging nicht immer idyllisch vonstatten. Aber die Bezie-
hungen zwischen Aschkenasim und Sephardim waren und sind in Frankreich
immer noch weniger gespannt als in Israel. Unter der Bedingung, dass die Hoch-
zeiten nach jiidischem Brauch geschlossen werden, sind Eheschliessungen zwi-
schen Aschkenasim und Sephardim sehr hdufig. Man kann sich fragen, ob die
Juden Nordafrikas sich in das franzosische Judentum, so wie sie es vor dreissig
Jahren vorgefunden haben, eingegliedert haben oder ob sie ihm einen neuen
Geist eingehaucht haben, welcher dieser Diaspora heutzutage ihr Uberleben si-
chert. Die Ankunft der Juden Nordafrikas hat das jiidische Leben in Frankreich
grundsitzlich verandert. Aber dreissig Jahre spiter hat die Integrierung in die
franzosische Gesellschaft die Juden Nordafrikas geprigt: neue Spaltungen, wel-
che die Vielfalt des jiidischen Verhaltens gegeniiber der Anziehungskraft der
Assimilation und den verschiedenen ideologischen Geistestromungen der fran-
zosischen Gesellschaft wiederspiegeln, sind aufgetreten. Wie alle jiidischen Ge-
meinschaften, die sich iiberall in der Diaspora befinden, so wird auch die franzo-
sische durch eine soziotkonomische und soziokulturelle Umwelt gekennzeich-
net.

Eben diese Umwelt, aber auch die Wanderungen, haben die Strukturen der
nordafrikanischen Familie zerstort. Die Beziehungen zwischen den Mitgliedern
der Grossfamilie sind lockerer geworden, wenn sie nicht ginzlich verschwunden
sind. Zwischen Frankreich, Israel und zahlreichen anderen Lindern aufgesplit-
tert, ist es vorbei mit der Familie als Gruppe im weitesten Sinne, die in Marokko,
Tunesien, Algerien das Judentum iibertrug. Wilde Ehen und Mischehen sind
heute in Frankreich ein iibliches Phianomen, das auch in jiidischen Kreisen vor-
kommt. Gewisse Jugendliche aus der ersten Generation haben sich fiir dieses
neue Familienmodell in kiirzester Zeit entschieden. Natiirlich kamen dann wilde
Ehen und Mischehen in den nachfolgenden Generationen haufiger vor. Jedoch
bedeutet die Mischehe nicht - und dies immer weniger -, vor allem bei den Juden
Nordafrikas, dass man sich von der jiidischen Identitit abwendet: in diesen Krei-
sen bleibt der Einfluss der Alteren eine Tatsache. Als Vertreter der Orthodoxie
lehnt das Konsistorium die Bekehrung zum Judentum aus Heiratsgriinden ab; die
liberalen Gemeinden hingegen, deren Einfluss sich nun auch auf die nordafrika-
nischen Juden erstreckt, verwerfen sie keineswegs.

Die wichtigste Spaltung innerhalb der jiidischen Kreise in Frankreich liegt
heute in der Diskrepanz zwischen religios und nichtreligios. Diese Lage ist keine
neue in Frankreich, aber urspriinglich aus Nordafrika stammende Juden wirken
dabei aktiv mit.

Seit dem Anfang des 19. Jahrhunderts sind die im Zentralkonsistorium zu-
sammengeschlossenen Konsistorien fiir die Organisation des jiidischen Kultus
zustdndig. Jedoch war der Einfluss der Konsistorien auf die jiidische Bevolke-

139



rung nie ganz vollstindig. Jede Gruppe jiidischer Einwanderer neigte dazu, ihre
eigenen Institutionen zu schaffen, die manchmal strenger waren als die konsisto-
riale iibliche Tendenz. Indem es ihnen besser gelang als friiher, die von den nord-
afrikanischen Juden gegriindeten Gemeinden in das Konsistorialnetz zu integrie-
ren, entschieden sich die Konsistorien unter dem Einfluss der Juden aus Nord-
afrika fiir eine strengere Orthodoxie. Auch hat der Zustrom dieser Bevolkerung
die ultraorthodoxen Bewegungen verstirkt. Infolge grosser Nachfrage haben
sich die jiidischen Schulen seit Mitte der siebziger Jahre stark entwickelt. Aber
der grosste Teil dieser neuen Schulen wird von Ultraorthodoxen geleitet: jene
werden vor allem von Kindern besucht, die aus nordafrikanischen Kreisen stam-
men. Bei den Jungen, die aus marokkanischen und tunesischen Familien stam-
men, werden auch die Neuanhinger dieser Bewegungen rekrutiert: um zu asch-
kenasischem Wissen Zugang zu haben, lernen sie jiddisch. Die Entwicklung der
jidischen Schulen zu Vollschulen - gegeniiber der 6ffentlichen und staatlichen
Schule - wird als wesentliches Bekdmpfungsmittel der Assimilation dargestellt.
Es ist aber noch zu friih, um die eigentlichen Folgen dieses Versuchs vorauszuse-
hen: wird er zu einer gewissen Ghettoisierung fithren oder - im Gegenteil - zu
einem starken Widerstand gegen den Druck, der durch eine auf dem Einhalten
judischer Gebote beruhende Bildung ausgeiibt wird, wenn der Junge einmal den
geschiitzten Schulkreis verldsst und in die Realitét franzosicher Umwelt tritt?

Im franzosischen Judentum betrifft die “religiose Wiedergeburt” nur eine
Minderheit. Die Juden Nordafrikas stehen den religiosen Brauchen niher als die-
jenigen anderen Ursprungs. Diese Nihe jedoch verschwindet nach und nach im
Laufe des Aufenthaltes in Frankreich und der Erneuerung der Generationen. Die
Ubertragung des Judentums ist nicht mehr guasi automatisch wie in den traditio-
nellen Gesellschaften. Sie beruht auf dem Wunsch, das Judentum und seine Ge-
bote zu verstehen sowie auf der Frage nach jiidischer Identitit.

Identitiiten

Bei einer sozio-demographischen Umfrage, die in den siebziger Jahren
durchgefiihrt wurde!, gaben die Juden Nordafrikas - und sie waren wesentlich
zahlreicher als die Juden anderen Ursprungs - ihrer jiidischen Zugehorigkeit eine
religiose Bedeutung. Diese Tendenz ist nicht verschwunden, aber die Aussagen
in bezug auf die Identitit sind vielfiltiger geworden. In der gegenwirtigen, indi-
vidualistischen und weltlichen franzosischen Gesellschaft ist die Suche nach ei-
ner Identititsstiftung komplex. Der franzosische Charakter der Juden aus Nord-
afrika wird nicht bestritten. Aber eine neuere Gesetzgebung begrenzt den Boden-
erwerb, und man kann nur Franzose werden unter der Bedingung, dass der in

1 Bensimon, Doris/DellaPergola, Sergio, La population juive de France: socio-démo-
graphie et identité [ Die jiidische Bevilkerung Frankreichs: Sozio-Demographie und
Identitdt], Jérusalem: Université hébraique/Paris: Centre National de la Recherche
scientifique 1984.

140



Frankreich geborene Jugendliche bei seiner Miindigkeit sich ausdriicklich dafiir
entscheidet. Auch das Judesein beruht auf einer Entscheidung: man kann es ab-
lehnen, man kann strenggldubig oder unglidubig sein, man kann allen religidsen
und kulturellen Strémungen des Judentums angehdren, man kann als gldubiger
oder als weltlicher Jude auftreten. Diese letzte Gruppe gab es schon in Nordafri-
ka. Seit etwa dreissig Jahren hat sie sich auch in Frankreich entwickelt.

Hinzu kommt, dass die Juden Nordafrikas sich kaum als nordafrikanische
und noch viel seltener als maghrebinische Juden bezeichnen, wie wir es in den
vorangehenden Seiten getan haben. Bei der Suche nach ihren Wurzeln legen sie
den Akzent auf ihr Geburtsland - oder auf dasjenige ihrer Eltern - Marokko, Tu-
nesien, Algerien, und auf ihre jiidische Eigenart. In der Tat entwickelte sich in
Frankreich dank einzelnen Vorgédngern, seien es Akademiker oder auch Zeugen,
eine wichtige Forschung nach der Geschichte, den Kulturen und den Sprachen
der Juden im jeweiligen Land. Diese Forschung hebt hervor, wie die sephardi-
sche, ja sogar die jiidisch-berberische und die jiidisch-arabische Kultur das Ju-
dentum bereichert haben. In Marokko und in Tunesien gibt es nur noch eine sehr
geringe Zahl von Juden im Vergleich zu deren grosser Zahl vor einem halben
Jahrhundert; in Algerien gibt es fast keine Juden mehr. Doch die eingewanderte
Generation und manchmal deren Nachkommen wollen die Erinnerung an den
Reichtum vergangener Zeiten beibehalten und iibertragen. Die Nahe dieser Wur-
zeln bleibt ein Anhaltspunkt, sogar fiir die Nichtreligiosen. Die Feststellung ei-
nes amerikanischen Soziologen, W. Herberg?, konnte fiir franzésische Juden,
insbesondere fiir jene aus Marokko, Tunesien und Algerien zutreffen: die dritte
Generation mochte sich nun an das erinnern, wovon die erste und hiufiger noch
die zweite Generation nichts mehr wissen wollten.

Es wird oft behauptet, dass fiir die Juden der Diaspora die Schoa und der
Staat Israel wichtige Identitdtspole sind. Die Juden aus Algerien, Tunesien und
Marokko halten die Erinnerung an die antisemitischen Massnahmen der Vichy-
Regierung aufrecht. Algerische Juden waren vor dem Zweiten Weltkrieg nach
Frankreich gekommen: manche wurden deportiert und kamen um; andere er-
wihnen vor allem die Vernichtung ihrer angeheirateten Familien. Jedenfalls fiih-
len sich die Juden Nordafrikas von der Schoa betroffen, egal, welcher Generation
sie angehoren.

Die Beziehungen mit Israel sind komplex. Gewiss sind die Juden Nordafri-
kas im grossen Ganzen fiir Israel, wenn der Staat Israel in Gefahr steht. Manche
haben mehr oder weniger nahe Verwandte in Israel, was ihr Verhéltnis zu diesem
Land verstédrkt. Manche haben dort gelebt oder sind sogar dort geboren: daher
sind sie auch sehr empfindlich gegeniiber den Schwierigkeiten, auf welche die
Juden Nordafrikas bei ihrer Integrierung in die israelische Gesellschaft stossen.
Aber tiefer noch als bei dem gesamten franzosischen Judentum ist die Spaltung
bei den Juden Nordafrikas gegeniiber dem gegenwirtigen Friedensprozess im
Nahen Osten. Die einen legen Zeugnisse iiber die Eintracht zwischen Juden und
Arabern in Nordafrika ab und unterstiitzen den Friedensprozess. Andere, die sich

2 Herberg, W., Protestants, catholiques et israélites (trad.) [ Protestanten, Katholiken
und Israeliten (Ubersetzung)], Paris: S.P.E.S. 1960.

141



auf eigene Erlebnisse oder auf Meinungen stiitzen, stehen einer Friedensmog-
lichkeit misstrauisch gegeniiber.

Conclusio

Nach dreissig Jahren sind die Juden aus Marokko, Tunesien und Algerien in
der franzosischen Gesellschaft und im franzosischen Judentum integriert. Zur
Zeit spielen sie eine wichtige Rolle in der religitsen und kulturellen Vitalitét die-
ser Diaspora. Gewiss werden sie von der Assimilation angezogen. Aber im Ge-
gensatz zu gewissen Befiirchtungen, die bei ihrer Ankunft in der Metropole ge-
dussert wurden, iibertragen sie den heranwachsenden Generationen das Juden-
tum, das sie den neuen Zustinden anpassen, wobei sie ihm eine bestimmte Ei-
genart gewihren. Die Ubertragung des Judentums und einzelner Aspekte des Ju-
dentums ist heute das eigentliche Problem, welches das Uberleben des ganzen
franzosischen Judentums bedingt. Dieses besteht aus Juden, die aus zahlreichen
Lindern stammen und die seit zwei Jahrhunderten zu den franzosischen Israeli-
ten gekommen sind. Die Zukunft der Juden Nordafrikas hdngt mit der Zukunft
aller franzosischen Juden zusammen: von ihnen allein hingen Vitalitdt und iden-
titire Behauptung in einer religiésen und kulturellen Vielfalt ab, die ihren Reich-
tum ausmacht.

Literatur

Allouche-Benayoun, Joélle/Bensimon, Doris, Juifs d’Algérie hier et aujourd’hui, Me-
moires et identités [Juden Algeriens gestern und heute, Erinnerung und Identitdt],
Toulouse: Privat 1989.

Bensimon, Doris, Les Juifs de France et leurs relations avec Israél (1945-1988) [Die
Juden Frankreichs und ihre Beziehung zu Israel (1945-1988)], Paris: L’Harmattan
1989.

Cohen, Erik, L’étude et I’éducation juive en France [Studium und jiidischer Unterricht
in Frankreich], Paris: Editions du Cerf 1991.

Levy, Armand, Il était une fois les Juifs marocains [Es waren einmal die marokkani-
schen Juden], Paris: L’Harmattan 1995.

Schnapper, Dominique, Juifs et Israélites [Juden und Israeliten], Paris: Idées/Gallimard
1980.

Sebag, Paul, Histoire des Juifs de Tunisie, des origines a nos jours [Geschichte der Ju-
den Tunesiens, von den Anfingen bis zur Gegenwart], Paris: L’Harmattan 1991.

Zafrani, Haim, Mille ans de vie juive au Maroc, histoire et culture, religion et magie
[Tausend Jahre jiidischen Lebens in Marokko, Geschichte und Kultur, Religion und
Magie], Paris: Maisonneuve et Larose 1986.

142



	Die Juden Nordafrikas in Frankreich : dreissig Jahre später

