Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 53 (1997)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Hans-Joachim Bechtoldt, DiE 1UDISCHE BIBELKRITIK IM 19. JAHRHUNDERT, Stuttgart-
Berlin-Ko&lIn: Verlag W. Kohlhammer 1995, 485 S., ISBN 3-17-013914-2.

Mit seiner hier anzuzeigenden Mainzer Dissertation aus dem Jahre 1994/95 hat sich
der Verfasser auf ein Gebiet begeben, das weithin ein Neuland (gewesen) ist, das eine
vergleichbare Bearbeitung bisher jedenfalls noch nicht erfahren hatte. In dieser Hinsicht
fiillt diese Arbeit eine forschungsgeschichtliche Liicke. Doch nicht nur ein bisher ver-
nachlédssigtes Kapitel bibelwissenschaftlicher Forschungsgeschichte hat der Verfasser
aufarbeiten, sondern zugleich die sich im 19. Jahrhundert formierende kritische jiidische
Bibelwissenschaft in den Zusammenhang der geistig-kulturellen Entwicklungen des
(deutschen) Judentums und seiner verschiedenen Richtungen, insbesondere der Reform-
bewegung im 19. Jahrhundert stellen wollen. Entsprechend breit ist denn auch seine Ar-
beit angelegt.

Folgerichtig beginnt er sie nach einer Vorbemerkung iiber die Bedeutung des Ler-
nens und “moderner Bildung” als Weg hin zur Wissenschaft (7-15) mit einem Kapitel, in
dem er die Geschichte der Reformbewegung, ihre geschichtlichen Bedingungen und
Voraussetzungen sowie innerjiidische Reaktionen darauf (16-41) einschliesslich der
Anfinge der “Wissenschaft des Judentums” in aller Kiirze rekapituliert. Die wichtigsten
Institutionen dieser “Wissenschaft des Judentums”, d.i. das Breslauer Rabbinerseminar,
die “Lehranstalt fiir die Wissenschaft des Judentums” in Berlin und das Berliner orthodo-
xe Rabbinerseminar, und deren jeweilige Griinde werden in Kap. 3 (42-63) vorgestellt.
Besondere Wiirdigung erfahrt dabei Isracl Hildesheimer (1820-1899).

Den eigentlichen Hauptteil der Arbeit bilden indessen dem Titel entsprechend die
Kapitel 4-8, in denen der Verfasser der Reihe nach auf fiinf der grossen jiidischen Ge-
lehrten des 19. Jahrhunderts eingeht und ihren jeweiligen Beitrag zur (kritischen) Bibel-
wissenschaft untersucht. Am Beginn steht, wie konnte es anders sein, der Begriinder der
“Wissenschaft des Judentums”, Leopold Zunz (1794-1886) (64-89). Ihm folgen der
“Pionier der Reformbewegung” David Einhorn (1809-1879) (90-194), deren “radikal-
ster Vertreter” Abraham Geiger (1810-1874) (195-288) und der “Reformer” Kaufmann
Kohler (1843-1926), “dessen reformerische Thesen [...] ihm in seinem Vaterland eine
Anstellung als Rabbiner verwehrten” (289-362). Den Abschluss bildet der in der Nach-
folge Israel Hildesheimers gesehene “Vertreter der alten Lehre” David Hoffmann (1844-
1921) (363-438).

Wenn es dem Verfasser bei seinen Untersuchungen auch nicht um eine Analyse und
Wiirdigung des Gesamtwerkes aller der genannten Gelehrten geht, sondern er sich allent-
halben auf die von seinem Thema her vorgegebene Fragestellung konzentriert und daher
allein auf deren bibelwissenschaftliche Werke beschrinkt, so hat er in seine Untersu-
chungen aus guten Griinden jedoch die Biographien, insbesondere den akademischen
Werdegang der von ihm ausgewihlten Gelehrten einbezogen, dem er in jedem Falle mit
beinahe kriminalistischem Spiirsinn nachgeht, indem er bisher zumeist unveroffentlich-
tes Material aus den Archiven der Universititen, an denen sie studiert haben, sorgfiltig
auswertet (Liste der ausgewerteten Archivbestidnde: 455-457). Dadurch kann und will
der Verfasser nicht nur die entsprechenden bibelwissenschaftlichen Werke der jiidischen
Gelehrten in ihren jeweiligen geistesgeschichtlichen (und soziokulturellen) Kontext ein-
ordnen, sondern zugleich zeigen, wie sie durch die zeitgendssische, sich vornehmlich an
der Pentateuchfrage entziindende protestantische Bibelkritik angeregt und beeinflusst
worden sind, auf die sie ihrerseits wiederum eine - je unterschiedliche “jiidische” Ant-
wort zu geben sich bemiiht haben (439-454). Denn dass die Bibelkritik der jiidischen

127



Gelehrten im 19. Jahrhundert tatsdchlich unter dem Eindruck der protestantischen Uni-
versitidtstheologie entstanden ist, belegt der Verfasser ausfiihrlich anhand der Studien,
die sie an den verschiedenen deutschen Universititen absolviert haben. Wihrend sich die
Verfechter der Reform dabei eher bereit zeigten, nicht nur die Methodologie, sondern -
mindestens teilweise - auch die Ergebnisse der protestantischen Bibelkritik und religi-
onsgeschichtlichen Forschung zu rezipieren und in ihre historisch-kritische Analyse auf-
zunehmen, und dies dann auch taten, begegneten ihnen die Vertreter der Orthodoxie wie
David Hoffmann und seine Erben (z.B. U. Cassuto) mit entschiedener Ablehnung, da
ihnen die Aussagen der historisch-kritischen Analyse “mit dem Weltbild der Tradition
[...] keineswegs mehr iibereinstimmten” (453), und setzten der historisch-kritischen
Analyse ihr eher statisches Modell einer ganzheitlichen Textinterpretation entgegen.

Wer immer sich mit der Geschichte der kritischen Bibelwissenschaft beschiftigt,
die vorliegende Abhandlung sollte ihm/ihr dabei eine Pflichtlektiire sein. Doch nicht nur
als Beitrag zur bibelwissenschaftlichen Forschungsgeschichte verdient sie Beachtung;
nicht minder bedeutsam ist ihr Beitrag zur jiidischen Geistes- und Kulturgeschichte,
denn indem der Verfasser die Entstehung und Entwicklung der bibelwissenschaftlichen
Konzeption(en) der Reformbewegung herausgearbeitet und die innerjiidische Auseinan-
dersetzung darum dokumentiert hat, hat er zugleich gezeigt, wie sich jene beiden Fronten
im 19. Jahrhundert herausgebildet haben, die sich bis heute gegeniiberstehen: “Auf der
einen Seite die Befiirworter der historisch-kritischen Methode, die in den Reihen der li-
beralen, des konservativen und des Reformjudentums zu suchen sind, und auf der ande-
ren Seite die sich selbst als solche verstehende Orthodoxie.” Schliesslich ist diese Unter-
suchung mit ihrem Nachweis, dass sich die historisch-philologische Bibelkritik im Ju-
dentum “in der Begegnung mit der [...] protestantischen Bibelwissenschaft entwickelt”
hat, “gleichzeitig ein spannend zu lesender Beitrag zur Erhellung der christich-jiidischen
Beziehungen im 19. Jahrhundert”, wie es im riickseitigen Klappentext heisst, dem in die-
sem Falle ausdriicklich zuzustimmen ist.

Stefan Schreiner

Elisabeth Hollender, SYNAGOGALE HYMNEN, QEDUSHTA’OT DES SIMON B. ISAAK M
AMSTERDAMER MAHSOR, Frankfurt a.M.: Peter Lang 1994, 365 S.

Die grundlegenden jiidisch-religiosen Anschauungen haben stets in der Vielfalt der
liturgischen Texte ihren Niederschlag gefunden. Gebot und Lehre, Verdienst und Gnade,
Schuld und Vergebung, Diesseits und Jenseits, Mystik und Eschatologie offenbaren sich
im Horizont jiidischer Gebetsfrommigkeit. Das hebriische Gebetbuch ist ein Spiegelbild
der jiidisch-religiosen Ideen, aus denen sowohl veridnderte religiose Anschauungen wie
neue Ideen und Tendenzen hervorgehen. Ein neues Phianomen, die Erscheinung der reli-
giosen Kunstpoesie (Pijut) in der Form der Hymnen, Elegien, Bitten und Litanaien - ein-
gefiigt in der Reihe der Pflicht- und Stammgebete und mit diesen nur dusserlich verbun-
den - bewirkte eine Neugestaltung des synagogalen Gottesdienstes. Damit begann im
fiinften und sechsten Jahrhundert n.d.Z. in Paldstina und in Babylon die Epoche der Paj-
tanim, der Dichter der religiosen Lyrik. Ihre Poesie hat rasch ein Heimatrecht in der Li-
turgie des Gottesdienstes erlangt und diesem je nach Ort und Zeit ein eigenes Geprige
gegeben. Diese freien Dichtungen gaben dem Gottesdienst sein Zeit- und Lokalkolorit
und wurden die Trennungsmerkmale fiir die liturgische Ordnung der einzelnen Linder,
oft sogar der einzelnen Gemeinden. F. Delitzsch, S. D. Luzzatto und L. Zunz haben
schon in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts ihre wissenschaftlichen Interessen auf
diese in Reimprosa verfasste Textgattung der mittelalterlichen hebriischen Literatur ge-
richtet und durch ihre bahnbrechenden Arbeiten die systematische Erforschung des Pi-
juts begriindet und gefordert.

128



Die vorliegende Arbeit ist die Neufassung der Dissertation von E. Hollender aus
dem Jahre 1993. Zunichst bietet die Verfasserin einen gedringten Uberblick iiber den
Forschungsstand der hebriisch-liturgischen Dichtung aschkenasisch-franzosischer Pro-
venienz, um sich dann mit Leben und Wirken des Simon b. Isaak zu beschiftigen, der zu
den bedeutendsten rabbinischen Gelehrten und synagogalen Dichtern des 10. bis 11.
Jahrhunderts in Mainz gehorte. Dabei gilt ihr besonderes Interesse einer ganz bestimm-
ten Gattung religioser Dichtung, den sog. Qeduschta’ot. Die Qeduschta’ot sind poeti-
sche Text-Einschaltungen, die formal an den drei Berachot (Benediktionen) des Haupt-
gebetes, der Tefilla ‘Amida nur am Schabbat und am Feiertage in die Liturgie eingefiigt
wurden. Aber vom Inhalt her stehen dieser nur in loser Verbindung mit der Qeduscha.

Besonders wertvoll sind diejenigen Teile der Arbeit, in denen der Aufbau, der In-
halt, die sprachlichen, die stilistischen und die kompositorischen Eigenheiten der
Qeduschta’ot eingehend behandelt werden. In dieser Form der religiosen Poesie wird der
aggadische Stoff oft gepaart mit kabbalistischen Vorstellungen rezipiert und entfaltet.
Anhand gedruckter und handschriftlicher Quellen, besonders des sog. Amsterdamer
Machsor, werden durch Vergleiche textkritische Fragen beziiglich der Genauigkeit der
Textiiberlieferung der Qeduschta’ot analysiert. Wofiir der nur deutsch Lesende beson-
ders dankbar sein wird, ist die kommentierte Ubersetzung der besprochenen
Qeduschta’ot-Texte. Fur das Verstindnis dieser komplexen und vieldeutigen Texte sor-
gen die Fussnoten, in denen die biblischen und aggadischen Quellen weitgehend eruiert
und mit philologischen Hinweisen und Erlduterungen begleitet werden. Die
Qeduschta’ot-Kompositionen fussen alle auf biblischen und aggadischen Motiven, seien
sie biblisch-erzdhlender, aggadisch-legendirer oder mystischer Provenienz. Mehrere
Indices im Anhang erleichtern die Benutzung des Buches, die Liste von den in den
Qeduschta’ot verwendeten Beinamen und umschreibenden Bezeichnungen fiir Personen
und Volker (Kinujjim) sind besonders zu begriissen, wie auch die umfassende Bibliogra-
phie, die den letzten Stand der Forschung beriicksichtigt. Die Arbeit ist geeignet, zu einer
vertieften Kenntnis und Erkenntnis der mittelalterlichen hebridisch-religiosen Dichtung
zu gelangen.

Der Druck lasst an Korrektheit und Genauigkeit manches zu wiinschen iibrig. Es
seien hier einige Beispiele zitiert. Auf der Seite sieben befindet sich ein Zitat von Luzzat-
to, in welchem anstatt “hejot” hedjot stehen miisste. Auf Seite 15, Anmerkung 4 wire
Menachem Zulay richtig. Seite 21 “Melummad be-Nissim” bedeutet “Wundertiter” und
sicher nicht “gelehrt in Wundern”. Seite 22, Anmerkung 9: Rieger ist korrekt und nicht
Riedler; Anmerkung 11: Cassel und nicht Kassel. “Siach” in der Bedeutung von Gebet
findet sich schon im Talmud, bBer 26b (zu S. 92); dhnlich die Wurzel “‘Atar”, vgl. bYev
64a. Zu Seite 109, Anmerkung 1 vgl. 2. Mos. 22,1. Zu S. 111 “Tau der Belebung” vgl.
bHag 12b. “‘Adina” mit “die Elegante” zu iibersetzen ist anachronistisch, richtig wire
“die Verwohnte” (zu Seite 114). Zu “Tofle-schégér” vgl. Hiob 13,4: “die die (Wahrheit)
mit Liigen iibertiinchen”; zu Mitleid und Erbarmen vgl. Jer 31,19.

Hermann 1. Schmelzer

Wolfgang Bunte, RABBINISCHE TRADITIONEN BEI NIKOLAUS VON LYRA, Ein Beitrag zur
Schriftauslegung des Spétmittelalters, Frankfurt a.M. etc.: Peter Lang 1994 (= Judentum
und Umwelt 58), 334 S.

Mit seiner zwischen 1322 und 1331 entstandenen Postilla super toto corpore Biblie
hat der an der Sorbonne lehrende Franziskanermonch Nikolaus von Lyra (um 1270-
1349) nicht nur das wohl bedeutendste Werk der christlichen Bibelexegese des Mittelal-
ters geschaffen (12-18), sondern zugleich auch jenes, das als das einflussreichste angese-

129



hen werden darf, wie an seiner Rezeptionsgeschichte abzulesen ist (19-22). Als dem ein-
fachen Schriftsinn verpflichteter Exeget verdient Nikolaus von Lyra aber auch deshalb
besondere Aufmerksamkeit, weil er, nicht nur in seiner Postilla, sondern ebenso in sei-
nen anderen Werken - den Moralitates Biblie, dem Tractatulus contra quendam iudeum
impugnatorum euangelii secundum Mattheum, der Disputatio contra perfidiam iudeor-
um und der Probatio adventus Messie per scripturas a iudeis receptas (15f) -, wie kaum
ein zweiter unter den christlichen Exegeten immer wieder auch und gerade auf jiidische
Bibelauslegung zuriickgegriffen und eine fiir die damalige Zeit insgesamt beachtliche
Zahl jiidischer Bibelkommentare und Bibelkommentatoren (27-32) teils wortlich, d.h.
ins Lateinische iibersetzt, zitiert hat.

Alle diese in den Schriften Nikolaus von Lyras zitierten jiidischen Werke und Au-
toren im einzelnen zu verifizieren, hat sich Wolfgang Bunte in seiner hier anzuzeigenden
Arbeit zur Aufgabe gemacht. Zu diesem Zweck geht er zuerst die gesamte Postilla von
Gen 1,1 bis Jak 2,13 (35-289), sodann die Moralitates (293f), und schliesslich Blatt fiir
Blatt den Tractatulus contra quendam iudeum etc. (297-300), die Disputatio (303-304)
und die Probatio etc. (307-310) durch und zitiert aus Nikolaus von Lyras Auslegungen
bzw. Erorterungen alle jene Sitze, in denen jiidische Gelehrte und/oder ihre Werke er-
wihnt werden oder auf sie Bezug genommen wird. Die einzelnen Bezugnahmen werden
vom Verfasser anschliessend in den Fussnoten zu den von ihm beigebrachten Zitaten
nach den heute iiblichen Textausgaben verifiziert. Register der Bibelstellen (311-317),
der Zitate aus Talmud, Midrasch und Targumim (318-322) sowie der zitierten Exegeten
(323) schliessen den Band ab.

Entstanden ist auf diese Weise nicht nur ein vorziigliches Hilfsmittel zum Studium
der exegetischen Arbeit des Nikolaus von Lyra, sondern zugleich ein wichtiger Beitrag
zur Geschichte der christlichen Hebraistik des Mittelalters; denn durch seine in miihsa-
mer Kleinarbeit vorgenommene minutiose Verifikation hat der Verfasser iiberzeugend
nachweisen konnen, dass sich Nikolaus von Lyras Kenntnis der jiidischen Bibelausle-
gung durchaus nicht - wie immer gesagt worden ist - allein auf Raschi beschrinkte, son-
dern neben einer Reihe von antiken rabbinischen Autorititen (aus Targumim, Talmud
und Midrasch) auch die mittelalterlichen Gelehrten Mosche ha-Darschan (11. Jh.), Ra-
schi (1040-1105), Abraham ibn Esra (1092-1167), Mosche ben Maimon (1135-1204),
Mosche ben Nachman (1196-1270), David Kimchi (gest. 1235) und Joseph ben Nathan
Official (13. Jh.) umfasste.

Stefan Schreiner

Reuven Michael, JUDISCHE HISTORIOGRAPHIE VON DER RENAISSANCE ZUR NEUZEIT, Bia-
lik-Institut: Jerusalem 1993, 554 S., ISBN 965-342-601-X, 11 Portraits. (Hebr.)

Michael spannt einen weiten Bogen von Autoren, die die Vertreibung aus Spanien
erlebten, bis zu Simon Dubnow, der in den 1920er Jahren von Berlin aus publizierte.
Neben den “Klassikern” wie David Gans und Nathan Neta Hannover kommen weniger
bekannte Autoren zur Sprache, beispielsweise Jechiel Heilprin, Abraham Trebitsch, zur
Zeit der Aufkldrung (“Haskala”) auch der Prager Kreis (Markus Fischer, Ignaz Jeiteles,
Salomon Lowisohn). Weiter interessierte er sich fiir Aufsidtze mit historischem Inhalt im
aufklédrerischen “Meassef” und in der “Sulamith”, dem deutschsprachigen Nachfolgeor-
gan. Fiir das 19. Jahrhundert gilt seine Aufmerksamkeit den Klassikern Jost und Graetz.
Er analysiert aber auch Schriften von Samson Raphael Hirsch, Abraham Geiger und
Seev Jabetz. Nicht behandelt werden Salo W. Baron, die polnisch-russische Schule aus-
ser Dubnow und die Nachfahren der Wissenschaft des Judentums, wie Ismar Elbogen,

130



Selma Stern T4ubler oder die Pioniere der zionistischen Historiographie (Fritz Baer, Ben
Zion Dinur, Simcha Assaf etc.).

Die Geschichtsschreiber werden in Einzelkapiteln biographisch und werkge-
schichtlich vorgestellt. Das besondere Verdienst von Michael ist, sehr schwer greifbare
Publikationen des 18. und frithen 19. Jahrhunderts systematisch gesammelt und ausge-
wertet zu haben. Man mag in einzelnen Dingen fragen, ob im Falle von Graetz wirklich
die Sorge um den Zusammenhalt der Juden der massgebliche Grund war, die Mystik so
scharf zu verurteilen (314f). Weiter argumentiert Michael wohl etwas monokausal, wenn
er die wissenschaftliche Historiographie in der Nachfolge der Wissenschaft des Juden-
tums als alleine durch die Romantik begriindet sieht. Etwas verwundert aber ist man, die
einschldgigen Arbeiten zur jiidischen Historiographie von Michael A. Meyer und Ismar
Schorsch (s. die in “From Text to Context” [New York 1995] zusammengefassten friither
schon einzeln ver6ffentlichten Aufsitze) nicht verarbeitet zu sehen.

Trotzdem stellt das Buch einen wichtigen Beitrag zur Erforschung der jiidischen
Historiographie dar, wie er in dieser umfassenden Perspektive bisher weder auf ‘Ivrit,
noch Englisch - wenn man vom eingegrenzteren Buch Barons “History and Jewish Hi-
storians” (Philadelphia 1964) absieht - vorgelegen hat. Es ist sehr zu hoffen, dass sich
auch ein deutscher Verlag fiir dieses Werk interessieren wird.

Uri R. Kaufmann

MENoORA, Jahrbuch fiir deutsch-jiidische Geschichte, Bodenheim: Philo-Verlag
1996, 380 S., ISBN 3-8257-0030-5.

In neuer Aufmachung - bei einem neuen Verlag, ohne das Duisburger Steinheim-
Institut und Ludger Heid als Mitherausgeber - kam das Jahrbuch auf den Markt. Einen
temperamentvollen Auftakt des Bandes bildet die scharfe Polemik von Marianne Awer-
buch gegen Peter Schifer. Hintergrund der beklagenswerten Kontroverse ist die Neu-
strukturierung der Judaistik in Deutschland, aber auch persénliche und materielle Inter-
essenkonflikte. Timms plddiert fiir Regionalforschungen, um der Vielfalt der jiidischen
Geschichte gerecht werden zu konnen. Sein Vorwurf des “Holocaustismus” an Rohrba-
chers Werk iiber Gewalt im Biedermeier trifft sachlich nicht zu, da Rohrbacher ja keine
umfassende Geschichte verfasste wie Ruth Gay, sondern die Unterschichten-Juden-
feindschaft der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts analysieren wollte. Borut belegt an-
schaulich, wie die Analyse der jiddischen Presse neue Information zur deutsch-jiidischen
Geschichte enthalten kann. Die Arisierung im Verlagswesen behandelt Jan-Pieter Barbi-
an und weist Unstimmigkeit in den Memoiren Gottfried Bermann Fischers nach. Die
internen Konflikte unter Emigranten in Frankreich stellt Willi Jasper dar. Eher forciert
wirken vier Aufsitze zum Thema “Schach und Juden”. Gerade der Essai liber Zweigs
Schachnovelle passt strukturell nicht zu den anderen drei Arbeiten.

Besser sind die Arbeiten zum diesjéhrigen Schwerpunkt, der hessischen Regionalge-
schichte. Battenberg behandelt wichtige Fragen der Bevolkerungs- und Sozialstruktur der
Juden Oberhessens in der Frithen Neuzeit. Kollatz ist in der Lage eine hebréische Stiftungs-
urkunde einer wohltitigen jiidischen Gesellschaft des 18. Jahrhunderts aus Friedberg zu
analysieren. Grotzinger geht der Biographie des Wunderrabbiners Seckel Lob Wormser
aus Michelstadt nach. Zink stellt zwar mit grossem Spiirsinn hessische Synagogenordnun-
gen des 19. Jahrhunderts zusammen, kennt allerdings nicht die neuere Literatur zu diesem
Thema, beispielsweise die Aufsitze Steven Lowensteins (s. seinen Sammelband “Mecha-
nics of Change”, Atlanta 1992) oder Michael A. Meyers Geschichte der Reformbewegung
im Judentum (Oxford 1988). Leider kommt es immer noch vor, dass die englischsprachige
Forschung durch deutsche Forscher ungeniigend wahrgenommen wird.

Uri R. Kaufmann

131



Mona Korte/Robert Stockhammer (Hg), AHASVERS SPUR, DICHTUNGEN UND DoOKU-
MENTE VoM “EwIGEN JUuDeN”, Leipzig: Reclam 1995, 253 S., ISBN 3-379-01538-5.

Seit Beginn der Neuzeit durchwandert die Figur des “Ewigen Juden” die europai-
schen Literaturen. Die Legende vom jiidischen Schuster Ahasver, der Jesus auf dem Weg
nach Golgatha die Rast verweigert und dadurch selber zur ewigen Wanderschaft ver-
dammt wird, erschien erstmals mit antijiidischen Implikationen in einem deutschen
Volksbuch von 1602 und kursierte von da an in vielen Versionen. Die Urspriinge des
mythischen Stoffes gehen zuriick auf das Neue Testament (?), erste Zeugnisse finden
sich im ausgehenden Mittelalter. Hingegen kommt der Stoff in der miindlichen Tradition
des Judentums gar nicht vor, und erst seit dem 19. Jahrhundert wurde er von jiidischen
Autoren aufgegriffen.

Die vorliegende Anthologie gibt zuerst die Fassung des Volksbuches im Faksimile
wieder und versammelt anschliessend neben 9 dokumentarischen Texten 15 Erzihlun-
gen u.a. von Goethe und Schubart iiber Hauff, Chamisso und Schopenhauer bis zu Nelly
Sachs, Gertrud Kolmar und Joseph Roth. Neben dem Grossteil deutschsprachiger Texte
finden sich auch zwei Beispiele aus der englischen Rezeption des Ahasver-Motivs (Shel-
ley, Wordsworth), die erfreulicherweise parallel im Original und in Ubersetzung wieder-
gegeben sind.

In aufschlussreicher Weise dokumentiert der Wandel des Motivs vom “Ewigen Ju-
den” die jiidisch-christlichen Beziehungen in Europa und den bis ins 20. Jahrhundert
wachsenden Antijudaismus. Wie auch immer die Figur dargestellt wird, ob als Typus
oder als Individuum, ob als reale oder fiktive Erscheinung, stets ist sie eine Personifizie-
rung des jiidischen Volkes. Als solche wird sie zur Projektionsfliche von Stereotypen
und fordert zur Distanzierung oder zur Identifikation heraus. Ihre Unrast und Zihlebig-
keit ist oft unheimlich, gespenstisch, manchmal auch mitleiderregend. So bleibt der
“Wandernde Jude” ambivalent: ist er Bosewicht oder Opfer, ist sein ewiges Leben Segen
oder Fluch, verdient er Sympathie oder Verachtung?

In einem Nachwort bieten der Herausgeber und die Herausgeberin eine zusammen-
fassende Interpretation der Quellen. Ein Anhang mit Quellennachweisen und niitzlichen
—wenn auch gelgentlich ergénzungsbediirftigen — Anmerkungen ergiinzen die vielfiltige
Sammlung.

Heidy Zimmermann

132



	Rezensionen

