
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 53 (1997)

Artikel: Zionismus heute

Autor: Erlanger, Simon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961575

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961575
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZIONISMUS HEUTE

von Simon Erlanger*

1. Einleitung

100 Jahre nachdem Theodor Herzl während des ersten Zionistenkongresses
in Basel enthusiastisch seinem Tagebuch anvertraut hat, "in Basel habe ich den
Judenstaat gegründet"1, hat der von ihm begründete politische Zionismus in der
Tat sein Ziel erreicht, scheinen seine Anliegen verwirklicht. Der Zionismus ist
offensichtlich eine der wenigen erfolgreichen politischen und sozialen Utopien
des 20. Jahrhunderts, einer der ganz wenigen "-ismen", der nicht auf dem
Müllhaufen der Geschichte gelandet ist.

Aber hat der Zionismus wirklich erreicht, was er wollte? Sicher, er kann auf
eine ganze Reihe erstaunlicher Erfolge zurückblicken. So wurde mit Israel ein
neuer Staat gegründet, der nun seit 50 Jahren trotz widrigster Umstände als
demokratische und freiheitliche Gesellschaft wächst und gedeiht. Millionen von
Juden aus den verschiedensten Ländern und Kulturen haben dort ihre neue Heimat

gefunden. Und während die jüdischen Gemeinschaften der Diaspora mit
wenigen Ausnahmen weltweit in alarmierender Grössenordnung und Geschwindigkeit

schrumpfen, kann Israels jüdische Bevölkerung eine der grössten
Wachstumsraten der westlichen Welt vorzeigen.2

Bereits ist absehbar, dass sich im 21. Jahrhundert das demographische
Zentrum der Juden von der Diaspora nach Israel verlegen wird, eine epochale
Entwicklung, da seit dem ersten babylonischen Exil im sechsten Jahrhundert v.Chr.
die Mehrheit der Juden immer ausserhalb des Heiligen Landes gelebt hat. Die
Wiederbelebung der hebräischen Sprache, die aus einer Sprache des Ritus, der
Dichtung und der Gelehrsamkeit in verjüngter Form nach zweieinhalb Jahrtausenden

wieder zur Sprache des Alltags wurde, kann als ebenso grosse Errungenschaft

gelten wie die Schaffung einer potenten Wirtschaft, deren schnelles
Wachstum in den letzten Jahren Israel in eine der führenden HighTech-Gesell-
schaften der Welt verwandelt hat. Diese Entwicklung wird sich, trotz Rückschlägen,

mit dem Fortschreiten des nahöstlichen Friedensprozess weiter fortsetzen
und verstärken.

Trotz der unzweifelhaften Errungenschaften, die der Zionismus in der historisch

kurzen Zeit von bloss 100 Jahren vorzuweisen hat, mischen sich in die ge-

* Simon Erlanger, lie. phil. I, Historiker und Chefredaktor der Jüdischen Rundschau
Basel, Leonhardstr. 37, Postfach 434, CH-4009 Basel, Schweiz.

1 Laqueur, Walter, A History ofZionism, New York 1976, 108f.

2 Vgl. Wasserstein, Bernard, Vanishing Diaspora, London 1996, 280ff.

34



genwärtige Festfreude ein fühlbares Unwohlsein, sowie kritische Untertöne. In
der Stunde seines Triumphes scheint der klassische Zionismus in einer tiefen
Sinnkrise zu stecken, wird in Israel selbst vermehrt vom sogenannten "Postzionismus"

gesprochen.

Neben der blossen Rückkehr ins "Gelobte Land", der Schaffung einer "jüdischen

Heimstätte", einer Zufluchtsstätte für die verarmten und verfolgten jüdische

Massen, hatte und hat der Zionismus auch den Anspruch, eine Antwort auf
den Antisemitismus zu sein. Die schwierige Lage und der Zwiespalt derjenigen
Juden sollte behoben werden, die sich - wie Herzl selbst - völlig assimiliert hatten,

ohne im Zeitalter der Nationalismen und des rassistischen Antisemitismus
von ihrer Umgebung wirklich akzeptiert worden zu sein. Die Sonderstellung der
Juden sollte beendet, die "jüdische Frage" sollte gelöst werden, der Antisemitismus

zum Verschwinden gebracht werden. Ist dies wirklich gelungen?

Mit dem Projekt der "Normalisierung" hatte der Zionismus auch den
Anspruch einen "neuen Juden" zu schaffen, dies analog zum "neuen Menschen" des
Sozialismus. Zweitausend Jahre der Diaspora und mit ihnen der Grossteil der
nachbiblischen Kultur, welche die Juden in der Diaspora geschaffen hatten, wurden

als Fehlentwicklung zurückgewiesen. "Normalisierung" sollte durch eine
Bewusstseinsänderung unter den Juden, durch die Schaffung einer neuen
jüdischen Identität erreicht werden. Hat der Zionismus all dies nun wirklich erreicht?

2. Die Frage nach der Zukunft

Als im Januar 1996 mit dem "World Jewish Congress" eine der wichtigeren
internationalen Dachorganisationen jüdischer Institutionen und Gemeinden in
Jerusalem zu einer Vollversammlung zusammenkam, stellte sich auch die Frage nach der
Zukunft des Zionismus und nach der Frage der jüdischen Kontinuität. Diese scheint
vor allem in der Diaspora zunehmend bedroht, aber nicht nur dort. Nach einem
Jahrhundert der Säkularisierung, der Ablehnung der Diaspora, des "Galut", hat sich
jüdisches Bewusstsein gerade auch in Israel zunehmend verflüchtigt.3

An dieser Konferenz machte man sich ferner zum ersten Mal öffentlich
Gedanken darüber, inwieweit der Friedensprozess die Beziehung zwischen
Diaspora und Staat Israel beeinflusst, nachdem die gemeinsame Abwehr von
Bedrohung als die Solidarität fördernder und als die Identität bildender Faktor
wegfällt? Gibt es überhaupt noch gemeinsame Ziele und Interessen, eine
"gemeinsame Agenda"?

Was verbindet die verschiedenen Teile des jüdischen Volkes denn
überhaupt noch? Zählen sich die Israelis noch dazu, oder ist mit der israelischen Identität

etwas Neues, von der jüdischen Identität zu Unterscheidendes, geschaffen

3 Jehoschua, Abraham B., Elementim Chadaschim weDialog Chadasch [Neue Ele¬
mente und ein neuer Dialog], Jerusalem 1996. Vgl. Klein Halevy, Yossi, Zionism
Phase II, in: Jerusalem Report (1996) 26. Dezember, 12 ff und Wasserstein, Bernard,
aaO.

35



worden?4 Was bedeutet ein Zionismus, der sich oft seiner religiös-kulturellen
Wurzeln nur noch in Ansätzen bewusst ist? Wird er zu einem blossen Nationalismus

degenerieren, ähnlich derjenigen, wie wir sie im postkommunistischen
Europa beobachten, oder gar unter dem Ansturm der Konsumgesellschaft des "Global

Village" völlig zusammenstürzen?

Soll Israel in der Zukunft ein jüdischer Staat sein, ein Staat in dem durch das

"Rückkehrgesetz" jedem, der als Juden anerkannt wird, quasi automatisch das
Recht auf Einwanderung und Bürgerrecht verliehen wird? Oder soll Israel ohne
Rücksicht auf Religion und Abstammung ein "Staat seiner Bürger" werden, der,
wie einige der ideologisch extremeren Postzionisten fordern, alle gefühlsmässi-
gen, politischen und finanziellen Bindungen zum jüdischen Volk kappen und gar
Embleme und Symbole jüdischen Inhalts, wie die Flagge mit dem Davidstern
oder die Nationalhymne "HaTiqwa" über Bord werfen soll?

Fragen über Fragen, die gerade in diesem Jubiläumsjahr - in dem der Triumphe

und Leistungen des Zionismus gedacht wird und diese auch kritisch begutachtet

werden - in Israel und der gesamten jüdische Welt mitunter heftigst diskutiert

werden und die zeigen, dass der Zionismus heute vor der Aufgabe einer
historischen Neuorientierung steht.

3. Zionismus nach der Gründung Israels

1948 erreichte die zionistische Bewegung mit der Gründung des Staates
Israel ihr grosses Ziel, für das sie seit Herzl gekämpft hatte. Mit ihrer Analyse der
tödlichen Gefahr, die für die Juden Europas zu Beginn des 20. Jahrhunderts
bestand, hatten die Zionisten wider Erwarten nur allzu recht behalten, wenngleich
sie Umfang und Ausmass der Katastrophe nicht im geringsten erahnen konnten.
Trotz aller Vorahnungen und Warnungen kam die Verwirklichung des "Judenstaats"

zu spät, um die jüdische Bevölkerung Europas zu retten und vor Verfolgung

und Vernichtung zu bewahren.

War vor der Schoa die Mehrheit der Juden der Diaspora aus den verschiedensten

Gründen und Motivationen heraus keine Zionisten gewesen, und diesem skeptisch,

gleichgültig oder gar ablehnend gegenüber gestanden, so hatte sich dies unter
dem Eindruck der Schoa geändert. Angesichts der Reaktionen der Völker, unter
und mit denen man gelebt hatte und die von offener Feindseligkeit und Kollaboration

mit dem Vernichtungsapparat bis hin zur demonstrativ zur Schau gestellten
Gleichgültigkeit und Passivität reichten, war es den meisten Juden nach 1945 klar,
dass man sich nicht auf den guten Willen der Nationen verlassen konnte. "Nie
mehr wieder" war die Losung der Stunde, Souveränität, innerhalb derer man sein
Schicksal selbst bestimmen konnte, war die Lösung. Überall auf der Welt identifizierte

und solidarisierte sich die absolute Mehrheit der Juden aller religiösen und
politischen Richtungen nun mit dem Projekt eines jüdischen Staates, der junge
Staat Israel wurde zum Zentrum der Hoffnung und des Stolzes.5

4 Vgl. Wheatcroft, Geoffrey, The Controversy ofZion, New York 1996, 332-334.

5 AaO 218-224.

36



3.1. Neue Aufgaben

Gleich mit der Gründung und der Errichtung des Staates wurde die zionistische

Bewegung in gewissem Sinne überflüssig. Ihr primäres Ziel war erreicht.
Der "Judenstaat" war Realität geworden, wenn auch unter ganz anderen Umständen

als Herzl und seine Zeitgenossen sich das vorgestellt hatten. Die Zionistische
Weltorganisation (WZO) schlitterte in eine Sinnkrise, von der sie sich bis heute
kaum erholt zu haben scheint. Was war ihre Aufgabe jetzt, da der Staat da war?
Die zionistischen Institutionen innerhalb Israels verloren ihre quasi-staatlichen
Funktionen, die sie während der Mandatsperiode innegehabt hatten, und gaben
diese an den neuen Staat ab, während die WZO sich erst einmal übe ihre neuen
Aufgaben klar werden musste. So wurde die Tätigkeit der "Jewish Agency", die
aufgrund des Mandats des Völkerbunds an Grossbritannien gemäss den Verträgen

von San Remo 1922 als Vertretung und Organ der Selbstverwaltung des
jüdischen Bevölkerungsteils Palästinas eingerichtet worden war, beschränkt. Aus
der politischen Abteilung der Jewish Agency wurde das israelische Aussenmini-
sterium, aus der Sozialabteilung das Wohlfahrtsministerium, während sich die
Jewish Agency auf die Aufgaben der Erziehung in der Diaspora, der Einwanderung

und Eingliederung von Einwanderern und dem Aufbringen von Geldern
konzentrierte.6 Dabei kam und kommt es allerdings immer wieder zu Doppelspurigkeiten

und zu Konflikten mit staatlichen Organen. Das Verhältnis der Jewish
Agency zum Staat ist bis heute ein komplexes und harrt noch der Lösung.

Andere zionistische Organisationen, wie etwa der mit dem Aufkauf von
Land, der Urbarmachung und Aufforstung beschäftigte Nationalfonds (KKL),
behielten ihren Status und ihre Funktionen in vollstem Umfang. Auch hier sollte
es aber immer wieder zu Überschneidungen in Aufgaben und Funktionen
zwischen dem neuen Staat und den zionistischen Organisationen kommen.

Bis heute ringt so, wie erwähnt, z.B. die traditionsreiche zionistische
Weltorganisation um ein eigenes Profil. Wichtige politische Entscheidungen werden
heute eben nicht mehr an den immer noch in regelmässigen Abständen mit
internationaler Beteiligung durchgeführten Zionistenkongressen diskutiert und
getroffen, sondern in den repräsentativen und demokratischen Einrichtungen des
Staates Israel.

3.2. Staatstragende Ideologie

Nach 1948 wurde der Zionismus von einer breitgefächerten internationalen
Bewegung mit einem Zentrum in Palästina des britischen Mandats zur staatstragenden

Ideologie Israels. Hierbei kam vor allem die Ideologie der "Mapai", der
Partei von Premierminister und Staatsgründer David Ben-Gurion zum Zuge. Sie

ging aus der "Achdut Ha Avoda " hervor, einer sozialdemokratisch und gewerk-

6 Sachar, Howard M., The Course ofModern Jewish History, New York 1990, 735.

37



schaftlich orientierten linkszionistischen Gruppierung, welche bereits das Leben
des vorstaatlichen Jischuv dominiert und in der WZO eine führende Stellung
eingenommen hatte. Die Mapai sollte später in der heutigen Arbeiterpartei, dem
"Ma 'arach aufgehen. Sie hatte zuerst den Jischuv und später den jungen Staat
entscheidend geprägt und die Grundlagen für die Unabhängigkeit und die spätere
wirtschaftliche und gesellschaftliche Entwicklung geschaffen. Sie regierte Israel
von 1948 bis 1977 mit wechselnden Koalitionspartnern praktisch unangefochten
und bildete ein eng verflochtenes Establishment.7 Wirtschaft, Gewerkschaften,
Krankenkassen, Teile der Medien und des Kulturbetriebs wurden von der Mapai,
die lange mit weiten Teilen des Staates personell und institutionell weitgehend
deckungsgleich war, weitgehend monopolisiert. Obwohl Israel immer ein
funktionierendes Mehrparteiensystem, freie Wahlen und eine unabhängige Justiz
aufwies und so immer ein demokratischer Rechtsstaat blieb, zeigte es mit den
Jahren bis 1977 doch vermehrt Züge eines Einparteienstaates osteuropäischer
Prägung auf, mit vielfältigen Missbräuchen, Ineffizienz und sich häufenden
Skandalen.

Weit davon entfernt, gemäss dem zionistischen Ideal autark zu sein, blieb
der junge Staat, der in kürzester Zeit durch Einwanderung beinahe eine Verdreifachung

seiner Bevölkerung erfuhr und sich mit der fortgesetzten Feindseligkeit
seiner Nachbarn konfrontiert sah, lange auf die finanzielle Hilfe des Auslandes
angewiesen. Hierbei kam der Diaspora und später den USA eine Schlüsselrolle
zu.

3.3. Neue Identität

Mit Staatsgründung und Verfestigung des jungen Gebildes einher ging eine
zunehmende Säkularisierung. Beeinflusst von der Ideologie der Mapai und der
linkssozialistischen und kollektivistischen Mapam wurde die Bibel, welche
während Jahrtausenden jüdisches Leben bestimmt und geformt hatte, bloss als
Geschichte, als Literatur, als nationales Epos gelesen, ohne jede religiöse Relevanz.

Die traditionellen jüdischen Feste erhielten einen neuen, oft
landwirtschaftlich angehauchten patriotischen Bezug oder wurden schlicht als öffentliche

Feier- und damit Ferientage aufgefasst.8

Die Lösung des Problems der jüdischen Identität, welche der Zionismus
postuliert hatte, wurde mit der Schaffung einer neuen israelischen Identität
angegangen. Mit der Rückweisung von 2000 Jahre Diasporajudentum mit all den
geistigen Errungenschaften nachbiblischer jüdischer Kultur wurden Generationen

von Israelis ihrem kulturellen Erbe entfremdet. Sie begannen sich nicht mehr
als Juden, sondern nur noch als Israeli, als Angehörige einer neuen Nation am
östlichen Mitelmeerufer zu sehen.

7 AaO 735 f.

8 AaO 750; vgl. O'Brien, Conor Cruise, Belagerungszustand, München 1988.

38



3.4. Zufluchtsstätte

Die Schaffung einer neuen israelischen Identität entsprach aber durchaus
auch einer praktischen Notwendigkeit. Es galt hunderttausende von Einwanderern

aus allen Ecken der Diaspora, aus den verschiedensten Ländern und Kulturen

zu integrieren. Juden aus Deutschland, England, Rumänien, Polen, Ungarn,
Russland, Irak, Jemen, Indien, Marokko, Tunesien, Algerien und Libyen, um nur
einige der Herkunftsländer zu nennen, mussten im Hebräischen erst wieder eine
gemeinsame Sprache und mit der neuen "Jisraeliut" erst wieder eine gemeinsame

Identität finden.

Die Entstehung einer Nation aus derart verschiedenen Teilen ist trotz der
vielen Konflikte, die damit einhergingen, wohl eine der eindrücklichsten
Leistungen des Zionismus.

1948 hatten bereits 600'000 Juden in Israel eine neue Heimat gefunden. Bis
1996 war die jüdische Bevölkerung Israels auf 4,5 Millionen angestiegen. Mit
der etwa eine Million zählenden Minderheit der israelischen Araber innerhalb
der "grünen Linie", der Grenzen vor 1967, und den etwa 1,5 Millionen in den
besetzten und autonomen Gebieten der Westbank und Gazas leben heute etwa
sieben Millionen Menschen auf dem Gebiet zwischen Jordan und Mittelmeer,
das etwas mehr als halb so gross ist, wie die Schweiz. Für 1997 liegt die jüdische
Einwanderungsrate bei etwa 60'000 Menschen pro Jahr.

Neueste statistische Voraussagen der israelischen Ämter gehen für das Jahr
2020 im israelischen Kemland von einer Bevölkerung von gegen 11 Millionen aus,
sollte die Einwanderung anhalten. Sollte dies nicht der Fall sein, rechnet man mit
etwa 9 Millionen Menschen. Diese rapide demographische Zunahme über kürzeste
Zeit stellt das kleine Land vermehrt vor Probleme ökologischer Natur.

Nach wie vor gehört die Förderung jüdischer Einwanderung zu den grundlegenden

Zielen des israelischen Staates, obwohl in letzter Zeit die postzionistischen

Verfechter der These von Israel als "Staat seiner Bürger" die Einwanderung

anfechten. Die Förderung der Einwanderung fand ihren Ausdruck bereits
nach der Staatsgründung im sogenannten "Choq HaSchvut" dem "Rückkehrgesetz",

welches jeder Person jüdischer Abstammung das Recht auf Einwanderung
und sofortiger Verleihung der Staatsbürgerschaft gibt.

Dabei bleibt die Definition von Judentum in der Praxis zwischen den
verschiedenen religiösen und politischen Gruppierungen in Israel umstritten. "Wer
ist Jude" ist daher ein beliebtes Streitthema der israelischen Innenpolitik.

3.5. Innere Konflikte

In einem Staat, der unter widrigsten Umständen so viele Einwanderer aus
den verschiedensten Ländern und Kulturen aufgenommen hatte, waren
Auseinandersetzungen sozialer und ethnischer Natur wahrscheinlich unvermeidbar. Sie
traten zuerst in den fünfziger und sechziger Jahren mit der Einwanderung armer

39



orientalischer Juden aus dem Jemen, dem Irak, Nordafrika und Indien auf, um
sich dann in den siebziger Jahren zuzuspitzen, während die achtziger Jahre mit
der zunehmenden Integration und dem sozialen Aufstieg einer jüngeren Generation

dann das kontinuierliche Abflauen dieser Frage sahen. Lange aber sollte die
Atmosphäre vergiftet bleiben. Aus Unterschieden soziokultureller Art, aus
einem berechtigten Gefühl der Vernachlässigung, der Benachteiligung und der
kulturellen Bevormundung durch das weitgehend von europäischen, sogenannt
"aschkenasischen" Juden bestimmte Establishment bestanden heftige Spannungen,

die mitunter sogar in gewaltsamen Krawallen ihren Ausdruck finden konnten.

Die orientalischen Juden bildeten das sogenannte "zweite Israel" in den
Slums der grösseren Städte und den aus dem Boden gestampften "Entwicklungsstädten".

Dies hatte die Utopie des klassischen Zionismus, die versprach die
sozialen Probleme der Juden zu lösen, nicht vorausgesehen.

Ebensowenig sah der Zionismus das hartnäckige Verharren des Antisemitismus

voraus. Wie eben erst in der Schweiz deutlich zu sehen war, ist er in
Europa, aber auch anderswo weit davon entfernt zu verschwinden, wobei er
periodisch immer wieder virulent wird und sich im Verlaufe des arabisch-israelischen

Konflikts auch auf die islamische Welt ausgedehnt hat, wo er vorher in
dieser Form unbekannt war. Zwar verhalf Israel mit seinen Errungenschaften
den Juden überall auch zu vermehrter Anerkennung und half so, ihre Stellung zu
festigen. Mit dem arabischen Boykott gegen Israel und der berüchtigten UN-
Resolution, welche Zionismus mit Rassismus gleichsetzte, wurde aber ein neuer
Höhepunkt der Ausgrenzung erreicht, die erst mit dem Zerfall des kommunistischen

Blocks und dem Friedensprozess seit 1992 überwunden wurde.

3.6. Enttäuschung

Das Wort Zionismus klang so in der harschen israelischen Realität nach
1948 zunehmend hohl. In einer Atmosphäre von periodisch wiederkehrendem
Krieg und Terror erschien die zionistische Vision einer Harmonie und von Israel
als Verwirklichung der prophetischen Forderung vom "Licht der Völker" als

Verkennung der Wirklichkeit. Zudem wurden die epochalen Errungenschaften
des Zionismus - der souveräne Staat, die Einwanderung, die Wiederbelebung des
Hebräischen - einer nachgeborenen Generation schnell zur Selbstverständlichkeit,

die nicht weiter reflektiert wurde. Als staatstragender Ideologie wurde dem
Zionismus des öfteren die Schuld an der sozialen Krise der fünfziger und sechziger

Jahre und der politischen Misere in die Schuhe geschoben. Der Enthusiasmus
der Gründerjahre verflog und "Ledabber Zionut", genau übersetzt mit "Zionismus

predigen", erhielt die pejorative Bedeutung von "mit leerem Pathos den
anderen etwas vormachen". Das hochtrabende Gedankengut und die Ausdrucksweise

der zionistischen Ideologen und Führer schienen in der Welt der Jungen
nicht mehr viel zu bedeuten.9 Die zunehmende Frustration wurde verstärkt durch

9 O'Brien, Conor Cruise, aaO 212.

40



das bis anhin unbekannte Phänomen der "Jerida", der Auswanderung junger
Menschen, welche anderswo bessere Gelegenheiten für Bildung und Arbeit
suchten. Da diese Jugend des öfteren der in den Kibbutzim beheimateten
zionistischen Elite des Staates angehörte, verletzte diese Auswanderung die
Zurückgebliebenen und galt vielen gar als "Verrat". Frustration, Pessimismus und
Enttäuschung fanden ihren treffenden Ausdruck in dem berühmten Witz, der unmittelbar

vor dem Sechstagekrieg von 1967 kursierte und der besagte, dass der letzte, der
vom Flughafen in Lod abfliege, nicht vergessen dürfe, das Licht zu löschen.10

4. Der Juni 1967 als Wende

Der Sechs-Tage-Krieg vom Juni 1967 veränderte die Situation grundsätzlich.

Die Phase der Bedrohung, die Angst vor einer grossen Katastrophe, auf die
dann der schnelle und überwältigende Sieg folgte, führte zu einer euphorischen
Stimmung. Nie vorher und nie mehr nachher stand Israel in der Welt so gut da,
hatte es ein derart gutes Image. Nie vorher stand Israel derart im Mittelpunkt des
Interesse der Diaspora, identifizierte sich die Diaspora derart mit dem jüdischen
Staat. Zionismus wurde nach 1967 in einer zunehmend assimilierten Diaspora
zum essentiellen, oft auch zum einzigen Bestandteil jüdischer Identität.
Jüdisches Bewusstsein drückte sich nicht mehr im Gang zur Synagoge aus, sondern
in der ideellen und finanziellen Solidarität mit dem Staat Israel, auf dessen
Leistungen man stolz war und in dessen Licht man sich gerne sonnte. In gewissem
Sinne löste der Sieg von 1967, der so extrem zum Geschehen während der Schoa
kontrastierte, vielerorts ein jüdisches Revival aus. So in der Sowjetunion, wo
Judentum während 60 Jahren systematisch unterdrückt worden war und wo nach
1967 mit den "Refuseniks" sich eine aktive jüdische Dissidentenbewegung zu
bilden begann.

Der schnelle und komplette Sieg von 1967 veränderte auch die israelische
Politik völlig und konfrontierte sie mit neuen Problemstellungen. Trotz aller
Probleme war der klassische Zionismus bis anhin der unausgesprochene Grundkonsens

der israelischen Gesellschaft geblieben. Wer kein Zionist war - wie etwa die
Ultraorthodoxen der "Neturei Qarta", der "Wächter der Stadt", die den Zionismus

aus religiösen Gründen ablehnten, weil nur der Messias einen jüdischen
Staat errichten dürfe - schloss sich selbst aus der israelischen Gesellschaft aus.
Nach 1967 gewannen ganz andere Spielarten des Zionismus, die lange nur eine
untergeordnete Rolle gespielt hatten, an Bedeutung. Zum erstenmal seit der Antike

kontrollierte ein jüdischer Staat die Altstadt von Jerusalem, den Tempelberg
und weite Teile des biblischen "Êrêz Jisrael" mit ihrer grossen palästinensischen

Bevölkerung, eine Situation die einerseits vielen als "Beginn des messia-
nischen Zeitalters" galt, andererseits ihre ganz besonderen Gefahren barg.

10 Barak, Ehud, Milchama Schalom weBitachon liqrat Schnat Alpajim, in: Lisk, Moshe
(Hg), Israel Towards the Year 2000, Jerusalem 1996, 40.

41



Bereits 1968 suchte die regierenden Arbeiterpartei, der Ma'arach, die
eroberten Gebiete gegen Frieden und Anerkennung einzutauschen. Nach dem
dreifachen Nein der arabischen Liga in Khartoum, ging der Ma 'arach daran, den
israelischen Anspruch auf ganz Jerusalem durch den Bau jüdischer Viertel und
Siedlungen zu untermauern. Des weiteren wurde durch den Bau von strategischen

Siedlungen auf dem Golan, im Jordantal und an ausgewählten Punkten der
Westbank dem Streben nach sicheren, verteidigbaren strategischen Grenzen
Ausdruck verliehen. Diese Politik gab sich, vielleicht mit der Ausnahme Jerusalems,

als von streng strategischen und politisch-militärischen Gesichtspunkten
bestimmt. Auf die dicht von Palästinensern besiedelten Gebiete erhob man keinen

Anspruch. Sie sollten als Enklaven bei einem künftigen Friedensschluss an
Jordanien gehen. Anders sah dies das "Land of Israel Movement", in dem sich
zahlreiche Prominente zusammenfanden, um gegen die Absicht der Regierung
zu protestieren, die besetzten Gebiete gegen Frieden einzutauschen. In dieser
Bewegung fanden sich Anhänger der linken Parteien, denen es um so Profanes
wie strategische Tiefe und verteidigbare Grenzen ging, zusammen mit Anhängern

der alten revisionistischen zionistischen Rechten, welche aus nationalistischen

Gründen das ganze biblische Israel beanspruchten. Nach dem Nein von
Khartoum standen Verhandlungen lange nicht mehr zur Debatte. Erst der Schock
des Jörn Kippurkrieges von 1973, der anschliessende Friedensschluss mit
Aegypten und schliesslich das Autonomieabkommen von Camp David 1978
Hessen die Zukunft der besetzten Gebiet wieder zum Thema werden.

5. Revisionismus und Messianismus

In den Jahren nach 1967 gewannen zwei Richtungen wieder vermehrt an
Gehör, welche zwar seit den Anfängen des Zionismus mit dabei gewesen waren,
jedoch lange politisch oder gesellschaftlich kaum mehr eine bestimmende Rolle
gespielt hatten: einerseits die enge nationalistische Auslegung des Zionismus in
der Tradition des Revisionismus von Wladimir Zeev Jabotinsky, andererseits
eine religiöse, messianische Variante des Zionismus. Beiden Richtungen
gemeinsam ist die Betonung des jüdischen Anspruchs auf ganz Erêz Jisrael, wenn
auch aus unterschiedlichen Motiven.

Der religiöse Flügel der zionistische Bewegung, die Nationalreligiösen, hatte

sich 1902 unter dem Namen "Misrachi "zu einer eigenen Fraktion
zusammengeschlossen. Obwohl für diese Richtung der Aspekt der Rückkehr nach Zion
immer die klassischen emanzipatorischen Anliegen des politischen Zionismus
überwog, blieb das Anliegen der Schaffung einer Zufluchtstätte für die Misrachi
doch immer vordringlich.

Zwar gab es die Lehren von Rav Avraham Jizchaq Quq Kook), dem
ersten Obberrabbiner des Jischuv zur Mandatszeit. Für ihn stellte das zionistische
Unternehmen "Atchalta diGeula " dar, den "Anfang der Erlösung", den Beginn
der messianischen Zeit, die mit dem "Einsammeln des Exils", der Rückkehr der
Juden nach Zion verbunden ist. Die säkularisierten Zionisten waren gemäss

42



Kooks mystischer Betrachtungsweise die unwissenden Agenten von Gottes Willen,

Herzl der direkte Vorläufer des Messias. Kook versah so den klassischen
Zionismus, der mit seinem Projekt der Säkularisierung und Normalisierung
eigentlich der Tradition entgegengesetzt war, mit einem religiösen Sinn.

Für die frühe Misrachi galt der Zionismus aber trotzdem weniger als Beginn
der messianischen Erlösung, denn als Antwort auf die dringlichen Probleme der
Juden der Zeit. Infolgedessen war man mit der eigenen Ideologie von der des
Mainstream nie weit entfernt und qualifizierte sich deshalb jahrzehntelang als
der Juniorpartner zuerst der Mapai und dann des Ma'arach in wechselnden
Koalitionsregierungen, wo man die Interessen der Religiösen wahrnahm.

Dies änderte sich mit dem Sechs-Tage-Krieg. Der schnelle Sieg mit der
Eroberung der Altstadt Jerusalems und des Tempelbergs galt vielen als göttliches
Wunder. Die Schüler Kooks, die sich um dessen Sohn Rav Zwi Jehuda Kook
geschart hatten, sahen sich bestätigt. Man lebte im messianischen Zeitalter. Der
Sieg war eine Chance, die nicht vertan werden durfte. Demnach musste gehandelt

werden. Das ganze Land Israel sei, so die Anhänger Kooks, heilig. Kein
Zentimeter dürfte aufgegeben werden. "Das Land Israel, dem Volke Israel
aufgrund der Tora Israels" lautete die Parole, die der Legitimierung des klassischen
Zionismus so nicht mehr entsprach. Unter der Führung einer Gruppe jugendlicher

Aktivisten, den "Gusch Emunim " setzte nun eine Bewegung ein, welche
durch Besiedlung die Landkarte nachhaltig veränderte. Dabei erfreute sie sich
der Unterstützung der verschiedenen rechten Likudregierungen, die das Land in
wechselnden Koalitionen von 1977 bis 1992 regierten. Aktivitäten setzten ein,
welche aus einer vorher randständigen Ideologie eine der einflussreichsten
politischen Bewegungen in Israel macht, die aber ihrerseits wieder in zahlreiche
ideologische und politische Untergruppen gespalten ist. Eine Massenbasis konnte

aufgebaut werden und immer mehr Schlüsselpositionen, die bis anhin von
Angehörigen der klassischen zionistischen Elite aus den Kibbutzim besetzt worden
sind, werden heute von Anhängern des messianisch orientierten national-religiösen

Zionismus eingenommen.

6. Friedensprozess

Mit dem Jom Kippurkrieg von 1973, dem Libanonkrieg von 1982 und der
Intifada von 1987-92 wurden in Israel die Grenzen militärischer Macht erkannt.
Es wurde vielen klar, dass Israel, wenn es ein jüdischer Staat bleiben wollte,
nicht unbegrenzt über eine derart grosse palästinensische Minderheit herrschen
konnte. Die zunehmende Kritik an der israelischen Politik tat im übrigen ein
ihriges dazu, dass sich vor allem nach 1982 die Bindung zwischen der Diaspora
und dem jüdischen Staat zu lockern schien. Zwar blieb Israel ein Eckpunkt im
jüdischen Koordinatensytem, die Diaspora und Israel schienen aber vermehrt
ihre eigenen Wege zu gehen.

11 Vgl. Wheatcraft, Geoffrey, aaO.

43



Seit 1982 trat auch vermehrt eine breite Friedensbewegung auf den Plan,
deren harter Kern die Gruppe um "Schalom 'Achschaw" oder "Peace Now"
ausmacht. Sie setzt sich für einen historischen Kompromiss mit den Palästinensern

auf der Grundlage von Land gegen Frieden ein und befürworten die Herausbildung

eines palästinensischen Gemeinwesens neben Israel. Zwar sind einige
Anhänger sogenannte Postzionisten. Die meisten stehen jedoch auf dem Grund des
klassischen Zionismus, der sich in der Vergangenheit wiederholt territorial
kompromissbereit gezeigt hat. Oft lehnen sie es aus politischen und moralischen Gründen

ab, die besetzten Gebiete weiterhin zu halten. Oft äussern sie Furcht um den
"jüdischen Charakter Israels". "Lieber einen jüdischen Staat in einem Teil des Landes

Israel als einen binationalen Staat im ganzen Land Israel," ist öfter zu hören.

7. Normalisierung

Neben den auf der rechten Seite angesiedelten messianischen Gruppen und
der zur Hauptsache auf der linken zu findenden Friedensbewegung gibt es eine
dritte Richtung. Sie ist zahlenmässig klein, aber intellektuell einflussreich und
lautstark. Sie reden einer extremen Normalisierung das Wort, einer Normalisierung

aber, welche die klassische zionistische Vorstellung von Normalisierung
aufhebt. Israel soll in der Vorstellung dieser "Postzionisten", ein integraler
Bestandteil des Nahen Osten werden, der als "Staat seiner Bewohner" neu zu
konstruieren sei. Jüdische und arabische Bürger sollen in einer neuen israelischen
Kultur miteinander verschmolzen werden. Die spezifisch jüdische Symbolik
verschiedenster Embleme des Staates müsste ebenso geändert werden, wie die
nach wie vor engen Beziehungen zur Diaspora abgebrochen werden müssten.

8. Schluss

Messianismus wie Normalisierung sind heute in Israel Minderheitspositionen,
wenn des öftern auch ziemlich lautstarke. Die Mehrheit der Bevölkerung

befindet sich irgendwo dazwischen. Überkommene Ideologien zählen immer
weniger. War Israel bis vor kurzem noch eine belagerte Insel, so brachte der Frie-
densprozess der letzte Jahre, trotz der immer wieder und in letzter Zeit vermehrt
auftretenden Rückschläge, eine Öffnung vor allem auch im Denken. Grenzen
fielen, Fronten wurden aufgeweicht, aus Feinden wurden potentielle Partner,
Israel wird vermehrt in der Region anerkannt. Noch ist aber nichts entschieden,
noch erscheinen Frieden und Entspannung oft als brüchig.

Der Zionismus bleibt dabei für die Mehrheit der Israeli eine unreflektierte
Grundhaltung. Das Verhältnis von Staat und Gesellschaft, von Israel und
Diaspora, von jüdischer Identität und Kontinuität wird in diesem Licht gesehen.
So gilt es als selbstverständlich, dass Israel auch weiterhin der "Judenstaat" bleiben

soll. Da aber die säkularen Grundwerte des klassischen Zionismus unter dem

44



Ansturm der globalisierten Konsumgesellschaft und des medialen "Global Village"

immer wie mehr verblassen, suchen immer mehr Leute nach neuen Werten,
mit denen sich die entstandene Leere füllen lässt. Dabei wird zunehmend auf
traditionelle jüdische Quellen zurückgegriffen, wenn oft auch abseits der traditionellen

Religiosität.12 Waren die Diaspora und Israel in den letzten Jahrzehnten in
der Abwehr des äusseren Feindes, in der Rettung von jüdischen Gemeinden und
Leben vereint, so wird heute von allen Seiten vermehrt das Projekt der jüdische
Erziehung angesprochen. Habe man mit Israel den jüdischen Körper gerettet,
gelte es nun die jüdische Seele zu retten.13 In dem Spannungsfeld zwischen
Normalisierung, Zionismus, Messianismus und Ultraorthodoxie (auf die im Rahmen
dieses Aufsatzes nicht eingegangen werden konnte) und vor dem Hintergrund
eines trotz allem voranschreitenden Friedensprozesses dürfte sich eine neue
israelische und damit auch jüdische Identität herausbilden.

Verwendete Literatur:

Laqueur, Walter, A History ofZionism, New York: Schocken Books 1976

Hadari-Ramage, Yona (Hg), Thinking It Over, Conflicts in Israeli Public Thought, Tel
Aviv: Yad Tabenkin-Yedioth Ahronot 1994

Jehoschua, Abraham B., BiS'chut haNormaliut [Dank der Normalität], Jerusalem: 'Am
'Oved 1984

Jehoschua, Abraham B., Elementim chadaschim weDialog chadasch [Neue Elemente
und ein neuer Dialog], Typoskript, Jerusalem, Februar 1996

Klein Halevy, Yossi, Zionism, Phase II, in: The Jerusalem Report, Bd. VII, Nr. 17, 26.
12. 1997

Lisk, Mosche (Hg), Israel Towards the Year 2000, Society Politics and Culture, Jerusa¬
lem: Magnes-The Hebrew University 1996

Neuberger, Benjamin/Ben Ami, Ilan (Hg), Democracy and National Security in Israel,
Tel Aviv: The Open University 1996

O'Brien, Conor Cmise, Belagerungszustand, Geschichte des Zionismus und des Staates
Israel, München: DTV 1988

Sachar, Howard M., The Course ofModern Jewish History, New York: Vintage Books 1990

Sacks, Jonathan, Will we have Jewish Grandchildren? Jewish Continuity and How to
Achieve It, London: Valentine Mitchel 1994 (Nachdruck 1995)

Schweid, Eliezer, Zionism in a Post-Modernistic Era, Jerusalem: HaSifrija hazzijonit 1996

von Salis, Jean-Rodolphe, Geleitwort, in: Weidler, Norbert, Sieg des zionistischen Ge¬

dankens, Zürich: Verlag der Jüdischen Buch-Gemeinde 1945

Wasserstein, Bernard, The Vanishing Diaspora, London 1996

Wheatcroft, Geoffrey, The Controversy ofZion, Jewish Nationalism, the Jewish State
and the Unresolved Jewish Dilemma, New York: Addison Wesley 1996

12 Klein Halevy, Yossi, aaO.

13 Vgl. Sacks, Jonathan, Will we have Jewish Grandchildren? London 1995.

45


	Zionismus heute

