
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 53 (1997)

Artikel: Franz Rosenzweigs Einstellungen zum Zionismus

Autor: Mosès, Stéphane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961573

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FRANZ ROSENZWEIGS
EINSTELLUNGEN ZUM ZIONISMUS*

von Stéphane Mosès**

Wenn man Rosenzweigs Zugang zum Zionismus behandeln will, muss man
von seiner allgemeinen philosophischen Auffassung und besonders von seiner
Geschichtsphilosophie ausgehen, wie sie in seinem Buch "Hegel und der Staat"
und natürlich auch im "Stern der Erlösung" zum Ausdruck kommen. Rosenzweigs

Einstellung zum Zionismus ist also einerseits in seiner Geschichtsauffassung

verankert, andererseits in seiner Auffassung vom jüdischen Volk; diese beiden

Auffassungen sind miteinander aufs engste verbunden. Ich werde versuchen,
die Entwicklungsstadien von Rosenzweigs Einstellung zum Zionismus zu
skizzieren. Fünf Punkte sind zu nennen: Erstens: Welches ist Rosenzweigs
Geschichtsauffassung, wie sie allgemein in den beiden erwähnten Büchern zum
Ausdruck kommt? Zweitens: Wie beschreibt Rosenzweig das jüdische Volk im
"Stern der Erlösung"? Drittens: Welche Auffassung des Zionismus drückt sich in
Rosenzweigs Briefen aus den Jahren 1917/1918 aus? Viertens: Einige Sätze aus
Rosenzweigs Tagebuch von 1922. Schliesslich, fünftens, will ich auf Rosenzweigs

Entwicklung und seine Annäherung an den Zionismus in seinen letzten
Lebensjahren eingehen.

Franz Rosenzweigs Geschichtsauffassung

Beginnen wir mit einigen Worten über Rosenzweigs Geschichtsauffassung.
Wie Hegel sieht Rosenzweig im Christentum die Grundlage der westlichen Kultur.

Mit der Renaissance und der Reformation beginnt in Europa der Prozess der
Säkularisation des Christentums. Für Rosenzweig wird diese Säkularisation
vollends Wirklichkeit, sobald die Politik eine religiöse Bedeutung erhält, d.h. im
Zeitalter der Französischen Revolution. Bei seiner berühmten Begegnung mit
Goethe im Jahre 1806 hatte Napoleon zu Goethe gesagt: "Heute ist das Schicksal
die Politik". Rosenzweig seinerseits hätte sagen können: "Heute ist die Politik zu
einer Religion geworden". Mit der Französischen Revolution tritt auch der
moderne Nationalismus auf, der die Gestalt eines politischen Messianismus
annimmt. Die nationalistische Ideologie hat die Begriffe der religiösen Utopie in

* Aus: Avni, Ch./Schimoni, G. (Hg), Der Zionismus und seine Gegner im jüdischen
Volk, Eine Aufsatzsammlung, Die zionistische Bibliothek, Zionistische Weltorganisation,

Jerusalem: Mosad Bialik 1990, 321-325. Aus dem Hebräischen übersetzt von
Prof. Dr. Simon Lauer, Basel.

** Prof. Dr. S. Mosès, weil. Leiter des Franz Rosenzweig-Zentrums, Nilistr. 14, IL -
92548 Jerusalem, Israel.

8



ihr politisches Vokabular aufgenommen. Für Rosenzweig ist der Nationalismus
"die vollendete Christianisierung des Volksbegriffs. Denn Nationalismus heisst,
dass die Völker nicht bloss glauben, von Gott zu sein (das glauben, wie Sie richtig

sagen, die Heiden auch), sondern zu Gott zu gehen"1; das heisst, dass sie eine
absolute historiosophische Bestimmung haben. Bei dieser Sachlage ist die
Geschichte die Bühne eines grossen theologischen Dramas, in dem sich alle modernen

Kriege des 19. und 20. Jahrhunderts als Religionskriege erklären lassen. Seit
der Französischen Revolution begnügt sich ja das Nationalgefühl nicht mehr,
wie in der Antike, mit der Liebe zum Vaterland und der Bereitschaft, es zu
verteidigen. Jedes Volk hat jetzt das Gefühl, seine nationale Besonderheit schreibe
ihm eine bestimmte Rolle auf der Bühne der Geschichte vor, und es habe eine
universale Sendung. Der Nationalismus der Französischen Revolution war ein
solcher messianischer Nationalismus, und im Namen dieses ideologischen und
idealistischen Nationalismus kämpften die Staaten Europas in den Jahren 1914-
1918 gegeneinander.

In der Sanktifikation des nationalen Geistes, in der religiösen Bedeutung,
die heute jedes Volk seiner historischen Bestimmung verleiht, sieht Rosenzweig
die moderne - d.h. säkularisierte - Gestalt des jüdischen Auserwähltheitsgedan-
kens; aber für Rosenzweig lebt das jüdische Volk seine Erwählung in den
Formen kultischen Erlebens in erster Linie als sittliche und religiöse Kategorie. Die
Erwählung des jüdischen Volkes erklärt er als Verbindung mit der Tora, die er
als Quelle und Garantin seiner Ewigkeit versteht. Dem gegenüber ist der Gedanke

der Auserwähltheit im Europa des 19. und 20. Jahrhunderts zu einer politischen

Kategorie geworden: Seit der Begründung der grossen Nationalbewegungen
betrachten sich alle historischen Völker als auserwählt. In dieser Hinsicht

kann man in Rosenzweigs Namen sagen, dass das jüdische Volk paradoxerweise
das am wenigsten auserwählte von allen ist.

Da sich heute alle historischen Völker mehr oder weniger als erwählt
betrachten, nehmen alle Kriege zwischen ihnen die Farbe des heiligen Krieges an.
Auch hier wendet sich Rosenzweig gegen den Geist des modernen Europa, und
zwar, indem er eines der verbreitetsten Motive in der antijüdischen Polemik seit
Voltaire und der Aufklärung umkehrt: Die Verurteilung des sogenannten
kriegerischen Geistes der Hebräischen Bibel. Diesen Geist schreibt Rosenzweig den
Völkern Europas zu, nicht dem jüdischen Volk. Im christlichen Europa haben die
Völker einander bekriegt und sind im Namen des Glaubens zu Kreuzzügen und
kolonialen Eroberungszügen aufgebrochen. Alle christlichen Völker, schreibt
Rosenzweig im "Stern der Erlösung", nehmen an, Gottes Wille drücke sich im
Kriegsglück ihrer Staaten aus. Demgegenüber hat das jüdische Volk in seiner

ganzen Geschichte nur einen heiligen Krieg gekannt, und diesen hat es ein für
allemal geführt. Die Eroberung Kanaans durch Josua war ein einmaliges Ereignis,

ein früher Mythos, und wird sich deshalb niemals wiederholen.

Dementsprechend werden alle Kriege, worin die Juden verwickelt werden
könnten, ausschliesslich politische Kriege sein, ohne sakrale oder religiöse Be-

1 Rosenzweig, Franz, Der Mensch und sein Werk, Gesammelte Schriften GS) I,
Briefe und Tagebücher, Bd. 1, Haag 1979, 281 (an Eugen Rosenstock, 7.11.16).

9



deutung. Aus diesem Grunde schreibt Rosenzweig: "Ja der Jude ist der einzige
Mensch in der christlichen Welt, der den Krieg nicht ernst nehmen kann, und so
ist er der einzige echte 'Pazifist'.""2

Das jüdische Volk im "Stern der Erlösung"

Mein zweiter Punkt betrifft Rosenzweigs Auffassung vom jüdischen Volk.
Die kollektive Bestimmung des jüdischen Volkes bestand für Rosenzweig
immer darin, sich über die Wechselfälle der historischen Zeit zu erheben, um seine
religiös-kultische Bestimmung zu erfüllen und den Völkern der Welt schon jetzt
gewissermassen ein kollektives Modell der Erlösung anzubieten. Der Bestand
eines solchen Modells ist notwendig, weil die Geschichte an einem wesentlichen
Mangel leidet, der sie von Anfang an zum Scheitern verurteilt und der darin
besteht, dass die historische Zeit eine quantitative Zeit ist, eine akkumulative Zeit,
in der sich die Augenblicke mit ihren Vorgängern verbinden, ohne dass sich je
etwas Wesentliches veränderte; es ist eine endlose Zeit, die nicht zur Erlösung,
d.h. zum Ende der Tage, führen kann, eine Zeit, in der eine absolute Erneuerung
der Zustände nicht verwirklicht werden kann. Demgegenüber bedeutet der jüdische

Erlösungsgedanke das Ende der Geschichte, die vollständige Verwirklichung

aller Hoffnungen. In Rosenzweigs Augen wird der Wert der historischen
Zeit dadurch herabgesetzt, dass in ihr die Erlösung auf das Unendliche verschoben

wird und als nicht zu verwirklichen erscheint. Die qualitative Revolution, die
im Begriff der Erlösung enthalten ist, kann sich in der historischen Zeit nicht
ereignen. Sie erfordert eine Übertragung auf eine andere Ebene, einen Sprung
aus der historischen Zeit in eine andere Art von Wirklichkeit, die Rosenzweig
Ewigkeit nennt und die man als das religiöse Erlebnis von Zeit deuten kann.
Insofern es seiner religiösen Bestimmung treu bleibt, lebt das jüdische Volk in dieser

Metahistorie, die von der historischen Zeit geschieden ist; das ist es, was das

jüdische Volk von allen Völkern unterscheidet und es zu einem völlig abgesonderten

Volk macht.

Hier kommen wir zum Kernpunkt der verdeckten Zionismuskritik im "Stern
der Erlösung": Was das jüdische Volk von allen Völkern unterscheidet, ist seine
Entfremdung von den natürlichen Gegebenheiten seiner nationalen Identität,
nämlich vom Boden, vom Gesetz und von der Sprache. Das jüdische Volk ist von
den anderen Völkern gerade dadurch unterschieden, dass es keine natürliche
Bindung an alle diese Grundlagen hat. Es ist zwar an ein eigenes Land, eine eigene

Sprache und ein eigenes Gesetz gebunden; aber es handelt sich um eine
entfremdete Bindung, die sich im Gefühl der Sehnsucht und nicht in natürlicher
Nähe ausdrückt. In der Bibel werden die Nationen der Welt "Völker des Landes"
genannt; alle Völker sind in einem eigenen Land verwurzelt; ihre nationale
Wirklichkeit ist von ihrem Heimatland nicht zu trennen: "Die Völker der Welt

2 Rosenzweig, Franz, Der Mensch und sein Werk, Gesammelte Schriften II, Der Stem
der Erlösung, Haag 1976, 368.

10



können sich nicht genügen lassen an der Gemeinschaft des Bluts; sie treiben ihre
Wurzeln in die Nacht der selber toten, doch lebenspendenden Erde und nehmen
von ihrer Dauer Gewähr der eigenen Dauer. Am Boden und an seiner Herrschaft,
dem Gebiet, klammert sich ihr Wille zur Ewigkeit fest."3 Für Rosenzweig hat die
Verbindung des jüdischen Volkes mit seinem Land einen völlig anderen Charakter,

ausserhalb und jenseits der natürlichen Verbindung von Blut und Boden jenseits

der mythischen oder mythologischen Verbindung, die für die Nationen der
Welt charakteristisch ist. Die Bindung des jüdischen Volkes an sein Land drückt
ein utopisches Streben aus, ein Streben nach der "Heiligkeit des Landes". Rosenzweig

verwendet den Begriff der Heiligkeit in seiner rabbinischen Bedeutung,
d.h. im Sinn von Absonderung: Die Bewohnung des Landes Israel muss der
metahistorischen Bestimmung des jüdischen Volkes dienen und darf nicht von
den heidnischen Mythen von Blut und Boden abhängig und ihnen unterworfen
werden. Die gleiche Distanz trennt es auch von seiner Sprache und seinem
Gesetz. Daher ist das jüdische Volk das am wenigsten in der Welt sesshafte und am
meisten in sich selbst verwurzelte Volk. Seine Entfremdung von den natürlichen
Grundlagen der nationalen Identität zwingt es dazu, die Sicherung seiner Ewigkeit

aus sich selbst zu schöpfen. Mit anderen Worten: Das jüdische Volk erwirbt
seine Ewigkeit um den Preis des Verzichts auf seine aktive Teilnahme an der
Geschichte.

Daraus ergibt sich Rosenzweigs Auffassung des Messianismus. Rosenzweig

betrachtet die religiöse Zeit als messianisch, insofern als sie absolute
Vollkommenheit anstrebt; aber dieses Streben ist weder politisch noch historisch,
sondern nimmt eine rein utopisch-religiöse Gestalt an. Nach Rosenzweig ist es
das Ziel der jüdischen messianischen Zeit, die Zeit anzuhalten, ohne die Hoffnung

zu leugnen.

Die Auffassung des Zionismus in Franz Rosenzweigs Briefen (1917/1918)

Im folgenden möchte ich die Auffassung des Zionismus erörtern, die in den
Briefen Rosenzweigs zum Ausdruck kommt, die er in den Jahren 1917-1918
parallel zum "Stern der Erlösung" geschrieben hat. Hier ist Rosenzweigs
Stellungnahme viel differenzierter und weniger systematisch als im "Stern der
Erlösung". Obwohl sich die Erlösung nicht innerhalb der Geschichte ereignen kann,
ist das jüdische Volk in der gegenwärtigen säkularisierten Phase seiner
Geschichte gezwungen, in die Geschichte einzutreten, um sich der Erlösung zu
nähern. Rosenzweig erkennt also einen historischen Zwang an, der das moderne
jüdische Volk zum grössten Teil in ein säkularisiertes Volk verwandelt hat; es

unterliegt einem Prozess der Säkularisation, in dem es zum Eintritt in die
Geschichte gezwungen wird. In dieser Hinsicht, schreibt Rosenzweig, hat das
moderne Judentum zwei Wege vor sich: Assimilation und Zionismus.

Da die Juden seit der Emanzipation Partner der Geschichte des Westens

3 Rosenzweig, Franz, GS II, Der Stem der Erlösung, aaO 332.

11



geworden sind und da im Europa des 19. Jahrhunderts die nationale Zugehörigkeit
das wesentliche Kriterium der Identität ist, sind auch die Juden gezwungen,

sich von nun an im Hinblick auf den Nationalgedanken zu definieren: Sei es als
unabtrennbaren Teil der Nation, die sie aufnimmt (das ist die Definition der
Assimilation), sei es als selbständige Volksgemeinschaft, und das ist der Zionismus.

Für Rosenzweig sind diese beiden Wege gleichermassen legitim - wenigstens

theoretisch. Aber gleichzeitig sind beide Wege relativ in bezug auf das
absolute Ziel, nämlich die utopische Bestimmung des jüdischen Volkes. Es besteht
ein grundlegender Gegensatz zwischen der Erlösung als religiöser Kategorie
einerseits und dem Zionismus und der Assimilation als politischen Kategorien
andererseits.

Um in aktuellen Begriffen zu reden: Für Rosenzweig ist der Messianismus
eine religiöse Kategorie, während der Zionismus als politische Kategorie zu
definieren ist. In dieser Hinsicht wenigstens ist Rosenzweigs Stellung derjenigen
sehr nahe, die Gerschom Scholem immer vertreten hat, nämlich, dass der Zionismus

eine politische Realität ist und nicht eine messianische Bewegung - dies,
weil Messianismus eine Kategorie der Utopie ist.

Franz Rosenzweigs Tagebuch von 1922

Trotz seiner Gegnerschaft zum Zionismus hatte Rosenzweig auch Gedanken

in der Gegenrichtung. Ich beziehe mich hier auf Aufzeichnungen aus dem
Jahre 1922, die vor einigen Jahren entdeckt worden sind, aus dem Tagebuch, das

Rosenzweig zu führen pflegte. Hier kommen ganz andere Gedanken über den
Zionismus zum Ausdruck. Ich möchte mich auf zwei kurze Abschnitte beschränken.

An einer Stelle schreibt Rosenzweig: "Wenn der Zionismus den Messias
bringt, dann wird der Stern überflüssig. Aber auch alle anderen Bücher."4 Hier
findet scheinbar eine absolute Konfrontation zwischen dem "Stern der
Erlösung", der mit allen anderen Büchern, d.h. mit der gesamten Weltkultur, auf eine
Ebene gestellt wird, die eine "geistige" Auffassung der Erlösung symbolisieren,
und dem Zionismus, in dem etwas wie ein Versuch vorliegt, den Messias mit rein
historischen Mitteln herbeizuführen. Das Wichtige daran ist aber, dass dieser
Versuch hier zum ersten Mal als Möglichkeit genannt wird. Der Messianismus
wird nicht mehr als absolut zeitlose Kategorie definiert. Freilich geht keine positive

Bindung an die Geschichte daraus hervor; aber die Türe wird auch nicht vor
ihr zugeschlagen. Eine politische und nationale Bewegung wie der Zionismus ist
nicht notwendigerweise messianisch; aber nichts hindert sie von vornherein daran,

messianisch zu sein.

In einem anderen Abschnitt weist Rosenzweig darauf hin, dass der messianische

Gedanke wesentlich doppeldeutig ist. An jede messianische Bewegung,
die in der Geschichte des Judentums entstanden ist, hat man die Frage richten

4 Rosenzweig, Franz, GS I, Briefe und Tagebücher, Bd. 2, 774 (12.4.22).

12



können: Sind die Tage des Messias wirklich gekommen? Diese Frage liegt dem
jüdischen Messianismus zugrunde, weil es zum inneren Wesen des messiani-
schen Geschehens gehört, dass es immer zwei Deutungen zulässt, eine natürliche
oder eine übernatürliche, die einander nicht aufheben und von denen keine wahrer

ist als die andere. Im Licht-Schatten der Historie sind alle messianischen
Bewegungen, was sie zu sein beanspruchen, und sind es nicht.

In einer anderen Aufzeichnung aus dem selben Tagebuch von 1922 befasst
er sich mit der Frage nach der Verbindung, die zwischen der Erscheinung der
Prophétie und dem Land Israel besteht: "Die Bindung der Profetie ans Land (statt
wie bei den Christen an die Zeit) ist doch etwas höchst Bedenkliches. Es ist eben
doch einfach wahr, daß der Jude, der (oder insofern er) sich im Golus5 verwurzelt,

seine jüdischreligiösen Kräfte verliert. Ohne sein Stück Deutschfremdheit
wäre auch Cohen kein solcher Jude mehr gewesen."6 Hier liegt eine versteckte
Annäherung an den Zionismus vor - oder wenigstens Gedanken über die Legitimität

des Zionismus.

Franz Rosenzweigs Entwicklung und seine Annäherung an den Zionismus
in seinen letzten Lebensjahren

Tatsächlich hat Rosenzweig schon in einem sehr frühen Stadium aufgehört,
sich zur Assimilation und zum Zionismus in gleicher Weise zu verhalten. Schon
1917 schrieb er an seine Eltern im Zusammenhang mit Hermann Cohens
deutschem Nationalismus: "Cohens geistiges Deutschtum ist genau so prekär wie
euer soziales, und ohne Bocksprünge ist die eine Fiktion so wenig aufrecht zu
erhalten wie die andre."7 Ein Jahr zuvor nimmt er Stellung zum Ort der Juden in
der deutschen Geschichte und Kultur: "Dass nun unsre ganze Teilnahme am
Leben der Völker nur 'clam, vi precario' geschieht, das habe ich doch wohl selber
schon Ihnen geschrieben. Gewiss, es ist alles Handlangerarbeit was wir leisten;
wir müssen das Urteil annehmen, wie es über uns gefällt wird, wir können uns
nicht selbst beurteilen (weil es nicht unsre eigene Geschichte ist, an der wir
wirken)."* Anders gesagt, war Rosenzweig der zionistischen Analyse ziemlich nahe,
wonach die Assimilation als Selbsttäuschung und Illusion zu betrachten ist; aber
er war nicht bereit, die Lösung der Judenfrage in der Form des politischen
Zionismus anzunehmen.

Als Zusammenfassung möchte ich aus einem Brief Rosenzweigs aus dem
Jahre 1927 über das Verhältnis zwischen jüdischer Politik und der utopischen
universalen Bestimmung des jüdischen Volkes zitieren: "Die Profeten haben die
Distanz zum eigenen Staat geschaffen, die Pharisäer die zu den Diasporastaaten.

5 Golus (aschk.) Galut: Exil, Diaspora (Anm. d. Red.).

6 Rosenzweig, Franz, GS I, Briefe und Tagebücher, Bd. 2, 801 (2.7.22).

7 AaO Bd. 1,445.
8 AaO 285 (an Rosenstock, 8.11.16) (Hervorhebung vom Übersetzer).

13



(Distanz, nicht Negation, in beiden Fällen, aber auch in beiden Fällen wirklich
Distanz, also Nichtidentifizierung.) Beide Distanzen hat das neunzehnte
Jahrhundert zerstört, die pharisäische praktisch, die profetische theoretisch (durch
Umfälschung in Kosmopolitismus, wo in Wahrheit revolutionäre Kritik des

eigenen Staats vorliegt). Der Zionismus findet sich ganz von selbst zu einer
Wiederherstellung des echten profetischen Verhältnisses zum eigenen Gemeinwesen
gedrängt. Das ist sicher. Unsicher ist, ob und in welchem Mass für die auch in
Palästina weiter bestehende Diaspora auch die pharisäische Distanz wiederhergestellt

wird."9

Dieses Zitat drückt die letzte Phase seiner Bezugnahme auf den Zionismus
aus. Schliesslich hat er sich mit dem Zionismus abgefunden, aber unter der
Bedingung, dass der Zionismus sich als Mittel, und nur als Mittel, zur Verwirklichung

einer geistigen und universalen Utopie verstehe.

9 AaO Bd. 2, 1139f (an Hans Ehrenberg, 5.5.27).

14


	Franz Rosenzweigs Einstellungen zum Zionismus

