
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Emmanuel Lévinas zum Gedenken : der Ruf des Anderen

Autor: BAnon, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Emmanuel Lévinas zum Gedenken

Der Ruf des Anderen*

Die Philosophie Emmanuel Lévinas' entzieht sich jedem Versuch einer
Vereinfachung. Wie bei allen grossen Philosophien, lässt sie sich nur von einem
geduldigen Leser erfassen, der einverstanden ist, sich von dem von ihr ausgehenden

Atem befragen zu lassen, denn sie regt zum Denken an. Wie verschafft man
sich einen Zugang zu ihr? Auf welchem Weg tritt man in dieses umfassende und
anspruchsvolle Werk?

In einem sehr schönen, Schwierige Freiheit abschliessenden Aufsatz weist
Lévinas selbst uns den Weg. "Signatur" ist das autobiographische Inventar und
die synthetische und entstehungsgeschichtliche Vorstellung seiner philosophischen

Route. Dieser Topos ist - in seiner bewundernswürdigen Schlichtheit - die
sicherste Führung, um die Entwicklung seines Denkens zu studieren, ohne
Wesentliches aus seiner Thematik, sowie ihren Gliederungen, zu verfehlen. Wir
werden also auf diesem vom Meister abgesteckten Weg wandeln, um einige
Hauptaspekte seiner Philosophie zu erläutern.

Lévinas' Denken hebt hervor, was von der philosophischen Tradition stets
vernachlässigt oder verdrängt wurde: das Motiv der Anrede gegenüber der
Betrachtung, der Antwort gegenüber dem Konzept, der Passivität gegenüber der
Vorherrschaft des Ichs, der Bescheidenheit der Aufnahmebereitschaft gegenüber
dem Hochmut der eigenständigen Vernunft, allgemeiner: das Motiv des Dienens
gegenüber der Herrschaft, das Motiv des Anderen gegenüber dem Gleichen. Den
Taten des Odysseus, dessen Fahrt mit dem Weg der Philosophie verglichen wurde

und nur eine Heimkehr zu seiner Geburtsinsel war - "ein Sichzufriedenstellen
mit dem Gleichen, eine Verkennung des Anderen" -, zieht Lévinas Abraham vor,
den Berufenen, der sich, ohne zu wissen wohin, aufmacht und sich schon ausgehend

für die Begegnung mit dem Anderen bereit macht.

Die zwei Ursprünge von Sinn
Von Husserl ausgehend eröffnet Lévinas Wege des Denkens, die "nicht

mehr bei Husserl vorkommen", erkennt seine Schuldigkeit gegenüber Heidegger
- gewährt ihm jedoch keine Nachsicht - und räumt dem Anderen, "diesem Bruder
in Menschlichkeit", einen wichtigen Platz ein, um dieses grauenvolle 20.
Jahrhundert zu denken. Trotz der Welt- und Einzelkriege, des Nazismus und Stalinismus,

der Vernichtungslager, der Gaskammern und der nuklearen Aufrüstung,
des Terrorismus und der Arbeitslosigkeit ist Lévinas nicht dem Nihilismus oder
der Verzweiflung verfallen. Der Preis dafür war "dieser Tumor im Gedächtnis",
doch Lévinas hat es uns ermöglicht, auf intellektuelle und geistliche Weise, nach

* Auf Französisch erschienen in: L 'Arche 459 1996), 69-71 ; Übersetzung von Ulrike
Marvel-Simon, Versoix, Schweiz..

59



Auschwitz zu denken, d.h. den Menschen zu denken: "der die erfahrene
Ungerechtigkeit der begangenen Ungerechtigkeit vorzieht, der sein Dasein rechtfertigt,

statt es zu sichern" mit gutem Recht und seinem guten Gewissen. Im Herzen
dieser Reflexion treffen Philosophie und Judentum, Athen und Jerusalem,
aufeinander - nährend und befruchtend - und kommen miteinander ins Gespräch.

Ohne je die griechische Denkweise aufzugeben, d.h. ohne das Feld der
Genauigkeit und der logischen Bemühung zu verlassen - denn sie allein ermöglicht
einen auf die Allgemeinheit der Menschen ausgerichteten Diskurs -, wollte Lévinas

für sie, in ihr, ein fremdes Wort erklingen (und ersinnen) lassen. [Ein Wort]
des Anderen, der Griechen; [ein Wort] Israels. Fern jedes mystischen
Überschwangs, jeder Begeisterung für das Sakrale würde das Judentum für eine
"schwierige Freiheit" plädieren und sie denken - wo die ethische Sorge um den
Anderen weilt, wie Lévinas sich die Stellung erkämpft hat, wo er denkbar wird.
Wenn die Dichtung im Abendland als letzte Zufluchtsstätte des Absoluten
erscheint, geht Lévinas den Umweg über die Bibelverse quer durch deren Auslegung

in der rabbinischen Literatur. Das Zitieren derselben setzt keine Fügsamkeit

irgendeiner Macht voraus, da diese Verse das Denken nicht ersetzen. Sie
dienen nie als Beweis. Sie sind Zeugen einer Erfahrung und einer zu lange
verkannten Tradition: von der Möglichkeit, den Menschen nicht mehr als "Hirten
des Seins" zu denken, sondern als Ebenbild Gottes, d.h. menschlich oder gar
verantwortlich, für den Anderen verantwortlich und dem Anderen Antwort gebend:
"hinneni: hier bin ich" antwortend, dem Anderen grundsätzlich zugeneigt. Eine
Philosophie also, die dem geoffenbarten Wort und seinen Kommentaren Gehör
schenkt, ihm - auf diese Weise - seine offenbarende Macht wiederverliehen hat,
eine Philosophie, die in der Zeit der Geschichte Zeugnis ablegen wollte von einer
Zeit, die über der Geschichte schwebt: jener "heiligen Geschichte", wie Lévinas
es gerne formulierte, - eines Wortes, das sich der Welt nicht anpasst, das die
Sorge um den Menschen gebietet, die mich dem Anderen weiht.

Der Primat der Ethik
In einer Welt, wo die beherrschende moralische Verhaltensidee "Alles ist

erlaubt" oder "Tue, was dir gefällt" heisst, klingt das Wort Ethik veraltet. Un-
zweifelbar ist die Moral nichts als eine Macht der Repression der Lust oder
bestenfalls des Interesseausgleichs. Lévinas hat indessen unablässig wiederholt,
dass die Ethik - die Beziehung zum Anderen - kein Wissensbereich unter anderen,

sondern die Erste Philosophie sei. Die Ethik ist weder Erfahrung der Werte
noch abstrakter Imperativ, sie entspringt der Begegnung mit dem Anderen, der
Begrüssung, die seinem Antlitz widerfährt, nicht etwa seine Gesichtszüge
abmessend in der Beschreibung seiner Augenfarbe oder der Textur seiner Haut,
denn das Antlitz ist nicht Schalttafel, wo die physischen und psychischen Regungen

(die Verdauung, das Schauen, das Gehör, das Atmen, die Reflexion, die
Gefühle) enden. Das Antlitz ist kein Bild, sondern das, was stets die Plastik jedes
Bildes übersteigt. Das Antlitz ist Ausdruck, hilflose Blosse, die Mordgelüste
entfacht und gleichzeitig verbietet. In der Versuchung zu morden wäre nur der
Wille, das unzerstörbare Antlitz des Anderen zu zerstören, die Absicht, ihn zum
Schweigen zu bringen. Das Antlitz ist der exponierte Körperteil, wo sich die

60



metaphysische Spur des Jenseits einschreibt, wo sie sich als Gesetz einschreibt:
"Du sollst nicht töten." Denn das Antlitz des Anderen ist dasjenige, das meiner
Machtergreifung, meinem Hang, alles zu ergreifen, mir alles anzueignen, widersteht.

Dieser Widerstand ist ethisch. "Das Humane beginnt dort, wo die Lebenskraft,

unschuldig erscheint, der Möglichkeit nach mörderisch, und durch Verbote
in Schach gehalten wird." Andererseits fordert mich dieser an mich gerichtete

Aufruf auf, die Entbehrungen und das Elend des Anderen auf mich zu nehmen, in
dem Ausmass, wie er es setzt. Das heisst, man soll das Sinai-Wort in seiner
positiven Bedeutung auffassen: "Du wirst dem anderen Menschen zum Leben
verhelfen". Das Antlitz des Anderen richtet eine Frage an uns: die Bitte geliebt zu
werden, - keine Gefühlliebe, die obendrein dazukommen könnte, sondern eine
Vernunftliebe. Ja, Lévinas, der sich in der Tradition der Bibel und der Lehrer der
jüdischen Überlieferung situiert, hat gelernt, dass man Liebe befehlen kann, dass
es ein Gebot gibt, seinen Nächsten zu lieben. Denn gegenüber diesem Nächsten
stehe ich immer in der Schuld: Gläubiger einer Schuld, die jeder Leihgabe vorangeht,

einer Schuld, die in demselben Masse wächst, wie sie getilgt wird. Wir sind
weit entfernt von den Griechen, die die Ethik von der Kenntnis ausgehend dachten,

wo das Böse in der Unkenntnis bestand und das Gute in der Kenntnis. Hier
ist die Ethik das Zerreissen der Sorge um sich selbst - das Ego - durch das

Angesprochensein von dem Antlitz des Nächsten. Es ist die Umkehr der Sorge um
sich selbst in die Besorgnis für den Anderen. Diese heimsuchende Beziehung zu
oder diese unendliche Bindung mit dem Nächsten, die man "in der Weise der
Abgabe desjenigen Brotes, das ich gerade verspeise" lebt, deren Anklänge man
in der Bibel findet, wird von Lévinas "caritas " (aus Hochschätzung entspringende

Liebe) genannt. Es ist eine Güte, die keine Belohnung erwartet, ein Mitleid
ohne Kompensation, eine Klage aus dem Inneren (Jer 31,19), ein Chêsêd. Diesem

Vorrang des Anderen, den die Bibel gemäss Lévinas lehrt, verleiht er nicht
nur einen philosophischen Ausdruck, vielmehr erhebt er ihn zur Würde eines
Denkens mit dem warnenden Hinweis, "man möge die Schrift nicht ablehnen,
ohne sie lesen zu können ...".

Die Justiz, der Staat
Wenn indessen jeder dem Anderen der Nächste ist, setzt die Ordnung der

Justiz mit dem Dritten ein. Denn wären wir nur zu zweit auf der Welt, schuldete
ich dem Anderen alles. Doch es gibt unzählige "andere". Was tun? Wie soll ich
zwischen diesem anderen oder jenem anderen wählen? Wem soll ich den Vorrang

gewähren? Hier verlassen wir den Bereich der Ethik, der Caritas (Liebe)
unter Einzelnen, um in das Politische einzutreten. Und die Liebe (caritas)
vervollkommnet sich in ihrem Gerechtigkeitsanspruch. Hier greift der Staat ein. Die
Gesellschaft oder die Bürgergemeinschaft beginnt, sobald wir zu dritt sind,
sobald der Dritte erscheint. Dann muss man abwiegen und vergleichen, Recht
sprechen, dem einen widerstehen, um den anderen zu retten, zwischen ihnen auswählen

und sie gleich betrachten. Dies ist die Ordnung des Gesetzes, der Institutionen,

der Autorität. Ohne Justiz und staatliche Institutionen läuft die Liebe (Caritas)

Gefahr, zur Ungerechtigkeit zu werden.

Mit der Gerechtigkeit tritt Griechenland und sein politisches Denken auf die

61



Bühne. Die griechischen Philosophen haben sich mit der Bürgergemeinschaft
und deren Organisation, mit dem Bürgerkonzept befasst, die gemäss Lévinas auf
die Ideen der Geschwisterlichkeit und Gleichheit verweisen, denn: wurde das
Rechtsurteil einmal mit ganzer Strenge gesprochen, soll man es mildern, indem
man die Stimme der Person als einzelne erhört. Es muss zwar "gestraft" werden,
aber ohne "zu erniedrigen". Das heisst, dass die Notwendigkeit der Justiz und der
staatlichen Institutionen die Liebe (caritas), die Güte, den Chêsêd nicht
ausschlössen darf; sie darf nicht das Antlitz des Anderen verwerfen.

Um die Verknüpfung dieser Begriffe klarzumachen, zitierte Lévinas folgenden

talmudischen Text (Nidda 70b): "Die Bürger von Alexandria fragten Rabbi
Jehoschua' ben Chanania: 'Gibt es denn keinen Widerspruch zwischen diesen
Bibelversen? Der eine (Dtn 10,17) sagt: «der sein Antlitz nicht wendet [der kein
Ansehen achtet]», doch der andere (Num 6,26) sagt: «Gott wendet sein Antlitz
dir zu.»' Er antwortete ihnen: 'Hier [ersteres] vor dem Rechtsspruch, da [letzteres]

nach dem Rechtsspruch.'" In Israel pflegten die Richter den Brauch, sich das
Gesicht zu bedecken, bevor sie die Kläger empfingen und während der Dauer des
Prozesses, um zu verhindern, von deren Erscheinung beeinflusst zu werden.
Doch als das Urteil abgegeben worden war, nahmen sie die Bedeckung ab, um
Frieden zu stiften und zu trösten, um das Antlitz dessen, den sie verurteilt hatten,
aufzunehmen. Mit anderen Worten bleibt die Verpflichtung zur Liebe (caritas),
welche der Einrichtung der Justiz vorangeht, bestehen; sie ruft ihn aus dem Herzen

gerade dieser Justiz und danach, indem sie ihn daran erinnert, dass das
Gesetz stets wiederaufgenommen werden soll und dass es mit dem Verlust des
Antlitzes des Nächsten jede Berechtigung verliert. Hiermit befinden wir uns
jenseits der institutionellen Justiz, indessen erhalten wir gleichsam die Spannung
zwischen Gerechtigkeit und Liebe (caritas) aufrecht. Demzufolge besteht die
Identität Europas für Lévinas aus "der Bibel und den Griechen". Europa ist kein
einfaches Ineinanderflössen zweier Kulturströme, es ist eine Konkretion, wo die
philosophischen und biblischen Weisheiten mehr als nur zusammenkommen.
Diese Konkretion ist mehr als ein Konvergieren der philosophischen und
biblischen Weisheiten.

Dies sind einige der leitenden Gedanken der Philosophie von Lévinas, die
uns anregt zu denken. Und, wenn jeder Denkansatz, der uns von Ihm gegeben ist,
Ihn ehrt, haben wir die Pflicht, dieses Werk weiter nach-zudenken.

David Banon

62


	Emmanuel Lévinas zum Gedenken : der Ruf des Anderen

