Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Emmanuel Lévinas zum Gedenken : der Ruf des Anderen
Autor: BAnon, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960714

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Emmanuel Lévinas zum Gedenken

Der Ruf des Anderen*

Die Philosophie Emmanuel Lévinas’ entzieht sich jedem Versuch einer
Vereinfachung. Wie bei allen grossen Philosophien, lésst sie sich nur von einem
geduldigen Leser erfassen, der einverstanden ist, sich von dem von ihr ausgehen-
den Atem befragen zu lassen, denn sie regt zum Denken an. Wie verschafft man
sich einen Zugang zu ihr? Auf welchem Weg tritt man in dieses umfassende und
anspruchsvolle Werk?

In einem sehr schonen, Schwierige Freiheit abschliessenden Aufsatz weist
Lévinas selbst uns den Weg. “Signatur” ist das autobiographische Inventar und
die synthetische und entstehungsgeschichtliche Vorstellung seiner philosophi-
schen Route. Dieser Topos ist - in seiner bewundernswiirdigen Schlichtheit - die
sicherste Fiihrung, um die Entwicklung seines Denkens zu studieren, ohne We-
sentliches aus seiner Thematik, sowie ihren Gliederungen, zu verfehlen. Wir
werden also auf diesem vom Meister abgesteckten Weg wandeln, um einige
Hauptaspekte seiner Philosophie zu erldutern.

Lévinas’ Denken hebt hervor, was von der philosophischen Tradition stets
vernachléssigt oder verdriangt wurde: das Motiv der Anrede gegeniiber der Be-
trachtung, der Antwort gegeniiber dem Konzept, der Passivitit gegeniiber der
Vorherrschaft des Ichs, der Bescheidenheit der Aufnahmebereitschaft gegeniiber
dem Hochmut der eigenstidndigen Vernunft, allgemeiner: das Motiv des Dienens
gegeniiber der Herrschaft, das Motiv des Anderen gegeniiber dem Gleichen. Den
Taten des Odysseus, dessen Fahrt mit dem Weg der Philosophie verglichen wur-
de und nur eine Heimkehr zu seiner Geburtsinsel war - “ein Sichzufriedenstellen
mit dem Gleichen, eine Verkennung des Anderen” -, zieht Lévinas Abraham vor,
den Berufenen, der sich, ohne zu wissen wohin, aufmacht und sich schon ausge-
hend fiir die Begegnung mit dem Anderen bereit macht.

Die zwei Urspriinge von Sinn

Von Husserl ausgehend erdffnet Lévinas Wege des Denkens, die “nicht
mehr bei Husserl vorkommen”, erkennt seine Schuldigkeit gegeniiber Heidegger
- gewihrt ihm jedoch keine Nachsicht - und raumt dem Anderen, “diesem Bruder
in Menschlichkeit”, einen wichtigen Platz ein, um dieses grauenvolle 20. Jahr-
hundert zu denken. Trotz der Welt- und Einzelkriege, des Nazismus und Stalinis-
mus, der Vernichtungslager, der Gaskammern und der nuklearen Aufriistung,
des Terrorismus und der Arbeitslosigkeit ist Lévinas nicht dem Nihilismus oder
der Verzweiflung verfallen. Der Preis dafiir war “dieser Tumor im Gedéchtnis”,
doch Lévinas hat es uns ermdoglicht, auf intellektuelle und geistliche Weise, nach

*  Auf Franzosisch erschienen in: L’Arche 459 (1996), 69-71; Ubersetzung von Ulrike
Marvel-Simon, Versoix, Schweiz..

29



Auschwitz zu denken, d.h. den Menschen zu denken: “der die erfahrene Unge-
rechtigkeit der begangenen Ungerechtigkeit vorzieht, der sein Dasein rechtfer-
tigt, statt es zu sichern” mit gutem Recht und seinem guten Gewissen. Im Herzen
dieser Reflexion treffen Philosophie und Judentum, Athen und Jerusalem, auf-
einander - nidhrend und befruchtend - und kommen miteinander ins Gespréch.

Ohne je die griechische Denkweise aufzugeben, d.h. ohne das Feld der Ge-
nauigkeit und der logischen Bemiihung zu verlassen - denn sie allein ermoglicht
einen auf die Allgemeinheit der Menschen ausgerichteten Diskurs -, wollte Lévi-
nas fiir sie, in ihr, ein fremdes Wort erklingen (und ersinnen) lassen. [Ein Wort]
des Anderen, der Griechen; [ein Wort] Israels. Fern jedes mystischen Uber-
schwangs, jeder Begeisterung fiir das Sakrale wiirde das Judentum fiir eine
“schwierige Freiheit” plddieren und sie denken - wo die ethische Sorge um den
Anderen weilt, wie Lévinas sich die Stellung erkdmpft hat, wo er denkbar wird.
Wenn die Dichtung im Abendland als letzte Zufluchtsstitte des Absoluten er-
scheint, geht Lévinas den Umweg iiber die Bibelverse quer durch deren Ausle-
gung in der rabbinischen Literatur. Das Zitieren derselben setzt keine Fiigsam-
keit irgendeiner Macht voraus, da diese Verse das Denken nicht ersetzen. Sie
dienen nie als Beweis. Sie sind Zeugen einer Erfahrung und einer zu lange ver-
kannten Tradition: von der Moéglichkeit, den Menschen nicht mehr als “Hirten
des Seins” zu denken, sondern als Ebenbild Gottes, d.h. menschlich oder gar ver-
antwortlich, fiir den Anderen verantwortlich und dem Anderen Antwort gebend:
“hinneni: hier bin ich” antwortend, dem Anderen grundsitzlich zugeneigt. Eine
Philosophie also, die dem geoffenbarten Wort und seinen Kommentaren Gehor
schenkt, ihm - auf diese Weise - seine offenbarende Macht wiederverliehen hat,
eine Philosophie, die in der Zeit der Geschichte Zeugnis ablegen wollte von einer
Zeit, die tiber der Geschichte schwebt: jener “heiligen Geschichte”, wie Lévinas
es gerne formulierte, - eines Wortes, das sich der Welt nicht anpasst, das die
Sorge um den Menschen gebietet, die mich dem Anderen weiht.

Der Primat der Ethik

In einer Welt, wo die beherrschende moralische Verhaltensidee “Alles ist
erlaubt” oder “Tue, was dir geféllt” heisst, klingt das Wort Ethik veraltet. Un-
zweifelbar ist die Moral nichts als eine Macht der Repression der Lust oder be-
stenfalls des Interesseausgleichs. Lévinas hat indessen unablissig wiederholt,
dass die Ethik - die Beziehung zum Anderen - kein Wissensbereich unter ande-
ren, sondern die Erste Philosophie sei. Die Ethik ist weder Erfahrung der Werte
noch abstrakter Imperativ, sie entspringt der Begegnung mit dem Anderen, der
Begriissung, die seinem Antlitz widerfihrt, nicht etwa seine Gesichtsziige ab-
messend in der Beschreibung seiner Augenfarbe oder der Textur seiner Haut,
denn das Antlitz ist nicht Schalttafel, wo die physischen und psychischen Regun-
gen (die Verdauung, das Schauen, das Gehor, das Atmen, die Reflexion, die
Gefiihle) enden. Das Antlitz ist kein Bild, sondern das, was stets die Plastik jedes
Bildes iibersteigt. Das Antlitz ist Ausdruck, hilflose Blosse, die Mordgeliiste
entfacht und gleichzeitig verbietet. In der Versuchung zu morden wire nur der
Wille, das unzerstorbare Antlitz des Anderen zu zerstoren, die Absicht, ihn zum
Schweigen zu bringen. Das Antlitz ist der exponierte Korperteil, wo sich die

60



metaphysische Spur des Jenseits einschreibt, wo sie sich als Geserz einschreibt:
“Du sollst nicht toten.” Denn das Antlitz des Anderen ist dasjenige, das meiner
Machtergreifung, meinem Hang, alles zu ergreifen, mir alles anzueignen, wider-
steht. Dieser Widerstand ist ethisch. “Das Humane beginnt dort, wo die Lebens-
kraft, unschuldig erscheint, der Moglichkeit nach morderisch, und durch Verbo-
te in Schach gehalten wird.” Andererseits fordert mich dieser an mich gerichtete
Aufruf auf, die Entbehrungen und das Elend des Anderen auf mich zu nehmen, in
dem Ausmass, wie er es setzt. Das heisst, man soll das Sinai-Wort in seiner posi-
tiven Bedeutung auffassen: “Du wirst dem anderen Menschen zum Leben ver-
helfen”. Das Antlitz des Anderen richtet eine Frage an uns: die Bitte geliebt zu
werden, - keine Gefiihlliebe, die obendrein dazukommen konnte, sondern eine
Vernunftliebe. Ja, Lévinas, der sich in der Tradition der Bibel und der Lehrer der
jiidischen Uberlieferung situiert, hat gelernt, dass man Liebe befehlen kann, dass
es ein Gebot gibt, seinen Néchsten zu lieben. Denn gegeniiber diesem Néchsten
stehe ich immer in der Schuld: Gldubiger einer Schuld, die jeder Leihgabe voran-
geht, einer Schuld, die in demselben Masse wichst, wie sie getilgt wird. Wir sind
weit entfernt von den Griechen, die die Ethik von der Kenntnis ausgehend dach-
ten, wo das Bose in der Unkenntnis bestand und das Gute in der Kenntnis. Hier
ist die Ethik das Zerreissen der Sorge um sich selbst - das Ego - durch das An-
gesprochensein von dem Antlitz des Nichsten. Es ist die Umkehr der Sorge um
sich selbst in die Besorgnis fiir den Anderen. Diese heimsuchende Beziehung zu
oder diese unendliche Bindung mit dem Nichsten, die man “in der Weise der
Abgabe desjenigen Brotes, das ich gerade verspeise” lebt, deren Anklénge man
in der Bibel findet, wird von Lévinas “caritas” (aus Hochschitzung entspringen-
de Liebe) genannt. Es ist eine Giite, die keine Belohnung erwartet, ein Mitleid
ohne Kompensation, eine Klage aus dem Inneren (Jer 31,19), ein Chéséd. Die-
sem Vorrang des Anderen, den die Bibel gemiss Lévinas lehrt, verleiht er nicht
nur einen philosophischen Ausdruck, vielmehr erhebt er ihn zur Wiirde eines
Denkens mit dem warnenden Hinweis, “man moge die Schrift nicht ablehnen,
ohne sie lesen zu konnen ...”.

Die Justiz, der Staat

Wenn indessen jeder dem Anderen der Nichste ist, setzt die Ordnung der
Justiz mit dem Dritten ein. Denn wiren wir nur zu zweit auf der Welt, schuldete
ich dem Anderen alles. Doch es gibt unzihlige “andere”. Was tun? Wie soll ich
zwischen diesem anderen oder jenem anderen wihlen? Wem soll ich den Vor-
rang gewihren? Hier verlassen wir den Bereich der Ethik, der caritas (Liebe)
unter Einzelnen, um in das Politische einzutreten. Und die Liebe (caritas) ver-
vollkommnet sich in ihrem Gerechtigkeitsanspruch. Hier greift der Staat ein. Die
Gesellschaft oder die Biirgergemeinschaft beginnt, sobald wir zu dritt sind, so-
bald der Dritte erscheint. Dann muss man abwiegen und vergleichen, Recht spre-
chen, dem einen widerstehen, um den anderen zu retten, zwischen thnen auswih-
len und sie gleich betrachten. Dies ist die Ordnung des Gesetzes, der Institutio-
nen, der Autoritit. Ohne Justiz und staatliche Institutionen lduft die Liebe (cari-
tas) Gefahr, zur Ungerechtigkeit zu werden.

Mit der Gerechtigkeit tritt Griechenland und sein politisches Denken auf die

61



Biihne. Die griechischen Philosophen haben sich mit der Biirgergemeinschaft
und deren Organisation, mit dem Biirgerkonzept befasst, die gemiss Lévinas auf
die Ideen der Geschwisterlichkeit und Gleichheit verweisen, denn: wurde das
Rechtsurteil einmal mit ganzer Strenge gesprochen, soll man es mildern, indem
man die Stimme der Person als einzelne erhort. Es muss zwar “gestraft” werden,
aber ohne “zu erniedrigen”. Das heisst, dass die Notwendigkeit der Justiz und der
staatlichen Institutionen die Liebe (caritas), die Giite, den Chéséd nicht aus-
schliessen darf; sie darf nicht das Antlitz des Anderen verwerfen.

Um die Verkniipfung dieser Begriffe klarzumachen, zitierte Lévinas folgen-
den talmudischen Text (Nidda 70b): “Die Biirger von Alexandria fragten Rabbi
Jehoschua‘ ben Chanania: ‘Gibt es denn keinen Widerspruch zwischen diesen
Bibelversen? Der eine (Dtn 10,17) sagt: «der sein Antlitz nicht wendet [der kein
Ansehen achtet]», doch der andere (Num 6,26) sagt: «Gott wendet sein Antlitz
dir zu.»” Er antwortete ithnen: ‘Hier [ersteres| vor dem Rechtsspruch, da [letzte-
res] nach dem Rechtsspruch.”” In Israel pflegten die Richter den Brauch, sich das
Gesicht zu bedecken, bevor sie die Kldger empfingen und wihrend der Dauer des
Prozesses, um zu verhindern, von deren Erscheinung beeinflusst zu werden.
Doch als das Urteil abgegeben worden war, nahmen sie die Bedeckung ab, um
Frieden zu stiften und zu trosten, um das Antlitz dessen, den sie verurteilt hatten,
aufzunehmen. Mit anderen Worten bleibt die Verpflichtung zur Liebe (caritas),
welche der Einrichtung der Justiz vorangeht, bestehen; sie ruft ihn aus dem Her-
zen gerade dieser Justiz und danach, indem sie ihn daran erinnert, dass das Ge-
setz stets wiederaufgenommen werden soll und dass es mit dem Verlust des
Antlitzes des Néchsten jede Berechtigung verliert. Hiermit befinden wir uns jen-
seits der institutionellen Justiz, indessen erhalten wir gleichsam die Spannung
zwischen Gerechtigkeit und Liebe (caritas) aufrecht. Demzufolge besteht die
Identitit Europas fiir Lévinas aus “der Bibel und den Griechen”. Europa ist kein
einfaches Ineinanderfliessen zweier Kulturstrome, es ist eine Konkretion, wo die
philosophischen und biblischen Weisheiten mehr als nur zusammenkommen.
Diese Konkretion ist mehr als ein Konvergieren der philosophischen und bibli-
schen Weisheiten.

Dies sind einige der leitenden Gedanken der Philosophie von Lévinas, die
uns anregt zu denken. Und, wenn jeder Denkansatz, der uns von IThm gegeben ist,
Ihn ehrt, haben wir die Pflicht, dieses Werk weiter nach-zudenken.

David Banon

62



	Emmanuel Lévinas zum Gedenken : der Ruf des Anderen

