Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 52 (1996)
Vorwort: Zu diesem Heft
Autor: Rubeli-Guthauser, Nico

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zu diesem Heft

Die Auseinandersetzungen zwischen den Religionen stellen einerseits eine
lange Geschichte erniedrigenden Wegsehens dar, Spitzen des Entgegnens, ja der
Kriege bis hin zum Grauen der Schoa. Andererseits leuchteten durch alle Zeiten
hindurch Momente mitmenschlicher Begegnungen auf. Beide Gesichter priigen
das Christentum und den Islam im Diskurs mit dem Judentum. Das wissen-
schaftliche Betrachten, das differenzierende Wahrnehmen dieser tiefen Ambiva-
lenz birgt zwei Quellen der mitmenschlichen Sehnsucht: die Erarbeitung einer
verséhnenden Begegnung der Nachkommen aller Traditionen und das schopfe-
rische Erinnern historischer Texte und Ereignisse gegenseitigen Verstehens und
ethischer Verldsslichkeit.

Auf drei vollig verschiedenen Ebenen ndhern wir uns diesem Themenbe-
reich. Im ersten Beitrag befasst sich Simone Rosenkranz mit einem faszinieren-
den Religionsphilosophen des 13. Jahrhunderts, der sich in einer bemerkenswer-
ten Weise iibt im objektivierenden und fundierten Kennenlernen, im Vergleichen
und Abwiéigen, - als Triebfeder stets die Frage nach einer objektiven Wahrheit.
Die einzelnen inhaltlichen Motive sind frappant modern. Ibn Kammiina formu-
liert Fragen, die spdter von Franz Rosenzweig eindriicklich ausdifferenziert
werden, wie z.B. die Frage nach der “Unerlostheit der Welt”, die im Christentum
Sditze der Liebe in ein gefdihrliches Gewaltpotential verwandelte. Die Aspekte
der religidsen Differenz und Analogie lagen schon Jahrhunderte auf dem Tisch
der Geistesgeschichte. Wir malen uns manch verpasste Chance des jiidisch-
christlich-islamischen Dialogs aus. An dieser Stelle warnt Simone Rosenkranz
mit Recht vor einer allzu schnellen Parallelisierung mit Bereichen der modernen
Forschung. Die Methoden und das Weltbild sind in den Grundfesten unter-
schiedlich und demnach auch die Resultate. Mich beeindruckt, wie im Gegensatz
zur vorwiegend polemischen interreligiosen Literatur des Mittelalters hier ein
Beitrag zum Verstehen der monotheistischen Religionen angestrebt wird, der
auch praktisch vor Konversionen warnt. In dieser Hinsicht darf Ibn Kammiinas
Beitrag aus dem 13. Jahrhundert wohl als verpasste Chance des interreligiosen
Gesprdchs gewertet werden, der nie sozial relevant in die Mehrheitsbewegungen
Einlass gefunden hatte, sondern erst heute wieder in seinen Implikationen posi-
tiv zum Tragen kommen kann.

Die zwei weiteren Beitrige beleuchten Aspekte christlich-jiidischer Begeg-
nung in der Wissenschaftsgeschichte, die unsere westeuropdische Kultur ge-
formt haben und heute prigen.

David Banon betrachtet die Begegnung von Judentum und Christentum in
der exegetischen Wissenschaft. Die Entfaltung der Methoden der diachronen
Bibelkritik und der modernen synchronen Texttheorien werden als nicht unbela-
stet von inhaltlichen Prdamissen gewertet und in bezug auf Chancen und Gefah-

1



ren fiir die Lektiire des Tanach (Hebrdische Bibel) verglichen. Die Wirkungsge-
schichte von biblischen Texten wurde in bezug auf die Ausblendung des Juden-
tums, in bezug auf Diskiminierung und Gewalt schon breit diskutiert. Kann diese
Kldrung nun auch im Bereich der Geschichte und Entwicklung von exegetischen
Methoden erfolgen? Zumindest wird auf christlicher Seite neben der auffiilligen
Verdringung jiidischer Quellen und zugleich der Mehrheit jiidischer wissen-
schaftlicher Gesprdchsangebote auch eine unter dem Mantel von wissenschaftli-
chen Methoden verhiillte apologetische Abzweckung und religiose Konkurrenz
erkennbar. Beim Erlernen eines hermeneutisch bewussteren Verstehens von
Texten einerseits und andererseits der Auslegungen verschiedener Traditionen
und Schulen werden die kritische Funktion und der heuristische Gewinn syn-
chroner Methoden neue Dimensionen nicht nur fiir die Exegese, sondern auch
fiir das Verstehen des Judentums schaffen. Wenn wir die an der Leserin und am
Leser orientierte Fragestellung in der Auslegung beriicksichtigen, kann Sinn
gesetzt werden, der gerade die Auslegenden, die Lesenden in eine neue - auch
ethisch relevante - Verantwortung ruft. Was dies nun fiir die kritische Funktion
der historisch-kritischen Methode bedeutet, die ja in diesem Jahrhundert (neben
aller antijiidischen Struktur christlicher Mehrheits-Theologien) sich als Befrei-
ung der Texte aus dem Machtbereich der politisch Mdichtigen, als objektivieren-
de Kraft der kritischen Wahrheitsfindung erwiesen hat, - die Zukunft wird hier
noch weitere Diskurse erdffnen.

Als Drittes bietet die Judaica ein neues Genre an: “Im Gespriich”. Dieses
Angebot soll Forschenden und Lernenden als Plattform zur wissenschaftlichen
Meinungsbildung und Auseinandersetzung dienen. Hans L. Reichrath diskutiert
in diesem Heft die christliche dogmatische Arbeit von Friedrich-Wilhelm Mar-
quardt, die versucht, Christentum und Judentum zu verbinden als unterscheidba-
re religiose Ildentitdtsstifter in einem gemeinsamen grosseren Horizont und tie-
fen inhaltlichen Verstrebungen, - ein Versuch aus christlicher Sicht. In der noch
immer “Israel vergessenen” Gegenwart ist er einer der wichtigen und am mei-
sten gelesenen Mahner, das Judentum und vor allem die Gemeinschaft der Juden
nie zu verdrdngen und zu vergessen. Er leitet angehende Pfarrerinnen und Pfar-
rer an und macht ihnen Mut, ihren Antisemitismus aufzuarbeiten und abzutra-
gen, um einer pluralistischeren Mitmenschlichkeit im Herzen des Christentums,
in der christlichen Dogmatik Platz zu machen. Die Frage, die Reichrath in seiner
genauen Lektiire Margquardts uns Christinnen und Christen stellt, ist eine
Grundfrage unserer Epoche: Wie weiter nach der Schoa? Und die seit Auschwitz
durch nichts mehr zu verdringende Frage héingt bleiern im Raum: Ist es nicht
eine Holle zu spdit? Ob die Reinterpretation jahrhundertelang antisemitisch und
gewalttiitig gedeuteter Worte, wie z.B. das Motiv der Verstockung (die iiber
Paulus’ Briefe im nicht-jiidischen Raum eine verhdngnisvolle Wirkungsge-
schichte hatte und noch heute hat), das Christentum nach Auschwitz zu einem
verléiisslicheren Partner werden lisst? Einiges ist an der Basis schon geschehen.
Auch kirchenpolitisch ist manch sinnvoller Akt der Busse und Umkehr ausgeldst
worden. Die christlichen Reaktionen auf Marquardt beweisen jedoch, wie wenig
im Christentum trotz allem die Grundfrage, die Tiefe des Bruchs unserer westeu-
ropdischen Kulturen durch die Schoa erfahrbar und bearbeitet wird. Welcher
Diskurs ist heute, schon mehr als eine Generation nach der Schoa sinnvoll? Wir

2



laden Sie, liebe Leserin, lieber Leser, ein, sich auf diese Ansditze der Erneuerung
zu beziehen und aktiv ins Gespréich zu treten. Die Fragen lassen sich nicht ver-
driingen.

Er war ein Philosoph unseres Jahrhunderts, der nicht nur davon wusste,
sondern es unermiidlich schrieb und lehrte, wie das biblische Erbe erfahren und
erlernt werden kann, um dem Mitmenschen Raum zum Leben zu schenken. Er hat
sein Lebenswerk vollendet. Emmanuel Lévinas s.A. zum Gedenken ist unser vier-
ter Beitrag gewidmet. Sein Denken ruft uns als Zeugen des Mitdenkens und Mit-
Gedenkens in die Verantwortung.

FEine spezielle christlich-jiidische Periode von Begegnung und Polemik vol-
ler Projektionen und spannender Objektivierungsversuche jiidischer- und
christlicherseits ist die Geschichte der Archéologie Qumrans und insbesondere
auch die wissenschaftliche und populdre Wirkungsgeschichte der Qumrantexte.
Eine lingere Rezension von Armin Lange “grdbt” im Feld der Interpretationen
dieser literarischen und historischen Thesen ein Stiick weiter, ein Themenbe-
reich, der so viele Menschen unserer Zeit zu bewegen vermag.

Wir freuen uns, unsere Redaktionskommission mit der versierten und viel-
seitig kompetenten Sprach- und Literaturwissenschaftlerin Dr. Gabrielle Ober-
héinsli-Widmer aus Dietikon/Ziirich erweitern und bereichern zu konnen. Unse-
rer Leserschaft ist sie als wissenschaftliche Autorin bereits bekannt. Ihre inhalt-
lichen Beitrige werden unserer Zeitschrift in Zukunft neue Impulse geben und
uns neue Ebenen fiir das Verstehen des Judentums erschliessen. Wir heissen
Frau Dr. Oberhdnsli-Widmer in unserer Redaktionskommission herzlich will-
kommen!

Ihr Nico Rubeli-Guthauser



	Zu diesem Heft

