
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Vorwort: Zu diesem Heft

Autor: Rubeli-Guthauser, Nico

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu diesem Heft

Die Auseinandersetzungen zwischen den Religionen stellen einerseits eine
lange Geschichte erniedrigenden Wegsehens dar, Spitzen des Entgegnens, ja der
Kriege bis hin zum Grauen der Schon. Andererseits leuchteten durch alle Zeiten
hindurch Momente mitmenschlicher Begegnungen auf. Beide Gesichter prägen
das Christentum und den Islam im Diskurs mit dem Judentum. Das
wissenschaftliche Betrachten, das differenzierende Wahrnehmen dieser tiefen Ambivalenz

birgt zwei Quellen der mitmenschlichen Sehnsucht: die Erarbeitung einer
versöhnenden Begegnung der Nachkommen aller Traditionen und das schöpferische

Erinnern historischer Texte und Ereignisse gegenseitigen Verstehens und
ethischer Verlässlichkeit.

Auf drei völlig verschiedenen Ebenen nähern wir uns diesem Themenbereich.

Im ersten Beitrag befasst sich Simone Rosenkranz mit einem faszinierenden

Religionsphilosophen des 13. Jahrhunderts, der sich in einer bemerkenswerten
Weise übt im objektivierenden undfundierten Kennenlernen, im Vergleichen

und Abwägen, - als Triebfeder stets die Frage nach einer objektiven Wahrheit.
Die einzelnen inhaltlichen Motive sind frappant modern. Ibn Kammäna formuliert

Fragen, die später von Franz Rosenzweig eindrücklich ausdifferenziert
werden, wie z.B. die Frage nach der "Unerlöstheit der Welt", die im Christentum
Sätze der Liebe in ein gefährliches Gewaltpotential verwandelte. Die Aspekte
der religiösen Differenz und Analogie lagen schon Jahrhunderte aufdem Tisch
der Geistesgeschichte. Wir malen uns manch verpasste Chance des jüdisch-
christlich-islamischen Dialogs aus. An dieser Stelle warnt Simone Rosenkranz
mit Recht vor einer allzu schnellen Parallelisierung mit Bereichen der modernen
Forschung. Die Methoden und das Weltbild sind in den Grundfesten
unterschiedlich und demnach auch die Resultate. Mich beeindruckt, wie im Gegensatz
zur vorwiegend polemischen interreligiösen Literatur des Mittelalters hier ein
Beitrag zum Verstehen der monotheistischen Religionen angestrebt wird, der
auch praktisch vor Konversionen warnt. In dieser Hinsicht darf Ibn Kammänas
Beitrag aus dem 13. Jahrhundert wohl als verpasste Chance des interreligiösen
Gesprächs gewertet werden, der nie sozial relevant in die Mehrheitsbewegungen
Einlass gefunden hatte, sondern erst heute wieder in seinen Implikationen positiv

zum Tragen kommen kann.

Die zwei weiteren Beiträge beleuchten Aspekte christlich-jüdischer Begegnung

in der Wissenschaftsgeschichte, die unsere westeuropäische Kultur
geformt haben und heute prägen.

David Banon betrachtet die Begegnung von Judentum und Christentum in
der exegetischen Wissenschaft. Die Entfaltung der Methoden der diachronen
Bibelkritik und der modernen synchronen Texttheorien werden als nicht unbelastet

von inhaltlichen Prämissen gewertet und in bezug auf Chancen und Gefah-

1



ren für die Lektüre des Tanach (Hebräische Bibel) verglichen. Die Wirkungsgeschichte

von biblischen Texten wurde in bezug auf die Ausblendung des Judentums,

in bezug aufDiskiminierung und Gewalt schon breit diskutiert. Kann diese
Klärung nun auch im Bereich der Geschichte und Entwicklung von exegetischen
Methoden erfolgen? Zumindest wird aufchristlicher Seite neben der auffälligen
Verdrängung jüdischer Quellen und zugleich der Mehrheit jüdischer
wissenschaftlicher Gesprächsangebote auch eine unter dem Mantel von wissenschaftlichen

Methoden verhüllte apologetische Abzweckung und religiöse Konkurrenz
erkennbar. Beim Erlernen eines hermeneutisch bewussteren Verstehens von
Texten einerseits und andererseits der Auslegungen verschiedener Traditionen
und Schulen werden die kritische Funktion und der heuristische Gewinn
synchroner Methoden neue Dimensionen nicht nur für die Exegese, sondern auch

für das Verstehen des Judentums schaffen. Wenn wir die an der Leserin und am
Leser orientierte Fragestellung in der Auslegung berücksichtigen, kann Sinn
gesetzt werden, der gerade die Auslegenden, die Lesenden in eine neue - auch
ethisch relevante - Verantwortung ruft. Was dies nun für die kritische Funktion
der historisch-kritischen Methode bedeutet, die ja in diesem Jahrhundert neben
aller antijüdischen Struktur christlicher Mehrheits-Theologien) sich als Befreiung

der Texte aus dem Machtbereich der politisch Mächtigen, als objektivierende
Kraft der kritischen Wahrheitsfindung erwiesen hat, - die Zukunft wird hier

noch weitere Diskurse eröffnen.
Als Drittes bietet die Judaica ein neues Genre an: "Im Gespräch". Dieses

Angebot soll Forschenden und Lernenden als Plattform zur wissenschaftlichen
Meinungsbildung und Auseinandersetzung dienen. Hans L. Reichrath diskutiert
in diesem Heft die christliche dogmatische Arbeit von Friedrich-Wilhelm
Marquardt, die versucht, Christentum und Judentum zu verbinden als unterscheidbare

religiöse Identitätsstifter in einem gemeinsamen grösseren Horizont und
tiefen inhaltlichen Verstrebungen, - ein Versuch aus christlicher Sicht. In der noch
immer "Israel vergessenen " Gegenwart ist er einer der wichtigen und am meisten

gelesenen Mahner, das Judentum und vor allem die Gemeinschaft der Juden
nie zu verdrängen und zu vergessen. Er leitet angehende Pfarrerinnen und Pfarrer

an und macht ihnen Mut, ihren Antisemitismus aufzuarbeiten und abzutragen,

um einerpluralistischeren Mitmenschlichkeit im Herzen des Christentums,
in der christlichen Dogmatik Platz zu machen. Die Frage, die Reichrath in seiner
genauen Lektüre Marquardts uns Christinnen und Christen stellt, ist eine
Grundfrage unserer Epoche: Wie weiter nach der Schoa Und die seit Auschwitz
durch nichts mehr zu verdrängende Frage hängt bleiern im Raum: Ist es nicht
eine Hölle zu spät? Ob die Reinterpretation jahrhundertelang antisemitisch und
gewalttätig gedeuteter Worte, wie z.B. das Motiv der Verstockung (die über
Paulus' Briefe im nicht-jüdischen Raum eine verhängnisvolle Wirkungsgeschichte

hatte und noch heute hat), das Christentum nach Auschwitz zu einem
verlässlicheren Partner werden lässt? Einiges ist an der Basis schon geschehen.
Auch kirchenpolitisch ist manch sinnvoller Akt der Busse und Umkehr ausgelöst
worden. Die christlichen Reaktionen aufMarquardt beweisen jedoch, wie wenig
im Christentum trotz allem die Grundfrage, die Tiefe des Bruchs unserer
westeuropäischen Kulturen durch die Schoa erfahrbar und bearbeitet wird. Welcher
Diskurs ist heute, schon mehr als eine Generation nach der Schoa sinnvoll? Wir

2



laden Sie, liebe Leserin, lieber Leser, ein, sich aufdiese Ansätze der Erneuerung
zu beziehen und aktiv ins Gespräch zu treten. Die Fragen lassen sich nicht
verdrängen.

Er war ein Philosoph unseres Jahrhunderts, der nicht nur davon wusste,
sondern es unermüdlich schrieb und lehrte, wie das biblische Erbe erfahren und
erlernt werden kann, um dem Mitmenschen Raum zum Leben zu schenken. Er hat
sein Lebenswerk vollendet. Emmanuel Lévinas s.A. zum Gedenken ist unser vierter

Beitrag gewidmet. Sein Denken ruft uns als Zeugen des Mitdenkens und Mit-
Gedenkens in die Verantwortung.

Eine spezielle christlich-jüdische Periode von Begegnung und Polemik voller

Projektionen und spannender Objektivierungsversuche jüdischer- und
christlicherseits ist die Geschichte der Archäologie Qumrans und insbesondere
auch die wissenschaftliche und populäre Wirkungsgeschichte der Qumrantexte.
Eine längere Rezension von Armin Lange "gräbt" im Feld der Interpretationen
dieser literarischen und historischen Thesen ein Stück weiter, ein Themenbereich,

der so viele Menschen unserer Zeit zu bewegen vermag.
Wir freuen uns, unsere Redaktionskommission mit der versierten und

vielseitig kompetenten Sprach- und Literaturwissenschaftlerin Dr. Gabrielle Ober-
hänsli-Widmer aus Dietikon/Zürich erweitern und bereichern zu können. Unserer

Leserschaft ist sie als wissenschaftliche Autorin bereits bekannt. Ihre inhaltlichen

Beiträge werden unserer Zeitschrift in Zukunft neue Impulse geben und
uns neue Ebenen für das Verstehen des Judentums erschliessen. Wir heissen
Frau Dr. Oberhänsli-Widmer in unserer Redaktionskommission herzlich
willkommen!

Ihr Nico Rubeli-Guthauser

3


	Zu diesem Heft

