Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Raimundus Lullus als Scholastiker in der Auseinandersetzung mit dem
Islam

Autor: Raeder, Siegfried

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960725

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Raimundus Lullus als Scholastiker
in der Auseinandersetzung mit dem Islam’

von Siegfried Raeder”

Es wire eine Verengung des Horizonts, wollte man die Geschichte des Mit-
telalters nur in den Grenzen des Abendlandes betrachten. Die islamische Welt
hat zwar eine andere Prigung als die abendldndisch-mittelalterliche; sie ist aber
mit dieser durch einen gemeinsamen Ursprung, dhnliche Strukturen und wech-
selseitige Einfliisse verbunden. Gemeinsam sind beiden Kulturen als wesentli-
che Bildungskrifte zum einen die biblischen und zum anderen die antiken Tradi-
tionen. GewiB sind die biblischen Uberlieferungen im Islam durch den Koran
grundlegend umgeformt worden, aber auch in ihrer neuen Gestalt haben sie eine
Fiille von Themen bewahrt, die zu einer Auseinandersetzung mit dem Christen-
tum herausfordern. Wie die christlich-abendliandische Welt, so muf3te sich auch
die islamische bemiihen, ihre auf eine Heilige Schrift gegriindete religiose Tradi-
tion in Beziehung zu setzen zu der aus der Antike iibernommenen weltlichen
Wissenstradition, besonders der Philosophie der Aristoteles, die ja in ihrem vol-
len Umfang dem Abendland erst durch die Vermittlung der Araber und der in der
islamischen Welt wirkenden jiidischen Gelehrten, unter denen Moses Maimoni-
des an erster Stelle zu nennen ist, bekannt wurde. Ich mochte daher die Bezie-
hung dieser beiden Kulturen zueinander am Leben und Wirken eines Mannes
veranschaulichen, der im geographischen Grenzbereich beider Welten lebte und
sich im BewufBtsein seiner interkulturellen Existenz einen “arabischen Christen-
menschen” nannte: des Katalanen Raimundus Lullus®. Er stammte aus Mallorca.
1232/3 wurde er geboren, um 1316 ist er gestorben. Sein Leben fillt in die Zeit
des Niedergangs der pépstlichen Macht.

1 Dies ist die bearbeitete Form meiner am 15. Februar 1995 gehaltenen letzten Vorle-
sung iiber die Geschichte der Theologie im Mittelalter, mit der ich zugleich meine
offizielle Lehrtitigkeit beendete. - Die hier gebrauchten Abkiirzungen entsprechen
denen der Theologischen Realenzyklopédie. Lateinischen Zitaten wird im folgenden
in eckigen Klamern meine Ubersetzung ins Deutsche beigegeben. - Uber Raimundus
Lullus siehe den Artikel von Helmut Riedlinger, in: TRE 21, 500,9 - 506,12; ferner
Schimmel, Annemarie, Raymundus Lullus und seine Auseinandersetzung mit dem
Islam, in: EHK 1953/54, 64-76; Lohr, Charles H., Christianus arabicus, cuius nomen
Raimundus Lullus [Ein arabischer Christ mit Namen Raimundus Lullus], in: FZPh-
Th 31 (1984), 58-88.

*  Prof. i. R. Dr. Siegfried Raeder, Buchbachstr. 8, D - 72116 Mossingen, Deutschland.

2 Disputatio Raymundi Christiani et Hamar Saraceni, Prologus: ... Homo Christianus
Arabicus, cuius nomen erat Raymundus ... [Disputation zwischen dem Christen Rai-
mundus und dem Sarazenen Hamar, Vorrede: ... Ein arabischer Christenmensch mit
Namen Raimundus ...], Salzinger, 1. (Hg) [Mainzer Ausgabe, 1721-1742], Bd. 4, 431.

271



Lulls eigentlicher Wirkungskreis war das Mittelmeergebiet. Hier stie3en die
islamische und die abendlidndische Welt feindlich und zugleich in fruchtbarem
kulturellem Austausch zusammen. Vom Norden der iberischen Halbinsel be-
gann im 11. Jahrhundert die Welle der Riickeroberung. Raimund Lulls Leben
steht ganz unter dem Eindruck des Kampfes gegen die Muslime. Der Konig von
Aragon, Jakob I., entrif den Mauren von 1229 bis 1235 die Balearen mit der
Hauptinsel Mallorca und auf dem Festland die grofle Stadt Valencia. Zu den
Gefolgsleuten Jakobs I., die als Eroberer auf Mallorca Besitz erhielten, gehorte
auch Raimund Lulls Vater.

Im Westen des Mittelmeerraums war die Christenheit in der Offensive, im
Osten dagegen auf dem Riickzug. 1291 fiel Akkon, die letzte Festung der Kreuz-
fahrer. Vergeblich hatte das Abendland im 13. Jahrhundert groBe Hoffnungen
auf die Mongolen® gesetzt. Aus dem Innern Asiens stiirmten sie unaufhaltsam
nach Osteuropa und Vorderasien. Wie, wenn es geldnge, sie zum christlichen
Glauben zu bekehren? Verehrten sie doch, wie man erfuhr, einen hichsten Gott,
dem man auf verschiedene Weise dienen konne! Gesandtschaften aus dem
Abendland begaben sich zu den Mongolen, um die Moglichkeiten ihrer Bekeh-
rung und eines Biindnisses gegen die Muslime zu erkunden. Aber aus diesen
hochfliegenden Pldnen wurde nichts. Um das Jahr 1300 vollzog sich die Islami-
sierung der mongolischen Eroberer. Als die Osmanen um 1300 zur Herrschaft
gelangten, begann der Todeskampf des Byzantinischen Reiches, der letzten
Bastion, die das Abendland nach Osten gegen den Islam schiitzte. Diese weltge-
schichtlichen Verhiltnisse umspannen das Leben des Raimundus Lullus, eines
Mannes mit gro3en Visionen in einer bedeutenden Zeit.

1311, im Alter von 79 Jahren, erzihlte Raimund Lull in Paris, wo er gerade
lehrte und Biicher schrieb, einigen mit ihm befreundeten Monchen, vermutlich
Kartdusern von Vauvert bei Paris, die Odyssee seines Lebens®. Einer der Zuhorer
machte sich mit Raimunds Erlaubnis Aufzeichnungen. So entstand eine lateini-
sche Kurzbiographie, die uns trotz einiger Liicken ein sehr getreues Bild von
Lulls Leben vermittelt. Zudem enthalten seine zahlreichen Schriften viele auto-
biographische Ziige, die jene kurze Lebensbeschreibung erginzen.

Raimundus entstammte einem edlen Geschlecht. 1232/33 wurde er in Palma
geboren. Im Alter von etwa 14 Jahren kam er als Page an den Hof Jakobs I. von
Aragon, des Eroberers der Insel. Mit etwa 24 Jahren verehelichte er sich. Bald
darauf wurde er an die Sonderhofhaltung des jungen Prinzen Jakob berufen.
Raimundus hing dem Lebensstil der ritterlichen Minne an. Er mochte etwa 31

3 Ausfiihrlicher berichtet hieriiber Southern, R. W., Western Views of Islam in the
Middle Ages, Cambridge Massachusetts 1962, 42 ff.

4  Vita beati Raymundi Lulli [Das Leben des seligen Raimund Lull] (“Vita coetanea”
[“Zeitgenossische Lebensbeschreibung]). Platzek, Erhard-W. (Ubers. u. Hg), Die
“Vita coetanea” und ausgewdhlte Texte zum Leben Lulls aus seinen Werken und
Zeitdokumenten, Diisseldorf 1964. Die Vita umfaBt die Zeit von Lulls Bekehrung
(1263) bis zu seiner autobiographischen Erzihlung (1311). Vgl. Platzeck, Erhard-
W., aaO 145, und die Tafel der Lebensdaten Lulls, aaO 27-32.

272



Jahre alt gewesen sein’, als er wieder einmal ndchtens mit der Abfassung eines
Liebesliedes beschiftigt war, das er seiner Herzensdame zu verehren gedachte.
Wihrend er gedankenverloren den Kopf nach rechts wandte, sah er plotzlich
Christus am Kreuze hidngen. Er erschrak, fiihlte sich vom Geist der Muse verlas-
sen und legte sich zu Bett, um am folgenden Tag die Cantilena zu vollenden.
Aber wieder wurde er durch die Erscheinung des Gekreuzigten daran gehindert,
und dies wiederholte sich ein drittes, viertes und fiinftes Mal. Tief erschiittert,
deutete er die sich beharrlich einstellenden Visionen als einen himmlischen
Wink, daB er die Welt verlassen und Christus dienen solle®. Diese GewiBheit
nahm in seinem Geist alsbald bestimmte Ziige an: Es galt, im Dienst fiir Christus
bis zur Hingabe des Lebens die Muslime zu bekehren’. Aber Raimund war sich
seines Mangels an Gelehrsamkeit schmerzlich bewuf3t. Wie sollte er Menschen
zu Christus fiihren, deren iiberlegene Kultur im 13. Jahrhundert offenkundig
war? Aber da gewann ein neuer Gedanke Macht iiber Raimunds Herz: Er werde
das schlechthin beste Buch gegen die Irrlehren aller Unglidubigen verfassen®.
Wie dieses Buch beschaffen sein wiirde, war ihm vorerst noch nicht klar. Indem
er iiber seinen Lebensauftrag, der ihm durch die Bekehrung zuteil geworden war,
weiter nachsann, erkannte er schlieBlich auch, daB} er allein, selbst wenn er jenes
allerbeste Buch schriebe, nur wenig zur Bekehrung der groen Zahl der Muslime
beitragen konne, zumal er nicht die arabische Sprache beherrschte. Die Bekeh-
rung der Ungldubigen in aller Welt lief sich, wie ihm deutlich wurde, nur errei-
chen, wenn allenthalben Kléster zur Ausbildung und Aussendung von Boten des
Evangeliums gegriindet wiirden. Zu solchem Werk miillte er den Papst und die
christlichen Herrscher personlich anregen®. So gewann Raimundus durch seine
Bekehrung ein umfassendes Lebensziel: Der ihn beherrschende Gedanke ist fort-
an, die Muslime unter Hingabe des eigenen Lebens fiir Christus zu gewinnen.
Diesem Auftrag eingeordnet ist die GewiBheit, er werde ein uniiberwindliches
Buch gegen alle Irrlehren schreiben und Pflanzstitten fiir die Ausbildung und
Aussendung von Glaubensboten griinden'®.

5 Lulls Bekehrung wird in der Vita, Kap. 2-9 ausfiihrlich geschildert.

6 “... et sic intellexit tandem certissime Deum velle quod Raymundus mundum reli-
queret Christoque corde ex tunc integre deserviret [und so verstand er schlielich mit
grofiter GewiBheit, Gott wolle, da3 Raimundus die Welt verlasse und Christus fortan
von Herzen mit ganzer Hingabe diene]”, Vita, Kap. 4.

7 “...etvisum est quod melius sive maius servitium Christo facere nemo posset, quam
pro amore et honore suo vitam et animam suam dare; et hoc in convertendo ad ipsius
cultum et servicium Sarracenos ... [und er war der Meinung, dafl niemand Christus
einen besseren oder groferen Dienst leisten konne, als aus Liebe zu ihm und zu sei-
ner Ehre Leben und Seele hinzugeben, und dies durch Bekehrung der Sarazenen,
damit sie Christus verehren und dienen]”, Vita, Kap. 5.

8 “...intravit cor eius vehemens ac implens quoddam dictamen mentis, quod ipse facturus
esset postea unum librum meliorem de mundo contra errores infidelium [es drang in sein
Herz eine heftige und ihn erfiillende geistige Vorschrift, da er spiter das beste Buch der
Welt gegen die Irrtiimer der Ungldubigen verfassen werde]”, Vita, Kap. 6.

9 Vgl. Vita, Kap. 7.
10 “His igitur tribus articulis supradictis in animo suo firmiter iam conceptis, videlicet

273



Trotz seiner BerufungsgewiBheit dnderte sich duBerlich an Lulls Lebens-
weise zunédchst kaum etwas. Als er aber bei den Franziskanern eine Predigt zum
Fest ihres Ordensstifters horte und erfuhr, wie Franz von Assisi alles verlassen
hatte, um Christus nachzufolgen, entschlof sich Raimund, dem Beispiel des
Heiligen nachzueifern. Er verkaufte seine Besitzungen, behielt nur weniges zum
Unterhalt seiner Frau und seiner beiden Kinder zuriick'' und machte sich nach
AbschluB einer Pilgerfahrt auf den Weg nach Paris, um sich an der berithmtesten
Universitit der Christenheit das wissenschaftliche Riistzeug fiir seine Lebens-
aufgabe zu erwerben. Aber schon unterwegs gab er sein Vorhaben auf. Der ge-
lehrte Dominikaner Raimund von Penaforte riet ihm, der ja Familienvater und
schon weit iiber das damals iibliche Alter der Studenten - etwa 15 bis 18 Jahre -
hinaus war, sich die nétigen Kenntnisse auf Mallorca durch Privatstudien anzu-
eignen'?. So kehrte er um, kleidete sich nach Art eines Biif3ers in ein grobes Ge-
wand und widmete sich den Wissenschaften. Vor allem aber studierte er unter
der Anleitung eines muslimischen Sklaven neun Jahre lang die arabische Spra-
che und Literatur®.

Als eine Frucht dieser Studien entstand zwischen 1274 und 1276 (?) das
“Buch von dem Heiden und den drei Weisen.” Lull hatte es zuerst auf arabisch
und dann auf katalanisch verfaBt'. Schon in diesem Werk zeigt sich seine Me-
thode: Er will den christlichen Glauben durch Argumente als wahr erweisen.
Deshalb 148t sich der Heide, ein Mongole, der gleichsam die natiirliche Vernunft
verkorpert, nacheinander von den drei Weisen, nimlich dem Juden, dem Chri-
sten und dem Muslim, je ihre Religion erklédren. Er priift ihre Darlegungen. Am
Ende bekehrt er sich zu Gott, wobei offen bleibt, welcher der drei Religionen
sich der Heide angeschlossen hat. In diesem Buch haben sich einerseits Rai-
munds literarische Studien, andererseits auch seine ersten missionarischen Er-
fahrungen auf Mallorca niedergeschlagen. Das “beste Buch der Welt”, das Rai-
mund vorschwebte, war indes nicht dieses Werk, sondern ein anderes, dessen

de morte tolleranda pro Christo, convertendo ad eius servicium infideles, de libro
supra dicto (...) nec non de monasteriis impetrandis ... [Diese drei zuvor genannten
Artikel hatte er also bereits fest in seinem Geist aufgenommen, ndmlich von der
Erleidung des Todes fiir Christus, von der Bekehrung der Ungldubigen zu seinem
Dienst, von dem zuvor erwihnten Buch (...) sowie von den Klostern, deren Griin-
dung erwirkt werden sollte ...]”, Vita, Kap. 8.

11 Vgl. Vita, Kap. 9.
12 Vgl. Vita, Kap. 10.

13 Vgl. Vita, Kap. 11. In diesen Jahren beschiftigte sich Lull auch mit al-Ghazalis Lo-
gik und Metaphysik. Vgl. Platzeck, Erhard-W. (Hg), aaO 151f, Die neunjéhrige Stu-
dienzeit fand durch den Selbstmord des muslimischen Sklaven, der Lull zu toten
versucht hatte, ein tragisches Ende. Vgl. Vita, Kap. 11-13.

14 Vgl. Lohr, Charles, Ramon Lull und der Dialog zwischen den Religionen, in: Lull,
Ramon, Buch vom Heiden und den drei Weisen, Mit Beitragen von Raimundo Panik-
kar, Anthony Bonner, Charles Lohr und Hermann Herder, Freiburg etc. 1986, 22. So
auch die Datierung in TRE 21, 502,17. Platzeck nimmt an, daf die Abfassung des
ersten Buches Lulls “De gentili” [*“Von dem Heiden”] noch in die Zeit vor dem Tod
des arabischen Lehrers (1273) féllt (vgl. Platzeck, E.-W., aaO 152, Anm. 29).

274



erste Fassung von ca. 1274 den Titel trigt: “Ars compendiosa inveniendi verita-
tem” (Abgekiirzte Kunst, die Wahrheit zu finden) und an dessen Verbesserung er
unermiidlich iiber eine Zeit von mehr als dreiBig Jahren arbeitete'. Er war fest
davon iiberzeugt, dafl ihm der Grundgedanke seiner “Kunst” auf einem Berg in
der Nihe seines Hauses eingegeben worden war, als er die Himmelssphiren be-
trachtete'®. Lulls “Ars” ist kein enzyklop#disches System des konkreten Wis-
sens, sondern eher eine abstrakte Systematik des Willbaren, das aus allgemein-
sten Grundbegriffen (principia) durch eine Art mathematisierter Logik in Form
von Ableitungen und Verkniipfungen mit Hilfe von Buchstaben und Figuren, die
als Symbole fungieren, erschlossen wird. Die das Ganze tragenden Prinzipien
gehorten zum Gemeingut der arabischen, jiidischen und christlichen Philosophie
des Mittelalters. Von Einflul waren sicher auch die in der islamischen Mystik
gepflegten Meditationen iiber die Namen Gottes. Die Glaubensartikel von der
Schopfung, der Dreieinigkeit Gottes und seiner Menschwerdung lassen sich
nach den Regeln dieser “Kunst” als denknotwendige Wahrheiten beweisen. Es
ist letztlich die platonisch-augustinische Tradition, in der Lull steht und die in der
Erkenntnislehre von den Franziskanern treuer bewahrt worden ist als von den
Dominikanern. Erkenntnis ist Erleuchtung des menschlichen Geistes durch Got-
tes Geist. Dem entspricht es auch, dafl Lull den Grundgedanken der “Ars” auf
gottliche Eingebung zuriickfiihrte!.

Raimunds erster Versuch, seine “Kunst” in der islamischen Welt zu erpro-
ben, scheiterte kldaglich'®. 1292 wollte er sich von Genua aus in islamisches Ge-
biet begeben. Als das Schiff zur Abfahrt bereit war, befiel ihn pl6tzlich lahmende
Angst. Es setzte sich in ihm der Gedanke fest, die Sarazenen wiirden ihn nach
seiner Ankunft entweder toten oder zu ewigem Kerker verurteilen. Das Schiff
fuhr ohne ihn ab, und er wurde sterbenskrank. In sein Schuldgefiihl angesichts
seines Versagens mischte sich eine andere Qual: Er selbst war von der Uniiber-
windlichkeit seiner “Kunst” felsenfest iiberzeugt; aber die Dominikaner teilten
seine Uberzeugung nicht, wihrend die Franziskaner fiir seine Lehre ganz aufge-
schlossen waren'®. Nun glaubte aber der todkranke Raimundus, nur nach Eintritt
in den Dominikanerorden kénne er selig sterben. Doch damit hitte er seine

15 Ars demonstrativa [beweisende Kunst] (ca. 1283), Ars inventiva veritatis [Kunst der
Wabhrheitsfindung] (1290), Ars generalis ultima [die letzte allgemeine Kunst] (1305/
8). Vgl. Bonner, Anthony, Der neue Weg Ramon Lulls, in: Lull, Ramon, aaO 29.

16 Vgl. Vita, Kap. 14.

17 ... Dominus illustravit mentem suam dans eidem formam et modum faciendi librum
... [Der Herr erleuchtete seinen Geist, indem er ihm Form und Art des Buches, das er
verfassen sollte, eingab]”, Vita, Kap. 14.

18 Ausfiihrlich beschrieben in: Vita, Kap. 20-25.

19 “... Raymundus (...) reduxit ad memoriam quod Fratres Minores Artem, quam sibi
Dominus dederat in monte, plus peracceptando dilexerant, quam praedicatores prae-
fati [Raimundus (...) rief sich ins Ged&chtnis, da3 die Minderbriider die Kunst, die
der Herr ihm auf dem Berge eingegeben hatte, durch vollige Annahme mehr liebten
als die zuvor genannten Predigerbriider], Vita, Kap. 22. Thomas von Aquino, der
bedeutendste Dominikanertheologe, unterschied streng zwischen Natur und Gnade
und dementsprechend zwischen natiirlicher Gotteserkenntnis und Glaubenserkennt-

275



“Kunst” verraten, wozu er sich nicht bereit finden konnte. Also verzichtete er auf
die heilspendende Dominikanerkutte zugunsten der Seligkeit der Unglidubigen,
die er mit Hilfe seiner auf géttlicher Erleuchtung beruhenden Wissenschaft zu
retten gedachte. Den Franziskanern schlof3 er sich als Tertiarier (Laienbruder)
an?. SchlieBlich begab er sich, noch kraftlos und schwach auf ein Schiff, das
nach Tunis segelte. Kaum hatte es den Hafen verlassen, wichen Krankheit und
Schwiche von ihm. Im Herbst 1292 traf er in Tunis ein. Er wandte sich nicht als
Prediger mit schlichten Worten an das Volk, sondern als Mann der Wissenschaft
ausschlieBlich an die Gelehrten. Er lie3 die ‘Ulema’ zusammenrufen und eroffne-
te ihnen, er sei in der Lage, zwingende Griinde fiir die Wahrheit des christlichen
Glaubens vorzubringen. Die muslimischen Gelehrten sollten ebenso fiir ihren
Glauben iiberzeugende Beweise aufstellen. Sollte er nach Priifung beider Argu-
mentationen die Wahrheit auf der Seite der Muslime finden, so wiirde er nicht
zogern, ihren Glauben anzunehmen. Dieses Erbieten lockte zahlreiche Gelehrte
an, die ihn von der Wahrheit des Islams zu iiberzeugen versuchten. Es ging dabei
um die zentralen Themen der Trinitit, der Inkarnation und des Todes Jesu am
Kreuz. Anscheinend beeindruckte Raimundus die muslimischen Gelehrten
durch seine spekulative Durchdringung der christlichen Wahrheit. Um diesen
gefihrlichen Mann loszuwerden, verhingte der Fiirst iiber Raimundus die milde
Strafe der Ausweisung®'.

Die folgenden Lebensjahre verbrachte Lull an verschiedenen Stitten des
Abendlandes?. Vergeblich versuchte er, den Papst und andere einfluBreiche Per-
sonlichkeiten fiir seine missionarischen Plédne, die nun auch den Kreuzzugsge-
danken enthielten, zu gewinnen. In einer 1292 vor der Reise nach Tunis verfal3-
ten Bittschrift an Papst Nikolaus IV.? hatte Lull vorgeschlagen, alle Ritterorden
zu einem einzigen unter dem Namen “Orden des Heiligen Geistes” zusammen-
zufassen. Dem neuen Orden sollten nicht nur Krieger, sondern auch Prediger-

nis: “Cognitio fidei praesupponit cognitionem naturalem sicut et gratia naturam [Die
Glaubenserkenntnis setzt die natiirliche Erkenntnis in der Weise voraus, wie die
Gnade die Natur voraussetzt]”, De veritate 14, 9. Dieser Grundgedanke erklart wohl
die Zuriickhaltung der Dominikaner gegeniiber Lulls Kunst. Raimund besuchte 1285
zum ersten Mal das Generalkapitel der Dominikaner in Bologna und zum zweiten
Mal 1287 in Montpellier. 1289 nahm er zum ersten Mal am Generalkapitel der Fran-
ziskaner in Rieti und 1289/90 ein zweites Mal in Montpellier teil, wo er ein Empfeh-
lungsschreiben des Franziskanergenerals Raimund Godefroy, das auch seine “Ars”
lobend erwihnte, erhielt; vgl. Platzeck, E.-W., aaO 28-29. 92-93.

20 “... misit pro gardiano Fratrum minorum, a quo petiit eorum habitum sibi dari; quem
sibi gardianus daturum se concessit, quando ipse propinquior foret morti [Er sandte
eine Botschaft zum Guardian der Minderbriider, vom dem er erbat, dafl ihm deren
Ordenstracht gegeben werde. Der Guardian willigte ein, diese thm zu verleihen,
wenn er dem Tode néaher wire]”, Vira, Kap. 23. Lull wollte “mit einem Ordenskleide
angetan sterben und damit Anrecht erhalten auf eine Grabstitte in einer Ordenskir-
che und auf die Suffragien der Ordensleute ...”, Platzeck, E.-W., aaO 160.

21 Vgl. Vita, Kap. 25-30.
22 Zum Einzelnen vgl. Platzeck, E.-W., aaO 29-31.
23 Text in: Platzeck, E.-W., aaO 93-97.

276



missionare angehdren, kundig der Theologie und Philosophie sowie der ver-
schiedenen Sprachen der Ungldubigen. Sie sollten auch geeignete Biicher besit-
zen, in denen notwendige Beweisgriinde stiinden, um alle Einwiinde seitens der
Unglaubigen unschédlich zu machen. Unter aller Unruhe brachte er es fertig,
zahlreiche Biicher zu schreiben. Schlieflich unternahm Raimundus 1307 aber-
mals eine Missionsreise nach Nordafrika, nach Bugia im heutigen Algerien®. Es
muBte hochst provozierend wirken, dal Raimund auf den Festplatz der Stadt trat
und laut ausrief: “Das Christengesetz ist wahr, heilig und Gott genehm, das Sara-
zenengesetz aber falsch und irrig. Das zu beweisen bin ich wohl bereit.”* Mit
knapper Not entging er der Steinigung. Er wurde eingekerkert. Die anfangs du-
Berst harten Haftbedingungen wurden dank der Fiirsprache genuesischer und
katalanischer Kaufleute gemildert. Raimund kam in ein sauberes Gewahrsam
und empfing Besuch von muslimischen Gelehrten, die sich um seine Bekehrung
bemiihten und ihm als Lohn eines Sinneswandels “Frauen, Ehren, Haus und viel
Geld” in Aussicht stellten®. Er brachte seine Besucher schlieBlich so weit, dafl
sie mit ihm vereinbarten, er und sie sollten in einem Buch je ihren Glaubens-
standpunkt mit zwingenden Griinden zu beweisen versuchen und darauf das
Werk den religiosen Autoritdten beider Seiten zur Beurteilung vorlegen”. Es
solle schlieBlich die Religion gelten, auf deren Seite die stirkeren Argumente
seien. Wihrend Raimund mit Eifer an seinem apologetischen Werke arbeitete,
wurde er durch Erlal des Fiirsten ausgewiesen. Auf der Seereise nach Genua
versank das Schiff im Sturm. Raimund konnte unter Verlust aller seiner Biicher
und Aufzeichnung nur das nackte Leben retten®. Von 1309 - 1311 hielt er sich in
Paris auf, wo er mit Schriften und Worten die Philosophie des spanischen Mus-
lims und Aristoteleskommentators Averroes bekdmpfte®. Mit Empfehlungs-
schreiben des Kanzlers der Universitit und des Konigs von Frankreich versehen,

24 Vgl. Vita, Kap. 36-40.

25 Vita, Kap. 36. Platzeck hilt es fiir unwahrscheinlich, daf Lull jene provozierenden
Worte ausgerufen habe, und nimmt die Form einer Quaestio an, vielleicht “Utrum sit
primitivum verum et necessarium illud, per quod homo potest aquirere aut perdere
finem [Ist das urspriingliche Wahre und Notwendige dasjenige, wodurch der Mensch
sein Ziel erreichen oder verlieren kann?].” Die Worte der Vita beruhen aber auf Lulls
eigener Erzidhlung, und auf eine so moderate Quaestio hitten die muslimischen Ho-
rer nicht sofort mit solcher Empérung reagiert.

26 Vgl. Vita, Kap. 40. Wihrend die Vita im Plural von “uxores” [Gattinnen] spricht,
steht in der Disputatio der Singular: “Promisisti mihi uxorem ... [Du hast mir eine
Gattin versprochen ...]”, Pars II (introductio), Salzinger, 1. (Hg), aaO 442.

27 Disputatio, prologus: “... Raymundus dixit, quod (...) facto libro ipse [liber!] trans-
mitteretur Summo Pontifici et Reverendis Cardinalibus, Episcopo Saracenorum et
etiam literatis Saracenis, et Saracenus consensit in hoc [Raimundus sagte, daB} ...
nach Fertigstellung des Buches dieses dem Papst, den verehrungswiirdigen Kardina-
len, dem Bischof der Sarazenen und auch gelehrten Sarazenen iibersandt werden
solle, und der Sarazene stimmte dem zu]”, Salzinger, 1. (Hg), aaO 431. Vgl. Vita,
Kap. 40.

28 Vgl. Vita, Kap. 41.
29 Vgl. Vita, Kap. 42f.

277



reiste er 1311 zum Allgemeinen Konzil nach Vienne, um seine Programmpunkte
vorzutragen: 1. Griindung von Ausbildungszentren fiir Missionare, 2. Zentrali-
sierung der Ritterorden zum sténdigen Krieg gegen die Muslime, 3. Bekdmpfung
des an abendlédndischen Universitdten um sich greifenden Averroismus®. We-
nigstens in einem Punkt fand Raimundus Gehor. Das Konzil beschlof3 1312, da3
an der papstlichen Kurie sowie an den Universititen in Paris, Oxford, Bologna
und Salamanca Lehrstiihle fiir Griechisch, Hebridisch und Arabisch zu errichten
seien, weil die Kenntnis dieser Sprachen die Voraussetzung zur Bekehrung der
Muslime, der Juden und der orientalischen Ketzer bilde?'.

Nachdem Raimund auf Sizilien mit Juden und Muslimen disputiert hatte*?,
begab er sich 1314 ein letztes Mal nach Nordafrika. Die Reise ging nach Tunis,
das zu Aragon gute Beziehungen unterhielt. Ein Empfehlungsschreiben Jakobs
II. von Aragon an den Herrscher von Tunis* verschaffte Raimund einigen
Schutz. Unklugerweise begab er sich aber aus dem einigermalen sicheren Tunis
nach Bugia, wo er der Uberlieferung zufolge gesteinigt wurde. Landsleute brach-
ten den Halbtoten auf ein Schiff, das nach Mallorca segelte. Unterwegs erlag er
seinen schweren Verletzungen®. Es scheint, als habe er den Tod gesucht, den er
bei der Bekehrung vor 53 Jahren als Kronung seines Lebens dunkel geahnt hatte.

Raimund Lulls philosophische Methode der Auseinandersetzung mit dem
Islam mochte ich nun an Hand seiner Schrift “Disputation zwischen dem Chri-
sten Raimundus und dem Sarazenen Hamar” darstellen®. Das Werk ist nach sei-
nem ersten Aufenthalt in Bugia entstanden und diirfte in den Grundziigen den
Inhalt der Gespriche wiedergeben, die er dort im Jahre 1307 mit einem muslimi-
schen Gelehrten gefiihrt hat. Es geht in diesem Buch um die christlichen Dogmen
der Trinitdt und der Inkarnation. Im ersten Teil legt der Muslim seinen Stand-
punkt dar, im zweiten der Christ und im dritten bestimmen beide, da das Buch
den christlichen und muslimischen religiésen Autorititen vorgelegt werde, da-
mit sie sehen, wer von ihnen die stirkeren Griinde gegen das Gesetz des anderen
anfiihrt*®. Der Muslim stellt achtzehn Grundbegriffe auf, mit denen er die christ-
lichen Dogmen widerlegen will. Der Christ beweist dagegen mit eben diesen
achtzehn Grundbegriffen die Wahrheit des christlichen Glaubens?.

30 Vgl. Vita, Kap. 44.

31 Vgl. Jedin, Hubert, Kleine Konziliengeschichte, Freiburg etc. #1969, 60.
32 Vgl. Platzeck, E.-W. (Hg), aaO 31.

33 Text in: Platzeck, E.-W. (Hg), aaO 136f.

34 Sein Tod fillt in die Zeit zwischen Dezember 1315 und dem 25. Mirz 1316. Vgl.
Platzeck, E.-W. (Hg), aaO 31.

35 Vgl. Salzinger, 1. (Hg), aaO Bd. 4, 431-477.
36 Vgl. Anm. 27.

37 “In prima parte ponit Saracenus decem et octo principia; cum quibus intendit de-
struere legem Christianorum. In secunda parte ponit Christianus eadem principia,
cum quibus intendit destruere legem Saracenorum; nam probatis Trinitate et Incarna-
tione lex Christianorum erit vera, et lex Saracenorum erit destructa et falsa [Im ersten
Teil stellt der Sarazene 18 Grundbegriffe auf, mit denen er das Gesetz der Christen zu

278



Der Muslim unterscheidet bei den 18 Grundbegriffen zwischen sieben
Wesensbedingungen Gottes (conditiones essentiales) und elf Eigenschaften
Gottes (qualitates). Die sieben Wesensbedingungen Gottes sind folgende: not-
weniger Seinscharakter, Einheit, Einzigartigkeit, Unendlichkeit, Ewigkeit, Ein-
fachheit, und Leben. Ohne diese zu seinem Wesen gehorigen Bedingungen kann
Gott nicht sein. Deshalb sind sie mit dem Begriff “Gott” austauschbar. Man kann
also beides sagen: “Gott ist die Einheit”, und: “Die Einheit ist Gott.”* Von die-
sen sieben Wesensbedingungen sind elf Eigenschaften (qualitates) Gottes zu
unterscheiden. Es sind folgende: Giite, Grofle, Macht, Weisheit, Wille, Kraft,
Wahrheit, Herrlichkeit, Vollkommenheit, Gerechtigkeit und Barmherzigkeit.
Diese gottlichen Eigenschaften sind (1) nicht Wesensbestimmungen Gottes. Sie
gehoren (2) nicht zu einer Substanz, weil eine Substanz, d.h. ein konkret Seien-
des, aus Form und Materie zusammengesetzt ist. Gottes Wesen ist aber absolute
Einfachheit. Die elf Qualititen sind aber (3) auch nicht Akzidentien, weil einem
Akzidens nicht selbstindiges Sein, sondern nur Sein an einer Substanz eigen ist.
Akzidentien als unvollkommenes Sein wiren aber mit der Seinsvollkommenheit
Gottes unvereinbar. Wie sind dann jene elf Eigenschaften Gottes positiv zu be-
stimmen? Sie werden in Gottes Wesen gestiitzt und wurzeln darin, so daB} Gott
durch diese Eigenschaften an den Geschopfen viel besser handelt als eine Sub-
stanz, die durch ihre Akzidentien wirkt*. Aus diesem Verstindnis der in Gott

widerlegen beabsichtigt. Im zweiten Teil stellt der Christ dieselben 18 Grundbegriffe
auf, mit denen er das Gesetz der Sarazenen zu widerlegen beabsichtigt. Denn wenn
die Dreieinigkeit und die Menschwerdung bewiesen sind, wird sich das Gesetz der
Christen als wahr erweisen und das Gesetz der Sarazenen als widerlegt und falsch]”,
Disputatio, Prologus, Salzinger, 1. (Hg), aaO 432,

38 “... Deus altus et sublimis habet septem conditiones sibi essentiales, cum quibus
convertitur, et sine illis non potest esse; quae sunt hae: videlicet entitas necessaria
(...); unitas (...); singularitas (...); infinitas (...); aeternitas (...); simplicitas (...);
vita (...): omnes istae septem praedicantur de Deo tali modo, quod subiectum et prae-
dicatum convertantur (...); et talis conversio non invenitur, nisi in solo Deo [Der
hohe und erhabene Gott hat sieben ihm wesensméfBige Bedingungen, mit welchen er
austauschbar ist und ohne die er nicht sein kann. Diese sind: (siehe oben im Text die
deutschen Bezeichnungen). Alle diese sieben Bedingungen werden von Gott so aus-
gesagt, dal Subjekt und Pradikat austauschbar sind, und solche Austauschbarkeit
findet sich nur in Gott]”, P. I, Salzinger, 1. (Hg), aaO 432.

39 “... nos attribuimus Deo undecim qualitates (...), quae sunt hae: videlicet bonitas,
magnitudo, potestas, sapientia, voluntas, virtus, veritas, gloria, perfectio, iustitia et
misericordia; sed non dicimus, quod istae sint essentiales Deo (...) nec dico, quod
sint substantiales nec accidentales (...) ergo sunt altiores, quam substantia et acci-
dens, ut in Essentia Dei sustententur et radicentur, ut Deus cum 1psis agat in creaturis
multo melius, sicut substantia, quae cum suis accidentibus agit in suo effectu [Wir
selbst schreiben Gott 11 Figenschaften zu (...) Es sind folgende (siche oben im Text
die deutschen Bezeichnungen). Wir sagen aber nicht, daf diese Eigenschaften Gott
wesenhaft sind (...). Ich sage auch nicht, daB} sie substanzhaft oder akzidental sind ...
Also sind sie hoher als Substanz und Akzidens, so daf} sie im Wesen Gottes gestiitzt
werden und darin wurzeln, so daBl Gott durch sie viel besser in den Kreaturen handelt
als eine Substanz, die mit ihren Akzidentien in ihrer Wirkung handelt]”, Salzinger, I.
(Hg), aaO 432. - Die 18 Grundbegriffe und ihre Einteilung lassen sich mit der in der

279



wurzelnden Eigenschaften folgt fiir den Muslim, dall Gott weder eine Dreiheit
noch Mensch sein kann. Dies mochte ich exemplarisch an seiner Beweisfithrung
auf Grund der Eigenschaft der Giite (bonitas) darstellen*’. Der Muslim geht da-
von aus, da} Gottes Giite nach aulen wirksam ist: “Gott ist gut, weil er an [oder:
in] den Geschopfen gut handelt und eine gute Welt geschaffen hat.”*! Aber die
Giite Gottes ist nicht identisch mit seinem Wesen. Wiire es so, wire ihre Wirkung
mit Gott selbst wesensgleich. Der Muslim verdeutlicht diesen Gedanken durch
ein Beispiel: Wiirde die Sonne durch ihr Wesen wirken, so wiirde sie etwas mit
ihrem Wesen Identisches, also wiederum eine Sonne, hervorbringen. Die Sonne
wirkt aber nicht durch ihr Wesen, sondern durch ihre Kraft, indem sie Heif3es und
Trockenes hervorbringt. Ebenso wirkt auch Gott nicht durch eine mit seinem
Wesen identische Giite. Wire es so, wiirde sie ein unendlich Gutes hervorbrin-
gen, so daB} es nichts Boses geben konnte. Gott wirkt also durch eine von seinem
Wesen zu unterscheidende Giite, so daB} er eine von ihm unterschiedene gute
Welt hervorbringt. In einem néchsten Gedankengang versucht der Muslim, den
christlichen Glauben an die Dreieinigkeit Gottes zu widerlegen. Der Muslim
setzt wiederum voraus, dafl Gottes Giite nicht mit seinem Wesen identisch ist*.
Wiirde also Gott aus einer ihm nicht gleichwesentlichen Giite einen Sohn hervor-
bringen, so mii3te sich dieser Sohn wesentlich von Gott unterscheiden. Er wiire
zwar gut, sofern er aus einer Eigenschaft Gottes hervorginge, aber doch nur be-
grenzt gut, weil er nicht aus Gottes Wesen hervorginge. Entsprechendes gilt vom
Heiligen Geist. Gott selbst konnte aber nicht der Tréiger (subiectum) einer nur
begrenzt guten innergottlichen Hervorbringung sein. Also ist eine innergéttliche
Dreiheit unmoglich.*

islamischen Theologie nachweisbaren Lehre von den negativen und positiven Pradi-
katen Gottes vergleichen. Die negativen gelten exklusiv von Gott. Al-Idschi (gest.
1355 n.Chr.) z.B. nennt folgende negative Pradikate Gottes: Gott ist 1. unrdumlich,
2. unkorperlich, 3. weder Substanz noch Akzidens, 4. zeitlos, 5. mit keinem anderen
Wesen verbunden, 6. ohne Kontingenz, 7. ohne sinnlich wahrnehmbare Akzidentien,
8. einzig. Die positiven Pridikate Gottes sind nach demselben Autor: Gott ist 1.
michtig, 2. wissend, 3. lebend, 4. wollend, 5. horend, 6. sehend, 7. redend. Das Das-
ein Gottes rechnet al-Idschi nicht zu den Pridikaten, weil es mit Gottes Wesen iden-
tisch sei; Stieglecker, Hermann, Die Glaubenslehren des Islam, Paderborn etc. 1962,
23. Uber Zahl und Einteilung der Attribute Gottes herrscht in der islamischen Theo-
logie keine Ubereinstimmung. In der Disputatio entspricht infinitas bei den negati-
ven Priadikaten Nr. 1 u. 2, aeternitas Nr. 4, simplicitas (und unitas) Nr. 5, entitas
necessaria Nr. 6, Erhabenheit Gottes iiber Substanz und Akzidens Nr. 3. Vita, von
Lull bzw. dem Sarazenen Hamar zu den conditiones essentiales gerechnet, erscheint
bei al-Idschi als positives Attribut. Von den Qualitates, die in der Disputatio der
Sarazene nennt, entspricht potestas (und virtus) Nr. 1, sapientia Nr. 2, voluntas Nr. 4.
- Siehe ferner Anm. 77.

40 Vgl. P. I, Kap. 8., Salzinger, I. (Hg), aaO 436.
41 “Deus est bonus, quia bene agit in creaturis, et creavit bonum mundum”, ebd.

42 “Probatum est, quod Deus non sit sua bonitas, et ideo ipse non potest esse trinus [Be-
wiesen ist, daB3 Gott nicht seine Giite oder Gutheit ist, und deshalb kann er nicht drei-
fach sein]”, ebd.

43 *... postquam ipsa bonitas non est Deus: ergo [illa productio] partim est bona et par-

280



Die Inkarnation lehnt der Muslim mit doppelter Begriindung ab: 1. “Wie der
Mensch Christus Gott ist und der Gott Christus Mensch ist, so ist die gottliche
Giite, die durch Friiheres ist, eine Giite, die durch Spiteres ist und umgekehrt.”*
Gemeint ist, die gottliche Giite miiBite, weil Gott und der Mensch Christus iden-
tisch sind, zugleich in Gott, d.h. im Friiheren, und im Menschen, d.h. im Spiite-
ren, ihren Grund haben. Das ist aber unméglich. 2. Da Christus als Mensch ein
aus Form und Stoff zusammengesetztes Einzelwesen (substantia) ist, kann ihm
die gottliche Giite nicht zukommen, die ja nicht an einer Substanz haftet®.

Der Christ geht in seiner Beweisfiihrung von denselben achtzehn Grundbe-
griffen aus, die der Muslim genannt hat. Er stimmt diesem auch darin zu, dal} die
sieben ersten Grundbegriffe “Gott gleichwesentlich (coessentialia) sind”. Von
den iibrigen elf dagegen, an deren erster Stelle die Giite steht, verneint der Christ,
“dal} sie nur Eigenschaften (qualitates) in Gott sind und nicht ihm gleichwesent-
liche Begriffe und Wiirden™®. Dem Christen bezeichnen also alle achtzehn
Grundbegriffe Gottes Wesen selbst. Von dieser Voraussetzung her will er die
Trinitédt und die Inkarnation beweisen. Ich beschrinke mich wiederum auf Lulls
Ausfiithrungen zum Begriff der gottlichen Giite*’. Zunéchst widerlegt der Christ
den Standpunkt seines Gegners, daB die Giite Gottes mit Gott nicht gleichwe-
sentlich sei. Ist sie ndmlich nicht mit Gottes Wesen identisch, so kann sie nur
geschaffen sein. Wenn sie aber geschaffen ist, so kann dies nur durch Gottes
Macht geschehen sein. Gottes Macht muf} aber gut sein, wenn sie die gottliche
Giite hervorbringt. Daraus ergibt sich jedoch, daB es in Gott “von Ewigkeit her”
zwei Gutheiten (bonitates) geben miifite: eine schaffende, die mit der gottlichen
Macht identisch ist, und eine geschaffene, die in der schaffenden gehalten und
gestiitzt wird. Zwei gottliche Giiten widersprechen aber der Einheit Gottes. Also

tim non (...) et sic pars, quae non est bona, est habitus privativus, et Deus est suum
subiectum; quod est impossibile ... [Da die Giite nicht Gott selbst ist, ist also (jenes
Hervorgehen) teils gut und teils nicht gut ... und so ist der Teil, der nicht gut ist, eine
mit einem Mangel behaftete Zustindlichkeit, und Gott ist deren Tréger. Das ist aber
unmoglich]”, ebd.

44 *... sicut homo Christus est Deus et Deus Christus est homo, sic divina bonitas, quae
est per prius, est bonitas, quae est per posterius, et e converso”, ebd.

45 “... iniuriata est divina bonitas [und die tibrigen géttlichen qualitates] ..., quia
sunt coniunctae cum substantia composita ex forma et materia ... [verletzt ist die
gottliche Giite ..., denn (die gottlichen Eigenschaften) sind (unter dieser falschen
Voraussetzung) mit einer Substanz verbunden, die aus Form und Materie zusam-
mengesetzt ist]”, ebd.

46 *... Posuisti decem et octo principia, quorum septem concedo tibi, quod ipsa sint
coessentialia Deo, undecim autem nego, videlicet, quod ipsa sint qualitates in Deo,
sed non sint ei rationes vel dignitates coessentiales, sed dico, quod sint ... [Du hast 18
Grundbegriffe aufgestellt. Ich gestehe dir zu, da3 von diesen sieben Gott gleichwe-
sentlich sind. Von den 11 verneine ich, daf} sie Eigenschaften in Gott sind, aber nicht
ihm gleichwesentliche Begriffe oder Wiirden, sondern ich behaupte, daf} sie es
sind].” P. Il (introductio), Salzinger, 1. (Hg), aaO 442.

47 Vgl. P. II, Kap. 10, De bonitate, Salzinger, 1. (Hg), aaO 453-454.

281



gibt es nur eine gottliche Giite, und diese ist mit Gottes Wesen identisch®®. An
dieser Stelle weist der Christ den Muslim darauf hin, daf “die Vernunfteinsicht
der Christen die Vernunfteinsicht der Sarazenen bei der Betrachtung der Hohe
gottlicher Begriffe iibersteigt”.*

In einem niéchsten Schritt zeigt der Christ, wie die Giite Gottes sich in Gott
trinitarisch entfaltet. Er stellt an den Anfang seiner Uberlegungen folgenden kur-
zen Beweis: “Alle unendliche Giite hat eine unendliche Titigkeit. Gott ist aber
die unendliche Giite. Also hat Gott eine unendliche Tatigkeit.”® Der Beweis
wird sodann genauer erklart: Es ist unmoglich, daf3 die unendliche Giite ohne
unendliche Tatigkeit ist, wie die Sarazenen irrtiimlich glauben.” IThr Wesen wire
dann zerstort, so wie beispielsweise das Wesen des Feuers zerstort wire, wenn es
ohne Titigkeit wire. Die Tatigkeit der gottlichen Giite bezeichnet der Christ mit
dem von bonitas abgeleiteten Verbum bonificare (gutmachen). Zu bonificare
gehoren aber zwei weitere wechselbeziigliche Begriffe (correlativa), nimlich
bonificans (das Gutmachende) und bonificabile (was gut gemacht werden kann).
Diese dreifache Struktur ist aber nicht nur fiir die unendliche, géttliche Giite,
sondern fiir alle Wiirdeattribute Gottes kennzeichnend. Sie ist eine ontologische
GrundgesetzmiBigkeit, die auch fiir den Kosmos gilt.”* Deshalb kann der Christ
die Tatigkeit der gottlichen Giite durch das Beispiel des Feuers veranschauli-
chen. Auch das Feuer (ignis) ist seinem Wesen nach wirksam. Zu seiner Wirk-
samkeit gehoren die drei Correlativa: das Anziindende (ignitivum), das Anziind-
bare (ignibile) und das Anziinden (ignire). Gottes Giite, die mit Gottes Wesen
identisch ist, entfaltet sich also innergdttlich als unendliche Tatigkeit in den drei
Bestimmungen des Gutmachenden, des Gutgemachten und des Gutmachens.

48 Das Ergebnis der sehr komplizierten Beweisfiihrung lautet: “... ergo ita cito fuit bo-
nitas ab aeterno, sicut potestas, cum qua fuit creata; et sic sequitur, quod sint duae
bonitates distinctae per essentiam ab aeterno, una est divina bonitas, alia est creata
bonitas sustentata in illa; et sic destruitur singularitas divinae aeternitatis, et etiam
sua unitas et infinitas; quod est falsum et impossibile [... also war so schnell die
Gutheit von Ewigkeit her wie die Macht, mit der sie geschaffen wurde; und so folgt,
daB es zwei durch ihr Wesen verschiedene Gutheiten von Ewigkeit her gibt: Die eine
ist die gottliche Gutheit, die andere ist die geschaffene Gutheit, die in jener gestiitzt ist;
und so wird die Einzigkeit der gottlichen Ewigkeit zerstort, und so auch ihre Einheit
und Unendlichkeit. Dies ist aber falsch und unmdglich]”, Salzinger, 1. (Hg), aaO 453.

49 “... et in isto passu potes cognoscere, per quem modum intellectus Christianorum
excedat intellectum Saracenorum in considerando sublimitatem divinorum ratio-
num, ad quam intellectus non potest ascendere cum falsa lege [und in diesem Gedan-
kenschritt kannst du erkennen, auf welche Art das Verstéindnis der Christen das Ver-
standnis der Sarazenen bei der Betrachtung der der gottlichen Begriffe iibertrifft, zu
welcher der Verstand nicht durch ein falsches Gesetz aufsteigen kann]”, ebd.

50 “Omnis infinita bonitas habet infinitum actum, Deus est infinita bonitas, ergo habet
infinitum actum”, ebd.

51 Vgl. Anm. 77.

52 “... die Einsicht in die dreidimensionale Korrelativitit alles wirklich Seienden war
fiir ihn [Lull] so etwas wie eine sich unmittelbar aufdringende Schliisselintuition”.
Riedlinger, H., Artikel “Lullus”, in: TRE 21, 504,4f).

282



Mit diesen drei Correlativa setzt der Christ die trinitarischen Personen gleich.
Dabei wird wohl, obwohl es in der Disputation nicht ausdriicklich gesagt wird,
der Begriff bonificans mit dem Vater, bonificabile mit dem Sohn und bonificare
mit dem Heiligen Geist gleichzusetzen sein.

Raimunds zentrale Idee der drei korrelativen Bestimmungen ist in der Philo-
sophie- und Theologiegeschichte vorbereitet. Schon Augustin hat die Trinitét
durch Analogien aus dem Bereich des menschlichen Lebens veranschaulicht und
dabei als Beispiel die drei Korrelationen der Liebe angefiihrt: der Liebende
(amans), das Geliebte (amatum) und das Lieben (amare)*. Diese dreifache Ent-
faltung der Liebe ist auch in der islamischen Mystik bekannt™. Ferner ist auf
Aristoteles hinzuweisen, der in seiner Metaphysik schreibt, Gott sei das “Denken
des Denkens”. Die neuplatonisch geprigte sogenannte “Theologie des Aristo-
teles” erweitert diese Zweiheit zu einer Dreiheit. Sie bestimmt das Verstehen als
das eigentliche Wesen des Geistes (griech.: nis). Im Verstehen sei das, was ver-
steht, und das, was verstanden wird, ein und dasselbe®. Arabisch schreibende
Apologeten des Christentums haben mit diesem Gedanken die Trinitét zu be-
griinden versucht”’. Lullus ist auf diesem durch neuplatonische, augustinische
und islamisch-mystische Traditionen vorbereiteten Weg weiter fortgeschritten:
Er erkennt in den drei Korrelativen, welche die Weltwirklichkeit, die Sprache
und das Denken und Wollen bestimmen, die Prigung durch den dreieinigen Gott
selbst. Die Wirklichkeit ist ihm theomorph.

Um die Inkarnation'als wahr zu erweisen, geht der Christ wiederum von
dem Wirken der Giite Gottes aus: “Alle unendliche Giite liebt die Hohe der ge-
schaffenen Giite, weil sie deren Ursache ist. Und je erhabener ein Geschopf ist,
desto mehr ist es dem gottlichen Willen liebenswert.”® Die der gottlichen Giite
eigene Tatigkeit wird hier als Liebe bestimmt, und die Liebe wird dem géttlichen
Willen zugeordnet. Der Wille Gottes ist aber durch Gottes Intellekt bestimmt.
Dieser erkennt die geschaffene Giite, “insoweit als sie durch den gottlichen Wil-

53 Vgl. De trinitate 8,10; 14; 9,2,2; 15,6,10.

54 Vgl. ‘Abdalkarim al-Dschili (gest. 1428 n.Chr.): “Das ist die letzte Stufe der Verei-
nigung, ... in der weder ein Liebender noch ein Geliebter iibrig bleibt, sondern nur
die Liebe allein, und die Liebe ist die reine Substanz”, Schacht, Joseph (Hg), Der
Islam mit Ausschluf3 des Qor’ans, Tiibingen 1931, 128.

55 Metaph. A 9; 1074 b 34.

56 Lohr zitiert Ibn ‘Arabi: “Knowledge, the object of known, and the knower are three
to be considered one. If you wish, they may as they are considered in the eye of the
witness as three. But the Lord of the supernatural is seen as One. There is nothing
additional to Him in the heights”, Lohr, Charles H., aaO 84f (vgl. Anm. 1).

57 *... Yahyaibn©Adi (f 974), an Oriental Lull, who tried to provide natural arguments
for the Trinity, maintained that the intellect (“aql), intelligens (°aqil), and intellectum
(ma‘qul) are one”, Lohr, Charles H., aaO 85.

58 “Omnis infinita bonitas diligit altitudinem creatae bonitatis, quia est sua causa; et
quanto magis alta est creatura, tanto magis per divinam voluntatem est amabilis”,
Salzinger, 1. (Hg), aaO 454.

283



len liebenswert sein kann.” In der Inkarnation hat sich nun die ewige gottliche
Giite in Liebe mit der hochsten geschaffenen Giite vereinigt. Diese in Christus
geeinten zwei hochsten Giiten oder Gutheiten sind die Ursache aller Arten der
niederen Giite®. In einem weiteren Schritt beweist der Christ die Inkarnation auf
dem Wege der Verneinung (via negationis): Wenn es keine Inkarnation gibe,
wire notwendig auf einen Mangel des gottlichen Intellekts zu schlieBen; denn
dieser wire nicht in der Lage, die Inkarnation zu verstehen. Er konnte ndmlich
nicht begreifen, dafl die héchste geschaffene Giite fiir die unendliche Giite lie-
benswert ist und konnte daher den géttlichen Willen zu solcher Liebe nicht mo-
tivieren. Also wire der gottliche Intellekt schwicher als der gottliche Wille. Das
ist aber unmoglich.®!

Lulls Zuversicht, durch logische Argumentation die muslimischen Einwen-
dungen gegen die christlichen Hauptdogmen nicht nur zu widerlegen, sondern
dariiber hinaus auch auf diesem Wege die Wahrheit des christlichen Glaubens
zu beweisen, wirkt heute gewill befremdlich. Wir miissen uns aber vergegenwér-
tigen, da} die islamische Welt und die mittelalterlich-abendlidndische eine ge-
meinsame Basis an philosophischen Grundanschauungen besa3en, die sich aus
der neuplatonisch-aristotelischen Tradition ergab. Unter dieser Voraussetzung
schien es durchaus moglich, den Glaubensstreit zwischen Orient und Okzident
mit Hilfe der Philosophie zu schlichten. Diese Uberzeugung teilte Raimundus
Lullus grundsitzlich mit so bedeutenden Minnern seiner Zeit wie Roger Ba-
con®, Raimundus Martini®® und Thomas von Aquin®. Allerdings begrenzte Tho-
mas die Reichweite der strengen Vernunftbeweise auf das Gebiet der natiirlichen

59 “...unde sequitur, quod divinus intellectus possit intelligere illam supremam bonita-
tem creatam, et hoc in tantum, in quantum per divinam voluntatem potest esse ama-
bilis [daher folgt, dal der gottliche Verstand jene hochste geschaffene Giite verste-
hen kann, insoweit sie durch den gottlichen Willen liebenswert sein kann]”, ebd.

60 “... unde sequitur divina incarnatio, in qua sunt duae bonitates coniunctae ita altae,
quod [...] omnes aliae inferiores bonitates sunt ordinatae ad illas duas, sicut effectus
ad suas causas [Daraus folgt die gottliche Menschwerdung, in welcher zwei so erha-
bene Gutheiten verbunden sind, daB ... alle niederen Gutheiten auf diese zwei hinge-
ordnet sind, wie die Wirkungen auf ihre Ursachen hin]”, ebd.

61 *...siautem incarnatio non est, divinus intellectus habituat se de ignorantia, ut ipsam
non possit intelligere, nec voluntas ipsam diligere ... [Wenn es aber keine Men-
schwerdung gibt, befindet sich der gottliche Verstand im Zustand der Unwissenheit,
so daB3 er die Menschwerdung nicht verstehen und der gottliche Wille sie auch nicht
lieben kann]”, ebd.

62 Siehe Southern, R. W., aaO 52-61 (vgl. Anm. 3).

63 Siehe dessen Hauptwerk “Pugio fidei adversus Mauros et Iudaeos™ [Glaubensdolch
gegen die Mauren und Juden] (1278), das “eine sehr gute Kenntnis arabischer Philo-
sophie” zeigt; Schimmel, A., aaO 65 (vgl. Anm. 1).

64 Hier ist besonders auf die “Summa contra Gentiles” [Summe gegen die Heiden] und
auf das Werk “De rationibis fidei contra Saracenos, Graecos et Armenos” [Von den
Beweisgriinden des Glaubens gegen die Sarazenen, Griechen und Armenier] hinzu-
weisen.

284



Theologie®. Die Artikel des Glaubens, wozu er Trinitit und Inkarnation rechne-
te, lieBen nach seiner Auffassung nur den Nachweis zu, daB sie nicht vernunft-
widrig seien, sondern die Vernunfteinsicht iiberschreiten und vollenden. Lull
unterscheidet nicht zwischen Vernunfteinsicht und tiber die Vernunft hinausge-
hendem Glauben, sondern zwischen der Vernunfteinsicht des Muslims und der
des Christen: “Du erkennst, auf welche Weise die Vernunfteinsicht der Christen
die Vernunfteinsicht der Sarazenen bei der Betrachtung der Hohe gottlicher Be-
griffe tibersteigt. Zu dieser Hohe kann der Verstand nicht mit einem falschen
Gesetz aufsteigen”, heiflt es in der Disputatio®. Raimundus Lullus betrachtet
sich im Unterschied zu Scholastikern wie Thomas nicht als “theologus positi-
vus”, sondern als “theologus probativus”, d.h. er will Glaubenssitze nicht nur
aufstellen, sondern beweisen®’. Dahinter steht seine missionarische Erfahrung,
dall Muslime trotz mancher Zweifel und Unsicherheiten schwerlich ihren Glau-
ben verlassen, wenn sie nicht von der Wahrheit des christlichen Glaubens durch
klare Beweise iiberzeugt werden.

Um Raimund Lulls scholastisch-philosophische Methode der Auseinander-
setzung mit dem Islam zu verstehen, mu3 man nach seiner eigentlichen Absicht
fragen, von der die abstrakten begrifflichen Uberlegungen im einzelnen be-
stimmt sind®®.

Der Christ Raimundus macht immer wieder die Voraussetzung deutlich, auf
der seine ganze Beweisfiihrung beruht: Die Eigenschaften oder Wiirdebezeich-
nungen Gottes, wie Giite, Grofe, Macht, Weisheit usw., sind Wesensbestim-
mungen Gottes. Diese These hat einen Hintergrund in der islamischen Theolo-
giegeschichte. Der Islam ist bekanntlich eine Religion von strengstem Monothe-
ismus. “Es gibt keinen Gott auBer Gott”, lautet der erste Teil des islamischen
Glaubenszeugnisses. Der Islam verneint aber nicht nur jede Art von Gottheit
auBer Gott, sondern schlieBt auch in Gott selbst jegliche Vielheit aus. Dennoch
schreibt der Koran diesem einen und einzigen Gott verschiedene Handlungen
und Eigenschaften zu: Er redet, schafft, ist michtig, wissend usw. Durch derarti-

65 Vgl.SThp.Iq.1a. 1: “Unde necessarium fuit homini ad salutem, quod ei nota fierent
quaedam per revelationem divinam, quae rationem humanam excedunt [Daher war
es fiir den Menschen zum Heil notwendig, dall ihm gewisse Einsichten, welche iiber
die menschliche Vernunft hinausgehen, durch die géttliche Offenbarung bekannt
wurden].” Dem entspricht der Aufbau der “Summa contra Gentiles”: In den ersten
drei Biichern werden die Glaubensinhalte dargelegt, die sich mit philosophischen
Griinden beweisen lassen, im vierten Buch werden die iibernatiirlichen Glaubensar-
tikel (Trinitét, Inkarnation, Sakramente, Letzte Dinge) behandelt.

66 Vgl. hier Anm. 49.

67 Durch dieses Ziel sah sich Lull auch von dem gefeierten Dominikaner Raimundus
Martini geschieden; Lull, Liber de acquisitione terrae sancta [Buch von der Erwer-
bung des heiligen Landes], dist. 3; Longpré, Ephrem (Hg), Criterion 3 (1927) 265-
278. Vgl. Lohr, Charles H., aaO 82 (vgl. Anm. 1).

68 Nach A. Schimmel zeigt die “Disputatio Raymundi Christiani et Hamar Saraceni”
“deutlich die Argumentationsweise sowohl der arabischen Partei als auch Ramons”,
Schimmel, A., aaO 73 (vgl. Anm. 1). Lohr hat die arabischen Quellen von Lulls
Methode genauer untersucht, ohne auf die “Disputatio” einzugehen (vgl. Anm. 1).

285



ge Bezeichnungen wird die Beziehung Gottes zur Welt ausgedriickt. Aber auf
diese Weise entsteht ein theologisches Problem: Wie verhalten sich die Gott zu-
geschriebenen Attribute zu seinem Wesen? Die ersten Muslime, die diese Frage
rational zu 16sen versuchten, waren die Mu‘taziliten. Der Name bedeutet: “die
sich absondern”. Uber den Ursprung dieser Bezeichnung gibt es in der islami-
schen Uberlieferung verschiedene Erkldarungen®. Die Mu‘taziliten leugneten
Gottes Eigenschaften keineswegs, betrachteten sie aber als mit Gottes Wesen
identisch. Sie lehrten also, dal} “Gott durch ein Wissen wissend ist, das er ist;
durch eine Macht michtig ist, die er ist, und durch ein Leben lebendig ist, das er
ist”’70. Gott ist also “durch sich selbst (bi-nafsihi) wissend, méachtig” usw.”! Man
muf} nun aber weiter fragen, warum die Mu‘taziliten von verschiedenen Eigen-
schaften Gottes redeten, obwohl diese doch mit seinem Wesen i1dentisch seien.
Sie verfolgten dabei vor allem die negative Absicht, gegenteilige Aussagen tiber
Gott auszuschlieBen. Wenn sie also sagten: “Gott ist wissend”, so wollten sie
damit ausschlieBen, daBl Gott unwissend sei’>. Es war aber nicht ihre Absicht,
irgendeine Ahnlichkeit oder Vergleichbarkeit zwischen Gottes Wissen und
menschlichem Wissen zu behaupten. “Man darf Gott nicht in Analogie zu den
Menschen setzen. Er dhnelt den Geschopfen in keiner Weise.””

Der muc‘tazilitische Standpunkt setzte sich nicht durch. Es entstand eine or-
thodoxe Auffassung, die im wesentlichen von al-Asch®ari und al-Maturidi im 10.
Jahrhundert n.Chr. begriindet wurde. Sie besagt, da3 Gott wissend ist durch ein
Wissen, das er hat, nicht wissend durch sein Wesen. Entsprechendes gilt von den
tibrigen Eigenschaften Gottes™. Die orthodoxe Lehre lautet: “Die auf sein Wesen
beziiglichen Namen und Eigenschaften Gottes”, die ihm “uranfénglich von jeher
zukommen”, “sind nicht Allah, aber auch nichts anderes als er; sie haften aber an
Allah.”” Diese orthodoxe Lehre von Gottes Wesen und Eigenschaften setzt Lull
bei seinem muslimischen Gesprichspartner voraus, indem er ihm die Worte in
den Mund legt, jene elf Eigenschaften seien nicht “mit Gott gleichwesentlich”,

sondern wiirden in Gottes Wesen “gestiitzt” und seien darin “verwurzelt”’°.

Daf} Raimundus Lullus im Gegensatz zur orthodoxen islamischen Lehre die
gottlichen Eigenschaften als Bestimmungen von Gottes Wesen versteht, ist von

69 Vgl. Watt, W. Montgomery/Marmura, Michael, Der Islam, Bd. 11, Politische Ent-
wicklungen und theologische Konzepte, Stuttgart etc. 1985, 211ff.

70 Watt, W. M./Marmura, M., aaO 251 (Abo-1-Hudayl).
71 Ebd.

72 Abu-l1-Hudayl lehrte: “Wenn ich sage, daBB Gott wissend ist, bestdtige ich ihm ein
Wissen, das Gott ist; ich leugne von ihm Unwissenheit, und ich weise hin auf den
Gegenstand des Wissens (ma‘lim), der existiert oder existieren wird”, ebd.

73 Lehre der Mu‘taziliten nach al-AschcarT, Schacht, Joseph (Hg), aaO 55 (vgl. Anm. 54).
74 Vgl. aaO 56.
75 Ebd.

76 “... ut [undecim qualitates] in essentia Dei sustententur et radicentur ... [... so daB
die 11 Eigenschaften im Wesen Gottes gestiitzt werden und darin wurzeln]”, Di-
sputatio, P. I (introductio), Salzinger, I. (Hg), aaO 432.

286



grundsitzlicher Bedeutung. Ebenso wichtig ist, daB er die gottlichen Wiirdepri-
dikate nicht als ruhend, sondern in unendlicher Titigkeit befindlich auffaft”.
Indem Lull die gottlichen Attribute oder Dignitdten mit Gottes Wesen gleich-
setzt, macht er sich nicht, wie es scheinen konnte, lediglich den mu°‘tazilitischen
Standpunkt zu eigen; denn das Anliegen der Mu‘taziliten war, die absolute Ein-
heit und Analogielosigkeit Gottes zu betonen. Raimundus Lullus will dagegen
durch seine Auffassung der Eigenschaften Gottes als Wesensbestimmungen
Gottes zum Ausdruck bringen, dal Gott in seinem ganzen Wesen der Welt zuge-
wandt ist. Seine Weltzugewandtheit ist Ausdruck der trinitarischen, inneren Dy-
namik des gottlichen Wesens und vollendet sich nach auf3en in der Menschwer-
dung Gottes.

Ist Gott mit der Welt solidarisch? Ist er in seinem Handeln an der Welt
gewissermallen mit seinem Herzen und Wesen dabei? Dies ist auch heute noch
die Grundfrage im christlich-islamischen Dialog. In einem Gesprich, das 1976
bei Genf zwischen muslimischen und christlichen Theologen stattfand™, ver-
neinte der Muslim Fartiqi, daB3 Gott sich selbst offenbare. Nur seinen an die Men-
schen gerichteten Willen tue er kund. “Der Wille Gottes ist alles, was wir haben
- und wir haben ihn in Vollkommenheit im Koran.”” Gott verlange im Koran
von den Menschen Anbetung und Gehorsam. “Wenn aber die Menschen Gott

77 Inder “Vita coetanea” wird Lulls in Tunis im Herbst 1292 gefiihrter Beweis fiir die
Wahrheit der christlichen Dogmen wiedergegeben, wobei Lull hervorhebt, da die
Muslime die Attribute Gottes mit Ausnahme der Weisheit und des Willens nicht als
ewige innere Tatigkeiten Gottes verstehen, sondern fiir “miifig” halten: “... adverto
iam quod vos omnes Saraceni, qui estis sub lege Macometi, non intelligitis, in pre-
dictis et aliis huiusmodi divinis dignitatibus actus proprios esse intrinsecos et eternos
sine quibus ipse fuissent occiose etiam ab eterno. Actus vero bonitatis dico bonifica-
tivum, bonficabile, bonificare [...] et sic de allis omnibus divinis dignitatibus [...]
Sed quia vos istos actus predictos duabus solummodo divinis dignitatibus seu ratio-
nibus attribuitis, ut iam video, sapientie videlicet et voluntati, manifestum est ex hoc,
quod vos in aliis omnibus supradictis divinis rationibus, bonitate scilicet, magnitudi-
ne etc. occiositatem relinquitis ac per consequens inequalitatem etiam ac discordiam
inter eas ponitis ... [Ich bemerke nun, daB ihr Sarazenen alle, die ihr unter dem Ge-
setz Mohammeds seid, nicht versteht, dafl in den zuvor genannten und anderen gott-
lichen Wiirdebezeichnungen eigentliche und innere Akte sind, ohne die sie bereits
von Ewigkeit her miilig wéren]”, Vita 26. Die sunnitische Theologie unterscheidet
bei den Attributen Gottes, “die nicht Allah sind, aber auch nichts anderes als Allah”
(siche bei Anm. 74), zwischen “wesentlichen” und “aktiven” Attributen. “Wesent-
lich” bezeichnet hier nicht die Identitit mit Gottes Wesen, sondern den Gegensatz zu
“aktiv”. Die “aktiven” Attribute werden mit Gottes zeitlicher Aktivitit verbunden.
Nach weitgehend iibereinstimmender Meinung der Aschariten gibt es sieben we-
sentliche Attribute Gottes: Wissen, Macht, Wille, Leben, Sprechen, Horen, Sehen;
vgl. Watt, W. M./Marmura, M., aaO 285 u. 298-299 (vgl. Anm. 68). Lull meint, nach
der ascharitischen Lehre wiirden die “wesentlichen” Attribute Gottes als “miiBig”
verstanden. Die Ausnahme, die er im Hinblick auf Gottes Weisheit und Willen zuge-
steht, betrifft die Lehre al-Ghazalis; vgl. Platzeck, E.-W. (Hg), aaO 164, Anm. 75.

78 Vgl. IRM 65 (1976), 365-460: Christian Mission and Islamic Da‘wabh.

79 “God does not reveal Himself. He does not reveal Himself to anyone in any way. God
reveals only His will (...) This is God’s will and that is all we have - and we have it

287



Anbetung und Gehorsam verweigern, so wird Gott davon nicht beriihrt.”** Es
gibt im Koran bezeichnenderweise nicht die Wendung “gegen Gott siindigen”.
Der Mensch siindigt allein gegen sich®'. Ein anderes Gottesverstandnis zeigt die
Bibel. Nicht erst im Neuen Testament wird Gottes Wesen und Wirken als Liebe
erkannt (vgl. 1 Joh 4,8), sondern schon der Prophet Hosea (8. Jh. v.Chr.) bezeugt,
wie innig sich Gott, gerade als der Heilige, mit dem siindigen Israel verbindet:

“Wie sollt ich dich hingeben, Ephraim,

wie sollt ich dich lassen Israel!

Wie sollt ich dich hingeben wie Sodom,

wie Gomorrha zerstoren!

Das Herz dreht sich mir im Leibe um,

mein Erbarmen entbrennt.

Ich kann nicht in der Glut meines Zorns handeln
und Ephraim wieder vernichten.

Denn ich bin Gott und nicht ein Mensch.

Ich bin der Heilige in deiner Mitte.” (Hos 11, 8-9)%

Dieses Grundmotiv der Bibel, Gottes Solidaritit (chéséd) mit der Welt, das
nach der christlichen Tradition im Glauben an die Menschwerdung des Logos
gipfelt (Joh 1,14), hat Raimundus Lullus durch scholastische Dialektik und Be-
grifflichkeit den Muslimen evident zu machen versucht - vergeblich. Denn der
Islam hat ein anderes Gottesverstiandnis als die Bibel. In der islamischen Traditi-
on spricht Allah: “Diese zum Paradies, und ich mache mir nichts daraus. Und
diese zur Holle, und ich mache mir nichts daraus.”’%?

Es ist daher nicht erstaunlich, daf Lullus in der Disputatio das Judentum
hoher bewertet als den Islam: “Das Gesetz der Juden ist gut, insofern es die
Grundlage des Gesetzes der Christen ist. Aber das Gesetz der Christen ist besser,
insofern es vollendet ist. Ich sage aber, dafl das Gesetz der Sarazenen falsch und
mit Irrtum behaftet ist.”%

in perfection in the Qur’an (...) Christians talk about the revelation of God Himself
- by God of God - but that is the great difference between Christianity an Islam. God
is transcendent, and once you talk about self-revelation you have hierophancy and
immanence, and then the transcendence of God is compromised. You may not have
complete transcendence and self-revelation at the same time”. AaO 405-406.

80 “... He desires man’s obedience and worship (...) If men refuse to worhip God and to
obey Him, God is not affected”. AaO 407. Worte des Gesprichsteilnehmers Ahmed.

81 Vgl.z.B. Sure 3,135: “... wenn sie (...) gegen sich selber gefrevelt haben ...” (ferner:
Sure 4,64; 9,104; 73,20).

82 Zitiert nach Balla, Emil, Die Botschaft der Propheten, Fohrer, Georg (Hg), Tiibingen
1958, 109.

83 HIsl 247 [a], Macdonald, D. B., Artikel “Kadar”.

84 “Lex Iudaeorum est bona, in quantum est fundamentum Legis Christianorum; sed
Lex Christianorum est melior, in quantum est completa; sed dico, quod Lex Sarace-
norum sit falsa et errorea”, Disputatio, P II/2, Salzinger, 1. (Hg), aaO 464.

288



	Raimundus Lullus als Scholastiker in der Auseinandersetzung mit dem Islam

