
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Raimundus Lullus als Scholastiker in der Auseinandersetzung mit dem
Islam

Autor: Raeder, Siegfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Raimundus Lullus als Scholastiker
in der Auseinandersetzung mit dem Islam1

von Siegfried Raedef

Es wäre eine Verengung des Horizonts, wollte man die Geschichte des
Mittelalters nur in den Grenzen des Abendlandes betrachten. Die islamische Welt
hat zwar eine andere Prägung als die abendländisch-mittelalterliche; sie ist aber
mit dieser durch einen gemeinsamen Ursprung, ähnliche Strukturen und
wechselseitige Einflüsse verbunden. Gemeinsam sind beiden Kulturen als wesentliche

Bildungskräfte zum einen die biblischen und zum anderen die antiken
Traditionen. Gewiß sind die biblischen Überlieferungen im Islam durch den Koran
grundlegend umgeformt worden, aber auch in ihrer neuen Gestalt haben sie eine
Fülle von Themen bewahrt, die zu einer Auseinandersetzung mit dem Christentum

herausfordern. Wie die christlich-abendländische Welt, so mußte sich auch
die islamische bemühen, ihre auf eine Heilige Schrift gegründete religiöse Tradition

in Beziehung zu setzen zu der aus der Antike übernommenen weltlichen
Wissenstradition, besonders der Philosophie der Aristoteles, die ja in ihrem vollen

Umfang dem Abendland erst durch die Vermittlung der Araber und der in der
islamischen Welt wirkenden jüdischen Gelehrten, unter denen Moses Maimoni-
des an erster Stelle zu nennen ist, bekannt wurde. Ich möchte daher die Beziehung

dieser beiden Kulturen zueinander am Leben und Wirken eines Mannes
veranschaulichen, der im geographischen Grenzbereich beider Welten lebte und
sich im Bewußtsein seiner interkulturellen Existenz einen "arabischen
Christenmenschen" nannte: des Katalanen Raimundus Lullus2. Er stammte aus Mallorca.
1232/3 wurde er geboren, um 1316 ist er gestorben. Sein Leben fällt in die Zeit
des Niedergangs der päpstlichen Macht.

1 Dies ist die bearbeitete Form meiner am 15. Februar 1995 gehaltenen letzten Vorle¬
sung über die Geschichte der Theologie im Mittelalter, mit der ich zugleich meine
offizielle Lehrtätigkeit beendete. - Die hier gebrauchten Abkürzungen entsprechen
denen der Theologischen Realenzyklopädie. Lateinischen Zitaten wird im folgenden
in eckigen Klamern meine Übersetzung ins Deutsche beigegeben. - Über Raimundus
Lullus siehe den Artikel von Helmut Riedlinger, in: TRE 21, 500,9 - 506,12; ferner
Schimmel, Annemarie, Raymundus Lullus und seine Auseinandersetzung mit dem
Islam, in: EHK 1953/54, 64-76; Lohr, Charles H., Christianus arabicus, cuius nomen
Raimundus Lullus [Ein arabischer Christ mit Namen Raimundus Lullus], in: FZPh-
Th 31 (1984), 58-88.

* Prof. i. R. Dr. Siegfried Raeder, Buchbachstr. 8, D - 72116 Mössingen, Deutschland.

2 Disputatio Raymundi Christiani et Hamar Saraceni, Prologus: Homo Christianus
Arabicus, cuius nomen erat Raymundus [Disputation zwischen dem Christen
Raimundus und dem Sarazenen Hamar, Vorrede: Ein arabischer Christenmensch mit
Namen Raimundus ...], Salzinger, I. (Hg) [Mainzer Ausgabe, 1721-1742], Bd. 4,431.

271



Lulls eigentlicher Wirkungskreis war das Mittelmeergebiet. Hier stießen die
islamische und die abendländische Welt feindlich und zugleich in fruchtbarem
kulturellem Austausch zusammen. Vom Norden der iberischen Halbinsel
begann im 11. Jahrhundert die Welle der Rückeroberung. Raimund Lulls Leben
steht ganz unter dem Eindruck des Kampfes gegen die Muslime. Der König von
Aragon, Jakob I., entriß den Mauren von 1229 bis 1235 die Balearen mit der
Hauptinsel Mallorca und auf dem Festland die große Stadt Valencia. Zu den
Gefolgsleuten Jakobs I., die als Eroberer auf Mallorca Besitz erhielten, gehörte
auch Raimund Lulls Vater.

Im Westen des Mittelmeerraums war die Christenheit in der Offensive, im
Osten dagegen auf dem Rückzug. 1291 fiel Akkon, die letzte Festung der Kreuzfahrer.

Vergeblich hatte das Abendland im 13. Jahrhundert große Hoffnungen
auf die Mongolen3 gesetzt. Aus dem Innern Asiens stürmten sie unaufhaltsam
nach Osteuropa und Vorderasien. Wie, wenn es gelänge, sie zum christlichen
Glauben zu bekehren? Verehrten sie doch, wie man erfuhr, einen höchsten Gott,
dem man auf verschiedene Weise dienen könne! Gesandtschaften aus dem
Abendland begaben sich zu den Mongolen, um die Möglichkeiten ihrer Bekehrung

und eines Bündnisses gegen die Muslime zu erkunden. Aber aus diesen
hochfliegenden Plänen wurde nichts. Um das Jahr 1300 vollzog sich die Islami-
sierung der mongolischen Eroberer. Als die Osmanen um 1300 zur Herrschaft
gelangten, begann der Todeskampf des Byzantinischen Reiches, der letzten
Bastion, die das Abendland nach Osten gegen den Islam schützte. Diese
weltgeschichtlichen Verhältnisse umspannen das Leben des Raimundus Lullus, eines
Mannes mit großen Visionen in einer bedeutenden Zeit.

1311, im Alter von 79 Jahren, erzählte Raimund Lull in Paris, wo er gerade
lehrte und Bücher schrieb, einigen mit ihm befreundeten Mönchen, vermutlich
Kartäusern von Vauvert bei Paris, die Odyssee seines Lebens4. Einer der Zuhörer
machte sich mit Raimunds Erlaubnis Aufzeichnungen. So entstand eine lateinische

Kurzbiographie, die uns trotz einiger Lücken ein sehr getreues Bild von
Lulls Leben vermittelt. Zudem enthalten seine zahlreichen Schriften viele
autobiographische Züge, die jene kurze Lebensbeschreibung ergänzen.

Raimundus entstammte einem edlen Geschlecht. 1232/33 wurde er in Palma
geboren. Im Alter von etwa 14 Jahren kam er als Page an den Hof Jakobs I. von
Aragon, des Eroberers der Insel. Mit etwa 24 Jahren verehelichte er sich. Bald
darauf wurde er an die Sonderhofhaltung des jungen Prinzen Jakob berufen.
Raimundus hing dem Lebensstil der ritterlichen Minne an. Er mochte etwa 31

3 Ausführlicher berichtet hierüber Southern, R. W., Western Views of Islam in the
Middle Ages, Cambridge Massachusetts 1962, 42 ff.

4 Vita beati Raymundi Lulli [Das Leben des seligen Raimund Lull] ("Vita coetanea"
["Zeitgenössische Lebensbeschreibung"]). Platzek, Erhard-W. (Übers, u. Hg), Die
"Vita coetanea " und ausgewählte Texte zum Leben Lulls aus seinen Werken und
Zeitdokumenten, Düsseldorf 1964. Die Vita umfaßt die Zeit von Lulls Bekehrung
(1263) bis zu seiner autobiographischen Erzählung (1311). Vgl. Platzeck, Erhard-
W., aaO 145, und die Tafel der Lebensdaten Lulls, aaO 27-32.

272



Jahre alt gewesen sein5, als er wieder einmal nächtens mit der Abfassung eines
Liebesliedes beschäftigt war, das er seiner Herzensdame zu verehren gedachte.
Während er gedankenverloren den Kopf nach rechts wandte, sah er plötzlich
Christus am Kreuze hängen. Er erschrak, fühlte sich vom Geist der Muse verlassen

und legte sich zu Bett, um am folgenden Tag die Cantilena zu vollenden.
Aber wieder wurde er durch die Erscheinung des Gekreuzigten daran gehindert,
und dies wiederholte sich ein drittes, viertes und fünftes Mal. Tief erschüttert,
deutete er die sich beharrlich einstellenden Visionen als einen himmlischen
Wink, daß er die Welt verlassen und Christus dienen solle6. Diese Gewißheit
nahm in seinem Geist alsbald bestimmte Züge an: Es galt, im Dienst für Christus
bis zur Hingabe des Lebens die Muslime zu bekehren7. Aber Raimund war sich
seines Mangels an Gelehrsamkeit schmerzlich bewußt. Wie sollte er Menschen
zu Christus führen, deren überlegene Kultur im 13. Jahrhundert offenkundig
war? Aber da gewann ein neuer Gedanke Macht über Raimunds Herz: Er werde
das schlechthin beste Buch gegen die Irrlehren aller Ungläubigen verfassen8.
Wie dieses Buch beschaffen sein würde, war ihm vorerst noch nicht klar. Indem
er über seinen Lebensauftrag, der ihm durch die Bekehrung zuteil geworden war,
weiter nachsann, erkannte er schließlich auch, daß er allein, selbst wenn er jenes
allerbeste Buch schriebe, nur wenig zur Bekehrung der großen Zahl der Muslime
beitragen könne, zumal er nicht die arabische Sprache beherrschte. Die Bekehrung

der Ungläubigen in aller Welt ließ sich, wie ihm deutlich wurde, nur erreichen,

wenn allenthalben Klöster zur Ausbildung und Aussendung von Boten des

Evangeliums gegründet würden. Zu solchem Werk müßte er den Papst und die
christlichen Herrscher persönlich anregen9. So gewann Raimundus durch seine
Bekehrung ein umfassendes Lebensziel: Der ihn beherrschende Gedanke ist fortan,

die Muslime unter Hingabe des eigenen Lebens für Christus zu gewinnen.
Diesem Auftrag eingeordnet ist die Gewißheit, er werde ein unüberwindliches
Buch gegen alle Irrlehren schreiben und Pflanzstätten für die Ausbildung und
Aussendung von Glaubensboten gründen10.

5 Lulls Bekehrung wird in der Vita, Kap. 2-9 ausführlich geschildert.

6 "... et sic intellexit tandem certissime Deum velle quod Raymundus mundum reli-
queret Christoque corde ex tunc integre deserviret [und so verstand er schließlich mit
größter Gewißheit, Gott wolle, daß Raimundus die Welt verlasse und Christus fortan
von Herzen mit ganzer Hingabe diene]", Vita, Kap. 4.

7 "... et visum est quod melius sive maius servitium Christo facere nemo posset, quam
pro amore et honore suo vitam et animam suam dare; et hoc in convertendo ad ipsius
cultum et servicium Sarracenos [und er war der Meinung, daß niemand Christus
einen besseren oder größeren Dienst leisten könne, als aus Liebe zu ihm und zu seiner

Ehre Leben und Seele hinzugeben, und dies durch Bekehrung der Sarazenen,
damit sie Christus verehren und dienen]", Vita, Kap. 5.

8 "... intravit cor eius vehemens ac implens quoddam dictamen mentis, quod ipse facturus
esset postea unum libmm meliorem de mundo contra errores infidelium [es drang in sein
Herz eine heftige und ihn erfüllende geistige Vorschrift, daß er später das beste Buch der
Welt gegen die Irrtümer der Ungläubigen verfassen werde]", Vita, Kap. 6.

9 Vgl. Vita, Kap. 7.

10 "His igitur tribus articulis supradictis in animo suo firmiter iam conceptis, videlicet

273



Trotz seiner Berufungsgewißheit änderte sich äußerlich an Lulls Lebensweise

zunächst kaum etwas. Als er aber bei den Franziskanern eine Predigt zum
Fest ihres Ordensstifters hörte und erfuhr, wie Franz von Assisi alles verlassen
hatte, um Christus nachzufolgen, entschloß sich Raimund, dem Beispiel des

Fleiligen nachzueifern. Er verkaufte seine Besitzungen, behielt nur weniges zum
Unterhalt seiner Frau und seiner beiden Kinder zurück11 und machte sich nach
Abschluß einer Pilgerfahrt auf den Weg nach Paris, um sich an der berühmtesten
Universität der Christenheit das wissenschaftliche Rüstzeug für seine Lebensaufgabe

zu erwerben. Aber schon unterwegs gab er sein Vorhaben auf. Der
gelehrte Dominikaner Raimund von Penaforte riet ihm, der ja Familienvater und
schon weit über das damals übliche Alter der Studenten - etwa 15 bis 18 Jahre -
hinaus war, sich die nötigen Kenntnisse auf Mallorca durch Privatstudien
anzueignen12. So kehrte er um, kleidete sich nach Art eines Büßers in ein grobes
Gewand und widmete sich den Wissenschaften. Vor allem aber studierte er unter
der Anleitung eines muslimischen Sklaven neun Jahre lang die arabische Sprache

und Literatur13.

Als eine Frucht dieser Studien entstand zwischen 1274 und 1276 das
"Buch von dem Heiden und den drei Weisen." Lull hatte es zuerst auf arabisch
und dann auf katalanisch verfaßt14. Schon in diesem Werk zeigt sich seine
Methode: Er will den christlichen Glauben durch Argumente als wahr erweisen.
Deshalb läßt sich der Heide, ein Mongole, der gleichsam die natürliche Vernunft
verkörpert, nacheinander von den drei Weisen, nämlich dem Juden, dem Christen

und dem Muslim, je ihre Religion erklären. Er prüft ihre Darlegungen. Am
Ende bekehrt er sich zu Gott, wobei offen bleibt, welcher der drei Religionen
sich der Heide angeschlossen hat. In diesem Buch haben sich einerseits
Raimunds literarische Studien, andererseits auch seine ersten missionarischen
Erfahrungen auf Mallorca niedergeschlagen. Das "beste Buch der Welt", das
Raimund vorschwebte, war indes nicht dieses Werk, sondern ein anderes, dessen

de morte tolleranda pro Christo, convertendo ad eius servicium infideles, de libro
supra dicto nec non de monasteriis impetrandis [Diese drei zuvor genannten
Artikel hatte er also bereits fest in seinem Geist aufgenommen, nämlich von der
Erleidung des Todes für Christus, von der Bekehrung der Ungläubigen zu seinem
Dienst, von dem zuvor erwähnten Buch sowie von den Klöstern, deren Gründung

erwirkt werden sollte ...]", Vita, Kap. 8.

11 Vgl. Ufa, Kap. 9.

12 Vgl. Vita, Kap. 10.

13 Vgl. Vita, Kap. 11. In diesen Jahren beschäftigte sich Lull auch mit al-Ghazälfs Lo¬

gik und Metaphysik. Vgl. Platzeck, Erhard-W. (Hg), aaO 15 lf. Die neunjährige
Studienzeit fand durch den Selbstmord des muslimischen Sklaven, der Lull zu töten
versucht hatte, ein tragisches Ende. Vgl. Vita, Kap. 11-13.

14 Vgl. Lohr, Charles, Ramon Lull und der Dialog zwischen den Religionen, in: Lull,
Ramon, Buch vom Heiden und den drei Weisen, Mit Beiträgen von Raimundo Panikkar,

Anthony Bonner, Charles Lohr und Hermann Herder, Freiburg etc. 1986,22. So
auch die Datierung in TRE 21, 502,17. Platzeck nimmt an, daß die Abfassung des
ersten Buches Lulls "De gentili" ["Von dem Heiden"] noch in die Zeit vor dem Tod
des arabischen Lehrers (1273) fällt (vgl. Platzeck, E.-W., aaO 152, Anm. 29).

274



erste Fassung von ca. 1274 den Titel trägt: "Ars compendiosa inveniendi verita-
tem" (Abgekürzte Kunst, die Wahrheit zu finden) und an dessen Verbesserung er
unermüdlich über eine Zeit von mehr als dreißig Jahren arbeitete15. Er war fest
davon überzeugt, daß ihm der Grundgedanke seiner "Kunst" auf einem Berg in
der Nähe seines Hauses eingegeben worden war, als er die Himmelssphären
betrachtete16. Lulls "Ars" ist kein enzyklopädisches System des konkreten Wissens,

sondern eher eine abstrakte Systematik des Wißbaren, das aus allgemeinsten

Grundbegriffen (principia) durch eine Art mathematisierter Logik in Form
von Ableitungen und Verknüpfungen mit Hilfe von Buchstaben und Figuren, die
als Symbole fungieren, erschlossen wird. Die das Ganze tragenden Prinzipien
gehörten zum Gemeingut der arabischen, jüdischen und christlichen Philosophie
des Mittelalters. Von Einfluß waren sicher auch die in der islamischen Mystik
gepflegten Meditationen über die Namen Gottes. Die Glaubensartikel von der
Schöpfung, der Dreieinigkeit Gottes und seiner Menschwerdung lassen sich
nach den Regeln dieser "Kunst" als denknotwendige Wahrheiten beweisen. Es
ist letztlich die platonisch-augustinische Tradition, in der Lull steht und die in der
Erkenntnislehre von den Franziskanern treuer bewahrt worden ist als von den
Dominikanern. Erkenntnis ist Erleuchtung des menschlichen Geistes durch Gottes

Geist. Dem entspricht es auch, daß Lull den Grundgedanken der "Ars" auf
göttliche Eingebung zurückführte17.

Raimunds erster Versuch, seine "Kunst" in der islamischen Welt zu erproben,

scheiterte kläglich18. 1292 wollte er sich von Genua aus in islamisches
Gebiet begeben. Als das Schiff zur Abfahrt bereit war, befiel ihn plötzlich lähmende
Angst. Es setzte sich in ihm der Gedanke fest, die Sarazenen würden ihn nach
seiner Ankunft entweder töten oder zu ewigem Kerker verurteilen. Das Schiff
fuhr ohne ihn ab, und er wurde sterbenskrank. In sein Schuldgefühl angesichts
seines Versagens mischte sich eine andere Qual: Er selbst war von der
Unüberwindlichkeit seiner "Kunst" felsenfest überzeugt; aber die Dominikaner teilten
seine Überzeugung nicht, während die Franziskaner für seine Lehre ganz
aufgeschlossen waren19. Nun glaubte aber der todkranke Raimundus, nur nach Eintritt
in den Dominikanerorden könne er selig sterben. Doch damit hätte er seine

15 Ars demonstrativa [beweisende Kunst] (ca. 1283), Ars inventiva veritatis [Kunst der
Wahrheitsfindung] (1290), Ars generalis ultima [die letzte allgemeine Kunst] (1305/
8). Vgl. Bonner, Anthony, Der neue Weg Ramon Lulls, in: Lull, Ramon, aaO 29.

16 Vgl. Vita, Kap. 14.

17 "... Dominusillustravitmentemsuamdanseidemformametmodumfaciendilibrum
[Der Herr erleuchtete seinen Geist, indem er ihm Form und Art des Buches, das er

verfassen sollte, eingab]", Vita, Kap. 14.

18 Ausführlich beschrieben in: Vita, Kap. 20-25.

19 "... Raymundus reduxit ad memoriam quod Fratres Minores Artem, quam sibi
Dominus dederat in monte, plus peraeeeptando dilexerant, quam praedicatores prae-
fati [Raimundus rief sich ins Gedächtnis, daß die Minderbrüder die Kunst, die
der Herr ihm auf dem Berge eingegeben hatte, durch völlige Annahme mehr liebten
als die zuvor genannten Predigerbrüder], Vita, Kap. 22. Thomas von Aquino, der
bedeutendste Dominikanertheologe, unterschied streng zwischen Natur und Gnade
und dementsprechend zwischen natürlicher Gotteserkenntnis und Glaubenserkennt-

275



"Kunst" verraten, wozu er sich nicht bereit finden konnte. Also verzichtete er auf
die heilspendende Dominikanerkutte zugunsten der Seligkeit der Ungläubigen,
die er mit Hilfe seiner auf göttlicher Erleuchtung beruhenden Wissenschaft zu
retten gedachte. Den Franziskanern schloß er sich als Tertiarier (Laienbruder)
an20. Schließlich begab er sich, noch kraftlos und schwach auf ein Schiff, das
nach Tunis segelte. Kaum hatte es den Hafen verlassen, wichen Krankheit und
Schwäche von ihm. Im Herbst 1292 traf er in Tunis ein. Er wandte sich nicht als

Prediger mit schlichten Worten an das Volk, sondern als Mann der Wissenschaft
ausschließlich an die Gelehrten. Er ließ die cUlemä' zusammenrufen und eröffnete

ihnen, er sei in der Lage, zwingende Gründe für die Wahrheit des christlichen
Glaubens vorzubringen. Die muslimischen Gelehrten sollten ebenso für ihren
Glauben überzeugende Beweise aufstellen. Sollte er nach Prüfung beider
Argumentationen die Wahrheit auf der Seite der Muslime finden, so würde er nicht
zögern, ihren Glauben anzunehmen. Dieses Erbieten lockte zahlreiche Gelehrte
an, die ihn von der Wahrheit des Islams zu überzeugen versuchten. Es ging dabei
um die zentralen Themen der Trinität, der Inkarnation und des Todes Jesu am
Kreuz. Anscheinend beeindruckte Raimundus die muslimischen Gelehrten
durch seine spekulative Durchdringung der christlichen Wahrheit. Um diesen
gefährlichen Mann loszuwerden, verhängte der Fürst über Raimundus die milde
Strafe der Ausweisung21.

Die folgenden Lebensjahre verbrachte Lull an verschiedenen Stätten des
Abendlandes22. Vergeblich versuchte er, den Papst und andere einflußreiche
Persönlichkeiten für seine missionarischen Pläne, die nun auch den Kreuzzugsgedanken

enthielten, zu gewinnen. In einer 1292 vor der Reise nach Tunis verfaßten

Bittschrift an Papst Nikolaus IV.23 hatte Lull vorgeschlagen, alle Ritterorden
zu einem einzigen unter dem Namen "Orden des Heiligen Geistes" zusammenzufassen.

Dem neuen Orden sollten nicht nur Krieger, sondern auch Prediger-

nis: "Cognitio fidei praesupponit cognitionem naturalem sicut et gratia naturam [Die
Glaubenserkenntnis setzt die natürliche Erkenntnis in der Weise voraus, wie die
Gnade die Natur voraussetzt]", De veritate 14, 9. Dieser Grundgedanke erklärt wohl
die Zurückhaltung der Dominikaner gegenüber Lulls Kunst. Raimund besuchte 1285
zum ersten Mal das Generalkapitel der Dominikaner in Bologna und zum zweiten
Mal 1287 in Montpellier. 1289 nahm er zum ersten Mal am Generalkapitel der
Franziskaner in Rieti und 1289/90 ein zweites Mal in Montpellier teil, wo er ein
Empfehlungsschreiben des Franziskanergenerals Raimund Godefroy, das auch seine "Ars"
lobend erwähnte, erhielt; vgl. Platzeck, E.-W., aaO 28-29. 92-93.

20 "... misit pro gardiano Fratrum minorum, a quo petiit eorum habitum sibi dari; quem
sibi gardianus daturum se concessit, quando ipse propinquior foret morti [Er sandte
eine Botschaft zum Guardian der Minderbrüder, vom dem er erbat, daß ihm deren
Ordenstracht gegeben werde. Der Guardian willigte ein, diese ihm zu verleihen,
wenn er dem Tode näher wäre]", Vita, Kap. 23. Lull wollte "mit einem Ordenskleide
angetan sterben und damit Anrecht erhalten auf eine Grabstätte in einer Ordenskir-
che und auf die Suffragien der Ordensleute ...", Platzeck, E.-W., aaO 160.

21 Vgl. Vita, Kap. 25-30.

22 Zum Einzelnen vgl. Platzeck, E.-W., aaO 29-31.

23 Text in: Platzeck, E.-W., aaO 93-97.

276



missionare angehören, kundig der Theologie und Philosophie sowie der
verschiedenen Sprachen der Ungläubigen. Sie sollten auch geeignete Bücher besitzen,

in denen notwendige Beweisgründe stünden, um alle Einwände seitens der
Ungläubigen unschädlich zu machen. Unter aller Unruhe brachte er es fertig,
zahlreiche Bücher zu schreiben. Schließlich unternahm Raimundus 1307 abermals

eine Missionsreise nach Nordafrika, nach Bugia im heutigen Algerien24. Es
mußte höchst provozierend wirken, daß Raimund auf den Festplatz der Stadt trat
und laut ausrief: "Das Christengesetz ist wahr, heilig und Gott genehm, das

Sarazenengesetz aber falsch und irrig. Das zu beweisen bin ich wohl bereit."25 Mit
knapper Not entging er der Steinigung. Er wurde eingekerkert. Die anfangs
äußerst harten Haftbedingungen wurden dank der Fürsprache genuesischer und
katalanischer Kaufleute gemildert. Raimund kam in ein sauberes Gewahrsam
und empfing Besuch von muslimischen Gelehrten, die sich um seine Bekehrung
bemühten und ihm als Lohn eines Sinneswandels "Frauen, Ehren, Haus und viel
Geld" in Aussicht stellten26. Er brachte seine Besucher schließlich so weit, daß
sie mit ihm vereinbarten, er und sie sollten in einem Buch je ihren
Glaubensstandpunkt mit zwingenden Gründen zu beweisen versuchen und darauf das
Werk den religiösen Autoritäten beider Seiten zur Beurteilung vorlegen27. Es
solle schließlich die Religion gelten, auf deren Seite die stärkeren Argumente
seien. Während Raimund mit Eifer an seinem apologetischen Werke arbeitete,
wurde er durch Erlaß des Fürsten ausgewiesen. Auf der Seereise nach Genua
versank das Schiff im Sturm. Raimund konnte unter Verlust aller seiner Bücher
und Aufzeichnung nur das nackte Leben retten28. Von 1309 - 1311 hielt er sich in
Paris auf, wo er mit Schriften und Worten die Philosophie des spanischen Muslims

und Aristoteleskommentators Averroes bekämpfte29. Mit Empfehlungsschreiben

des Kanzlers der Universität und des Königs von Frankreich versehen,

24 Vgl. Vita, Kap. 36-40.

25 Vita, Kap. 36. Platzeck hält es für unwahrscheinlich, daß Lull jene provozierenden
Worte ausgerufen habe, und nimmt die Form einer Quaestio an, vielleicht "Utrum sit
primitivum verum et necessarium illud, per quod homo potest aquirere aut perdere
finem [Ist das ursprüngliche Wahre und Notwendige dasjenige, wodurch der Mensch
sein Ziel erreichen oder verlieren kann?]." Die Worte der Vita beruhen aber auf Lulls
eigener Erzählung, und auf eine so moderate Quaestio hätten die muslimischen Hörer

nicht sofort mit solcher Empörung reagiert.

26 Vgl. Vita, Kap. 40. Während die Vita im Plural von "uxores" [Gattinnen] spricht,
steht in der Disputatio der Singular: "Promisisti mihi uxorem [Du hast mir eine
Gattin versprochen ...]", Pars II (introductio), Salzinger, I. (Hg), aaO 442.

27 Disputatio, prologus: "... Raymundus dixit, quod facto libro ipse [liber!] trans-
mitteretur Summo Pontifici et Reverendis Cardinalibus, Episcopo Saracenorum et
etiam Iiteratis Saracenis, et Saracenus consensit in hoc [Raimundus sagte, daß
nach Fertigstellung des Buches dieses dem Papst, den verehmngswürdigen Kardinälen,

dem Bischof der Sarazenen und auch gelehrten Sarazenen übersandt werden
solle, und der Sarazene stimmte dem zu]", Salzinger, I. (Hg), aaO 431. Vgl. Vita,
Kap. 40.

28 Vgl. Vita, Kap. 41.

29 Vgl. Vita, Kap. 42f.

277



reiste er 1311 zum Allgemeinen Konzil nach Vienne, um seine Programmpunkte
vorzutragen: 1. Gründung von Ausbildungszentren für Missionare, 2. Zentralisierung

der Ritterorden zum ständigen Krieg gegen die Muslime, 3. Bekämpfung
des an abendländischen Universitäten um sich greifenden Averroismus30.
Wenigstens in einem Punkt fand Raimundus Gehör. Das Konzil beschloß 1312, daß

an der päpstlichen Kurie sowie an den Universitäten in Paris, Oxford, Bologna
und Salamanca Lehrstühle für Griechisch, Hebräisch und Arabisch zu errichten
seien, weil die Kenntnis dieser Sprachen die Voraussetzung zur Bekehrung der
Muslime, der Juden und der orientalischen Ketzer bilde31.

Nachdem Raimund auf Sizilien mit Juden und Muslimen disputiert hatte32,

begab er sich 1314 ein letztes Mal nach Nordafrika. Die Reise ging nach Tunis,
das zu Aragon gute Beziehungen unterhielt. Ein Empfehlungsschreiben Jakobs
II. von Aragon an den Herrscher von Tunis33 verschaffte Raimund einigen
Schutz. Unklugerweise begab er sich aber aus dem einigermaßen sicheren Tunis
nach Bugia, wo er der Überlieferung zufolge gesteinigt wurde. Landsleute brachten

den Halbtoten auf ein Schiff, das nach Mallorca segelte. Unterwegs erlag er
seinen schweren Verletzungen34. Es scheint, als habe er den Tod gesucht, den er
bei der Bekehrung vor 53 Jahren als Krönung seines Lebens dunkel geahnt hatte.

Raimund Lulls philosophische Methode der Auseinandersetzung mit dem
Islam möchte ich nun an Hand seiner Schrift "Disputation zwischen dem Christen

Raimundus und dem Sarazenen Hamar" darstellen35. Das Werk ist nach
seinem ersten Aufenthalt in Bugia entstanden und dürfte in den Grundzügen den
Inhalt der Gespräche wiedergeben, die er dort im Jahre 1307 mit einem muslimischen

Gelehrten geführt hat. Es geht in diesem Buch um die christlichen Dogmen
der Trinität und der Inkarnation. Im ersten Teil legt der Muslim seinen Standpunkt

dar, im zweiten der Christ und im dritten bestimmen beide, daß das Buch
den christlichen und muslimischen religiösen Autoritäten vorgelegt werde,
damit sie sehen, wer von ihnen die stärkeren Gründe gegen das Gesetz des anderen
anführt36. Der Muslim stellt achtzehn Grundbegriffe auf, mit denen er die christlichen

Dogmen widerlegen will. Der Christ beweist dagegen mit eben diesen
achtzehn Grundbegriffen die Wahrheit des christlichen Glaubens37.

30 Vgl. Vita, Kap. 44.

31 Vgl. Jedin, Hubert, Kleine Konziliengeschichte, Freiburg etc. 81969, 60.

32 Vgl. Platzeck, E.-W. (Hg), aaO 31.

33 Text in: Platzeck, E.-W. (Hg), aaO 136f.

34 Sein Tod fällt in die Zeit zwischen Dezember 1315 und dem 25. März 1316. Vgl.
Platzeck, E.-W. (Hg), aaO 31.

35 Vgl. Salzinger, I. (Hg), aaO Bd. 4, 431-477.

36 Vgl. Anm. 27.

37 "In prima parte ponit Saracenus decern et octo principia; cum quibus intendit de-
struere legem Christianorum. In secunda parte ponit Christianus eadem principia,
cum quibus intendit destruere legem Saracenorum; nam probatis Trinitate et Incarna-
tione lex Christianorum erit vera, et lex Saracenorum erit destructa et falsa [Im ersten
Teil stellt der Sarazene 18 Grundbegriffe auf, mit denen er das Gesetz der Christen zu

278



Der Muslim unterscheidet bei den 18 Grundbegriffen zwischen sieben
Wesensbedingungen Gottes (conditiones essentiales) und elf Eigenschaften
Gottes (qualitates). Die sieben Wesensbedingungen Gottes sind folgende:
notweniger Seinscharakter, Einheit, Einzigartigkeit, Unendlichkeit, Ewigkeit,
Einfachheit, und Leben. Ohne diese zu seinem Wesen gehörigen Bedingungen kann
Gott nicht sein. Deshalb sind sie mit dem Begriff "Gott" austauschbar. Man kann
also beides sagen: "Gott ist die Einheit", und: "Die Einheit ist Gott."38 Von diesen

sieben Wesensbedingungen sind elf Eigenschaften (qualitates) Gottes zu
unterscheiden. Es sind folgende: Güte, Größe, Macht, Weisheit, Wille, Kraft,
Wahrheit, Herrlichkeit, Vollkommenheit, Gerechtigkeit und Barmherzigkeit.
Diese göttlichen Eigenschaften sind (1) nicht Wesensbestimmungen Gottes. Sie
gehören (2) nicht zu einer Substanz, weil eine Substanz, d.h. ein konkret Seiendes,

aus Form und Materie zusammengesetzt ist. Gottes Wesen ist aber absolute
Einfachheit. Die elf Qualitäten sind aber (3) auch nicht Akzidentien, weil einem
Akzidens nicht selbständiges Sein, sondern nur Sein an einer Substanz eigen ist.
Akzidentien als unvollkommenes Sein wären aber mit der Seinsvollkommenheit
Gottes unvereinbar. Wie sind dann jene elf Eigenschaften Gottes positiv zu
bestimmen? Sie werden in Gottes Wesen gestützt und wurzeln darin, so daß Gott
durch diese Eigenschaften an den Geschöpfen viel besser handelt als eine
Substanz, die durch ihre Akzidentien wirkt39. Aus diesem Verständnis der in Gott

widerlegen beabsichtigt. Im zweiten Teil stellt der Christ dieselben 18 Grundbegriffe
auf, mit denen er das Gesetz der Sarazenen zu widerlegen beabsichtigt. Denn wenn
die Dreieinigkeit und die Menschwerdung bewiesen sind, wird sich das Gesetz der
Christen als wahr erweisen und das Gesetz der Sarazenen als widerlegt und falsch]",
Disputatio, Prologus, Salzinger, I. (Hg), aaO 432.

38 "... Deus altus et sublimis habet Septem conditiones sibi essentiales, cum quibus
convertitur, et sine illis non potest esse; quae sunt hae: videlicet entitas necessaria

(...); unitas (...); singularitas (...); infinitas (...); aetemitas (...); simplicitas (...);
vita (...): omnes istae Septem praedicantur de Deo tali modo, quod subiectum et prae-
dicatum convertantur (...); et talis conversio non invenitur, nisi in solo Deo [Der
hohe und erhabene Gott hat sieben ihm wesensmäßige Bedingungen, mit welchen er
austauschbar ist und ohne die er nicht sein kann. Diese sind: (siehe oben im Text die
deutschen Bezeichnungen). Alle diese sieben Bedingungen werden von Gott so
ausgesagt, daß Subjekt und Prädikat austauschbar sind, und solche Austauschbarkeit
findet sich nur in Gott]", P. I, Salzinger, I. (Hg), aaO 432.

39 "... nos attribuimus Deo undecim qualitates quae sunt hae: videlicet bonitas,
magnitudo, potestas, sapientia, voluntas, virtus, Veritas, gloria, perfectio, iustitia et
misericordia; sed non dicimus, quod istae sint essentiales Deo nec dico, quod
sint substantiales nec accidentales ergo sunt altiores, quam substantia et acci-
dens, ut in Essentia Dei sustententur et radicentur, ut Deus cum ipsis agat in creaturis
multo melius, sicut substantia, quae cum suis accidentibus agit in suo effectu [Wir
selbst schreiben Gott 11 Eigenschaften zu Es sind folgende (siehe oben im Text
die deutschen Bezeichnungen). Wir sagen aber nicht, daß diese Eigenschaften Gott
wesenhaft sind Ich sage auch nicht, daß sie substanzhaft oder akzidental sind
Also sind sie höher als Substanz und Akzidens, so daß sie im Wesen Gottes gestützt
werden und darin wurzeln, so daß Gott durch sie viel besser in den Kreaturen handelt
als eine Substanz, die mit ihren Akzidentien in ihrer Wirkung handelt]", Salzinger, I.
(Hg), aaO 432. - Die 18 Grundbegriffe und ihre Einteilung lassen sich mit der in der

279



wurzelnden Eigenschaften folgt für den Muslim, daß Gott weder eine Dreiheit
noch Mensch sein kann. Dies möchte ich exemplarisch an seiner Beweisführung
auf Grund der Eigenschaft der Güte (bonitas) darstellen40. Der Muslim geht
davon aus, daß Gottes Güte nach außen wirksam ist: "Gott ist gut, weil er an [oder:
in] den Geschöpfen gut handelt und eine gute Welt geschaffen hat."41 Aber die
Güte Gottes ist nicht identisch mit seinem Wesen. Wäre es so, wäre ihre Wirkung
mit Gott selbst wesensgleich. Der Muslim verdeutlicht diesen Gedanken durch
ein Beispiel: Würde die Sonne durch ihr Wesen wirken, so würde sie etwas mit
ihrem Wesen Identisches, also wiederum eine Sonne, hervorbringen. Die Sonne
wirkt aber nicht durch ihr Wesen, sondern durch ihre Kraft, indem sie Heißes und
Trockenes hervorbringt. Ebenso wirkt auch Gott nicht durch eine mit seinem
Wesen identische Güte. Wäre es so, würde sie ein unendlich Gutes hervorbringen,

so daß es nichts Böses geben könnte. Gott wirkt also durch eine von seinem
Wesen zu unterscheidende Güte, so daß er eine von ihm unterschiedene gute
Welt hervorbringt. In einem nächsten Gedankengang versucht der Muslim, den
christlichen Glauben an die Dreieinigkeit Gottes zu widerlegen. Der Muslim
setzt wiederum voraus, daß Gottes Güte nicht mit seinem Wesen identisch ist42.

Würde also Gott aus einer ihm nicht gleichwesentlichen Güte einen Sohn
hervorbringen, so müßte sich dieser Sohn wesentlich von Gott unterscheiden. Er wäre
zwar gut, sofern er aus einer Eigenschaft Gottes hervorginge, aber doch nur
begrenzt gut, weil er nicht aus Gottes Wesen hervorginge. Entsprechendes gilt vom
Heiligen Geist. Gott selbst könnte aber nicht der Träger (subiectum) einer nur
begrenzt guten innergöttlichen Hervorbringung sein. Also ist eine innergöttliche
Dreiheit unmöglich.43

islamischen Theologie nachweisbaren Lehre von den negativen und positiven Prädikaten

Gottes vergleichen. Die negativen gelten exklusiv von Gott. Al-Idschr (gest.
1355 n.Chr.) z.B. nennt folgende negative Prädikate Gottes: Gott ist 1. unräumlich,
2. unkörperlich, 3. weder Substanz noch Akzidens, 4. zeitlos, 5. mit keinem anderen
Wesen verbunden, 6. ohne Kontingenz, 7. ohne sinnlich wahrnehmbare Akzidentien,
8. einzig. Die positiven Prädikate Gottes sind nach demselben Autor: Gott ist 1.

mächtig, 2. wissend, 3. lebend, 4. wollend, 5. hörend, 6. sehend, 7. redend. Das Dasein

Gottes rechnet al-Idschl nicht zu den Prädikaten, weil es mit Gottes Wesen identisch

sei; Stieglecker, Hermann, Die Glaubenslehren des Islam, Paderborn etc. 1962,
23. Über Zahl und Einteilung der Attribute Gottes herrscht in der islamischen Theologie

keine Übereinstimmung. In der Disputatio entspricht infinitas bei den negativen

Prädikaten Nr. 1 u. 2, aeternitas Nr. 4, simplicitas (und unitas) Nr. 5, entitas
necessaria Nr. 6, Erhabenheit Gottes über Substanz und Akzidens Nr. 3. Vita, von
Lull bzw. dem Sarazenen Hamar zu den conditiones essentiales gerechnet, erscheint
bei al-Idschl als positives Attribut. Von den Qualitates, die in der Disputatio der
Sarazene nennt, entsprichtpotestas (und virtus) Nr. 1 ,sapientia Nr. 2, voluntas Nr. 4.

- Siehe femer Anm. 77.

40 Vgl. P. I, Kap. 8., Salzinger, I. (Hg), aaO 436.

41 "Deus est bonus, quia bene agit in creaturis, et creavit bonum mundum", ebd.

42 "Probatum est, quod Deus non sit sua bonitas, et ideo ipse non potest esse trinus [Be¬
wiesen ist, daß Gott nicht seine Güte oder Gutheit ist, und deshalb kann er nicht dreifach

sein]", ebd.

43 "... postquam ipsa bonitas non est Deus: ergo [illa productio] partim est bona et par-

280



Die Inkarnation lehnt der Muslim mit doppelter Begründung ab: 1. "Wie der
Mensch Christus Gott ist und der Gott Christus Mensch ist, so ist die göttliche
Güte, die durch Früheres ist, eine Güte, die durch Späteres ist und umgekehrt."44
Gemeint ist, die göttliche Güte müßte, weil Gott und der Mensch Christus identisch

sind, zugleich in Gott, d.h. im Früheren, und im Menschen, d.h. im Späteren,

ihren Grund haben. Das ist aber unmöglich. 2. Da Christus als Mensch ein
aus Form und Stoff zusammengesetztes Einzelwesen (substantia) ist, kann ihm
die göttliche Güte nicht zukommen, die ja nicht an einer Substanz haftet45.

Der Christ geht in seiner Beweisführung von denselben achtzehn Grundbegriffen

aus, die der Muslim genannt hat. Er stimmt diesem auch darin zu, daß die
sieben ersten Grundbegriffe "Gott gleichwesentlich (coessentialia) sind". Von
den übrigen elf dagegen, an deren erster Stelle die Güte steht, verneint der Christ,
"daß sie nur Eigenschaften (qualitates) in Gott sind und nicht ihm gleichwesentliche

Begriffe und Würden"46. Dem Christen bezeichnen also alle achtzehn
Grundbegriffe Gottes Wesen selbst. Von dieser Voraussetzung her will er die
Trinität und die Inkarnation beweisen. Ich beschränke mich wiederum auf Lulls
Ausführungen zum Begriff der göttlichen Güte47. Zunächst widerlegt der Christ
den Standpunkt seines Gegners, daß die Güte Gottes mit Gott nicht gleichwesentlich

sei. Ist sie nämlich nicht mit Gottes Wesen identisch, so kann sie nur
geschaffen sein. Wenn sie aber geschaffen ist, so kann dies nur durch Gottes
Macht geschehen sein. Gottes Macht muß aber gut sein, wenn sie die göttliche
Güte hervorbringt. Daraus ergibt sich jedoch, daß es in Gott "von Ewigkeit her"
zwei Gutheiten (bonitates) geben müßte: eine schaffende, die mit der göttlichen
Macht identisch ist, und eine geschaffene, die in der schaffenden gehalten und
gestützt wird. Zwei göttliche Güten widersprechen aber der Einheit Gottes. Also

tim non et sic pars, quae non est bona, est habitus privativus, et Deus est suum
subiectum; quod est impossibile [Da die Güte nicht Gott selbst ist, ist also (jenes
Hervorgehen) teils gut und teils nicht gut... und so ist der Teil, der nicht gut ist, eine
mit einem Mangel behaftete Zuständlichkeit, und Gott ist deren Träger. Das ist aber
unmöglich]", ebd.

44 "... sicut homo Christus est Deus et Deus Christus est homo, sic divinabonitas, quae
est per prius, est bonitas, quae est per posterius, et e converso", ebd.

45 "... iniuriata est divina bonitas [und die übrigen göttlichen qualitates] quia
sunt coniunctae cum substantia composita ex forma et materia [verletzt ist die
göttliche Güte denn (die göttlichen Eigenschaften) sind (unter dieser falschen
Voraussetzung) mit einer Substanz verbunden, die aus Form und Materie
zusammengesetzt ist]", ebd.

46 "... Posuisti decern et octo principia, quorum Septem concedo tibi, quod ipsa sint
coessentialia Deo, undecim autem nego, videlicet, quod ipsa sint qualitates in Deo,
sed non sint ei rationes vel dignitates coessentiales, sed dico, quod sint... [Du hast 18

Grundbegriffe aufgestellt. Ich gestehe dir zu, daß von diesen sieben Gott gleichwesentlich

sind. Von den 11 verneine ich, daß sie Eigenschaften in Gott sind, aber nicht
ihm gleichwesentliche Begriffe oder Würden, sondern ich behaupte, daß sie es
sind]." P. II (introductio), Salzinger, I. (Hg), aaO 442.

47 Vgl. P. II, Kap. 10, De bonitate, Salzinger, I. (Hg), aaO 453-454.

281



gibt es nur eine göttliche Güte, und diese ist mit Gottes Wesen identisch48. An
dieser Stelle weist der Christ den Muslim daraufhin, daß "die Vemunfteinsicht
der Christen die Vernunfteinsicht der Sarazenen bei der Betrachtung der Höhe
göttlicher Begriffe übersteigt".49

In einem nächsten Schritt zeigt der Christ, wie die Güte Gottes sich in Gott
trinitarisch entfaltet. Er stellt an den Anfang seiner Überlegungen folgenden kurzen

Beweis: "Alle unendliche Güte hat eine unendliche Tätigkeit. Gott ist aber
die unendliche Güte. Also hat Gott eine unendliche Tätigkeit."50 Der Beweis
wird sodann genauer erklärt: Es ist unmöglich, daß die unendliche Güte ohne
unendliche Tätigkeit ist, wie die Sarazenen irrtümlich glauben.51 Ihr Wesen wäre
dann zerstört, so wie beispielsweise das Wesen des Feuers zerstört wäre, wenn es
ohne Tätigkeit wäre. Die Tätigkeit der göttlichen Güte bezeichnet der Christ mit
dem von bonitas abgeleiteten Verbum bonificare (gutmachen). Zu bonificare
gehören aber zwei weitere wechselbezügliche Begriffe (correlativa), nämlich
bonificans (das Gutmachende) und bonificabile (was gut gemacht werden kann).
Diese dreifache Struktur ist aber nicht nur für die unendliche, göttliche Güte,
sondern für alle Würdeattribute Gottes kennzeichnend. Sie ist eine ontologische
Grundgesetzmäßigkeit, die auch für den Kosmos gilt.52 Deshalb kann der Christ
die Tätigkeit der göttlichen Güte durch das Beispiel des Feuers veranschaulichen.

Auch das Feuer (ignis) ist seinem Wesen nach wirksam. Zu seiner
Wirksamkeit gehören die drei Correlativa: das Anzündende (ignitivum), das Anzündbare

(ignibile) und das Anzünden (ignire). Gottes Güte, die mit Gottes Wesen
identisch ist, entfaltet sich also innergöttlich als unendliche Tätigkeit in den drei
Bestimmungen des Gutmachenden, des Gutgemachten und des Gutmachens.

48 Das Ergebnis der sehr komplizierten Beweisführung lautet: "... ergo ita cito fuit bo¬
nitas ab aeterno, sicut potestas, cum qua fuit creata; et sic sequitur, quod sint duae
bonitates distinctae per essentiam ab aeterno, una est divina bonitas, alia est creata
bonitas sustentata in illa; et sie destruitur singularitas divinae aeternitatis, et etiam
sua unitas et infinitas; quod est falsum et impossibile [... also war so schnell die
Gutheit von Ewigkeit her wie die Macht, mit der sie geschaffen wurde; und so folgt,
daß es zwei durch ihr Wesen verschiedene Gutheiten von Ewigkeit her gibt: Die eine
ist die göttliche Gutheit, die andere ist die geschaffene Gutheit, die in jener gestützt ist;
und so wird die Einzigkeit der göttlichen Ewigkeit zerstört, und so auch ihre Einheit
und Unendlichkeit. Dies ist aber falsch und unmöglich]", Salzinger, I. (Hg), aaO 453.

49 "... et in isto passu potes cognoscere, per quem modum intellectus Christianorum
excedat intellectum Saracenorum in considerando sublimitatem divinorum ratio-
num, ad quam intellectus non potest ascendere cum falsa lege [und in diesem
Gedankenschritt kannst du erkennen, auf welche Art das Verständnis der Christen das
Verständnis der Sarazenen bei der Betrachtung der der göttlichen Begriffe übertrifft, zu
welcher der Verstand nicht durch ein falsches Gesetz aufsteigen kann]", ebd.

50 "Omnis infinita bonitas habet infinitum actum, Deus est infinita bonitas, ergo habet
infinitum actum", ebd.

51 Vgl. Anm. 77.

52 "... die Einsicht in die dreidimensionale Korrelativität alles wirklich Seienden war
für ihn [Lull] so etwas wie eine sich unmittelbar aufdrängende Schlüsselintuition".
Riedlinger, H., Artikel "Lullus", in: TRE 21, 504,4f).

282



Mit diesen drei Correlativa setzt der Christ die trinitarischen Personen gleich.
Dabei wird wohl, obwohl es in der Disputation nicht ausdrücklich gesagt wird,
der Begriff bonificans mit dem Vater, bonificabile mit dem Sohn und bonificare
mit dem Heiligen Geist gleichzusetzen sein.

Raimunds zentrale Idee der drei korrelativen Bestimmungen ist in der
Philosophie- und Theologiegeschichte vorbereitet. Schon Augustin hat die Trinität
durch Analogien aus dem Bereich des menschlichen Lebens veranschaulicht und
dabei als Beispiel die drei Korrelationen der Liebe angeführt: der Liebende
{amans), das Geliebte (amatum) und das Lieben (amare)53. Diese dreifache
Entfaltung der Liebe ist auch in der islamischen Mystik bekannt54. Ferner ist auf
Aristoteles hinzuweisen, der in seiner Metaphysik schreibt, Gott sei das "Denken
des Denkens"55. Die neuplatonisch geprägte sogenannte "Theologie des Aristoteles"

erweitert diese Zweiheit zu einer Dreiheit. Sie bestimmt das Verstehen als
das eigentliche Wesen des Geistes (griech.: nûs). Im Verstehen sei das, was
versteht, und das, was verstanden wird, ein und dasselbe56. Arabisch schreibende
Apologeten des Christentums haben mit diesem Gedanken die Trinität zu
begründen versucht57. Lullus ist auf diesem durch neuplatonische, augustinische
und islamisch-mystische Traditionen vorbereiteten Weg weiter fortgeschritten:
Er erkennt in den drei Korrelativen, welche die Weltwirklichkeit, die Sprache
und das Denken und Wollen bestimmen, die Prägung durch den dreieinigen Gott
selbst. Die Wirklichkeit ist ihm theomorph.

Um die Inkarnation als wahr zu erweisen, geht der Christ wiederum von
dem Wirken der Güte Gottes aus: "Alle unendliche Güte liebt die Höhe der
geschaffenen Güte, weil sie deren Ursache ist. Und je erhabener ein Geschöpf ist,
desto mehr ist es dem göttlichen Willen liebenswert."58 Die der göttlichen Güte
eigene Tätigkeit wird hier als Liebe bestimmt, und die Liebe wird dem göttlichen
Willen zugeordnet. Der Wille Gottes ist aber durch Gottes Intellekt bestimmt.
Dieser erkennt die geschaffene Güte, "insoweit als sie durch den göttlichen Wil-

53 Vgl. De trinitate 8,10; 14; 9,2,2; 15,6,10.

54 Vgl. cAbdaIkarïm al-Dschlll (gest. 1428 n.Chr.): "Das ist die letzte Stufe der Verei¬
nigung, in der weder ein Liebender noch ein Geliebter übrig bleibt, sondern nur
die Liebe allein, und die Liebe ist die reine Substanz", Schacht, Joseph (Hg), Der
Islam mit Ausschluß des Qor'äns, Tübingen 1931, 128.

55 Metaph. A 9; 1074 b 34.

56 Lohr zitiert Ibn cArabï: "Knowledge, the object of known, and the knower are three
to be considered one. If you wish, they may as they are considered in the eye of the
witness as three. But the Lord of the supernatural is seen as One. There is nothing
additional to Him in the heights", Lohr, Charles H., aaO 84f (vgl. Anm. 1).

57 "... Yahyä ibn cAdï (t 974), an Oriental Lull, who tried to provide natural arguments
for the Trinity, maintained that the intellect (caql), intelligens (cäqil), and intellectum
(ma'qül) are one", Lohr, Charles H., aaO 85.

58 "Omnis infinita bonitas diligit altitudinem creatae bonitatis, quia est sua causa; et
quanta magis alta est creatura, tanto magis per divinam voluntatem est amabilis",
Salzinger, I. (Hg), aaO 454.

283



len liebenswert sein kann."59 In der Inkarnation hat sich nun die ewige göttliche
Güte in Liebe mit der höchsten geschaffenen Güte vereinigt. Diese in Christus
geeinten zwei höchsten Güten oder Gutheiten sind die Ursache aller Arten der
niederen Güte60. In einem weiteren Schritt beweist der Christ die Inkarnation auf
dem Wege der Verneinung (via negationis): Wenn es keine Inkarnation gäbe,
wäre notwendig auf einen Mangel des göttlichen Intellekts zu schließen; denn
dieser wäre nicht in der Lage, die Inkarnation zu verstehen. Er könnte nämlich
nicht begreifen, daß die höchste geschaffene Güte für die unendliche Güte
liebenswert ist und könnte daher den göttlichen Willen zu solcher Liebe nicht
motivieren. Also wäre der göttliche Intellekt schwächer als der göttliche Wille. Das
ist aber unmöglich.61

Lulls Zuversicht, durch logische Argumentation die muslimischen Einwendungen

gegen die christlichen Hauptdogmen nicht nur zu widerlegen, sondern
darüber hinaus auch auf diesem Wege die Wahrheit des christlichen Glaubens
zu beweisen, wirkt heute gewiß befremdlich. Wir müssen uns aber vergegenwärtigen,

daß die islamische Welt und die mittelalterlich-abendländische eine
gemeinsame Basis an philosophischen Grundanschauungen besaßen, die sich aus
der neuplatonisch-aristotelischen Tradition ergab. Unter dieser Voraussetzung
schien es durchaus möglich, den Glaubensstreit zwischen Orient und Okzident
mit Hilfe der Philosophie zu schlichten. Diese Überzeugung teilte Raimundus
Lullus grundsätzlich mit so bedeutenden Männern seiner Zeit wie Roger
Bacon62, Raimundus Martini63 und Thomas von Aquin64. Allerdings begrenzte Thomas

die Reichweite der strengen Vernunftbeweise auf das Gebiet der natürlichen

59 "... unde sequitur, quoddivinus intellectus possitintelligereillamsupremambonita-
tem creatam, et hoc in tantum, in quantum per divinam voluntatem potest esse ama-
bilis [daher folgt, daß der göttliche Verstand jene höchste geschaffene Güte verstehen

kann, insoweit sie durch den göttlichen Willen liebenswert sein kann]", ebd.

60 "... unde sequitur divina incarnatio, in qua sunt duae bonitates coniunctae ita altae,
quod [...] omnes aliae inferiores bonitates sunt ordinatae ad illas duas, sicut effectus
ad suas causas [Daraus folgt die göttliche Menschwerdung, in welcher zwei so erhabene

Gutheiten verbunden sind, daß alle niederen Gutheiten auf diese zwei
hingeordnet sind, wie die Wirkungen auf ihre Ursachen hin]", ebd.

61 "... si autem incarnatio non est, divinus intellectus habituât se de ignorantia, ut ipsam
non possit intelligere, nec voluntas ipsam diligere [Wenn es aber keine
Menschwerdung gibt, befindet sich der göttliche Verstand im Zustand der Unwissenheit,
so daß er die Menschwerdung nicht verstehen und der göttliche Wille sie auch nicht
lieben kann]", ebd.

62 Siehe Southern, R. W., aaO 52-61 (vgl. Anm. 3).

63 Siehe dessen Hauptwerk "Pugio fidei adversus Mauros et Iudaeos" [Glaubensdolch
gegen die Mauren und Juden] (1278), das "eine sehr gute Kenntnis arabischer
Philosophie" zeigt; Schimmel, A., aaO 65 (vgl. Anm. 1).

64 Hier ist besonders auf die "Summa contra Gentiles" [Summe gegen die Heiden] und
auf das Werk "De rationibis fidei contra Saracenos, Graecos et Armenos" [Von den
Beweisgründen des Glaubens gegen die Sarazenen, Griechen und Armenier]
hinzuweisen.

284



Theologie65. Die Artikel des Glaubens, wozu er Trinität und Inkarnation rechnete,

ließen nach seiner Auffassung nur den Nachweis zu, daß sie nicht vernunftwidrig

seien, sondern die Vernunfteinsicht überschreiten und vollenden. Lull
unterscheidet nicht zwischen Vernunfteinsicht und über die Vernunft hinausgehendem

Glauben, sondern zwischen der Vernunfteinsicht des Muslims und der
des Christen: "Du erkennst, auf welche Weise die Vernunfteinsicht der Christen
die Vernunfteinsicht der Sarazenen bei der Betrachtung der Höhe göttlicher
Begriffe übersteigt. Zu dieser Höhe kann der Verstand nicht mit einem falschen
Gesetz aufsteigen", heißt es in der Disputatio66. Raimundus Lullus betrachtet
sich im Unterschied zu Scholastikern wie Thomas nicht als "theologus positivus",

sondern als "theologus probativus", d.h. er will Glaubenssätze nicht nur
aufstellen, sondern beweisen67. Dahinter steht seine missionarische Erfahrung,
daß Muslime trotz mancher Zweifel und Unsicherheiten schwerlich ihren Glauben

verlassen, wenn sie nicht von der Wahrheit des christlichen Glaubens durch
klare Beweise überzeugt werden.

Um Raimund Lulls scholastisch-philosophische Methode der Auseinandersetzung

mit dem Islam zu verstehen, muß man nach seiner eigentlichen Absicht
fragen, von der die abstrakten begrifflichen Überlegungen im einzelnen
bestimmt sind68.

Der Christ Raimundus macht immer wieder die Voraussetzung deutlich, auf
der seine ganze Beweisführung beruht: Die Eigenschaften oder Würdebezeichnungen

Gottes, wie Güte, Größe, Macht, Weisheit usw., sind Wesensbestimmungen

Gottes. Diese These hat einen Hintergrund in der islamischen
Theologiegeschichte. Der Islam ist bekanntlich eine Religion von strengstem Monotheismus.

"Es gibt keinen Gott außer Gott", lautet der erste Teil des islamischen
Glaubenszeugnisses. Der Islam verneint aber nicht nur jede Art von Gottheit
außer Gott, sondern schließt auch in Gott selbst jegliche Vielheit aus. Dennoch
schreibt der Koran diesem einen und einzigen Gott verschiedene Handlungen
und Eigenschaften zu: Er redet, schafft, ist mächtig, wissend usw. Durch derarti-

65 Vgl. STh p. I q. 1 a. 1 : "Unde necessarium fuit homini ad salutem, quod ei nota fierent
quaedam per revelationem divinam, quae rationem humanam excedunt [Daher war
es für den Menschen zum Heil notwendig, daß ihm gewisse Einsichten, welche über
die menschliche Vernunft hinausgehen, durch die göttliche Offenbarung bekannt
wurden]." Dem entspricht der Aufbau der "Summa contra Gentiles": In den ersten
drei Büchern werden die Glaubensinhalte dargelegt, die sich mit philosophischen
Gründen beweisen lassen, im vierten Buch werden die übernatürlichen Glaubensartikel

(Trinität, Inkarnation, Sakramente, Letzte Dinge) behandelt.

66 Vgl. hier Anm. 49.

67 Durch dieses Ziel sah sich Lull auch von dem gefeierten Dominikaner Raimundus
Martini geschieden; Lull, Liber de acquisitione terrae sancta [Buch von der Erwerbung

des heiligen Landes], dist. 3; Longpré, Ephrem (Hg), Criterion 3 (1927) 265-
278. Vgl. Lohr, Charles H., aaO 82 (vgl. Anm. 1).

68 Nach A. Schimmel zeigt die "Disputatio Raymundi Christiani et Hamar Saraceni"
"deutlich die Argumentationsweise sowohl der arabischen Partei als auch Ramons",
Schimmel, A., aaO 73 (vgl. Anm. 1). Lohr hat die arabischen Quellen von Lulls
Methode genauer untersucht, ohne auf die "Disputatio" einzugehen (vgl. Anm. 1).

285



ge Bezeichnungen wird die Beziehung Gottes zur Welt ausgedrückt. Aber auf
diese Weise entsteht ein theologisches Problem: Wie verhalten sich die Gott
zugeschriebenen Attribute zu seinem Wesen? Die ersten Muslime, die diese Frage
rational zu lösen versuchten, waren die Muctaziliten. Der Name bedeutet: "die
sich absondern". Über den Ursprung dieser Bezeichnung gibt es in der islamischen

Überlieferung verschiedene Erklärungen69. Die Muctaziliten leugneten
Gottes Eigenschaften keineswegs, betrachteten sie aber als mit Gottes Wesen
identisch. Sie lehrten also, daß "Gott durch ein Wissen wissend ist, das er ist;
durch eine Macht mächtig ist, die er ist, und durch ein Leben lebendig ist, das er
ist"1". Gott ist also "durch sich selbst (bi-nafsihi) wissend, mächtig" usw.71 Man
muß nun aber weiter fragen, warum die Muctaziliten von verschiedenen
Eigenschaften Gottes redeten, obwohl diese doch mit seinem Wesen identisch seien.
Sie verfolgten dabei vor allem die negative Absicht, gegenteilige Aussagen über
Gott auszuschließen. Wenn sie also sagten: "Gott ist wissend", so wollten sie
damit ausschließen, daß Gott unwissend sei72. Es war aber nicht ihre Absicht,
irgendeine Ähnlichkeit oder Vergleichbarkeit zwischen Gottes Wissen und
menschlichem Wissen zu behaupten. "Man darf Gott nicht in Analogie zu den
Menschen setzen. Er ähnelt den Geschöpfen in keiner Weise."73

Der muctazilitische Standpunkt setzte sich nicht durch. Es entstand eine
orthodoxe Auffassung, die im wesentlichen von al-Aschcaff und al-Mätundf im 10.

Jahrhundert n.Chr. begründet wurde. Sie besagt, daß Gott wissend ist durch ein
Wissen, das er hat, nicht wissend durch sein Wesen. Entsprechendes gilt von den
übrigen Eigenschaften Gottes74. Die orthodoxe Lehre lautet: "Die auf sein Wesen
bezüglichen Namen und Eigenschaften Gottes", die ihm "uranfänglich von jeher
zukommen", "sind nicht Allah, aber auch nichts anderes als er; sie haften aber an
Allah."75 Diese orthodoxe Lehre von Gottes Wesen und Eigenschaften setzt Lull
bei seinem muslimischen Gesprächspartner voraus, indem er ihm die Worte in
den Mund legt, jene elf Eigenschaften seien nicht "mit Gott gleichwesentlich",
sondern würden in Gottes Wesen "gestützt" und seien darin "verwurzelt"76.

Daß Raimundus Lullus im Gegensatz zur orthodoxen islamischen Lehre die
göttlichen Eigenschaften als Bestimmungen von Gottes Wesen versteht, ist von

69 Vgl. Watt, W. Montgomery/Marmura, Michael, Der Islam, Bd. II, Politische Ent¬

wicklungen und theologische Konzepte, Stuttgart etc. 1985, 21 Iff.
70 Watt, W. M./Marmura, M., aaO 251 (Abü-l-Hudayl).
71 Ebd.

72 Abü-l-Hudayl lehrte: "Wenn ich sage, daß Gott wissend ist, bestätige ich ihm ein
Wissen, das Gott ist; ich leugne von ihm Unwissenheit, und ich weise hin auf den
Gegenstand des Wissens (malum), der existiert oder existieren wird", ebd.

73 Lehre der Muctaziliten nach al-Aschcarf, Schacht, Joseph (Hg), aaO 55 (vgl. Anm. 54).

74 Vgl. aa0 56.

75 Ebd.

76 "... ut [undecim qualitates] in essentia Dei sustententur et radicentur [... so daß
die 11 Eigenschaften im Wesen Gottes gestützt werden und darin wurzeln]", Di-
sputatio, P. I (introductio), Salzinger, I. (Hg), aaO 432.

286



grundsätzlicher Bedeutung. Ebenso wichtig ist, daß er die göttlichen Würdeprädikate

nicht als ruhend, sondern in unendlicher Tätigkeit befindlich auffaßt77.

Indem Lull die göttlichen Attribute oder Dignitäten mit Gottes Wesen gleichsetzt,

macht er sich nicht, wie es scheinen könnte, lediglich den muctazilitischen
Standpunkt zu eigen; denn das Anliegen der Muctaziliten war, die absolute Einheit

und Analogielosigkeit Gottes zu betonen. Raimundus Lullus will dagegen
durch seine Auffassung der Eigenschaften Gottes als Wesensbestimmungen
Gottes zum Ausdruck bringen, daß Gott in seinem ganzen Wesen der Welt
zugewandt ist. Seine Weltzugewandtheit ist Ausdruck der trinitarischen, inneren
Dynamik des göttlichen Wesens und vollendet sich nach außen in der Menschwerdung

Gottes.

Ist Gott mit der Welt solidarisch? Ist er in seinem Handeln an der Welt
gewissermaßen mit seinem Herzen und Wesen dabei? Dies ist auch heute noch
die Grundfrage im christlich-islamischen Dialog. In einem Gespräch, das 1976
bei Genf zwischen muslimischen und christlichen Theologen stattfand78,
verneinte der Muslim FarüqT, daß Gott sich selbst offenbare. Nur seinen an die
Menschen gerichteten Willen tue er kund. "Der Wille Gottes ist alles, was wir haben
- und wir haben ihn in Vollkommenheit im Koran."79 Gott verlange im Koran
von den Menschen Anbetung und Gehorsam. "Wenn aber die Menschen Gott

77 In der "Vita coetanea" wird Lulls in Tunis im Herbst 1292 geführter Beweis für die
Wahrheit der christlichen Dogmen wiedergegeben, wobei Lull hervorhebt, daß die
Muslime die Attribute Gottes mit Ausnahme der Weisheit und des Willens nicht als
ewige innere Tätigkeiten Gottes verstehen, sondern für "müßig" halten: "... adverto
iam quod vos omnes Saraceni, qui estis sub lege Macometi, non intelligitis, in pre-
dictis et aliis huiusmodi divinis dignitatibus actus proprios esse intrinsecos et etemos
sine quibus ipse fuissent occiose etiam ab etemo. Actus vero bonitatis dico bonifica-
tivum, bonficabile, bonificare [...] et sie de allis omnibus divinis dignitatibus [...]
Sed quia vos istos actus predictos duabus solummodo divinis dignitatibus seu ratio-
nibus attribuitis, ut iam video, sapientie videlicet et voluntati, manifestum est ex hoc,
quod vos in aliis omnibus supradictis divinis rationibus, bonitate scilicet, magnitudi-
ne etc. occiositatem relinquitis ac per consequens inequalitatem etiam ac discordiam
inter eas ponitis [Ich bemerke nun, daß ihr Sarazenen alle, die ihr unter dem
Gesetz Mohammeds seid, nicht versteht, daß in den zuvor genannten und anderen
göttlichen Würdebezeichnungen eigentliche und innere Akte sind, ohne die sie bereits
von Ewigkeit her müßig wären]", Vita 26. Die sunnitische Theologie unterscheidet
bei den Attributen Gottes, "die nicht Allah sind, aber auch nichts anderes als Allah"
(siehe bei Anm. 74), zwischen "wesentlichen" und "aktiven" Attributen. "Wesentlich"

bezeichnet hier nicht die Identität mit Gottes Wesen, sondern den Gegensatz zu
"aktiv". Die "aktiven" Attribute werden mit Gottes zeitlicher Aktivität verbunden.
Nach weitgehend übereinstimmender Meinung der Aschcariten gibt es sieben
wesentliche Attribute Gottes: Wissen, Macht, Wille, Leben, Sprechen, Hören, Sehen;
vgl. Watt, W. M./Marmura, M., aaO 285 u. 298-299 (vgl. Anm. 68). Lull meint, nach
der asch'aritischen Lehre würden die "wesentlichen" Attribute Gottes als "müßig"
verstanden. Die Ausnahme, die er im Hinblick auf Gottes Weisheit und Willen zugesteht,

betrifft die Lehre al-Ghazälfs; vgl. Platzeck, E.-W. (Hg), aaO 164, Anm. 75.

78 Vgl. IRM 65 (1976), 365-460: Christian Mission and Islamic Da'wah.

79 "God does not reveal Himself. He does not reveal Himself to anyone in any way. God
reveals only His will This is God's will and that is all we have - and we have it

287



Anbetung und Gehorsam verweigern, so wird Gott davon nicht berührt."80 Es

gibt im Koran bezeichnenderweise nicht die Wendung "gegen Gott sündigen".
Der Mensch sündigt allein gegen sich81. Ein anderes Gottesverständnis zeigt die
Bibel. Nicht erst im Neuen Testament wird Gottes Wesen und Wirken als Liebe
erkannt (vgl. 1 Joh 4,8), sondern schon der Prophet Hosea (8. Jh. v.Chr.) bezeugt,
wie innig sich Gott, gerade als der Heilige, mit dem sündigen Israel verbindet:

"Wie sollt ich dich hingeben, Ephraim,
wie sollt ich dich lassen Israel!
Wie sollt ich dich hingeben wie Sodom,
wie Gomorrha zerstören!
Das Herz dreht sich mir im Leibe um,
mein Erbarmen entbrennt.
Ich kann nicht in der Glut meines Zorns handeln
und Ephraim wieder vernichten.
Denn ich bin Gott und nicht ein Mensch.
Ich bin der Heilige in deiner Mitte." (Hos 11, 8-9)82

Dieses Grundmotiv der Bibel, Gottes Solidarität (chêsêd) mit der Welt, das
nach der christlichen Tradition im Glauben an die Menschwerdung des Logos
gipfelt (Joh 1,14), hat Raimundus Lullus durch scholastische Dialektik und
Begrifflichkeit den Muslimen evident zu machen versucht - vergeblich. Denn der
Islam hat ein anderes Gottesverständnis als die Bibel. In der islamischen Tradition

spricht Allah: "Diese zum Paradies, und ich mache mir nichts daraus. Und
diese zur Hölle, und ich mache mir nichts daraus."83

Es ist daher nicht erstaunlich, daß Lullus in der Disputatio das Judentum
höher bewertet als den Islam: "Das Gesetz der Juden ist gut, insofern es die
Grundlage des Gesetzes der Christen ist. Aber das Gesetz der Christen ist besser,
insofern es vollendet ist. Ich sage aber, daß das Gesetz der Sarazenen falsch und
mit Irrtum behaftet ist."84

in perfection in the Qur'an Christians talk about the revelation of God Himself
- by God of God - but that is the great difference between Christianity an Islam. God
is transcendent, and once you talk about self-revelation you have hierophancy and
immanence, and then the transcendence of God is compromised. You may not have
complete transcendence and self-revelation at the same time". AaO 405-406.

80 "... He desires man's obedience and worship If men refuse to worhip God and to
obey Him, God is not affected". AaO 407. Worte des Gesprächsteilnehmers Ahmed.

81 Vgl. z.B. Sure 3,135: "... wenn sie gegen sich selber gefrevelt haben ..." (femer:
Sure 4,64; 9,104; 73,20).

82 Zitiert nach Balla, Emil, Die Botschaft der Propheten, Fohrer, Georg (Hg), Tübingen
1958, 109.

83 HIsl 247 [a], Macdonald, D. B„ Artikel "Kadar".

84 "Lex Iudaeorum est bona, in quantum est fundamentum Legis Christianorum; sed
Lex Christianorum est melior, in quantum est compléta; sed dico, quod Lex Sarace-
norum sit falsa et errorea", Disputatio, PII/2, Salzinger, I. (Hg), aaO 464.

288


	Raimundus Lullus als Scholastiker in der Auseinandersetzung mit dem Islam

