
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Die Judenverfolgungen von 1006 in der neueren Literatur

Autor: Gilomen, Hans-Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Judenverfolgungen von 1096
in der neueren Literatur

von Hans-Jörg Gilomen

Im Jahre 1096 kam es zu den ersten grösseren Judenverfolgungen im christlichen

Abendland.1 Das Resultat dieser Judenhetze war nach heutigen Kenntnissen2

das folgende: In Speyer wurden nur wenige Juden ermordet, die Gemeinde
als Ganzes blieb bestehen. Zum grössten Teil vernichtet wurden die Judengemeinden

von Worms, Mainz und Köln. Die Juden von Köln und Mainz wurden
auch an jenen Orten verfolgt, in die sie geflohen waren. Teils zwangskonvertiert,
teils vernichtet wurden die Gemeinden von Rouen3, Metz, Regensburg und Prag.
Blutige Verfolgungen gab es in Neuss, Wevelinghofen, Xanten, Mörs, Ellen,
Dortmund, Geldern und in der Stadt Altenahr. Die Juden im Dorf Altenahr und in
Sinzig töteten sich selbst. Zum grössten Teil konvertiert haben die Juden von
Trier. Auch die Juden in Kerpen wurden getauft. Insgesamt können in Speyer,
Worms und Mainz etwa 1800 Juden umgekommen sein, dazu kommen vielleicht
1400 Kölner Juden. In den übrigen Orten mögen noch 2000 Juden dazugekommen

sein. Das ergibt etwas über 5000 Opfer in der Rheingegend. Insgesamt dürfte

die Zahl der Opfer unter den französischen, deutschen und böhmischen Juden

* Prof. Dr. Hans-Jörg Gilomen, Historisches Seminar der Universität Zürich, Karl
Schmid-Str. 4, CH - 8006 Zürich, Schweiz.

1 Noch früher, bereits 1066, wurden im muslimisch beherrschten Granada tausende
Juden in einem Pogrom ermordet. Die Verfolgungen ereigneten sich in der kurzen
Zeit von Dezember 1095 bis Juli 1096. Detaillierte Darstellung der Ereignisse:
Wolff, Theodor, Die Bauernkreuzzüge des Jahres 1096, Tübingen 1891 ; Parkes,
James W., The Jews in the Medieval Community, London 1938; vgl. auch Meyer von
Knonau, Gerold, Jahrbücher des deutschen Reiches unter Heinrich IV. und Heinrich
V., Bd. 4, 1903, Nachdruck Berlin 1965, 486-504; Aronius, Julius, Regesten zur
Geschichte der Juden im fränkischen und deutschen Reich bis zum Jahre 1273, Berlin

1902, Reprint Hildesheim 1970, Regesten 176-206. Im Heiligen Land kam es
dann v.a. bei der Einnahme von Jerusalem zu einem Massaker.

2 Umstritten ist die Frage des Ausmasses der Verfolgungen in Frankreich. Vgl. unten.
Es ist auch möglich, dass einzelne Verfolgungen im Reich nicht überliefert sind.
Aufgrund eines Schreibens, das Papst Clemens III. an Bischof Rupert von Bamberg
wegen dort zum jüdischen Glauben zurückgekehrter Konvertiten richtete (Simonsohn,

Shlomo, The Apostolic See and the Jews, Documents: 492-1404, Toronto 1988
[Studies and Texts 94], 42 Nr. 42), hat man etwa für Bamberg eine unüberlieferte
Verfolgung vermutet.

3 Zu möglichen weiteren Verfolgungen in Frankreich vgl. unten Anm. 102-103.

237



wohl unter 10'000 gelegen haben. Wenig dauerhaft war die erzwungene Konversion

der überlebenden Juden. Als Kaiser Heinrich IV. aus Oberitalien nach
Deutschland zurückkehren konnte, gestattete er 1097 den gewaltsam getauften
Juden und Jüdinnen, zum alten Glauben zurückzukehren.4

Über die Bedeutung dieser Vorgänge für die Geschichte des christlich-jüdischen

Verhältnisses, über die Motive der Beteiligten, über die soziale Einordnung

der Täter, über das Verhalten der christlichen Zeitgenossen und die Reaktion

der Juden sind in der Forschung sehr unterschiedliche Meinungen vertreten
worden; auch in der neueren Literatur herrscht in diesen zentralen Fragen der
Interpretation keineswegs Einigkeit.

1. Die Bedeutung der Verfolgungen in der Geschichte des christlich-jüdischen
Verhältnisses

Für die Gewichtung der Ereignisse von 1096 durch die verschiedenen Autoren

spielt deren Einschätzung der Zeit zuvor eine entscheidende Rolle. Diese
Zeit wird - zumal von der Mehrheit der neueren jüdischen Forschung, darunter so
bedeutenden Historikern wie Guido Kisch, Bernhard Blumenkranz, Léon Polia-
kov - als eine für die Juden insgesamt günstige beurteilt. Meist wird diese Zeit
zusammengefasst mit der ebenso günstig beurteilten Karolingerzeit. Nach dieser
Auffassung bildet die Epoche von etwa 700 oder 750 bis 1096 eine Einheit, welche

durch die deutliche Zäsur der grossen Verfolgungswelle im Gefolge des
ersten Kreuzzuges abgeschlossen wird. Für Gilbert Dahan eröffnen die Pogrome
von 1096 eine neue Epoche. Ihre Neuheit bestehe in Massenverfolgungen mit
keiner weiteren Begründung als dem Judentum der Opfer.5 Die Zeit nach diesem
epochalen Umbruch ist gekennzeichnet durch zunehmende Judenfeindlichkeit,
gipfelnd in den Pogromen der Mitte des 14. Jahrhunderts und endend mit den
Vertreibungen am Ende des Mittelalters. Diese verbreitete Wertung hängt auch
mit der programmatischen Forderung von Salo Wittmayer Baron zusammen,
eine "lachrymose conception" (weinerliche Vorstellung) der Geschichte der Ju-

4 Vgl. Schiffmann, Sarah, Heinrich IV. und die Bischöfe in ihrem Verhalten zu den
deutschen Juden in der Zeit des ersten Kreuzzuges, Berlin 1931, 15f.

5 Vgl. Dahan, Gilbert, Les intellectuels chrétiens et les juifs au moyen âge, Paris 1990,
29. Vgl. auch etwa Ben-Sasson, Haim Hillel, Geschichte des jüdischen Volkes, Bd. 2,
Vom 7. bis zum 17. Jahrhundert, München 1979, 37: "Was die rechtliche Lage, die
persönliche Sicherheit und die Lebensmöglichkeiten betraf, so leitete der Erste
Kreuzzug eine neue Epoche der Grausamkeit gegen die in christlichen Ländern
lebenden Juden ein." Ben-Chanan, Yaacov, Juden und Deutsche, Der lange Weg nach
Auschwitz, Kassel 1993, 106, spricht von einer "dramatischen Wende in den
christlich-jüdischen Beziehungen". Dass 1096 "nach einhelliger Auffassung der Historiker

eine einschneidende Zäsur" sei, wie Dieter Mertens meint, ist jedoch unzutreffend

(vgl. unten); Mertens, Dieter, Christen und Juden zur Zeit des ersten Kreuzzuges,

in: Martin, Bemd/Schulin, Emst (Hg), Die Juden als Minderheit in der
Geschichte, München 1982,46-67, 46.

238



den zu überwinden.6 Ob die Betonung des harmonischen Zusammenlebens in der
ersten Periode durch jüdische Forscher auch der Abwehr des etwa von Bernard
Lazare seinerzeit auch von jüdischer Seite vertretenen pessimistischen Gedankens

dienen soll, die sogenannte "Judenfrage", also die Problematik des
Zusammenlebens einer jüdischen Minderheit mit einem Gastvolk, habe sich zu allen
Zeiten und überall gestellt, müsste meines Erachtens einmal näher untersucht
werden.7

Die Meinung, dass 1096 einen eigentlichen Umbruch im christlich-jüdischen

Verhältnis darstelle, ist indessen mit unterschiedlichen Argumenten
bestritten worden. Vor allem wurde darauf hingewiesen, dass sich der Status der
Juden im kanonischen Recht schon zu Beginn des 11. Jahrhunderts verschlechterte8,

dass judenfeindliche Stimmen, die auch in der Karolingerzeit nicht fehlten9,

und judenfeindliche Aktionen im 10. und 11. Jahrhundert recht häufig zu
belegen sind, sodass diese Zeit folglich nicht verklärt werden sollte.

Allan Harris Cutler und Helen Elmquist Cutler haben aufgrund dieser
bereits vor 1096 fassbaren Judenfeindschaft eine eigenwillige These ausgearbeitet.10

Sie sind der Meinung, der eigentliche Umbruch sei schon mit den
Verfolgungen von 1010 anzusetzen: "Finally, circa 1010 a severe persecution of the
Jews broke out in France, Germany, and Italy - a crucial watershed in the history
of Christian-Jewish relations during the Middle Ages Eine Wasserscheide
im Verhältnis zwischen Christen und Juden seien diese Verfolgungen deshalb,
weil es sich dabei um die erste grössere internationale [sie] Verfolgung seit den
630er Jahren handelte und weil darin beide Schlüsselländer (key countries) Europas

verstrickt waren: Frankreich und Deutschland. Die Autoren schlagen eine

6 Vgl. Cohen, Mark R., Under Crescent and Cross, The Jews in the Middle Ages,
Princeton 1994,1 mit Anm. 1, sowie ders., The Neo-Lachrymose Conception of Jewish-
Arab History, in: Tikkun (1991) Mai-Juni, 55-60.

7 Vgl. Lazare, Bernard, L'Antisémitisme, Son histoire et ses causes, Paris 1894;
Neudruck Rennes 1990.

8 Vgl. Gilchrist, John, The Perception of the Jews in the Canon Law in the Period of the
first two Crusades, in: Jewish History 3 (1988), 9-24.

9 Insbesondere wird der judenfeindliche Erzbischof Agobard von Lyon meist als ein
merkwürdiger und isolierter Sonderling dargestellt, obwohl seine judenfeindliche
Aktion in Zusammenarbeit mit mehreren weiteren hohen Klerikern erfolgte und auch die
Billigung eines bedeutenden Teils des fränkischen Klerus an der Synode von Meaux
gefunden hat. Vgl. Boshof, Egon, ErzbischofAgobard von Lyon, Köln/Wien 1969;
Kniewasser, Manfred, Bischof Agobard von Lyon und der Platz der Juden in der sakral
verfassten Einheitsgesellschaft, in: Kairos 19 (1977), 203-227. Zu Meaux: Concilium
Meldense (Meaux), 845, Kap. 73-76, in: MGH LL Conc. 3, 119-124.

10 Vgl. Cutler, Allan Harris/Cutler, Helen Elmquist, The Jew as Ally of the Muslim,
Medieval Roots ofAnti-Semitism, Indiana: Notre Dame 1986, insbes. 9 Iff.

11 AaO 91. Aus anderen Gründen periodisiert auch R. I. Moore ähnlich: Moore, R. I.,
The Formation of a Persecuting Society, Power and Deviance in Western Europe
950-1250, Oxford 1987. Vom 7. bis zum 10. Jh. hätten die Autoritäten die Juden
weniger hart behandelt als zuvor und danach. Moore, R. I., aaO 88, sieht "a clear
change of direction after about 1000."

239



andere Periodisierung vor, indem sie auf die Epoche eines "schlafenden
Antisemitismus" von 1000-1300 diejenige der Wiederbelebung (revival) und des grossen

Ausbruchs {great outburst) und von 1300-1500 eine Zeit der Nachwirkungen
(iaftereffects) folgen lassen. Den Schlüssel zum Verständnis des mittelalterlichen
Antisemitismus sehen sie darin, dass die Christenheit die Juden seit der arabischen

Expansion der 630er Jahre mit den Muslimen assoziiert habe. Die Anklage
gegen die Juden, sie machten gemeinsame Sache mit den Muslimen, tauchte in
Westeuropa schon im westgotischen Königreich in den 690er Jahren und seither
immer wieder auf. Die schärfste Ausprägung fand diese Spielart der Verschwörungsthese

bei den Verfolgungen im Zusammenhang mit der Zerstörung der
Jerusalemer Grabeskirche durch al-Hakim um 1009.12 Nach Cutler sind diese
Verfolgungen als der entscheidende Umbruch im Verhältnis zwischen Juden
und Christen zu sehen; die Verfolgungen zu Beginn des ersten Kreuzzugs seien
bloss eine Fortsetzung aufgrund des hier bereits voll ausgeprägten Musters.
Sowohl religiöse Übereinstimmungen von Juden und Muslimen (Anspruch auf
biologische Deszendenz von Abraham, Beschneidung, Ablehnung der Trinität) wie
sozio-kulturelle Tatsachen (Einwanderung arabisierter Juden aus islamischen
Gebieten nach Europa, hohe Stellung einzelner Juden unter muslimischen
Herren), hätten diese Verschwörungstheorie begünstigt. "Thus we argue that a

hitherto neglected factor which contributed decisively to the great outburst of anti-
Semitism in the High Middle Ages was the fact that medieval Christians seem to
have associated Jews with Muslims from the very beginning of the Arab conquests

of Christian territory and, at times of special distress, to have considered the
Jews Islamic fifth columnists in Christian territory."13 Dass die Judenfeindschaft
in Westeuropa gerade seit dem Beginn des 11. Jahrhunderts virulent wurde,
erkläre sich aus der Dynamik der europäischen Entwicklung, welche zu imperialistischem

Expansionismus ins islamische Gebiet (Reconquista und erste Kreuzzüge),

in das heidnische Nordosteuropa (Ostsiedlung) und gegen Byzanz (4.
Kreuzzug 1204) geführt habe.

Richtig ist m.E., dass zu den langfristigen Bedrohungsphantasien der christlichen

Gesellschaft auch die seit dem 7. Jahrhundert dauernd vorhandene Furcht
vor dem Islam zu rechnen ist, die sich in bestimmten Zeiten geradezu ins Hysterische

steigerte. Der 1143 verstorbene Wilhelm von Malmesbury hat Urban II.,
dem Propagator des ersten Kreuzzugs, die Aussage zugeschrieben, von drei Teilen

der Erde beanspruchten die Türken schon Asien und Afrika, und auch den
dritten - Europa - bedrängten sie in Spanien und den Balearen.14 Zutreffend ist
sicher die Bemerkung von Dieter Mertens, dass sich in dieser Kreuzzugswerbung

die Scheidung der ganzen Welt in Christen und deren Feinde zeige, wobei

12 Chronikalisch v.a. bei Adémar de Chabanne, Chronique, Chavanon, J. (Hg), Col¬
lection de textes pour servir à l'étude et l'enseignement de l'histoire 20, Paris 1897.
Französische Übersetzung in: Pognon, Edmond, L'an mille, Oeuvres de Liutprand,
Raoul Glaber, Adémar de Chabanne, Adalberon, Helgaud, Mémoires du passé pour
servir au temps présent, Paris 1947, 145-209; Buch III, Kap. 47, 186f.

13 Cutler, Allan Harris/Cutler, Helen Elmquist, aaO 94 (vgl. Anm. 10).

14 Vgl. Stubbs, William (Hg), Wilhelmi Malmesbiriensis Monachi De gestis regum
Anglorum libri quinque, London 1887-1889, Bd. 2, 395.

240



in logischer Konsequenz auch die Juden zu den Feinden gerechnet wurden.15 Die
Hauptproblematik dieser These sehe ich darin, dass die traditionelle und zur
Mentalität verinnerlichte mittelalterliche Judenfeindschaft, die bereits bei der
Abgrenzung vom Judentum grundgelegt wurde und konstitutiv für die eigenständige

Identität des Christentums war,16 als eine Ersatzhandlung für die als
grundlegend postulierte Muslimenfeindschaft erscheinen könnte.

Durch Cutler werden zudem die Ereignisse um 1010 überbewertet. Einen
Umbruch im Verhältnis zwischen Christen und Juden markieren sie nicht.
Sporadische Judenverfolgungen hat es auch schon im 10. Jahrhundert gegeben. Dass

diejenigen um 1010 viel umfassender gewesen seien, lässt sich aus den Quellen
kaum erhärten. Raoul Glaber behauptet zwar eine generelle Judenverfolgung zu
diesem Zeitpunkt im romanisch sprechenden Gebiet, aber konkret wissen wir
doch nur von solchen Ereignissen in Rouen, Orléans, Limoges17; die etwa
gleichzeitigen Vorgänge in Rom18 und in Mainz19 scheinen mit den französischen keinen

inneren Zusammenhang zu haben, sondern auf rein lokale Ursachen
zurückzuführen zu sein. Die zeitliche Koinzidenz ist rein zufällig und berechtigt nicht,
Mainz auch als innerlich mit den französischen Verfolgungen zusammenhängend

zu betrachten, wie dies in der Literatur häufig geschieht.20 Von einer
internationalen, sowohl Frankreich wie Deutschland erfassenden Verfolgung um
1010 kann man deshalb nicht sprechen.

Ausdrücklich in einen Gegensatz zur herrschenden Meinung21 stellt sich

15 Vgl. Mertens, Dieter, aaO 53f. (vgl. Anm. 5).

16 Grundlegend: Ruether, Rosemary, Faith and Fratricide, The Theological Roots of
Anti-Semitism, New York 1974; deutsch: Nächstenliebe und Brudermord, Die
theologischen Wurzeln des Antisemitismus, Abhandlungen zum christlich-jüdischen
Dialog 7, München 1978.

17 Vgl. Glaber, Raoul, Les cinq livres de ses Histoires (900-1044), Prou, Maurice (Hg),
Collection de textes pour servir à l'étude et à l'enseignement de l'histoire 1, Paris
1886, Buch III, Kap. 7, 71-74. Französische Übersetzung in: Pognon, Edmond
(Übers.), L'an mille, aaO 39-144, 95f (vgl. Anm. 12). Im hebräischen Bericht über
diese Verfolgungen fehlt jede Anspielung auf einen Zusammenhang mit al-Hakims
Taten: Anonymus, Ma'assê nora [Jämmerlicher Bericht], in: Habermann, Abraham
M., Sefêr Gserot Aschkenas we-Zarfat [Das Buch der Verfolgung von Aschkenas
und Zarfat], Jerusalem 1945/46, 19; Übersetzung in: Rengstorf, Karl Heinrich/
Kortzfleisch, Siegfried von (Hg), Kirche und Synagoge, 2 Bde., Stuttgart 1968-1970,
Bd. 1, lllf.

18 Dazu Adémar de Chabanne, Chronique, aaO Buch III, Kap. 52, 191 (vgl. Anm. 12).

19 Dazu Tykocinski, H., Die Verfolgungen der Juden in Mainz im Jahr 1012, in: Vor¬
stand der Gesellschaft zur Förderung der Wissenschaft des Judentums (Hg),
Festschrift Martin Philippson, Leipzig 1916, 1-5; Battenberg, Friedrich, Das Europäische

Zeitalter der Juden, Bd. 1, Von den Anfängen bis 1650, Darmstadt 1990, 58.

20 Z.B. auch Moore, R. I., aaO 29 (vgl. Anm. 11).

21 Vgl. allerdings bereits Baron, Salo Wittmayer, A Social and Religious History of
the Jews, 18 Bde., Philadelphia 21952-1983, Bd. 4, Philadelphia 1957, 147-149;
Lotter, Friedrich, Zur Entwicklung des Judenrechts im christlichen Abendland bis zu
den Kreuzzügen, in: Klein, Thomas u.a. (Hg), Judentum und Antisemitismus von der

241



Robert Chazan, der die detaillierteste moderne Untersuchung der Verfolgungen
von 1096 vorgelegt hat.22 Die Kontrastierung einer "serenen" Zeit vor dem
Umbruch von 1096 und einer "stürmischen" danach lehnt er mit dem gewiss
zutreffenden Argument ab, dass schon das 11. Jahrhundert für die Juden nicht derart
günstig war.23 1096 habe aber auch nicht eine Periode ständiger Unsicherheit für
sie eingeleitet. Erst am Ende des 13. und im beginnenden 14. Jahrhundert habe
sich die Situation nachhaltig verschlechtert. Von einem Umbruch 1096 könne
man deshalb nicht sprechen, weil in der folgenden Zeit für die aschkenasische
Judenheit weder demographisch, noch ökonomisch oder in der intellektuellen
Kreativität (mit Ausnahme vielleicht der Mystik) ein Niedergang festzustellen
sei, wenn sich auch das Zentrum geistigen Lebens jetzt aus dem deutschen Reich
nach Frankreich verschob.24 Auch sei in der Folge keine dauernde Unsicherheit
für die Juden eingetreten, sondern eine Rückkehr zum "status quo ante".25 Wichtig

ist für Chazan auch das Argument, wer eine tiefgreifende Veränderung in der
Lage der Juden allein postuliere, ohne eine ebenso fundamentale Veränderung
der Gesamtgesellschaft, in der sie lebten, zeige ein sehr mangelhaftes Verständnis

für historische Prozesse. 1096 sei aber für die westliche Christenheit kein
epochaler Umbruch.

Mir scheint, schon im 10. und 11. Jahrhundert sei die latente klerikale
Judenfeindschaft in breitere Kreise vorgedrungen. Sie wird bis hinein in demütigendes

Brauchtum wie die Colaphizatio (rituelle Ohrfeige) in Toulouse26 oder

Antike bis zur Gegenwart, Düsseldorf 1984, 41-63, 57: "... das Ereignis selbst hat
offensichtlich nur ephemere Bedeutung gehabt und markiert noch keineswegs einen
grundsätzlichen Wandel in der rechtlichen und sozialen Stellung der Juden."

22 Vgl. Chazan, Robert, European Jewry and the First Crusade, Berkeley/Los Angeles
1987, insbesondere 197-210: "1096 as a Watershed." Er nennt mit Zitaten als Vertreter

der herrschenden Meinung Ben-Sasson, Haim Hillel, aaO (vgl. Anm. 5); Dinur,
Ben-Zion (Hg), Jisrael ba-Gola, 2 Bde, Tel Aviv 1958-1972. Ausserdem Simon,
Dubnow, Weltgeschichte des jüdischen Volkes, Von seinen Uranfängen bis zur
Gegenwart, 10 Bde, Berlin 1920-1929, IV, 275-315; Roth, Cecil (Hg), The World
History of the Jewish People, Second Series, Medieval Period, Bd. 2, The Dark Ages,
Jews in Christian Europe 711-1096, Ramat-Gan 1966; Blumenkranz, Bernhard, Les
auteurs chrétiens latins du moyen âge sur les juifs et le judaisme, Etudes juives 4,
Paris 1963; ders., Juifs et chrétiens dans le monde occidental, 430-1096, Thèse ès-
lettres, Etudes juives 2, Paris 1960; Agus, Irving A., Urban Civilization in Pre-
Crusade Europe, 2 Bde, New York 1968; ders., The Heroic Age ofFranco-German
Jewry, New York 1969; Dasberg, Lea, Untersuchungen über die Entwertung des
Judenstatus im 11. Jahrhundert, Etudes juives 11, Paris 1965. Vgl. dazu auch Cohen,
Jeremy, The Friars and the Jews, The Evolution of Medieval Anti-Judaism, Ithaca/
London 1982. Man könnte viele weitere nennen.

23 Vgl. Chazan, Robert, aaO 203 (vgl. Anm. 22).

24 Darauf als ein klares Krisenzeichen hat Gewicht gelegt Grossmann, Avraham, Die
ersten Weisen von Aschkenas (hebräisch), Jerusalem 1981, insbes. 438; engl.
Zusammenfassung in: Immanuel 15 (1982-83), 73-81.

25 Gegenteilige Meinung dazu etwa bei Ben-Sasson, Haim Hillel, aaO 44 (vgl. Anm. 5).

26 Der Vorsteher der Judenschaft wurde an Karfreitag rituell geohrfeigt; vgl. dazu Adé-
mar de Chabanne, aaO Buch III, Kap. 52, 191 (vgl. Anm. 12).

242



das "Judensteinigen" in Bézier27 fassbar; und sie bricht gelegentlich virulent in
offene Gewalt aus. Die von Klerikern verfassten christlichen Berichte über
Verfolgungen und Wunder nehmen in dieser Zeit eine stark volkstümliche Färbung
an, und es wird darin auch von der Beteiligung des Volkes an judenfeindlichen
Aktionen gesprochen. Im Rolandslied rächt Karl der Grosse den Tod Rolands
durch die Zerstörung der Synagogen und Moscheen von Saragossa und es
kommt zu Zwangsbekehrungen.28 An einigen Orten ist es im 10. und 11.
Jahrhundert zu Judenvertreibungen, ja zu eigentlichen Pogromen gekommen. Im
Zusammenhang mit der spanischen Reconquista begegnet auch schon die
Verbindung von heiligem Krieg gegen die Moslems und Judenverfolgung, die für
die Kreuzzüge geradezu charakteristisch sein wird. Papst Alexander II. sah sich
im Jahr 1063 veranlasst, daran zu erinnern, dass gegen Mohammedaner und
Juden unterschiedlich vorzugehen sei: Es sei erlaubt, die Sarazenen im Kampf zu
töten; die Juden hingegen dürfe man nicht einfach töten, sondern man müsse sie
der verdienten Knechtschaft zuführen.29 Diese dunkeln Elemente im Verhältnis
zwischen Christen und Juden sind jedoch vor dem Ersten Kreuzzug noch nicht
für das Gesamtbild bestimmend. Erst mit diesen Pogromen treten sie in den
Vordergrund. Wie bedrückt die Lage der Juden einem wachen christlichen Zeitgenossen

schon wenige Jahrzehnte nach dem Ersten Kreuzzug ganz allgemein
erschien, kann man im 1141/42 verfassten "Dialogus inter Philosophum, Judaeum
et Christianum" des Petrus Abaelard nachlesen.30 Ich halte das Urteil von Friedrich

Battenberg für ausgewogen: "Die Katastrophe des Jahres 1096 brach also
keineswegs so jäh über die Judenschaft herein, wie dies in der Literatur behauptet

wurde.31 Nur insofern kann dieses Jahr als Einschnitt in der Geschichte des

27 Vgl. Roth, Cécil, The Eastertide Stoning of the Jews and It's Liturgical Echoes, in:
Jewish Quarterly Review 35 (1945), 361-370.

28 Vgl. Moore, R. I., aaO 29 (vgl. Anm. 11).

29 Vgl. Simonsohn, Shlomo, The Apostolic See and the Jews, Documents: 492-1404,
Toronto 1988, 35f Nr. 37.

30 Peter Abaelard, Gespräch eines Philosophen, eines Juden und eines Christen, latei¬
nisch und deutsch, Krautz, Hans-Wolfgang (Hg u. Übers.), Frankfurt am Main 1995,
29-33.

31 Hier weist Battenberg, Friedrich, aaO 61 (vgl. Anm. 19), hin auf Kisch, Guido, For¬
schungen zur Rechts- und Sozialgeschichte der Juden in Deutschland während des
Mittelalters, *1954, jetzt in: ders., Ausgewählte Schriften 1, Sigmaringen 1978, 55.
Noch Mertens, Dieter, aaO 46 (vgl. Anm. 5), meint, die Juden hätten die Verfolgungen

erfahren "wie ein Blitz aus einem keineswegs verdüstert erscheinenden
Himmel." Als Beleg dafür, die Juden hätten nichts Böses geahnt, wird gewöhnlich die
sehr selbstsichere Antwort der Juden von Mainz auf eine Warnung aus Frankreich
genannt, welche der Mainzer Anonymus mitteilt: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz
(Hg), Baer, S. (Übers.), Hebräische Berichte über die Judenverfolgungen während
der Kreuzzüge, Quellen zur Geschichte der Juden in Deutschland 2, Berlin 1892,
170 (vgl. Anm. 75); vgl. etwa Liebeschütz, Hans, The Crusading Movement and its
Bearing on the Christian Attitude towards Jewry, in: Journal of Jewish Studies 10

(1959), 97-111; Nachdruck in: Cohen, Jeremy (Hg), Essential Papers on Judaism
and Christianity in Conflict, From Late Antiquity to the Reformation, New York
1991, 260-275, 267f, der auch darauf hinweist, dass der deutsche Adel im Gegensatz

243



Judentums gewertet werden, als jetzt eine latent seit längerem vorhandene
Mentalitätslage zwischen Christen und Juden offen zutage trat."32

Die nun anbrechende neue Phase im Verhältnis zwischen Christen und
Juden ist durch eine Zunahme der Gehässigkeit und der Judenverfolgungen
gekennzeichnet. Allerdings blieb das 12. Jahrhundert noch recht ruhig33; gehäuft
traten diese Verfolgungen erst in der zweiten Hälfte des 13. Jahrhunderts auf; sie
fanden dann einen Höhepunkt in den Verfolgungen im Zusammenhang mit der
Pest um 1350.34 Die Mahnungen von Robert Chazan, R. I. Moore und Frantisek
Graus halte ich für zutreffend, das Schicksal der Juden sollte nicht losgelöst von
der allgemeinen Geschichte und auch nicht als absoluter Sonderfall, losgelöst
von den übrigen Minderheiten, behandelt werden. Gerade die Gleichzeitigkeit
der Verfolgung von Juden und anderen Minderheiten belegt am klarsten, dass die
eigentliche Ursache der Verfolgungen nicht aus der Spezifität einzelner verfolgter

Gruppen hergeleitet werden kann, sondern in der Befindlichkeit der christlichen

Mehrheit gesucht werden muss. In dieser Perspektive stellt sich die Frage,
ob die Judenverfolgungen von 1096 doch einen für ihre Zeit symptomatischen,
über sich selbst hinausweisenden Charakter haben. Hans Liebeschütz hat
herausgehoben, dass die kirchliche Bewegung des 11. Jahrhunderts, insbesondere die
Gottesfriedensbewegung, die Idee der christlichen Solidarität gegen alle Aussenseiter

in die praktische Politik überführte.35 Im 11. Jahrhundert beginnt mit ersten
blutigen Ketzerverfolgungen das, was R. I. Moore die "Formation of a Persecuting

Society" genannt hat36; die Hinrichtung Arnolds von Brescia in der Mitte des
12. Jahrhunderts hat er als klare Wasserscheide in der Geschichte der Kirche
bezeichnet.37 Es ist wohl nicht richtig, ein einzelnes Ereignis als den Umbruch

zum französischen über die Idee eines geistlich geführten Kriegszugs keineswegs
begeistert war, was die Sicherheitsillusion der Juden mit erkläre.

32 Battenberg, Friedrich, aaO 61 (vgl. Anm. 19).

33 Allerdings möchte ich entgegen Chazan nicht vom status quo ante sprechen. Für die
Zukunft von Bedeutung war das Aufkommen der Ritualmordlegende in neuer Form;
vgl. dazu Langmuir, Gavin I., Thomas of Monmouth, Detector of Ritual Murder, in:
Speculum 59 (1984), 820-46; jetzt auch in Langmuir, Gavin I., Toward a Definition
ofAntisemitism, Berkeley 1990, 209-236, 384-393. Wichtig sind auch die ersten
Judenschuldentilgungen verbunden mit Vertreibungen unter Philippe Auguste 1182.
Dazu Gilomen, Hans-Jörg, Wucher und Wirtschaft im Mittelalter, in: Historische
Zeitschrift 250 (1990), 265-301, 281; Baldwin, John W., The Government ofPhilip
Augustus, Foundations of French Royal Power in the Middle Ages, Oxford 1986,
Reprint 1991, 5If und 232.

34 Toch, Michael, Judenfeindschaft im deutschen Spätmittelalter, in: Klein, Thomas
u.a. (Hg), aaO 65-75,73 (vgl. Anm. 21) hat berechnet, dass die jüdischen Gemeinden
Deutschlands zwischen 1096 und 1350 durchschnittlich drei Verfolgungen pro Jahr
zu erdulden hatten.

35 Vgl. Liebeschütz, Hans, aaO 262f (vgl. Anm. 31). Dazu auch Dasberg, Lea, aaO 148f
(vgl. Anm. 22).

36 Zur Verbindung von Ketzerei mit Judentum vgl. Dasberg, Lea, aaO 173-183.

37 Vgl. Moore, R. I., aaO 24 (vgl. Anm. 11).

244



schlechthin herauszugreifen, aber diese Einzelereignisse stehen innerhalb eines
langgestreckten Prozesses, der mit den Folgen von Kirchenreform und
Investiturstreit wohl doch als tiefster Bruch des ganzen Mittelalters, verbunden mit
Verunsicherungen und Ängsten, zu verstehen ist, wozu auch die verschärfte
Judenfeindschaft gehört.38 Die Verfolgungen von 1096 waren für die längerfristige
Entwicklung des christlich-jüdische Verhältnisses in dieser Umbruchzeit nicht
ursächlich, sondern symptomatisch.39

2. Die Motive der Verfolger

Die Frage nach den Motiven der Judenschlächter hängt eng mit derjenigen
zusammen, mit welchen Motivationen Papst Urban II. (1088-1099)40 bei seinem
Kreuzzugsaufruf an der Synode von Clermont am 26. November 1095 die Zuhörer

zur Kreuznahme zu begeistern suchte. Angesichts der schwierigen
Quellenprobleme - die Rede des Papstes ist nur in den Berichten verschiedener Chronisten,

darunter auch Augenzeugen41, überliefert; die Konzilsbeschlüsse sind nur
durch indirekte Zeugnisse bekannt42 - ist dies bis in die neueste Forschung hinein

38 Langmuir, Gavin I., From Ambrose of Milan to Emicho of Leiningen, The Transfor¬
mation of Hostility against Jews in Northern Christendom, in: Gli Ebrei nell'Alto
Medioevo, Settimane di Studio del Centro italiano di studi sull'alto medioevo 36
(1980), 313-368, 353, formuliert: "This novel hostility coincided with fundamental
changes in European society and religiosity that made the eleventh century a watershed."

Auf die Kirchenreform als Ursache der Verchlechterung des Status der Juden
schon vor dem 1. Kreuzzug weist insbes. hin: Gilchrist, John, aaO 11 (vgl. Anm. 8).

39 So Liebeschütz, Hans, aaO 272 Anm. 1 (vgl. Anm. 31).

40 Zu ihm Becker, Alfons, Papst Urban II. (1088-1099), 2 Bde, Stuttgart 1964-1987.

41 Vgl. Hagenmeyer, Heinrich (Hg), Fulcher von Chartres/Robert de Reims/Baudri de
Dol, Fulcheri Carnotensis, Historia Hierosolymitana, Heidelberg 1913, insbes. 132-
138; auch in: Les soins de l'Académie impériale des Inscriptions et Belles-Lettres
(Hg), Recueil des historiens des Croisades, Historiens occidentaux, Bd. 3, Paris
1866, 311-485, insbes. 322-324 (geschrieben 1105); Übersetzung: Ryan, Frances
Rita (Übers.), A History of the Expedition to Jerusalem, 1095-1127, New York/
Toronto 1973. Robertus monachus Remensis, Hierosolymitana expeditio, in: Recueil

des historiens des Croisades, Historiens occidentaux, Bd. 3, insbes. 727-730
(geschrieben 1107). Baldrici episcopi Dolensis Historia Jerosolimitana, in: Recueil des
Historiens des croisades. Historiens occidentaux, Bd. 4, Paris 1879, insbes. 12-15
(geschrieben vor 1108). Dazu kommen die Berichte von Guibert de Nogent: Guiberti
abbatis Gesta Dei per Francos, in: Recueil des Historiens des Croisades, Historiens
occidentaux, Bd. 4, Paris 1879, 115-263, insbes. 137-140 und Stubbs, William (Hg),
Wilhelmi Malmesbiriensis Monachi, De gestis regum Anglorum libri quinque, Bd. 2,
393-398.

42 Vgl. Somerville, Robert, The Councils of Urban II, Bd. 1, Décréta Claromontensia,
Annuarium Historiae Conciliorum, Supplementum 1, Amsterdam 1972. Dazu
Somerville, Robert, The Council of Clermont and the First Crusade, in: Mélanges

G. Fransen 2, Studia Gratiana 20 (1976), 323-337. Vgl. Duncalf, Frederic, The

245



umstritten geblieben.43 Den bedeutendsten, die bisherigen Ergebnisse
zusammenfassenden und auch weiterführenden Beitrag hat in jüngster Zeit dazu Jean
Flori geleistet.44

Die Idee einer militärischen Expedition ins Heilige Land lag schon längere
Zeit in der Luft. Gedanklich ist sie m.E. vereinzelt wohl bereits zu Beginn des 11.

Jahrhunderts vorweggenommen in der Erklärung der Übergriffe des Kalifen al-
Hakim (996-1021) auf die Grabeskirche durch einen angeblich von den Juden an
ihn gerichteten verleumderischen Brief, wonach die Christen zu einem Kriegszug

gegen die Völker des Islam bereit oder sogar schon aufgebrochen seien.45

Die militärischen Unternehmungen gegen die Moslems im spanischen Gebiet
seit 1064 gehören gleichfalls in diesen Zusammenhang. Während des Konflikts
Gregors VII. mit Heinrich IV. hat Bischof Benzo von Alba (gest. 1089/90) den
Kaiser aufgefordert, zuerst gegen Rom zu marschieren, dann gegen Konstantinopel,

nach Vereinigung des lateinischen und griechischen Kaisertums aber nach
Jerusalem aufzubrechen und das Heilige Grab zu befreien.46 Einen eigentlichen
Kreuzzug ins Heilige Land hatte Papst Gregor VII. (1073-1085) geplant.47 Sein
übernächster Nachfolger Urban II. hat hier angeknüpft und aus den Elementen
Wallfahrt, Gottesfrieden und heiligem Krieg unter Verheissung des Ablasses48

Councils of Piacenza and Clermont, in: Setton, Kenneth M. (Hg), A History of the
Crusades, 5 Bde, Madison 1969-1984, Bd. 1, 220-279.

43 Grundlegend als Versuch zur Rekonstmktion der Rede Urbans war Munro, Dana
Carleton, The Speech of Pope Urban II at Clermont 1095, in: The American Historical

Review 11 (1906), 231-242; einen methodisch interessanten Gesichtspunkt, nämlich

die Berücksichtigung der Textsorte Predigt bei der Interpretation, bringt ins
Spiel: Cole, Penny J., The Preaching of the Crusades to the Holy Land, 1095-1270,
Cambridge 1991, Kapitel I: Urban II and the Sermon at Clermont, 1-36. Die
Durchführung vermag aber nicht zu überzeugen.

44 Vgl. Flori, Jean, Une ou plusieurs "première croisade"? Le message d'Urbain II et les
plus anciens pogroms d'Occident, in: Revue historique 577 (1991), 3-27.

45 So schon Glaber, Raoul, aaO Buch III, Kap. 7, 71-74 (vgl. Anm. 17), Übersetzung
95f. Die Verfolgung durch den Schiitenkalifen al-Hakim wurde zur Propagation des
ersten Kreuzzugs genutzt durch eine auf Papst Sergius IV. (1009-1012) gefälschte
Enzyklika, worin dieser erklärt, er wolle an der Spitze eines Heeres nach Jerusalem
ziehen, die Muslime dort erschlagen und das heilige Grab wiederherstellen. Vgl.
Giesztor, Alexander, The Genesis of the Crusades, The Encyclical of Sergius IV
(1009-1012), in: Medievalia et Humanistica 5 (1948), 3-23, und 6 (1950), 3-34; hier
wird auch ein Abdruck der Enzyklika publiziert.

46 Vgl. Benzonis Episcopi Albensis, Ad Heinricum IV imperatorem libri IV, in: MGH
SS 11, Bd. 1, Kap. 15-16, 605.

47 Vgl. Erdmann, Carl, Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens, Forschungen zur Kir¬
chen- und Geistesgeschichte 6, Stuttgart 1935, Neudruck Darmstadt 1980, 134-165;
Duncalf, Frederic, aaO 222-225 (vgl. Anm. 42); Cowdrey, Herbert E. J., The Genesis
of the Crusades, The Springs of Western Ideas of Holy War, in: Murphy, Thomas
Patrick (Hg), The Holy War, Columbus 1976, 9-32, insbes. 25.

48 Was der Papst wirklich versprochen hat - commutatio poenitentiae oder remissio
peccatorum -, ist in der Literatur kontrovers, vgl. Duncalf, Frederic, aaO 245f (vgl.

246



für die Teilnehmenden das zündende Konzept des Kreuzzuges geschmiedet.49
Für unseren Zusammenhang ist die Frage von Bedeutung, ob es dabei Elemente
gegeben hat, welche einer antijüdischen Stimmung und judenfeindlichen Aktionen

Vorschub leisten konnten.50

M.E. ist bereits die eigentliche Neuerung, welche Urban gegenüber seinen

Vorgängern eingebracht hat, wichtig: das "votum cruris", d.h. die Verbindung
des Gelübdes der Kreuzfahrer mit dem Kreuzsymbol als ihrem Abzeichen.51
Guibert de Nogent hat betont, dass durch dieses Kreuz die Teilnehmer mit dem
Zeichen der Passion des Herrn ausgezeichnet worden seien.52 Das Passionsgeschehen

rückte damit ins Zentrum der ganzen Bewegung. Da lag es auch nahe,
dass der traditionelle Vorwurf des Gottesmords gegen die Juden an Virulenz
gewann. Ziel des Zuges war die militärische Befreiung Jerusalems, der Stätte der
Passion, aus den Händen der Ungläubigen. In der Literatur ist zwar auch die
These diskutiert worden, dass Papst Urban zunächst bloss an eine militärische
Unterstützung des byzantinischen Kaisers Alexius Comnenus gegen die Türken
gedacht habe und dass erst allmählich das Ziel Jerusalem sich herauskristallisiert
habe.53 Heute dominiert jedoch die Forschungsmeinung, dass es der Papst selbst

war, welcher als Ziel die heilige Stadt Jerusalem vorgab.54 Für das judenfeindliche
Potential der Bewegung ist dieses Ziel relevant.

Für unsere Fragestellung zentral ist auch das Rachemotiv, d.h. der Gedanke,
es sei Sache der Kreuzfahrer, Rache für die Christus und der Christenheit angetane

Schmach zu nehmen durch die Ausrottung der Muslime an den heiligen
Stätten. Die christlichen und jüdischen Berichte über die rheinländischen Pogrome

weisen wiederholt daraufhin, die Judenschlächter hätten sich an jenem Volk

Anm. 42); Cowdrey, Herbert E. J., aaO 21-23 (vgl. Anm. 47); Flori, Jean, Guerre
sainte et rétributions spirituelles dans la 2e moitié du Xle siècle, in: Revue d'histoire
ecclésiastique 85 (1990), 617-649. Die Sache war nicht völlig neu. Einen ersten
Plenarablass (remissio peccatorum) hat Papst Alexander II. 1063 jenen christlichen
Kriegern versprochen, welche nach Spanien gegen die Muslime zur Eroberung Bar-
bastros auszogen.

49 Klassisch Erdmann, Carl, aaO 284-325 (vgl. Anm. 47); zusammenfassend Morris,
Colin, The Papal Monarchy, The Western Church from 1050 to 1250, Oxford
History of the Christian Church, Oxford 1989,322-366: "The Papacy and the Crusade".

50 Dies ist auch die zentrale Frage bei Flori, Jean, aaO (vgl. Anm. 44).

51 Zum "votum crucis" vgl. Morris, Colin, aaO 330-337 (vgl. Anm. 49), der die Impli¬
kationen des ersten Kreuzzugs für die Juden mit keinem Wort erwähnt.

52 Vgl. Guiberti abbatis Gesta Dei per Francos, in: Recueil des Historiens des Croisa¬
des, Historiens occidentaux, II, Kap. 5, 140 (vgl. Anm. 41).

53 Die Frage wurde bereits durch Erdmann, Carl, aaO (vgl. Anm. 47) aufgeworfen. Vgl.
die Diskussion der Thesen dazu bei Cowdrey, Herbert E. J., Pope Urban II's
Preaching of the First Crusade, in: History 55 (1970), 177-188.

54 So dezidiert schon Rousset, Paul, Les origines et les caractères de la première
croisade, Neuchâtel 1945, insbesondere 57-73. Anderer Meinung ist Mayer, Hans
Eberhard, Geschichte der Kreuzzüge, Stuttgart 61985.

247



rächen wollen, welches Christus gekreuzigt habe.55 Besonders deutlich auf
christliche theologische Motive verweist der Bericht des Salomo bar Simeon:
"Damals nahmen die wilden Fluten überhand und sie ersannen gegen das Volk
des Ewigen unrechte Worte, indem sie sagten: 'Ihr seid die Nachkommen derer,
die unseren Gott umgebracht und gehängt haben.' Er selbst hatte auch gesprochen:

'Es wird der Tag noch eintreffen, wo meine Kinder kommen und mein Blut
rächen werden.' Wir sind seine Kinder und uns liegt es ob, seine Rache an euch
zu vollziehen, denn ihr wäret widerspänstig und frevelhaft gegen ihn. Von jeher
war auch euer Gott, der euch wohlzutun versprochen hatte, nicht mit euch zufrieden,

denn ihr habt übel vor ihm gehandelt; darum vergass er euch und hat keinen
Gefallen mehr an euch, weil ihr ein hartnäckiges Volk seid. Er trennte sich von
euch, erstrahlte über uns und nahm uns an als sein Theil."56

Es ist überdeutlich, dass wir hier eine ganz von traditionellen-gelehrten
Positionen christlicher Theologie bestimmte Argumentation vor uns haben. Die
Beschwörung der Rache durch die Juden ("Sein Blut komme über uns und unsere

Kinder", Mt 27,25) wird hier zu einer Voraussage dieser Rache durch Christus
selbst. Dazu tritt das Motiv der Verwirkung der göttlichen Gnade durch das

widerspenstige Israel und die Veras Israel-These der Theologen, wonach die
Christenheit als Verus Israel in der Gottauserwähltheit an die Stelle des alten Israel
getreten sei.57

Es ist in der Forschung darüber diskutiert worden, ob dieser Gedanke der
Rache auf die Kreuzzugspredigt Papst Urbans II. selbst zurückzuführen sei oder
ob es sich dabei um eine die Absichten des Papstes missverstehende spätere
Verformung durch andere Kreuzzugsprediger und auch durch einzelne
Kreuzfahrergruppen handle.58 Wir wissen aus verschiedenen zeitgenössischen Briefen,

55 Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 169 (vgl. Anm. 31

u. 75): "Sehet, wir ziehen nach einem fernen Lande, ziehen dahin, um mit den Königen

des Landes Krieg zu führen, wir wagen unser Leben, um alle jene Nationen, die
nicht an den Gekreuzigten glauben, zu töten und zu zertrümmern - um wie viel mehr
verdienen es die Juden, die ihn umgebracht und gehängt haben!" Vgl. auch 172. Elie-
ser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 154 (vgl. Anm 31 u.
75): "Als sie nun auf ihrem Zuge durch die Städte kamen, in denen Juden wohnten,
sprachen sie in ihrem Herzen: 'Sehet, wir ziehen dahin, um unsern Heiland aufzusuchen

und Rache für ihn an den Ismaeliten zu üben; und hier sind die Juden, die ihn
umgebracht und gekreuzigt haben! So lasset zuerst an ihnen uns Rache nehmen und
sie austilgen unter den Völkern, dass der Name Israel nicht mehr erwähnt werde;
oder sie sollen unseresgleichen werden und zu unserm Glauben sich bekennen.'"

56 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 88f (vgl.
Anm. 31 u. 75); vgl. auch Mainzer Anonymus, aaO 169 (vgl. Anm. 31 u. 75).

57 Vgl. Simon, Marcel, Verus Israel, Etude sur les relations entre Chrétiens et Juifs dans

l'Empire romain (135-425), Bibliothèque des écoles françaises d'Athènes et de
Rome 166, Paris 1948; Ruether, Rosemary, aaO (vgl. Anm. 16).

58 Besonders Peter dem Eremiten ist eine solche vergröbernde Rolle zugeschrieben
worden, vgl. Cole, Penny J., aaO 34-36 (vgl. Anm. 43). Man wird sicher nicht annehmen

dürfen, dass der Papst mit den Pogromen einverstanden war; Shapiro, Alexander

M., Jews and Christians in the Period of the Crusades, A Commentary on the First

248



dass Berichte über die Greueltaten der Türken damals umliefen. In einem Brief
kommt sogar Urban II. selbst darauf zu sprechen. Jean Flori hat dazu bemerkt: "II
serait donc surprenant, pour ne pas dire plus, qu'Urbain II n'ait pas abordé à

Clermont le thème mobilisateur entre tous qu'était la description des 'crimes'
commis par les Turcs dans les 'territoires occuppés' d'Antioche, voire de Palésti-
ne."59 Tatsächlich sprechen die drei wichtigsten Augenzeugenberichte der Rede
Urbans in Clermont davon, der Papst habe die Beschmutzungen und Greuel an
den heiligen Stätten geschildert und dazu aufgerufen, die Ungläubigen daraus zu
vertreiben, Jerusalem zu befreien, den Boden der heiligen Stätten in Besitz zu
nehmen. Zwar ist der Rachegedanke nicht explizit erwähnt, aber die Schilderung
der Greuel und die darauf folgende Aufforderung zum Handeln musste einen
solchen Gedanken nahelegen. Einer der Augenzeugen, Baudri de Dol, berichtet
auch, Urban habe den Psalm 79 zitiert: "O Gott, Heiden sind in dein Erbe eingefallen,

haben deinen heiligen Tempel befleckt und Jerusalem zu Steinhaufen
gemacht."60

Jonathan Riley-Smith hat besonders scharf herausgearbeitet, dass diese Rache

den vom Papst besonders zum Kreuzzug aufgeforderten Rittern auch als eine
lehnsrechtliche Vasallenpflicht erscheinen musste: Gott, der Herr (dominus -
bedeutet zugleich Lehnsherr), hat den Gläubigen (fideles - zugleich Lehnsleute)
soviele Wohltaten (bénéficia - zugleich Lehen) erwiesen, dass diese ihm nun als
Gegenleistung fides und servitium (Treue und Dienst) schulden, der auch darin
besteht, ihm sein bestrittenes Erbe mit der Waffe in der Hand zurückzuerobern
und die Schmähungen seiner Ehre zu rächen. Die Kirche habe in der Kreuzzugspredigt

zur Werbung von Rittern die diesen geläufigen Bilder der Familienfehde
verwendet: Rache an den Ungläubigen für die den christlichen Brüdern und dem
Vatergott angetane Schmach. "The crusade was in this sense a blood-feud waged
against those who had harmed members of Christ's family."61

Der Rachegedanke, der für Urbans Kreuzzugspredigt von Clermont nicht
zweifelsfrei nachzuweisen ist, findet sich dann klar in einem Brief Urbans an die
Kreuzfahrer vom Beginn des Jahres 1097: Hier ist davon die Rede, man solle das
Kreuz nehmen, um die Schmähung, welche Christus in Jerusalem wiederfahren

Holocaust, in: Journal ofEcumenical Studies 9 (1972), 725-745, 735, weist zumindest

darauf hin, dass von einem Protest des Papstes gegen die Massaker keine Quelle
berichtet.

59 Flori, Jean, aaO 15 (vgl. Anm. 44). Dass die judenfeindlichen Kreuzfahrer durch
Greuelberichte motiviert waren, berichtet z.B. Ekkehard von Aura, Chronicon
universale, in: MGH SS 6,1-265; lateinisch-deutsch in: Schmale, Franz-Josef/Schmale-
Ott, Irene (Hg), Frutolfs und Ekkehards Chroniken und die anonyme Kaiserchronik,
Ausgewählte Quellen zur deutschen Geschichte des Mittelalters 15, Darmstadt 1972,
insbes. 124f.

60 Baldrici episcopi Dolensis Historia Jerosolimitana, in: Recueil des Historiens des
croisades, Historiens occidentaux, Bd. 4, Paris 1879, 14.

61 Riley-Smith, Jonathan, Crusading as an Act of Love, in: History 65 (1980), 177-192,
insbes. 191.

249



sei, zu rächen; und hier verwendet Urban auch Psalm 79 in dem Sinne, wie es
Baudri de Dol schon für Clermont berichtet.62

Der Nachweis, dass der Gedanke der Rache für die Schmähung Christi und
des Christentums in Jerusalem zur Grundausstattung des Kreuzzugsaufrufs
gehörte, sei es nun durch den Papst selbst oder doch in seiner Umgebung, ist in
unserem Zusammenhang von eminenter Bedeutung. Denn aus diesem Gedanken
lässt sich das Umschlagen des Kreuzzugs in eine Pogromwelle gegen die Juden
einleuchtend erklären. Die aktuelle Schmähung Christi in Jerusalem durch die
mohammedanischen Feinde des Christentums liess sich sehr leicht assimilieren
mit der einstigen Schmähung Christi durch die jüdischen Feinde des Christentums.63

Ohnehin wurde die Assimilation von Mohammedanern und Juden schon
durch eine lange Tradition begünstigt: Die Juden als Verbündete der Mohammedaner

gegen die Christen sind, wie erwähnt, ein altes Feindstereotyp. Von allem
Anfang an ist bei den Pogromen die Assimilation von jüdischen mit muslimischen

Feinden Christi durch die Kreuzfahrer explizit gegeben. Schon in seinem
kurzen Bericht über den Pogrom von Rouen im Dezember 1095 legt Guibert de

Nogent den Judenschlächtern den Ausspruch in den Mund: "Nachdem wir grosse
Distanzen zurückgelegt haben, wollen wir die Feinde Gottes im Osten angreifen,

obwohl doch die Juden, die schlimmsten Feinde Gottes, vor unseren Augen
sind. Das heisst unser Werk verkehrt tun."64 Bei der folgenden Pogromwelle
kehrt dieser Gedanke als Motivation des Judenschlagens immer wieder.65 Auch
das Rachemotiv taucht damit verbunden in den Quellen immer wieder als An-

62 Vgl. Ramackers, J., Zwei unbekannte Briefe Urbans II., in: Quellen und Forschun¬
gen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 26 (1935/36), 275f. Vgl. Cowdrey,
Herbert E. J., The Gregorian Papacy, Byzantium and the First Crusade, in: Howard-
Johnston, J. D. (Hg.), Byzantium and the West, c. 850 - c. 1200, Amsterdam 1988,
165.

63 Schon Meyer von Knonau hatte dies für zentral gehalten: Meyer von Knonau, Ge¬

rold, aaO 504 (vgl. Anm. 1): "Durch die Opferung von mehreren Tausenden hatten
die ersten zur Befreiung des heiligen Grabes Gerüsteten vorerst für den Gekreuzigten
an dessen Mördern Rache zu nehmen gesucht." Vgl. jetzt v.a. Flori, Jean, aaO 17

(vgl. Anm. 44).

64 Guibert de Nogent, De vita sua, Labande, E.-R. (Hg), Paris 1981, 246-248, insbes.
134f: "Nos Dei hostes Orientem versus, longis terrarum tractibus transmissis, desi-
deramus aggredi, cum ante oculos nostras sint Judaei, quibus inimicior existât gens
nulla Dei; praeposterus", inquiunt, "labor est!"; engl. Übersetzung: Benton, John F.

(Hg), Selfand Society in Medieval France, The Memoirs of Abbot Guibert of Nogent
(1064? - c. 1125), New York 1970, 134f.

65 Vgl. Alberti Aquensis Historiae, in: Recueil des historiens des Croisades, Historiens
occidentaux, Bd. 4, Paris 1879, Buch 1, Kap. 26, 292. Richard von Poitiers, Chroni-
con, Recueil des historiens des Gaules et de la France 12, Paris 1781,411-421, 411 f;
Annalista Saxo, in: MGH SS 6, 729; Ekkehard von Aura, Chronicon universale, aaO

(vgl. Anm. 59): Schmale, Franz-Josef/Schmale-Ott, Irene (Hg), aaO 124f: "Qui et
ipsi nefandissimas Iudeorum reliquias, ut vere intestinos hostes ecclesie, per civitates
quas transibant aut omnino delebant aut ad baptismatis refugium compellebant,
quorum tarnen plurimi sicut canes ad vomitum postea retro rediebant." "Sie vernichteten

in den Städten, die sie durchzogen, die verruchten Überreste der Juden als die in

250



trieb der Judenschlächter auf. Nach einer hebräischen Quelle soll einer der
bekanntesten Anführer des Kreuzzugs, Gottfried von Bouillon, erklärt haben, dass

er das Blut Christi am Blute der Juden rächen und keinen von ihnen übriglassen
wolle.66

In den Berichten der drei Augenzeugen der Rede Urbans II. fehlt jeder
Hinweis darauf, dass er auch das zu dieser Zeit wieder stark diskutierte Thema der
Eschatologie, des Weltendes, des Kampfes mit dem Antichrist, des Jüngsten
Gerichts und des tausendjährigen Reiches Gottes auf Erden, aufgegriffen habe.67

Hingegen erwähnt Guibert de Nogent, der Papst habe das Kommen des
Antichrist angekündigt und darauf hingewiesen, dieser werde in Jerusalem nicht
Juden oder Heiden bekämpfen, sondern die Christen. Es müssten deshalb Christen

im Heiligen Land den Kampf gegen den Antichrist und gegen die Feinde
Gottes aufnehmen.68 Wahrscheinlich hat der Papst dieses Thema nicht berührt,
sondern es ist ihm bloss von Guibert de Nogent unterschoben worden. Guibert
nahm damit aber ein damals volkstümliches Thema auf, das durch andere
Kreuzzugsprediger vom Schlage eines Petrus Eremita verwendet wurde.69 Im 11.
Jahrhundert sind verschiedene prophetische Texte nach antiken Vorbildern als
angebliche Prophezeiungen der Sibyllen verfasst und in Umlauf gebracht worden.70
In diesen angeblich in der Antike entstandenen Texten wird der Untergang des
römischen Reiches, dann des Perserreiches vorausgesagt. Darauf erfolge der
Aufschwung der Araber, der Söhne Ismaels, die christliche Gebiete erobern und
Ägypten, den Orient, Syrien knechten würden. Schliesslich würden sie die heiligen

Stätten besudeln, worauf sich der König der Griechen und der Römer erman-

Wahrheit inneren Feinde der Kirche entweder völlig oder zwangen sie, in der Taufe
Zuflucht zu suchen." In den hebräischen Texten ist dieser Gedanke besonders deutlich

bei Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 82 (vgl.
Anm. 31 u. 75): "Sehet, wir ziehen den weiten Weg, um die Grabstätte aufzusuchen
und uns an den Ismaeliten zu rächen, und siehe, hier wohnen unter uns die Juden,
deren Väter ihn unverschuldet umgebracht und gekreuzigt haben! So lasset zuerst an
ihnen uns Rache nehmen und sie austilgen unter den Völkern ..oder 89: "Befindet
sich denn nicht unter uns ein Volk, das unsem Glauben nicht achtet und deren Väter
sogar unsem Gott gehängt haben?"

66 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 87 (vgl. Anm.
31 u. 75); Mainzer Anonymus, aaO 169-186 (vgl. Anm. 31 u. 75).

67 Vgl. Alphandéry, Paul, La Chrétienté et l'idée de croisade, 2 Bde, Paris 1954-59;
Alphandéry hat in apokalyptischen Ideen den Kern des 1. Kreuzzugs gesehen. Vgl.
dagegen McGinn, Bernard, Iter sancti Sepulchri, The Piety of the First Crusaders, in:
Lackner, Bede Karl/Philip, Kenneth Roy (Hg), Essays on Medieval Civilisation,
Austin 1978, 33-73, insbes. 46-48.

68 Vgl. Guiberti abbatis Gesta Dei per Francos, aaO Buch 2, Kap. 4,137 (vgl. Anm 41).
Vgl. auch Liebeschütz, Hans, aaO 266 (vgl. Anm. 31).

69 Dies ist die Hauptthese von Flori, Jean, aaO 24 (vgl. Anm. 44). Grundlegend zu Peter
war Hagenmeyer, Heinrich, Peter der Eremite, Ein kritischer Beitrag zur Geschichte
des ersten Kreuzzugs, Leipzig 1879; vgl. auch Coupe, M. D., Peter the Hermit, A
Reassessment, in: Nottingham Medieval Studies 31 (1987), 37-45.

70 Dazu auch Liebeschütz, Hans, aaO 265 (vgl. Anm. 31).

251



nen und die Christen rächen werde. Dann werde der König der Römer einige Zeit
in Jerusalem regieren, ehe der Antichrist erscheine und der Endkampf beginne.
Der Endkaiser werde alle Heiden zur Taufe berufen und mit dem Schwert diejenigen

strafen, welche das Kreuz nicht anbeten. Dann würden auch die Juden
bekehrt werden. Der Endkampf mit dem Antichrist werde dann vom Erzengel
Michael auf dem Ölberg gewonnen werden71. Adson de Montier-en-Der verfasste

gegen Ende des 11. Jahrhunderts einen Traktat unter dem Titel "De ortu et
tempore antichristi", in dem er behauptete, der König der letzten Tage werde ein
französischer König sein (ein französischer Königsbruder war Anführer des

Kreuzzugs). Unter ihm werde der Antichrist erscheinen und sich den Seinen zu
erkennen geben, nämlich den Juden. Er werde sich als der ihnen verheissene
Messias ausgeben, und die Juden würden ihm alle anhangen. Dann jedoch würden

die Propheten Elias und Enoch auf die Erde zurückkehren und würden die
Juden zum wahren Christenglauben bekehren. Nach Lea Dasberg wehrte sich die
christliche Welt damit, dass sie den Juden die Figur des Antichrist aufbürdete,
gegen die alte Überlieferung, der Messias oder der messianische Endkaiser werde

aus dem jüdischen Volk kommen.72

Diese Themen der Endzeit, des Kampfes um Jerusalem und der schliessli-
chen Bekehrung der Juden verbanden sich zu einer gefährlichen Mischung, denn
es lag nahe, einen möglichst grossen Teil der natürlichen Verbündeten des
Antichrist schon früh daran zu hindern, sich zum Endkampf hinter ihm zu sammeln;
in der Praxis bedeutete dies: möglichst viele Juden entweder zu taufen oder zu
vernichten.73 Wir wissen, dass solche Prophetien einem der schärfsten Judenverfolger

des Ersten Kreuzzugs, Emicho von Flonheim, Graf im Nahegau, bekannt
waren und dass er die Vorstellung eines Königs der letzten Tage auf sich selbst
bezog.74 Die Alternative Taufe oder Tod, vor die die Kreuzfahrer die Juden stellten,

entstammte nach dieser Interpretation keineswegs einem irrationalen
Ausbruch, sondern unter den gegebenen eschatologischen Erwartungen rationalem
Kalkül.

Im Rahmen der Kreuzzugspropaganda sind es also die beiden Themen der

71 Vgl. Sackur, Emst, Sibyllinische Texte und Forschungen, Pseudomethodius, Adso
und die Tiburtinische Sibylle, Halle a.d.S. 1898. Vgl. auch Erdmann, Carl,
Endkaiserglaube und Kreuzzugsgedanken im 11. Jahrhundert, in: Zeitschriftfür Kirchengeschichte

51 (1932), 41 Iff, Dasberg, Lea, aaO 156-163 (vgl. Anm. 22).

72 Vgl. Dasberg, Lea, aaO 163-173.

73 Vgl. Flori, Jean, aaO 22-24 (vgl. Anm. 44). Klar ist dies etwa formuliert in Gesta Tre-
verorum, in: MGH SS 8, 190: "... cogere illos, aut Dominum Ihesum Christum
credere, aut sub ipsa hora vitae periculis subiacere." Diese Alternative stellen auch
die hebräischen Berichte heraus, z.B. der Mainzer Anonymus, aaO 168 (vgl. Anm.
31 u. 75): "Entweder müssen die Juden sich zu unserm Glauben bekehren oder sie
werden vertilgt sammt Kind und Säugling!"

74 Vgl. Alphandéry, Paul, aaO Bd. 1, 74-76 (vgl. Anm. 67). Vgl. dagegen Riley-Smith,
Jonathan, The First Crusade and the Persecution of Jews, in: Sheils, W. J. (Hg),
Persecution and Toleration, Studies in Church History 21 (1984), 51-72,60f. Der Name
Emicho von Leiningen in der älteren Forschung ist unrichtig gemäss Toussaint, Ingo,
Die Grafen von Leiningen, Sigmaringen 1982.

252



Rache für die Schmähung Christi und der Christen und der Eschatologie, welche
ein starkes judenfeindliches Potential entfalten konnten. Beide Themen lassen
sich quellenmässig zwar nicht direkt mit dem Aufruf Papst Urbans II. von
Clermont verbinden. Sie sind aber als Hauptthemen der Kreuzzugspredigten klar
belegt und sicher von enormer volkstümlicher Wirkung gewesen, auch auf
Anführer wie Gottfried von Bouillon und Graf Emicho.

Aus diesen Voraussetzungen ergibt sich auch, dass nicht die Ausrottung,
sondern die Bekehrung der Juden das erste Ziel sein musste. Vor allem in den
hebräischen Quellen, deren kritische Edition bis heute ein Desiderat darstellt75,
steht das Ziel der Konversion völlig im Vordergrund. Die neueren Forschungen

75 Eine Edition samt deutscher Übersetzung und quellenkritischem Vorwort von Harry
Bresslau enthält hebräische Berichte zu den Kreuzzügen: Neubauer, Adolf/Stern,
Moritz (Hg), Baer, S. (Übers.), Hebräische Berichte über die Judenverfolgungen
während der Kreuzzüge, Quellen zur Geschichte der Juden in Deutschland 2, Berlin
1892 (vgl. Anm 31). Es handelt sich um drei Berichte, nämlich 1-30 bzw. 81-152,
Bericht des Salomo bar Simeon; 36-46 bzw. 153-168, Bericht des Elieser bar
Nathan; 47-57 bzw. 169-186 sog. Mainzer Anonymus, d.h. anonymer Bericht der
Darmstädter Handschrift, Reprint des hebräischen Textes in: Habermann, Abraham
M., aaO (vgl. Anm. 17). Die schon 1957 durch Baron, Salo Wittmayer, aaO 286 (vgl.
Anm. 21) angemahnte kritische Edition fehlt noch immer. Zur Quellenkritik: Rezension

der Ausgabe von Neubauer/Stern durch M. Brann, in: Monatsschrift für
Geschichte und Wissenschaft des Judentums 37 (1893), 285-288; Porges, Nathan, Les
relations hébraïques des persécutions des Juifs pendant la première croisade, in:
Revue des Etudes Juives 25 (1892), 181-201; 26 (1893), 183-197; Elbogen, Ismar, Zu
den hebräischen Berichten über die Judenverfolgung im Jahre 1096, in: Festschrift
Martin Philippson, aaO 6-24 (vgl. Anm. 19); Sonne, Isaiah, Nouvel examen des trois
relations hébraïques sur les persecutions de 1096, in: Revue des études juives 95

(1937), 113-156; Chazan, Robert, The Hebrew First-Crusade Chronicles, in: Revue
des etudes juives 133 (1974), 235-254; ders., The Hebrew First-Crusade Chronicles,
Further Reflections, in: Academy of Jewish Studies Review 3 (1978), 79-98; Sapir
Abulafia, Anna, The Interrelationship between the Hebrew Chronicles on the First
Crusade, in: Journal of Semitic Studies 27 (1982), 221-239. Eine weitere deutsche
Übersetzung in: Birnbaum, Nathan/Herrmann, Hugo (Übers, aus dem Hebräischen),
Edom, Berichte jüdischer Zeugen und Zeitgenossen über die Judenverfolgungen
während der Kreuzzüge, Berlin 1919. Englische Übersetzung in: Eidelberg, Shlomo,
The Jews and the Crusaders, The Hebrew Chronicles of the First and Second Crusades,

Madison 1977. Eine neue englische Übersetzung der Berichte des Mainzer
Anonymus und Salomo bar Simeon enthält Chazan, Robert, aaO 297-223 (vgl. Anm.
22). Merkwürdigerweise arbeitet Chazan die bisherige Quellenkritik weder im Text
noch in den Anmerkungen konsequent ein. So übersetzt er den ersten Satz des

Anonymus kommentarlos mit: "I shall begin the account of the former persecution",
was das Erleben späterer Verfolgungen voraussetzt. Gegen eine sinngemäss gleiche
Übersetzung ins Deutsche von Baer hat Anna Sapir Abulafia, aaO 232 (vgl. oben),
aber eingewendet, der Satz bedeute vielmehr: "Now I want to report on the occasion
of the persecutions in general and I want to speak of the other communities." Die
Sache ist für die Datierung erheblich: Harry Bresslau hielt diesen Bericht aufgrund
dieses Satzes für den jüngsten, Abulafia für den ältesten, Chazan hat sich ihr
angeschlossen. Religiöse Dichtungen zu den Verfolgungen in Mainz jetzt in: Hirschhorn,
Simon (Hg), Tora, wer wird dich nun erheben? Religiöse Dichtungen der Juden aus
dem mittelalterlichen Mainz, Gerlingen 1995 (vgl. dazu die Rezension in diesem

253



zur Textsorte dieser Berichte76 haben herausgestrichen, dass es ihnen ebenso wie
den religiösen Dichtungen und den Verzeichnissen der Märtyrer in Memorbü-
chern nicht um historische genaue Schilderungen der Massaker geht, sondern
darum, die heroische Glaubensfestigkeit der jüdischen Märtyrer zu preisen und
ihre Erinnerung zu sichern. Deshalb wird man schon von ihrer Tendenz her
damit rechnen müssen, dass Glaubensmotive im Vordergrund stehen und jüdischer
Widerstand gegen blosse Beutegier der Christen in den Hintergrund treten muss.
Wäre es den Christen nur um Beute gegangen, so ergäbe die Reaktion der Juden
- nämlich das massenhafte Martyrium - keinen Sinn.77

Die Alternative Taufe oder Tod scheint eine echte gewesen zu sein.78 In
Trier sind die von Erzbischof Eilbert (1079-1101) zwangsgetauften Juden
verschont geblieben und später auch wieder zum früheren Glauben zurückgekehrt.79
Auch die Juden in Kerpen und Geldern Hessen sich taufen. In den meisten Orten,
die von den Verfolgungen betroffen waren, sind zumindest einige Juden durch
die Taufe dem Tod entgangen (Mainz, Metz, Prag, Regensburg, Worms). In
Speyer starben nur jene Juden, welche, von den Kreuzfahrern in den Dom
geschleppt, sich dort der Taufe verweigerten.80 Wie sehr die christlichen Verfolger,
oder jedenfalls Teile von ihnen, die Konversion bevorzugt hätten, geht daraus
hervor, dass sie eine hochangesehene Jüdin auf den Knien anflehten, sich doch
taufen zu lassen und so dem Tod zu entgehen.81 Es ist wohlgemerkt eine hebräische

Quelle, welche das Geschehen so darstellt.

In der Literatur wird hingegen vielfach eine ökonomische Motivation
betont, welche im Einzelfall unterschiedlich akzentuiert auftritt. Für R. I. Moore tat
das Volk bei den durch die Anführer zu verantwortenden Massakern nicht
aufgrund eines unbelegten populären Antisemitismus mit, sondern weil es jede Ge¬

Heft von Stefan Schreiner, die Red.). Vgl. dazu auch Zunz, Leopold, Die synagogale
Poesie des Mittelalters, Berlin 1855-1859, 2. verbesserte Aufl. Frankfurt 1920. Die
Listen der Opfer finden sich in: Salfeld, Siegmund (Hg), Das Martyrologium des
Nürnberger Memorbuches, Quellen zur Geschichte der Juden in Deutschland 3, Berlin

1898.

76 Vgl. insbesondere Marcus, Ivan G., From Politics to Martyrdom, Shifting Paradigms
in the Hebrew Narratives of the 1096 Crusade Riots', in: Prooftexts 2 (1982), 40-52;
Reprint in: Cohen, Jeremy (Hg), Essential Papers on Judaism and Christianity in
Conflict, From Late Antiquity to the Reformation, New York 1991, 469-483.

77 Vgl. Stemberger, Brigitte, Zu den Judenverfolgungen in Deutschland zur Zeit der er¬

sten beiden Kreuzzüge, in: Kairos 20 (1978), 53-72 und 151-157, 63, 70.

78 Zur Rolle der Mission beim ersten Kreuzzug vgl. Cutler, Allan Harris, The First
Crusade and the Idea of Conversion, in: Muslim World 58 (1968), 57-61 und 155-
164, der sich indessen hier nur am Rand für die Juden interessiert.

79 Vgl. Gesta Treverorum, in: MGH SS 8, 190-191. Vgl. auch Salomo bar Simeon, in:
Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 136 (vgl. Anm. 31 u. 75), der betont, man
habe nicht den Tod der Juden gewollt, sondern ihre Taufe.

80 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 84; Elieser
bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 154f (vgl. Anm 75).

81 Vgl. Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 176.

254



legenheit zum Plündern ergriff, ob es sich bei den Opfern um Juden oder andere
handelte.82 Tatsächlich sind ja die Scharen des sogenannten Bauernkreuzzugs
dann wegen ihres wüsten Treibens in Ungarn und auf dem Balkan aufgerieben
worden. Mit einer gewissen Plausibilität ist von der Forschung auf Plünderung
als Form der Versorgung der Kreuzfahrerheere hingewiesen worden.83 In diesen
Zusammenhang gehört insbesondere das Erpressungsmotiv. Petrus Eremita
brachte einen Brief französischen Judengemeinden mit der Aufforderung an die
rheinischen Juden, ihn und seine Scharen materiell zu unterstützen. Die hebräischen

Berichte weisen darauf hin, dass die Juden versuchten, durch Bestechung
die Schonung durch die Kreuzfahrer oder den Schutz der Bischöfe, Fürsten und
Städter zu erkaufen.84 Aber diese wirtschaftliche Motivation steht doch insgesamt

in den hebräischen Berichten keineswegs im Vordergrund. Dass die christlichen

Angreifer vielfach zuerst die Torarollen als zentralstes Element jüdischer
Religiosität profanierten, zeigt gleichfalls ihre wahre Motivation an.85

Interessant erscheint mir eine Gegenüberstellung der beiden ausführlichsten
ungefähr zeitgenössischen christlichen Berichte. Ekkehard von Aura, selbst
Kreuzzugsteilnehmer, billigt die Beseitigung der Juden durch Taufe oder Tod
ausdrücklich und sieht in Graf Emicho, dem übelsten Judenschlächter, geradezu
einen zweiten Saulus, der sich zu religiösem Eifer bekehrt habe.86 Umgekehrt
verurteilt Albert von Aachen87 die Judenmorde mit scharfen Worten und gibt den
Juden im Zusammenhang mit den Verfolgungen nicht ein einziges abschätziges

82 Vgl. Moore, R. I., aaO 118 (vgl. Anm. 11).

83 Vgl. Riley-Smith, aaO 57f (vgl. Anm. 74).

84 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 86f, 93 (vgl.
Anm 75); Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 170,
172 (vgl. Anm 75).

85 Vgl. unten.

86 Schmale, Franz-Josef/Schmale-Ott, Irene (Hg), Frutolfs und Ekkehards Chroniken
und die anonyme Kaiserchronik, aaO 124f (vgl. Anm. 59): "Qui et ipsi nefandissi-
mas Iudeorum reliquias, ut vere intestinos hostes ecclesie, per civitates quas transi-
bant aut omnino delebant aut ad baptismatis refugium compellebant, quorum tarnen
plurimi sicut canes ad vomitum postea retro rediebant." "Sie vernichteten in den
Städten, die sie durchzogen, die verruchten Überreste der Juden als die in Wahrheit
inneren Feinde der Kirche entweder völlig oder zwangen sie, in der Taufe Zuflucht
zu suchen; die meisten von ihnen kehrten jedoch später - wie die Hunde zum
Erbrochenen - wieder zum früheren Glauben zurück." Von Emichos Scharen berichtet er
146f: "... wo sie das verdammenswerte Volk der Juden (execrabilem Iudeorum ple-
bem) antrafen, da bedienten sie sich ihres christlichen Eifers dazu, es entweder völlig
zu vernichten oder es in den Schoss der Kirche zu treiben." Die Gesta Treveromm,
in: MGH 8, 190f, sehen in der Weigerung der Juden, sich taufen zu lassen, ein Werk
des Teufels. Lotter, Friedrich, Die Judenverfolgung des "Königs Rintfleisch" in
Franken um 1298, in: Zeitschriftfiir historische Forschung 4 (1988), 336, meint
unzutreffend, die Verfolgungen des 1. Kreuzzugs seien von den christlichen Autoren in
der Regel scharf verurteilt worden.

87 In der neueren Literatur hat sich Aachen gegen Aix-en-Provence als Auflösung sei¬

nes Namens durchgesetzt. Wir wissen über ihn praktisch nichts.

255



Wort. Bei ihm steht das Beutemotiv, die Bereicherung am Vermögen der Juden,
völlig im Vordergrund.88 Eine "ideelle" Motivation schreibt er den Verfolgern
nicht zu, obwohl er weiss, dass sie von ihren Untaten "versicherten, dies sei der
Anfang ihres Zuges und ihres Gelöbnisses gegen die Feinde des christlichen
Glaubens."89 Die Zuschreibung ideeller Motivation erscheint nur möglich, wenn
der Berichtende die Taten billigte. Zusammenfassend dürfte das Urteil von
Robert Chazan in dieser Frage zutreffen: "The goal of the attacks was certainly not
plunder. Plundering by the crusaders manifested itself after the fact, as a kind of
spoils of war."90

Der Anonymus von Mainz weiss von einer weiteren geistlichen Motivation:
"Sie Hessen einen Ausruf der Freiheitserklärung [Freibrief] ergehen, dass einem
jeden, der einen Juden umbringt, alle Sünden vergeben werden."91 Es scheint
sich dabei um eine volkstümliche Übertragung des von den Kreuzzugpredigern
in Aussicht gestellten Plenarablasses für die Kreuzfahrt auf das Judenschlachten
zu handeln. Das als verdienstvoll aufgefasste Töten der Feinde Christi ist hier
nicht nur auf Moslems, sondern auch auf Juden bezogen.

Gavin I. Langmuir bezweifelt nicht die letztlich geistlich-religiöse Motivation

der Verfolger, differenziert aber verschiedene Ausformungen der Religiosität
dieser Zeit und deutet die Ausschreitungen als religiös formulierten politischen

Protest. Dass nur ein kleiner Teil der Kreuzfahrer, nämlich niederen
Schichten angehörige Faien aus dem Gebiet zwischen Seine und Rhein, sich
aktiv an den Pogromen beteiligte, spiegle deren spezifische Religiosität. In
diesem Gebiet hätten Dezentralisierung und rascher sozialer Wandel die alten sozialen

Muster zerstört. Im Gegensatz zu Gebieten mit starkem zentralem Königtum
habe sich hier neben einer die kirchliche Gewalt stützenden Religiosität nicht
auch eine die weltliche Gewalt festigende Religiosität ausgebildet. Während die
Kreuzfahrer aus dem Süden, auch wenn ihre soziale Tage ungünstig war, ihre sie
anführenden weltlichen Herren anerkannten, hätte ein Teil derjenigen aus dem

88 Alberti Aquensis Historiae, in: Recueil des historiens des Croisades, aaO 292f, (vgl.
Anm. 65), insbes. das Fazit: "Hac Judaeorum caede tarn crudeliter peracta, paucisque
elapsis, et paucis timore potius mortis quam amore christianae professis baptizatis,
cum plurimis illorum spoliis comes Emicho, Clareboldus, Thomas, et omnis illa in-
tolerabilis societas virorum ac mulierum viam Iherusalem continuaverunt...". Deutsche

Übersetzung: Albert von Aachen, Geschichte des ersten Kreuzzugs, Hefele,
Herman (Übers.), 2 Bde, Jena 1923, 1. Buch, Kap. 28, 34: "So grausam also wurden
die Juden hingemordet; nur wenige entrannen und nur wenige Hessen sich taufen,
mehr aus Todesangst als aus Liebe zum christlichen Glauben. Und nun setzten, beladen

mit der jüdischen Beute, Emicho, Clarebold [de Vendeuil], Thomas und diese

ganze unerträgliche Gesellschaft von Männern und Weibern ihre Fahrt nach Jerusalem

fort ...".
89 Alberti Aquensis Historiae, aaO Buch 1, Kap. 26, 292 (vgl. Anm. 65): "... asserentes

id esse principium expeditionis suae et obsequii contra hostes fidei christianae."

90 Chazan, Robert, aaO 68 (vgl. Anm. 22). Vgl. auch Flori, Jean, aaO 6 (vgl. Anm. 44):
"La spoliation des richesses ne semble pas avoir joué un rôle déterminant dans le
déclenchement de ces pogroms."

91 Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 170 (vgl. Anm 75).

256



Norden durch Plünderung und Massaker die weltliche Autorität herausgefordert.
Darin zeige sich, dass die soziale Dimension ihrer Religiosität sich aufgelöst
hatte.92

Reine Spekulation bleibt die Annahme von R. I. Moore, die hochmittelalterlichen

Judenverfolgungen seit 1096 seien generell darauf zurückzuführen, dass

gebildete Christen die Juden aus ihren Stellungen als Berater und Beauftragte
von Fürsten und der neu entstehenden Bürokratien hätten verdrängen wollen.93

Völlig ohne Quellenbasis ist auch die gelegentlich in der Literatur angeführte
Verhasstheit der Juden wegen ihrer Tätigkeit als Wucherer.94 Die Verbreitung

dieses Themas hängt zwar sehr eng mit der Kreuzzugspropaganda zusammen,
nimmt ihren Anfang aber erst mit dem zweiten Kreuzzug.95

Eine besondere Motivation oder vielmehr einen zum Judenschlachten
motivierenden Betrug berichtet der Mainzer Anonymus über Worms: Hier sei ein
Leichnam mit der Behauptung vorgezeigt worden, die Juden hätten diesen Christen

in Wasser gebrüht und das Wasser dann in die Brunnen geschüttet, um die
Christen zu töten.96 Schon Harry Bresslau hat darauf hingewiesen, dass das Motiv

der Brunnenvergiftung in diesem Text eine spätere Interpolation darstellen
müsse.97 Der Vorwurf wäre in einem Text des 12. Jahrhunderts völlig singulär.
Der Vorwurf der Brunnenvergiftung taucht erst im 14. Jahrhundert, zunächst

gegen südfranzösische Leprakranke gerichtet, wieder auf.98 Dagegen haben
andere Forscher vermutet, der Vorwurf sei zeitgenössisch, aber hier völlig lokal
geblieben.99 Unmöglich ist dies nicht; immerhin ist es aber erstaunlich, dass das
Motiv der Brunnenvergiftung sich im 14. Jahrhundert sofort schneeballartig
verbreitete, während es hier völlig unbeachtet geblieben sein soll.

92 Vgl. Langmuir, Gavin I., aaO 360-367 (vgl. Anm. 38).

93 Vgl. Moore, R. I., aaO 150 (vgl. Anm. 11). Die These erinnert an die Hofjudentheorie
von Arendt, Hannah, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, Frankfurt 1955.

94 Vgl. Runciman, Steven, A History of the Crusades, Bd. 1, New York 1964, 135;
Duncalf, Frederic, aaO 253-279, 263 (vgl. Anm. 42).

95 Vgl. Gilomen, Hans-Jörg, aaO 279 (vgl. Anm. 33) und Anm. 48.

96 Vgl. Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 172 (vgl.
Anm 75).

97 Als Einschub aus dem 14. Jahrhundert betrachtet es auch Stemberger, Brigitte, aaO
56 (vgl. Anm. 77). Für zeitgenössisch hält es hingegen z.B. Dietrich, Ernst Ludwig,
Das Judentum im Zeitalter der Kreuzzüge, in: Saeculum 3 (1952), 94-131, 109.

98 Neueste Darstellung, wie die Juden in die Sache allmählich hineingezogen wurden,
bei Ginzburg, Carlo, Hexensabbat, Entzifferung einer nächtlichen Geschichte, Berlin

1990 (ursprünglich italienisch: Storia notturna, Una decifrazione del sabba, Torino

1989).

99 So Porges, Nathan, aaO und Sonne, Isaiah, aaO (vgl. Anm. 75).

257



3. Die Täter

Schon die ältere Forschung hatte die Verfolgungen des Ersten Kreuzzugs
ungebildeten Bauernhaufen angelastet. Die materielle Not habe die Bauernscharen

zum Kreuzzug getrieben; jene Gruppen, welche die Pogrome veranstalteten
seien Bauernheere gewesen. Schon bei Theodor Wolff ist zudem der Judenhass
v.a. den französischen Bauern zugeschrieben worden. Zu den Verfolgungen am
Rhein meinte er: "Die Hetze brach in Deutschland auch erst aus, als Franzosen
ihren Fuss auf deutschen Boden setzten."100 Auch Friedrich Lotter behauptet
neuerdings, die Verfolgungen würden "auch von den jüdischen Chronisten im
wesentlichen 'fremdem Volk', nicht den deutschen Mitbürgern angelastet."101
Ausser von den Ereignissen in Rouen wissen wir indessen kaum etwas Konkretes

über Judenverfolgungen in Frankreich zu dieser Zeit, obwohl der zeitgenössische

Chronist Richard von Poitiers behauptet, die Juden seien praktisch in ganz
Frankreich massakriert worden, und obschon Hugo von Flavigny von
Verfolgungen an vielen Orten spricht.102 Neue Forschungen haben zu Tage gefördert,
dass Kreuzfahrer aus der Provence und der Languedoc eine provenzalische
Judengemeinde vernichtet haben, vermutlich diejenige von Monieux in der
Vaucluse.103 Jonathan Riley-Smith vermutet, dass die Verfolgungen auch in
Frankreich möglicherweise weitverbreitet waren, obwohl sich dazu keine Zeugnisse

erhalten haben.104 Die in der älteren Literatur oft aufgestellte Behauptung,
zu gewalttätigen Verfolgungen der Juden durch die Kreuzfahrer sei es erst auf
deutschem Reichsboden gekommen, ist nach diesen neueren Forschungen jedenfalls

sehr zweifelhaft.105 Sicher unzutreffend ist die Leugnung der Beteiligung
der einheimischen deutschen Bevölkerung.106 Schon die Berichte des Salomo bar
Simeon und des Elieser bar Nathan nennen die Judenfeinde "freche Gesichter,
welsches Volk, eine grimmige, ungestüme Schar von Franzosen und Deutschen
aus allen Ecken und Enden, die sich vorgenommen hatten, nach der heiligen
Stadt Jerusalem zu ziehen, um dort das Grab ihres Heilandes aufzusuchen, die

100 Wolff, Theodor, aaO 161 (vgl. Anm. 1); s. auch 154 im Zusammenhang mit dem
Pogrom an den Prager Juden: "Folkers Leute hatten aus Frankreich einen glühenden
Hass gegen den jüdischen Namen mitgebracht".

101 Lotter, Friedrich, aaO 336 (vgl. Anm. 86).

102 Richard von Poitiers, aaO 411 (vgl. Anm. 65): "Antequam tarnen illuc pergerent, Ju-
daeos per omnem fere Galliam, praeter eos qui baptisari voluerunt, multa strage pere-
merunt." ; vgl. Hugo von Flavigny, in: Recueil des historiens des Gaules et de la France

13, 1869, 623; vgl. auch Sigebert von Gembloux, Chronica, in: MGH SS 6, 367.

103 Golb, Norman, New Light on the Persecution of French Jews at the Time of the First
Crusade, in: Proceedings of the American Academy ofJewish Research 34 (1966),
1 -63, behandelt 26ff auch den Anteil von Franzosen an den Verfolgungen im Reich.

104 Vgl. Riley-Smith, Jonathan, aaO 51 (vgl. Anm. 74).

105 Georg Caro, Steven Runciman und Salo W. Baron haben sogar den Bericht Guiberts
von Nogent über den Pogrom von Rouen in Zweifel gezogen; s. dazu Golb, Norman,
aaO 25f (vgl. Anm. 103).

106 Zutreffend dazu Stemberger, Brigitte, aaO 60f (vgl. Anm. 77).

258



Ismaeliten von dort auszutreiben und sich des Landes zu bemächtigen."107

Auch das durchaus deutsche Heer des Grafen Emicho, des schärfsten
Judenfeinds108, charakterisierte Wolff als Bauernhaufen.109 Für Norman Cohn waren
die Massaker das Werk von Horden von Armen, an dem Ritter und Knechte des

offiziellen Kreuzheeres sich nicht beteiligten.110 Diese Sicht rechnet mit einer
volkstümlichen Judenfeindschaft als Hintergrund der Ausschreitungen. Dass
angesichts von Teuerung nach einer schlechten Ernte 1095 vielen armen
Landbewohnern der Kreuzzug als ein Ausweg erschienen sei, ist plausibel.111 Auch ist
darauf hingewiesen worden, dass die Juden als Verwalter der Grundherren und
Geldgeber der reichen Städter mit Adel und Bürgertum besonders verbunden
waren, gegen die sich öfter der Unwille des einfachen Volkes richtete.112 Für Lea
Dasberg sind die Fronten klar: "Kaiser und Kaufleute auf seiten der Juden,
Kreuzzügler und deren Anhänger aus den niederen Volksschichten gegen die
Juden." Aber nicht soziale Ursachen hätten sich dabei ausgewirkt, sondern der
Investiturstreit als Kampf der Kirche gegen den deutschen König auch als Judenherrn

und Urheber des Judenrechts.113 Aufgrund der früheren Propaganda eines
Gregors VII. habe das Volk das für Urbans Plan, im Orient die Christen zu
befreien, als zündendende Losung ausgegebene Wort "Jerusalem" selbständig in
"Heiliges Grab" übersetzt und dabei an die schuldigen Christusmörder gedacht:
die Juden.114

Besonders scharf hat der These von der Urheberschaft des einfachen Volkes
an den Pogromen R. I. Moore widersprochen. "The massacres of 1096 themselves

were the work not of 'the people' but of crusading armies composed of
mounted knights and led by nobles." Nicht das gewöhnliche Volk, sondern die
ritterlichen Anführer seien für die Pogrome verantwortlich. Die Übergriffe seien
durch Armeen verübt worden, welche auf ihrem Durchmarsch schlecht organisiert

und noch schlechter versorgt wurden. Es sei um Beute zur Versorgung
gegangen. Jonathan Riley-Smith hat zwar darauf hingewiesen, dass in den
involvierten Kreuzheeren schon nach dem Zeugnis der Zeitgenossen eine verhältnismässig

grosse Zahl von kampfungewohntem und kampfunfähigem Volk, von

107 Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 82; Elieser bar
Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 153 (vgl. Anm 75).

108 Besonders in dem späten Bericht von Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/
Stem, Moritz (Hg), aaO 92f, wird er als der schlimmste Judenfeind herausgehoben.

109 Vgl. aaO 164.

110 Vgl. Cohn, Norman, The Pursuit ofthe Millennium, Revolutionary Millenarians and
Mystical Anarchists of the Middle Ages, London 1957, Neudruck Frogmore 1970;
deutsch: Das neue irdische Paradies, Revolutionärer Millenarismus und mystischer
Anarchismus im mittelalterlichen Europa, Reinbek bei Hamburg 1988, 60-71: "Die
ersten Kreuzzüge der Armen", insbes. 68.

111 So etwa Liebeschütz, Hans, aaO 269f (vgl. Anm. 31).

112 Vgl. Dahan, Gilbert, aaO 32 (vgl. Anm. 5) mit weiteren Literaturangaben.

113 Vgl. Dasberg, Lea, aaO, 139f., 150 (vgl. Anm. 22).

114 Vgl. aaO 153.

259



Armen und selbst Frauen und Kindern mitzogen und dass die zeitgenössischen
Berichte diesen Elementen die auf dem Weg nicht nur gegen die Juden, sondern
dann auch in Ungarn begangenen Exzesse zuschrieben. Er hob jedoch auch die
zahlreichen Ritter und Adligen hervor, die diese Heere anführten, und gelangte
zu dem Urteil: "It is not possible, therefore, to adhere to the comforting view that
the massacres were perpetrated by gangs of peasants. Most were carried out by
armies containing crusaders from all parts of western Europe, led by experienced
captains.'"15 Ich sehe nicht ganz, was daran "tröstlich" sein sollte, wenn Bauern
die Massaker begangen hätten. Robert Chazan hat nun erneut betont, es sei nichts
bekannt von irgendwelchen Übergriffen gegen die Juden auf europäischem Boden

durch die gut organisierten, professionellen Kreuzzugsheere unter hochadliger

Führung etwa eines Raymond von Saint-Gilles, Bohemund von Tarent, Hugo
von Vermandois, Robert von der Normandie, Stephan von Blois oder den drei
Brüdern Gottfried, Eustache und Baldwin von Bouillon, obwohl auch über diese
Heere gelegentlich Disziplinlosigkeiten berichtet werden. Selbst an der Erpressung

von Geldern von den verängstigten Juden des Rheinlands hat sich nur gerade
das Heer Gottfrieds von Bouillon beteiligt. "In sum, the baronial armies seem

to have caused no damage to European Jewry, with only Godfrey of Bouillon
exploiting Jewish fears in order to extort funds for the journey.'"16

Sicher waren nicht nur fremde und entwurzelte Bauern beteiligt. Nach dem
Bericht des Mainzer Anonymus waren unter den Verfolgern zu Worms auch die
Bauern der umliegenden Dörfer.117 Die aus Mainz nach Rüdesheim geflohenen
Juden wurden durch die Bauern der Umgebung ermordet."8

Die Haltung der Städter in jenen Orten, in welchen es zu Pogromen kam,
war unterschiedlich. Es wird in den hebräischen Texten berichtet, dass die Juden
auf ihre Hilfe vertrauten119 und dass einige auch versucht hätten, ihre jüdischen
Mitbewohner zu schützen. Viele Städter machten aber auch gemeinsame Sache
mit den Kreuzfahrern. Der älteste hebräische Bericht des sogenannten Mainzer
Anonymus betont sogar, die Städter hätten überall die Pogrome ausgelöst.120
Wenn das hier erwähnte Motiv der Brunnenvergiftung zeitgenössisch ist, so

115 Riley-Smith, Jonathan, aaO 56 (vgl. Anm. 74). So auch schon Chalandon, F., Hi¬
stoire de la première croisade, Paris 1925, 84f; jetzt auch Flori, Jean, aaO 4f (vgl.
Anm. 44).

116 Chazan, Robert, aaO 53 (vgl. Anm. 22).

117 Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 174 (vgl. Anm.
75): "Und sie sammelten sich aus allen umliegenden Dörfern zu den Irrenden und
Städtern, um sie [die Juden] zu belagern und zu bekämpfen."

118 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 111-114
(vgl. Anm. 75).

119 So Elieser bar Nathan über Köln, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 159f
(vgl. Anm. 75).

120 Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 170: "In allen
Städten, wohin die Irrenden [d.h. die Kreuzfahrer] kamen, fachten die Städter den
Streit gegen uns an, denn auch sie hielten mit ihnen, den Weinstock (Israel) sammt
der Wurzel auszurotten auf dem ganzen Wege bis nach Jerusalem." Vgl. auch 171.

260



zeigt sich darin klar die Steuerung des Pogroms in Worms durch eine Gruppe von
Städtern, welche durch diesen Betrug die Verfolgung regelrecht inszenierten.

Auch der christliche Chronist Albert von Aachen schreibt den Beginn des

Judenmordens nicht den Kreuzfahrern, sondern den Städtern von Köln zu.121 In
Mainz spalteten sich die Städter in Anhänger der Kreuzfahrer und Gegner der
Judenverfolgungen. Es kam sogar zum Kampf mit solchen Gegnern der Pogrome.

Ein Opfer dieser Kämpfe unter den Kreuzfahrern wirkte dann als Katalysator

für den Ausbruch der Verfolgungen.122 Mainzer Städter waren es auch, die
den Scharen unter Graf Emicho die Stadttore öffneten.123

In den hebräischen Berichten werden jene Städter, die sich für die Juden
einsetzten, als 'ironim chaschuvim, als einflussreiche Bürger bezeichnet. Brigitte
Stemberger nimmt deshalb an, dass das städtische Patriziat, im wesentlichen also
die Kaufleute und damit die Berufskollegen der Juden (und man kann hinzufügen:

ihre Konkurrenten), sich nicht an den Pogromen beteiligten, die vielmehr
den städtischen Unterschichten neben den Kreuzfahrern anzulasten seien. Sie

vermutet, die Einstellung zu den Juden könnte "eine Frage des Bildungsniveaus
und damit der Fähigkeit, einer Massensuggestion zu widerstehen" gewesen sein,
was jedoch reine Spekulation bleibt.124

Differenziert wird die Haltung der Bischöfe, die zugleich Stadtherren
waren, in den hebräischen Berichten beurteilt.125 Besonders gut kommt im Bericht
des Mainzer Anonymus Bischof Johannes von Speyer weg, der nicht nur die
Juden schützte, sondern auch einige Städter (auch hier), die sich gegen sie vergangen

hatten, scharf bestrafte. Der Schutz des Wormser Bischofs versagte
angesichts des Ansturms der Volksmasse.126 Auch in Mainz vertrauten die Juden dem
Schutz des Bischofs, der sich aber als wankelmütig erwies.127 Aus den christlichen

Quellen wissen wir ausserdem, dass auch in Prag der Bischof erfolglos den
Juden zu helfen suchte128, in Trier konnte er sie durch die Taufe retten.129

121 Alberti Aquensis Historiae, aaO Buch 1, Kap. 26,292 (vgl. Anm. 65): "Haec strages
Judaeorum primum in civitate Coloniensi a civibus acta est." "Dieses Judenmorden
wurde zuerst in Köln von den Bürgern verübt."

122 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 91; Mainzer
Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 177 (vgl. Anm. 75).

123 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 94.

124 Vgl. Stemberger, Brigitte, aaO 61f (vgl. Anm. 77).

125 Dazu Schiffmann, Sarah, aaO (vgl. Anm. 4).

126 Vgl. Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 17lf (vgl.
Anm. 75).

127 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 93. Er fiel
wegen seiner Aneignung des jüdischen Besitzes später bei Heinrich IV. in Ungnade,
vgl. Schiffmann, Sarah, aaO 16, 24.

128 Vgl. Cosmas von Prag, Chronicon, in: MGH SS 9, 103. Steinherz, Samuel, Kreuz¬
fahrer und Juden in Prag (1096), in: Jahrbuch der Gesellschaft flir die Geschichte
der Juden in der Cechoslowakischen Republik 1 (1929), 1-32.

129 Vgl. Gesta Treverorum, in: MGH SS 8, 190f.

261



Wir können zusammenfassen: Kein einziger der hebräischen Berichte lastet
die Pogrome einseitig den französischen Kreuzfahrern an. Beteiligt waren neben
französischen und deutschen Kreuzfahrern auch die jeweiligen christlichen
Stadtbewohner, gelegentlich auch die einheimischen Bauern der Umgebung.
Der Mainzer Anonymus behauptet sogar, es seien die Städter gewesen, welche
überall, wohin die Kreuzfahrer kamen, den Judenhass anfachten. In Worms wird
den Städtern von einem der Berichte die Hauptinitiative zu einem Pogrom
zugeschrieben.130 Eine nähere soziale Charakterisierung der Täter fehlt in den Quellen
im allgemeinen. Jene Städter, welche sich für die Juden einsetzten, scheinen eher
der Oberschicht angehört zu haben. Daraus folgt aber nicht, dass sich niemand
aus der Oberschicht an den Verfolgungen beteiligt hat, diese also allein das Werk
des Pöbels gewesen sind. Die Haltung der Bischöfe als sowohl geistliche wie
weltliche Obrigkeit in den Städten und im Falle von Moers auch des Grafen wird
differenziert geschildert.131 Kein einziger Kirchenfürst hat selbst zur Judenhetze
aufgerufen. Vielmehr haben die Bischöfe gewöhnlich den Juden Schutz vor den
Übergriffen versprochen.132 Üblich war es, dass der Schutz zunächst auch
gewährt, angesichts der Bedrohung aber dann doch wieder entzogen wurde.133 Dabei

stand das Bestreben klar im Vordergrund, das Leben der Juden durch die
Taufe zu retten, was aber gewöhnlich von diesen zurückgewiesen wurde. Die
Bischöfe scheiterten, denn, wie Brigitte Stemberger treffend formuliert: "In den
Jahren der Kreuzzüge war es zu spät, die antijüdischen Emotionen zügeln zu
wollen, die Jahrhunderte hindurch genährt worden waren.'"34 Schon in der älteren

Literatur ist wiederholt auch darauf hingewiesen worden, dass die Abwesenheit

Kaiser Heinrichs IV. die Juden eines zuverlässigen Beschützers beraubte.135

Heinrich befand sich damals auf einem Tiefpunkt seines Königtums: sein Sohn,
Heinrich V. hatte sich zum Gegenkönig aufgeworfen; Heinrich IV. selbst sass
während mehrerer Jahre in Italien von fast allen verlassen fest.

130 Vgl. Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 172f (vgl.
Anm. 75).

131 Zu Mörs: Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 127.

132 Die Oberschicht hat mit dem Schutz der Juden auch ihre "Klasseninteressen" gegen
die anarchischen Massen verteidigt, welche die Strukturen der Gesellschaft bedrohten,

meint Dahan, Gilbert, aaO 30 (vgl. Anm. 5). Ähnlich schon Dasberg, Lea, aaO
103 (vgl. Anm. 22).

133 Vgl. Ben-Sasson, Haim Hillel, aaO 43f (vgl. Anm. 5).

134 Stemberger, Brigitte, aaO 63 (vgl. Anm. 77). Vgl. auch Dasberg, Lea, aaO 142 (vgl.
Anm. 22): "Das einfache Volk konnte den Unterschied zwischen der Pflicht zur
Verachtung [der Juden] und dem Verbot der Ausrottung nicht fassen."

135 Insbesondere Dasberg, Lea, aaO 146f. Die Juden selbst haben sich in der Bedrohung
nach Italien an ihn gewandt, Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz
(Hg), aaO 87f (vgl. Anm. 75).

262



4. Die Reaktion der Juden

Die Reaktionen der Juden auf die drohenden Verfolgungen waren sehr
unterschiedlich. Schon eine dürre Skizze zeigt die Vielfalt auf:

In Speyer wurden am 3. Mai zehn Juden in den Dom geschleppt, um sie zu
taufen. Als sie sich weigerten, wurden sie erschlagen; eine Jüdin tötete sich
selbst. Die übrigen Juden flüchteten sich in den bischöflichen Palast und wurden
durch die Truppen des Bischofs Johannes gerettet.136 In Worms begannen die
Massaker am 18. Mai. Die meisten Juden vertrauten hier auf den Schutz des
bischöflichen Palastes, andere blieben in ihren Häusern im Vertrauen auf den
Schutz, den ihnen christlichen Städter trügerisch zugesagt hatten. Die Städter
lieferten sie aber ihren Feinden aus. Von den in ihren Häusern gebliebenen Juden
wurden einige wenige getauft, die übrigen wurden getötet oder sie töteten sich
selbst. Kreuzfahrer und Bauern aus den umliegenden Dörfern erstürmten am 25.
Mai den bischöflichen Hof und erschlugen alle Juden, die sie noch lebend antrafen;

viele hatten aber zuvor bereits ihre Kinder und Verwandten, dann sich selbst
getötet.137 Die Mainzer Juden, die nach einer französischen Warnung ein Fasten
angeordnet hatten, erkauften sich den Abzug des Heeres unter Gottfried von
Bouillon durch Bestechung. Sie brachten sich dann samt ihrer Habe in der
bischöflichen Pfalz in Sicherheit. Einige Städter und Leute des Bischofs verteidigten

sie zunächst mit Waffengewalt gegen einen Kreuzfahrerhaufen, den andere
Städter unterstützten. Auch den am 25. Mai vor den Toren der Stadt erschienenen

Grafen Emicho suchten die Juden zu bestechen. Auch dem Bischof und dem
Burggrafen hatten sie Geld geboten, damit sie ihnen Schutz gewährten. Die Städter

öffneten aber am 27. Mai gegen den Befehl des Erzbischofs den Horden
Emichos die Stadttore. Die Juden versuchten, sich bewaffnet zur Wehr zu setzen.
Viele Juden und Jüdinnen töteten ihre Angehörigen und sich selbst; wer den
Kreuzfahrern in die Hände fiel, wurde von diesen ermordet. 53 Juden, die sich
mit dem Vorsteher der Gemeinde, Kalonymos, versteckt hatten, entkamen dem
Massaker und flohen nach Rüdesheim, wo der Bischof ihnen Schutz versprach.
Als er sie aber zur Konversion aufforderte, da er sie nicht mehr schützen könne,
versuchte Kalonymos, ihn zu ermorden. Dies misslang; wer sich von den Juden
nicht selbst tötete, wurde nun von den Bauern der Dörfer in den umliegenden
Wäldern erschlagen.138 In Köln versteckten sich die Juden in den Häusern christlicher

Bekannter und des Bischofs. Am 30. Mai wurden die Synagoge und jüdische

Häuser geplündert und niedergebrannt, die Thorarollen misshandelt; nur
ein Jude und eine Jüdin wurden ermordet. Der Bischof verteilte die Juden dann

136 Vgl. aaO 84; Elieser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 154f;
Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 171f.

137 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 84f, Elieser
bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 155f; Mainzer Anonymus,
in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 172-176.

138 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 90-116, Elie¬
ser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 157f., Mainzer Anonymus,

in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 169f und 176-186.

263



auf einige Dörfer. Aber hier wurden sie im Verlauf der Monate Juni und Juli von
den Kreuzfahrern aufgespürt und vernichtet: am 26. Juni in Neuss, am 27. Juni
Wevelinghofen, zugleich auch in Stadt und Dorf Altenahr.139 Diejenigen in Kerpen

wurden getauft und kamen davon.140 Die Juden in Xanten hatten sich in einen
Turm geflüchtet. Als die Kreuzfahrer diesen belagerten, beschlossen sie, sich
selbst zu töten. Der Turm wurde indessen am 27. Juni erstürmt noch ehe alle tot
waren. Einigen gelang es dadurch davonzukommen, dass sie sich mit dem Blut
der anderen tränkten und tot stellten.141 In Mörs lieferte der Graf entgegen seinem
Versprechen am 30. Juni die Juden an die Kreuzfahrer aus, nachdem sie seiner
Aufforderung zur Konversion keine Folge geleistet hatten, vier von ihnen sich

sogar schon durch Selbsttötung dieser Forderung entzogen hatten. Die ausgelieferten

Juden wurden teils ermordet, teils getauft.142 Weitere Verfolgungen betrafen

Ellen, Dortmund, Geldern.

In Metz starben 22 Juden, viele Hessen sich taufen, kehrten aber später zum
jüdischen Glauben zurück.143 Die Juden von Trier erkauften sich den Abzug des
Heeres unter Petrus Eremita durch Bestechung. Als die Thorarollen geschändet
wurden, fasteten die Juden, übten Busse und Wohltätigkeit. Um weitere
Bestechungsgelder aufzubringen, legten sie eine Steuer auf. Schliesslich übergaben sie
den gesamten Besitz dem Bischof. Zu Selbstmorden und Opferungen kam es im
Juni, als einige jüdische Mütter schon beim Heranrücken der Kreuzfahrer unter
Klarembold von Vendeuil ihre Kinder erstachen, die Tochter des Synagogenvorstehers

sich selbst tötete und zwei andere Mädchen sich von der Moselbrücke
stürzten. Die meisten Juden flüchteten sich jedoch in die erzbischöflichen Pfalz
und Hessen sich schliesslich vom Rabbiner Micheas zur Taufe überreden, fielen
jedoch im folgenden Jahr alle bis auf einen wieder vom christlichen Glauben ab.144

In Prag Hessen sich im Mai die Juden, zum Teil der Gewalt weichend, taufen;
wer sich widersetzte, wurde ermordet. Einige der gewaltsam bekehrten, später aber
wieder zum Judentum zurückgekehrten böhmischen Juden versuchten, heimlich
ihre Vermögen nach Polen und Ungarn auszuführen. Daraufhin Hess Herzog Bra-
tislaw im Jahr 1098 den Juden ihre Habe abnehmen und ihre Häuser zerstören. In
Regensburg, wo ein Kreuzzugsheer am 23. Mai eintraf, zwangen die Kreuzfahrer
die Judenschaft zur Taufe und töteten diejenige, die sich verweigerten.145

139 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 116-123, Elie-
ser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 159-162 und 165-167.

140 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 130f. ; Elie-
ser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 165.

141 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 123-127;
Elieser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 162.

142 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 127-130;
Elieser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 163-165

143 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 137.

144 Vgl. GestaTreverorum, in: MGH SS 8,190-191. Salomo bar Simeon, in: Neubauer,
Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 131-137 (vgl. Anm. 75).

145 Vgl. aaO 137.

264



Die Juden versuchten, das Unheil abzuwenden. Im Vordergrund standen
dabei geistliche Mittel. Die hebräischen Berichte wiederholen immer wieder,
dass die Juden Gott um Hilfe angefleht hätten. Dazu kamen gute Taten, etwa die
Verteilung von Almosen, und religiöse Bussübungen, wie Fasten, durch welche
die Juden den Zorn Gottes abzuwenden trachteten. Ein Hilferuf an den weltlichen

Herrn brachte dann Entsatz. Die Zwangsgetauften hielten dennoch das
Gesetz.146

Die Quellen zeigen, dass die Juden alles Mögliche unternahmen, um das

Unheil abzuwenden. Geistliche Übungen, Beten und Fasten, auch das Verteilen
von Almosen erwiesen sich als wirkungslos. Bestechungen in Trier an Petrus
Eremita, in Köln und Mainz an den Grafen Gottfried von Bouillon verhinderten
mögliche Ausschreitungen. Als aber Graf Emicho vor Mainz erschien, blieben
angebotene Zahlungen wirkungslos. Sicher hätten die Juden auch in andern Fällen,

in denen es zu Pogromen kam, gezahlt. Beute wäre also auch ohne ihre
Ermordung zu machen gewesen. Oft suchten Juden Schutz bei ihren christlichen
Nachbarn. Aber ihre Zuversicht, jene Christen, mit denen sie schon lange
zusammenlebten, würden sie nicht im Stich lassen, erwies sich in allen Fällen als
trügerisch.147 Ich kann deshalb darin kaum einen Beweis dafür erblicken, dass die
Juden gesellschaftlich weitgehend integriert waren, wie etwa Robert Chazan
folgert.148 Etwas besser, aber letztlich doch meist erfolglos, war der Schutz durch
die Bischöfe. Offenbar waren die Pfalzen aber nicht zu verteidigen; ebensowenig
der Turm in Xanten. Der Kampf mit der Waffe in der Hand, den die Juden in
Mainz und anderswo zu führen versuchten, war nicht zu gewinnen. Auch die
Flucht aus den besonders bedrohten Städten in kleinere Siedlungen und Dörfer
gereichte vielen Juden aus Köln und Mainz nicht zur Rettung. Die ihnen - auch
von wohlmeinenden Christen - immer wieder geradezu aufgedrängte Rettung
durch die Taufe lehnten die meisten Juden ab. Die Quellen sind sich in diesem
Punkt einig, dass die Zahl der Konvertiten weit übertroffen wurde durch jene, die
sich selbst und die ihren opferten.

Die Opferung zur Heiligung des göttlichen Namens war der letzte selbstbestimmte

Ausweg. Qiddusch haSchem, Heiligung des göttlichen Namens, nannte
die rabbinische Tradition die Pflicht von Juden und Jüdinnen, eher den Tod auf
sich zu nehmen, als fremde Götter zu verehren.149 Aber die verfolgten Juden gingen

jetzt weit über das hinaus, was durch die rabbinische Tradition abgedeckt
war: Sie nahmen nicht nur ihre Ermordung auf sich, sondern sie entzogen sich

146 Vgl. aaO 83, 89f., 94.

147 Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 172, sagt von
Schutzversprechen der Städter von Worms: "Es waren jedoch falsche und trügerische

Reden ..."; ähnlich zu Mainz, 177.

148 Vgl. Chazan, Robert, aaO 195; auch Dasberg, Lea, aaO 102 (vgl. Anm. 22).

149 Ausserdem galt diese Pflicht auch bei Anmutung von Mord oder Unzucht. Katz, Ja¬

cob, Exclusiveness and Tolerance, Studies in Jewish-Gentile Relations in Medieval
and Modem Times, Scripta Judäica 3, New York 1969, insbes. 82-92: "The
Martyrs"; Lenzen, Verena, Jüdisches Leben und Sterben im Namen Gottes, Studien über
die Heiligung des göttlichen Namens (Kiddusch haSchem), München 1995.

265



durch Selbstmord, und sie opferten rituell auch ihre Kinder und Verwandten.150
Die Texte, welche diese Taten zur Erinnerung an die heroische Glaubensfestigkeit

aufzeichnen, gehören zum Erschütterndsten und zugleich für einen modernen

Menschen kaum Fassbaren, was aus dem Mittelalter auf uns gekommen ist.
In den hebräischen Quellen sind diese Tötungen auch von keineswegs willigen
Kindern als rituelle Schlachtungen beschrieben, bei denen sogar zuvor geprüft
wurde, ob nicht etwa die Schlachtmesser schartig seien.151

Alan Mintz hat diese Vorfälle als in der Zeit zuvor und danach unvergleichliche

Handlungen bezeichnet. Sei vorher ein Überleben unter Christen trotz
gelegentlicher erschreckender Zwischenfälle als möglich erschienen, so sei diese
Zuversicht nun erschüttert worden, was zu einem tiefen Wandel in der Mentalität
der Aschkenasim geführt habe.152 Das Verhalten der Juden in diesen Verfolgungen

sei durch Buchstaben und Sinn des Judentums nicht gestützt worden, hätte
diese vielleicht sogar verletzt. Das Vorbild von Massada könne nicht herangezogen

werden, da der originale Josephus Flavius erst im 16. Jahrhundert von den
Juden gelesen wurde und die aus der Mitte des 10. Jahrhunderts stammende
hebräische Version des sogenannten Josippon aber die Selbsttötung gerade nicht
enthalte, sondern den Untergang im Kampf schildere.153 Insbesondere sei die unter

bestimmten Umständen gebotene Pflicht, den Tod anzunehmen, etwas völlig
anderes als der Selbstmord und die rituelle Tötung, welche nirgends in der rabbi-
nischen Tradition gefordert wurde. Die rheinländischen Juden hätten also kein
altes Ideal aktualisiert. Die Bedeutung ihrer Reaktion, die nach den Quellen ohne
geringstes Zögern erfolgte, sieht Mintz darin, dass diese ungewohnte Form
kollektiven Verhaltens nicht eine Anomalie blieb, sondern ein neues Ideal, eine
neue Norm der Reaktion auf Katastrophen für das aschkenasische Judentum der
nächsten achthundert Jahre geworden sei, in scharfem Kontrast zur Reaktionsweise

der sephardischen Juden in Zeiten der Verfolgung. "The importance of
1096 derives in the end not from what was done to the Jews but from what some
Jews themselves did, from the positive, concrete course of action undertaken in
the face of the enemy."154

Vorbild der rheinländischen Juden war die 'Aqeda, die Bindung
beziehungsweise Opferung Isaaks. Die Stilisierung in diese Richtung und die
ausdrückliche Berufung darauf ist in vielen Textstellen der hebräischen Berichte

150 Vgl. aaO 49-86: "Vom Opfer zum Selbstopfer oder Gewaltopfer."
151 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 96, lOlf,

119; Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 182f (vgl.
Anm. 75). Dazu Lenzen, Verena, aaO 66f (vgl. Anm. 149).

152 Vgl. Mintz, Alan, Hurban, Responses to Catastrophe in Hebrew Literature, New
York 1984, 86.

153 Vgl. Mintz, Alan, aaO, bezieht sich auf Flusser, David (Hg), Sefer yosifon, Jerusa¬
lem 1978, 311-319, 425-431. Vgl. dagegen Ben-Sasson, Haim Hillel, aaO 40 (vgl.
Anm. 5). Auch Josephus selbst stilisiert übrigens die Tötungen von Massada nicht
als rituelle Schlachtungen.

154 Mintz, Alan, aaO 84-105, das Zitat 86. Vgl. zu diesem Kontrast auch Cohen, Mark
R., aaO 174-177 (vgl. Anm. 6).

266



und Dichtungen überdeutlich. Verena Lenzen hat deshalb formuliert: "Die
jüdischen Opfer der blutigen Pogrome im Rheinland starben nicht wie, sondern als
Abraham, als Sarah, als Isaak."155 Die vervielfältigte Wiederholung der von
Abraham nur intendierten Tat sollte Gott die bisher unerhörte Glaubenstreue der
rheinländischen Juden dieser Generation vor Augen führen.156 Nach Meinung
von Mintz, der seine Interpretation hauptsächlich auf die religiösen Dichtungen
stützt, war die rheinländische Judenheit selbstsicher, sich keiner Sünde bewusst,
welche Bestrafung verlangt hätte. Ihr Leiden wurde deshalb als Zeichen göttlicher

Gnade gegen die Gerechten gedeutet: Gott prüft (nur) jene, deren Glaubenstreue

er schon gewiss ist.157 Die Verfolgungen wurden als ein durch Gott
bestimmtes Verhängnis angenommen.158 Dagegen ist aber einzuwenden, dass in
den hebräischen Berichten die Deutung des Unheils als Strafe für eigene Sünden
und Missetaten doch immer wieder fassbar wird.159 Die hebräischen Berichte
sprechen gewöhnlich ganz unspezifisch von den Sünden der Juden, um deretwil-
len Gott die gerechte Strafe dieser Verfolgungen gesandt habe. Auch wird die
Motivation in der Überzeugung der jüdischen Märtyrer deutlich, dass ihre
Zurückweisung des Glaubensabfalls, ihre Treue zum Gott Israels, ihre radikale
Erfüllung von Qiddusch haSchem ihnen in der paradiesischen Ewigkeit vergolten
werde.160 Salomo bar Simeon weist noch besonders auf die Sünde der Anbetung
des Goldenen Kalbes hin, eine Sünde, die Gott nun an einer besonders reinen
Judengeneration heimgesucht habe, die allein die Kraft zur Sühnung eines so
schweren Vergehens hatte.161 Auch für Mintz ist das Leiden der Gerechten
stellvertretend; aber stellvertretend für die Sünden anderer derselben Generation.162
Da das Leiden eine Gelegenheit sei, seine eigene Würdigkeit im Martyrium zu

155 Lenzen, Verena, aaO 75 (vgl. Anm. 149).

156 Klar formuliert etwa Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg),
aaO 98. In der Absicht, die Glaubenstat Abrahams noch zu übertreffen, sieht Mintz,
Alan, aaO 91 (vgl. Anm. 152), "an audacious boast, and a perverse one as well", da ja
die 'Aqeda gerade den Ersatz von Menschen- durch Tieropfer lehre, und weiter, dass
für Gott die Bereitschaft zur Opferung des Erstgeborenen zähle, nicht die Tat selbst.

Vgl. auch Elieser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 158 (vgl.
Anm. 75).

157 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 90. Vgl. auch
Marcus, Ivan G., aaO 477f. (vgl. Anm. 76); Lenzen, Verena, aaO 64 (vgl. Anm. 149).

158 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 91 (vgl. Anm. 75).

159 Vgl. z.B. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 88, 90;
Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 170: "denn unsere

Missethaten waren Ursache des Unheils."

160 So insbes. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 96,104,
127; Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 181, 184.

161 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 83; Stember-
ger, Brigitte, aaO 70f (vgl. Anm. 77).

162 Man müsste auch die Sünden der folgenden Generationen einbeziehen, heisst es
doch bei Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 115:

"Möge uns das Blut seiner Frommen zum Verdienst und zur Versöhnung gereichen,
uns, unseren Nachkommen und Kindeskindem auf ewig ...".

267



beweisen, höre man kein Wort, die Prüfung sei zu streng.163 Alle Vorwürfe kehrten
sich in Schmähungen, Verwünschungen und Hass gegen die christlichen Feinde,
was für das jüdisch-christliche Verhältnis von bleibender Bedeutung gewesen
sei.164 Dies geht etwas weit, wenn man bedenkt, dass in den Texten gelegentlich,
wenn auch in fragender Form, mit Gott gerechtet wird, dass das Ausmass des

Martyriums ihm als Gmnd, ja als Forderung vor Augen gestellt wird, endlich Einhalt

zu tun und seinem Volk zuhilfe zu kommen oder gar Rache zu üben.165

Mintz schlägt vor, neben der 'Aqeda als für die Interpretation der Reaktion
der Juden grundlegend das "Miqdasch-Paiadigma." zu beachten, also das System
der Tieropfer im Tempel.166 Der innere Zusammenhang legt das ja ohnehin nahe,
da das Widder-Ersatzopfer Abrahams beispielgebend für den Opferkult war.167

Dieses Tempelritual, das im askenasischen Judentum nicht wie im sephardi-
schen als eine überwundene Phase betrachtet wurde, sondern als das eigentliche
Zentrum des Kultes, welches verbale Rezitation nur auf Zeit und nur inadäquat
ersetzt, wurde durch die Schlachtung der eigenen Angehörigen aktualisiert, ja in
jeder Hinsicht überboten.168 Es wurde damit nicht wie üblich der Verlust des

Tempels betrauert, sondern der Tempel wurde symbolisch neu erschaffen.169 Die
Bedeutung des jüdischen Verhaltens von 1096 für die Zukunft liege darin, dass
die alten jüdischen Vorbilder übertroffen worden seien, "the martyrs of 1096
themselves became the new model for subsequent generations." Darin erweise
sich 1096 als ein Wendepunkt.170

163 Mintz, Alan, aaO 92 (vgl. Anm. 152). Wie ist z.B. zu interpretieren, dass nach dem
Anonymus von Mainz, Rachel, Tochter des R. Isac bar Ascher, angesichts des
Schlachtmessers rief: "Wo ist deine Gnade, Herr!"?

164 Mintz, Alan, aaO 93 und 101. Schmähungen: z.B. Salomo bar Simeon, in: Neubau¬

er, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 104.

165 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 86, 90, 92,
98: "Willst du hierbei an dich halten, Ewiger? denn für dich liessen die Personen
ohne Zahl sich umbringen. Mögest du das vergossene Blut deiner Diener rächen."
Auch 110, insbes. 114f, 117; erfolgte göttliche Rache: 131. Vgl. Elieser bar Nathan,
in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 158; Mainzer Anonymus, in: Neubauer,

Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 175,181, insbes. 176 (vgl. Anm. 75). Zu beachten
ist auch die Reaktion Raschis: vgl. Ben-Sasson, Haim Hillel, aaO 41 (vgl. Anm. 5).

166 Ebenso Marcus, Ivan G., aaO 479 (vgl. Anm. 76), der die Bezugnahme auf den

Tempelkult für wesentlicher hält.

167 Vgl. Lenzen, Verena, aaO 71 (vgl. Anm. 149).

168 Vgl. z.B. Die Stimme, die so wimmert, in: Hirschhorn, Simon (Hg.), aaO 22-25 (vgl.
Anm. 75); Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stem, Moritz (Hg), aaO 106

(vgl. Anm. 75).

169 Vgl. Mintz, Alan, aaO 100 (vgl. Anm. 152); vgl. auch Marcus, Ivan G., aaO 480
(vgl. Anm. 76); Lenzen, Verena, aaO 50.

170 Vgl. Mintz, Alan, aaO 94-98. Dass daran die Herausbildung eines jüdischen Memo¬
rialwesens anzuknüpfen sei, wäre m.E. noch näherhin zu untersuchen. Die von
Mintz, Alan, aaO lOOf, geschilderten Formen und Stationen der Entwicklung (bis
hin zur Begrifflichkeit, z.B. der "Yorzeit") lassen auch an eine Nachahmung des
christlichen Totengedächtnisses denken.

268



Als drittes Vorbild, das in den hebräischen Quellen wiederholt genannt
wird171, wäre auch noch Rabbi 'Aqiva zu nennen, der in der hadrianischen
Verfolgung mit dem "Schema ' JisraeF auf den Lippen als einer der zehn Märtyrer
gestorben ist und damit ein bleibendes Verhaltensideal aufgestellt hat.

Ivan G. Marcus sieht den Übergang von einer politischen Reaktion zum
Martyrium als Grundstruktur der hebräischen Berichte, die auch ihre Botschaft
erschliesse.172 Die Entwicklung führe im politischen Teil über Fasten,
Bestechung, Bemühen um Schutz zum gescheiterten Versuch der Verteidigung mit
Waffengewalt, wobei die jüdischen Amtspersonen handelnd auftreten; im mar-
tyrologischen Teil dagegen vollzögen in überwältigendem Kontrast dazu detailliert

gezeichnete Individuen, darunter herausragend auch Frauen173, in spontaner
Aktion die rituellen Tötungen anstelle der Tempelpriester. Darin bilde sich ein
Wechsel ab vom Paradigma der politischen Intervention der Esther, das - als sich
kein Purim einstellte - zugunsten des Tempelparadigmas aufgegeben wurde.
Dass Gottes Urteil die politischen Bemühungen scheitern liess, rechtfertige und
erforderte die unerhörten religiösen Handlungen. Auch durch die Stilisierung der
neuartigen Formen der Tötung und Selbsttötung als Tempelopfer suchten die
Erzähler diese zu legitimieren. Durch die Martyrien werde der Nachweis der
Überlegenheit der jüdischen über die christliche Religion geführt, sie seien
religiöse Polemik. In den hebräischen Berichten ist das Martyrium oft mit Schmähungen

der christlichen Religion verbunden.174 Trotz Verwendung liturgischer
Sprache sei es den Autoren aber nicht gelungen, die radikalen Neuerungen der
Märtyrer auch dadurch zu rechtfertigen, dass die Texte dauerhaft in die Liturgie
aufgenommen wurden. Angesichts vereinzelter früherer Quellenzeugnisse ist es

allerdings zweifelhaft, ob die Handlungen der rheinischen Juden ohne Präzedenz
waren.175

171 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 96, 109,125
(vgl. Anm. 75).

172 Vgl. Marcus, Ivan G., aaO (vgl. Anm. 76).

173 Frauen: z.B. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 101;
Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 181f (vgl. Anm.
75). Allerdings scheint mir, dass Rabbinern und Amtspersonen in den Texten auch
bei den Martyrien eine führende Rolle zukommt.

174 Besonders ausgeprägt etwa Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz
(Hg), aaO 104.

175 Dagegen, dass der Selbstmord als Form des Tempelopfers neu gewesen sei, spricht
das Märtyrertum zu Otranto 930: "Als sie durch jene grausame Verfolgung
überwältigt wurden, stiess sich Rabbi Isaia mit den eigenen Händen ein Messer in den
Hals und wurde geschlachtet wie ein Lamm im Tempelhof...". Zitiert bei Ben-Sas-
son, Haim Hillel, aaO 35 (vgl. Anm. 5), vgl. auch 40f. Zu den Verfolgungen von
1010 berichtet Adémar de Chabanne (aaO Buch III, Kap. 47,186f. [vgl. Anm. 12]),
einige Juden hätten den Selbstmord der Taufe vorgezogen. Falls es sich dabei nicht
um blosse Verzweiflung, sondern um Qiddusch ha-Schem handelte, wäre auch diese
Form 1096 nicht völlig neu. Zu anderen möglichen Vorbildern und Präzedenzen
vgl. Stow, Kenneth R., Alienated Minority, The Jews of Medieval Latin Europe,
Harvard 1992, 117.

269



Brigitte Stemberger hat darauf hingewiesen, dass ebenso wie die Morde der
Christen auf eschatologische, wohl auch die Opferungen der Juden auf messiani-
sche Erwartungen zurückzuführen seien.176 Es ist möglich, dass die frommen
Juden unter der Taufdrohung ihr Leben zum Opfer brachten, weil sie glaubten, mit
diesem Sühneopfer zur Erlösung der Welt beizutragen. Von den hebräischen
Berichten erwähnen sowohl Salomo bar Simeon wie auch Elieser bar Nathan zumindest

in Andeutungen, dass für das Jahr 1096 von bestimmten Strömungen im
Judentum das Kommen des Messias erwartet wurde. Aus einem in der Geniza von
Kairo aufgefundenen Brief wissen wir auch von messianischen Erwartungen im
Jahr 1096 in Saloniki. Danach ist anzunehmen, dass solche messianische Hoff-
nungen damals in der Judenheit weit verbreitet gewesen sind. Die Verfolgungen
konnten von den rheinischen Juden deshalb als Teil jener prophezeiten Zeichen
gedeutet werden, welche dem Kommen des Messias unmittelbar voraufgehen.

Robert Chazan nennt noch eine weitere Motivation der Juden: "In many
senses, Jewish behavior during the limited but violent persecution of 1096
constituted a 'counter crusade', a militant Jewish response to the aggression of
Christendom." In einer Art rauschhafter Religiosität hätten die Juden den Christen
ihre vollständige Hingabe für ihren Glauben vor Augen führen wollen. Dem
christlichen religiösen Rausch, der in antijüdische Gewalt ausgeartet war, hätten
die Juden ihre aus derselben rauschhaften Militanz erwachsende Selbstopferung
entgegengesetzt. "... the modern historian is permitted to suggest that a broad
Zeitgeist existed, which had profound impact in opposing camps."177 Ganz ähnlich

sieht auch Brigitte Stemberger eine gegenseitige Stimulierung im religiösen
Fanatismus. Sie formuliert das so: "Es dürfte dabei zu einer Wechselwirkung
gekommen sein: fanatisierte Christen wollten die Juden taufen, regten damit
einen ebenfalls fanatischen Widerstand an, der die Emotionen der Christen wiederum

aufpeitschte. Die Menschen, die nach der Überwindung der jüdischen
Verteidiger die Bischofsburg von Mainz stürmten, fragten die Juden gar nicht mehr,
ob sich nicht einzelne von ihnen taufen lassen wollten, sondern gerieten in einen
Blutrausch. Aber derselbe Blutrausch scheint auch die verschanzten Juden er-
fasst zu haben, der noch in den Chroniken durchklingt."178

Obwohl durch den Hinweis auf einen allen gemeinsamen "Zeitgeist" eine
äusserst problematische Vertauschbarkeit von Opfern und Tätern angedeutet
erscheinen könnte179, ist damit doch zutreffend gesehen, dass bis in die Formen des
Verhaltens hinein die Geschichte der jüdischen Minderheit nicht von ihrer Umwelt

isoliert werden kann. Hingegen hat das Verhalten der christlichen Mehrheit
gegenüber den Minderheiten oft mit deren Realität nichts zu schaffen. Die
fortdauernde Judenfeindschaft ohne Juden in dem seit der Ausweisung von 1290
"judenreinen" England ist dafür das schlagendste mittelalterliche Beispiel.

176 Vgl. Stemberger, Brigitte, aaO 71 (vgl. Anm. 77); auch Dasberg, Lea, aaO 183-185
(vgl. Anm. 22); vgl. auch Silver, A. H., A History ofMessianic Speculation in Israel,
New York 1927.

177 Chazan, Robert, aaO 133 (vgl. Anm. 22).

178 Stemberger, Brigitte, aaO 69 (vgl. Anm. 77).

179 Dazu Lenzen, Verena, aaO 79f (vgl. Anm. 149).

270


	Die Judenverfolgungen von 1006 in der neueren Literatur

