Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Die Judenverfolgungen von 1006 in der neueren Literatur
Autor: Gilomen, Hans-Jérg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960724

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Judenverfolgungen von 1096
in der neueren Literatur

von Hans-Jorg Gilomen®

Im Jahre 1096 kam es zu den ersten grosseren Judenverfolgungen im christ-
lichen Abendland.' Das Resultat dieser Judenhetze war nach heutigen Kenntnis-
sen’ das folgende: In Speyer wurden nur wenige Juden ermordet, die Gemeinde
als Ganzes blieb bestehen. Zum grossten Teil vernichtet wurden die Judenge-
meinden von Worms, Mainz und Koéln. Die Juden von Koln und Mainz wurden
auch an jenen Orten verfolgt, in die sie geflohen waren. Teils zwangskonvertiert,
teils vernichtet wurden die Gemeinden von Rouen’, Metz, Regensburg und Prag.
Blutige Verfolgungen gab es in Neuss, Wevelinghofen, Xanten, Mors, Ellen,
Dortmund, Geldern und in der Stadt Altenahr. Die Juden im Dorf Altenahr und in
Sinzig toteten sich selbst. Zum grossten Teil konvertiert haben die Juden von
Trier. Auch die Juden in Kerpen wurden getauft. Insgesamt konnen in Speyer,
Worms und Mainz etwa 1800 Juden umgekommen sein, dazu kommen vielleicht
1400 Kolner Juden. In den iibrigen Orten mégen noch 2000 Juden dazugekom-
men sein. Das ergibt etwas iiber 5000 Opfer in der Rheingegend. Insgesamt diirf-
te die Zahl der Opfer unter den franzosischen, deutschen und béhmischen Juden

*  Prof. Dr. Hans-Jorg Gilomen, Historisches Seminar der Universitit Ziirich, Karl
Schmid-Str. 4, CH - 8006 Ziirich, Schweiz.

1 Noch friiher, bereits 1066, wurden im muslimisch beherrschten Granada tausende
Juden in einem Pogrom ermordet. Die Verfolgungen ereigneten sich in der kurzen
Zeit von Dezember 1095 bis Juli 1096. Detaillierte Darstellung der Ereignisse:
Wolff, Theodor, Die Bauernkreuzziige des Jahres 1096, Tiibingen 1891; Parkes, Ja-
mes W., The Jews in the Medieval Community, London 1938; vgl. auch Meyer von
Knonau, Gerold, Jahrbiicher des deutschen Reiches unter Heinrich IV. und Heinrich
V., Bd. 4, 1903, Nachdruck Berlin 1965, 486-504; Aronius, Julius, Regesten zur
Geschichte der Juden im frinkischen und deutschen Reich bis zum Jahre 1273, Ber-
lin 1902, Reprint Hildesheim 1970, Regesten 176-206. Im Heiligen Land kam es
dann v.a. bei der Einnahme von Jerusalem zu einem Massaker.

2 Umstritten ist die Frage des Ausmasses der Verfolgungen in Frankreich. Vgl. unten.
Es ist auch moglich, dass einzelne Verfolgungen im Reich nicht iiberliefert sind.
Aufgrund eines Schreibens, das Papst Clemens III. an Bischof Rupert von Bamberg
wegen dort zum jiidischen Glauben zuriickgekehrter Konvertiten richtete (Simon-
sohn, Shlomo, The Apostolic See and the Jews, Documents: 492-1404, Toronto 1988
[Studies and Texts 94], 42 Nr. 42), hat man etwa fiir Bamberg eine uniiberlieferte
Verfolgung vermutet.

3 Zu moglichen weiteren Verfolgungen in Frankreich vgl. unten Anm. 102-103.

237



wohl unter 10’000 gelegen haben. Wenig dauerhaft war die erzwungene Konver-
sion der iiberlebenden Juden. Als Kaiser Heinrich IV. aus Oberitalien nach
Deutschland zuriickkehren konnte, gestattete er 1097 den gewaltsam getauften
Juden und Jiidinnen, zum alten Glauben zuriickzukehren.*

Uber die Bedeutung dieser Vorginge fiir die Geschichte des christlich-jiidi-
schen Verhiltnisses, iiber die Motive der Beteiligten, iiber die soziale Einord-
nung der Titer, liber das Verhalten der christlichen Zeitgenossen und die Reak-
tion der Juden sind in der Forschung sehr unterschiedliche Meinungen vertreten
worden; auch in der neueren Literatur herrscht in diesen zentralen Fragen der
Interpretation keineswegs Einigkeit.

1. Die Bedeutung der Verfolgungen in der Geschichte des christlich-jiidi-
schen Verhiltnisses

Fiir die Gewichtung der Ereignisse von 1096 durch die verschiedenen Auto-
ren spielt deren Einschéatzung der Zeit zuvor eine entscheidende Rolle. Diese
Zeit wird - zumal von der Mehrheit der neueren jiidischen Forschung, darunter so
bedeutenden Historikern wie Guido Kisch, Bernhard Blumenkranz, Léon Polia-
kov - als eine fiir die Juden insgesamt giinstige beurteilt. Meist wird diese Zeit
zusammengefasst mit der ebenso giinstig beurteilten Karolingerzeit. Nach dieser
Auffassung bildet die Epoche von etwa 700 oder 750 bis 1096 eine Einheit, wel-
che durch die deutliche Zisur der grossen Verfolgungswelle im Gefolge des er-
sten Kreuzzuges abgeschlossen wird. Fiir Gilbert Dahan ertffnen die Pogrome
von 1096 eine neue Epoche. Thre Neuheit bestehe in Massenverfolgungen mit
keiner weiteren Begriindung als dem Judentum der Opfer.’ Die Zeit nach diesem
epochalen Umbruch ist gekennzeichnet durch zunehmende Judenfeindlichkeit,
gipfelnd in den Pogromen der Mitte des 14. Jahrhunderts und endend mit den
Vertreibungen am Ende des Mittelalters. Diese verbreitete Wertung hingt auch
mit der programmatischen Forderung von Salo Wittmayer Baron zusammen,
eine “lachrymose conception” (weinerliche Vorstellung) der Geschichte der Ju-

4 Vgl. Schiffmann, Sarah, Heinrich 1V. und die Bischdfe in ihrem Verhalten zu den
deutschen Juden in der Zeit des ersten Kreuzzuges, Berlin 1931, 15f.

5 Vgl. Dahan, Gilbert, Les intellectuels chrétiens et les juifs au moyen dge, Paris 1990,
29. Vgl. auch etwa Ben-Sasson, Haim Hillel, Geschichte des jiidischen Volkes, Bd. 2,
Vom 7. bis zum 17. Jahrhundert, Miinchen 1979, 37: “Was die rechtliche Lage, die
personliche Sicherheit und die Lebensmdglichkeiten betraf, so leitete der Erste
Kreuzzug eine neue Epoche der Grausamkeit gegen die in christlichen Lindern le-
benden Juden ein.” Ben-Chanan, Yaacov, Juden und Deutsche, Der lange Weg nach
Auschwitz, Kassel 1993, 106, spricht von einer “dramatischen Wende in den christ-
lich-jiidischen Beziehungen”. Dass 1096 “nach einhelliger Auffassung der Histori-
ker eine einschneidende Zisur” sei, wie Dieter Mertens meint, ist jedoch unzutref-
fend (vgl. unten); Mertens, Dieter, Christen und Juden zur Zeit des ersten Kreuzzu-
ges, in: Martin, Bernd/Schulin, Emnst (Hg), Die Juden als Minderheit in der Ge-
schichte, Miinchen 1982, 46-67, 46.

238



den zu iiberwinden.® Ob die Betonung des harmonischen Zusammenlebens in der
ersten Periode durch jiidische Forscher auch der Abwehr des etwa von Bernard
Lazare seinerzeit auch von jiidischer Seite vertretenen pessimistischen Gedan-
kens dienen soll, die sogenannte “Judenfrage”, also die Problematik des Zusam-
menlebens einer jiidischen Minderheit mit einem Gastvolk, habe sich zu allen
Zeiten und iiberall gestellt, miisste meines Erachtens einmal nidher untersucht
werden.’

Die Meinung, dass 1096 einen eigentlichen Umbruch im christlich-judi-
schen Verhiltnis darstelle, ist indessen mit unterschiedlichen Argumenten be-
stritten worden. Vor allem wurde darauf hingewiesen, dass sich der Status der
Juden im kanonischen Recht schon zu Beginn des 11. Jahrhunderts verschlech-
terte®, dass judenfeindliche Stimmen, die auch in der Karolingerzeit nicht fehl-
ten’, und judenfeindliche Aktionen im 10. und 11. Jahrhundert recht héufig zu
belegen sind, sodass diese Zeit folglich nicht verklart werden sollte.

Allan Harris Cutler und Helen Elmquist Cutler haben aufgrund dieser be-
reits vor 1096 fassbaren Judenfeindschaft eine eigenwillige These ausgearbei-
tet.'” Sie sind der Meinung, der eigentliche Umbruch sei schon mit den Verfol-
gungen von 1010 anzusetzen: “Finally, circa 1010 a severe persecution of the
Jews broke out in France, Germany, and Italy - a crucial watershed in the history
of Christian-Jewish relations during the Middle Ages ...”"". Eine Wasserscheide
im Verhiltnis zwischen Christen und Juden seien diese Verfolgungen deshalb,
weil es sich dabei um die erste grossere internationale [sic] Verfolgung seit den
630er Jahren handelte und weil darin beide Schliisselldnder (key countries) Euro-
pas verstrickt waren: Frankreich und Deutschland. Die Autoren schlagen eine

6 Vgl. Cohen, Mark R., Under Crescent and Cross, The Jews in the Middle Ages, Prin-
ceton 1994, 1 mit Anm. 1, sowie ders., The Neo-Lachrymose Conception of Jewish-
Arab History, in: Tikkun (1991) Mai-Juni, 55-60.

7 Vgl. Lazare, Bernard, L ’Antisémitisme, Son histoire et ses causes, Paris 1894; Neu-
druck Rennes 1990.

8 Vgl. Gilchrist, John, The Perception of the Jews in the Canon Law in the Period of the
first two Crusades, in: Jewish History 3 (1988), 9-24.

9 Insbesondere wird der judenfeindliche Erzbischof Agobard von Lyon meist als ein
merkwiirdiger und isolierter Sonderling dargestellt, obwohl seine judenfeindliche Ak-
tion in Zusammenarbeit mit mehreren weiteren hohen Klerikern erfolgte und auch die
Billigung eines bedeutenden Teils des friankischen Klerus an der Synode von Meaux
gefunden hat. Vgl. Boshof, Egon, Erzbischof Agobard von Lyon, Koln/Wien 1969;
Kniewasser, Manfred, Bischof Agobard von Lyon und der Platz der Juden in der sakral
verfassten Einheitsgesellschaft, in: Kairos 19 (1977), 203-227. Zu Meaux: Concilium
Meldense (Meaux), 845, Kap. 73-76, in: MGH LL Conc. 3, 119-124.

10 Vgl. Cutler, Allan Harris/Cutler, Helen Elmquist, The Jew as Ally of the Muslim, Me-
dieval Roots of Anti-Semitism, Indiana: Notre Dame 1986, insbes. 91ff.

11 AaO 91. Aus anderen Griinden periodisiert auch R. I. Moore dhnlich: Moore, R. L.,
The Formation of a Persecuting Society, Power and Deviance in Western Europe
950-1250, Oxford 1987. Vom 7. bis zum 10. Jh. hitten die Autorititen die Juden
weniger hart behandelt als zuvor und danach. Moore, R. 1., aaO 88, sieht “a clear
change of direction after about 1000.”

239



andere Periodisierung vor, indem sie auf die Epoche eines “schlafenden Antise-
mitismus” von 1000-1300 diejenige der Wiederbelebung (revival) und des gros-
sen Ausbruchs (great outburst) und von 1300-1500 eine Zeit der Nachwirkungen
(aftereffects) folgen lassen. Den Schliissel zum Verstidndnis des mittelalterlichen
Antisemitismus sehen sie darin, dass die Christenheit die Juden seit der arabi-
schen Expansion der 630er Jahre mit den Muslimen assoziiert habe. Die Anklage
gegen die Juden, sie machten gemeinsame Sache mit den Muslimen, tauchte in
Westeuropa schon im westgotischen Konigreich in den 690er Jahren und seither
immer wieder auf. Die schirfste Ausprigung fand diese Spielart der Verschwo-
rungsthese bei den Verfolgungen im Zusammenhang mit der Zerstérung der
Jerusalemer Grabeskirche durch al-Hakim um 1009.'> Nach Cutler sind diese
Verfolgungen als der entscheidende Umbruch im Verhiltnis zwischen Juden
und Christen zu sehen; die Verfolgungen zu Beginn des ersten Kreuzzugs seien
bloss eine Fortsetzung aufgrund des hier bereits voll ausgeprigten Musters. So-
wohl religiose Ubereinstimmungen von Juden und Muslimen (Anspruch auf bio-
logische Deszendenz von Abraham, Beschneidung, Ablehnung der Trinitét) wie
sozio-kulturelle Tatsachen (Einwanderung arabisierter Juden aus islamischen
Gebieten nach Europa, hohe Stellung einzelner Juden unter muslimischen Her-
ren), hitten diese Verschworungstheorie begiinstigt. “Thus we argue that a hit-
herto neglected factor which contributed decisively to the great outburst of anti-
Semitism in the High Middle Ages was the fact that medieval Christians seem to
have associated Jews with Muslims from the very beginning of the Arab conqu-
ests of Christian territory and, at times of special distress, to have considered the
Jews Islamic fifth columnists in Christian territory.”"* Dass die Judenfeindschaft
in Westeuropa gerade seit dem Beginn des 11. Jahrhunderts virulent wurde, er-
klére sich aus der Dynamik der europiischen Entwicklung, welche zu imperiali-
stischem Expansionismus ins islamische Gebiet (Reconquista und erste Kreuz-
ziige), in das heidnische Nordosteuropa (Ostsiedlung) und gegen Byzanz (4.
Kreuzzug 1204) gefiihrt habe.

Richtig ist m.E., dass zu den langfristigen Bedrohungsphantasien der christ-
lichen Gesellschaft auch die seit dem 7. Jahrhundert dauernd vorhandene Furcht
vor dem Islam zu rechnen ist, die sich in bestimmten Zeiten geradezu ins Hyste-
rische steigerte. Der 1143 verstorbene Wilhelm von Malmesbury hat Urban II.,
dem Propagator des ersten Kreuzzugs, die Aussage zugeschrieben, von drei Tei-
len der Erde beanspruchten die Tiirken schon Asien und Afrika, und auch den
dritten - Europa - bedréngten sie in Spanien und den Balearen.!* Zutreffend ist
sicher die Bemerkung von Dieter Mertens, dass sich in dieser Kreuzzugswer-
bung die Scheidung der ganzen Welt in Christen und deren Feinde zeige, wobel

12 Chronikalisch v.a. bei Adémar de Chabanne, Chronique, Chavanon, J. (Hg), Col-
lection de textes pour servir a I’étude et I’enseignement de I’ histoire 20, Paris 1897.
Franzosische Ubersetzung in: Pognon, Edmond, L’an mille, Oeuvres de Liutprand,
Raoul Glaber, Adémar de Chabanne, Adalberon, Helgaud, Mémoires du passé pour
servir au temps présent, Paris 1947, 145-209; Buch III, Kap. 47, 186f.

13 Cutler, Allan Harris/Cutler, Helen Elmquist, aaO 94 (vgl. Anm. 10).

14 Vgl. Stubbs, William (Hg), Wilhelmi Malmesbiriensis Monachi De gestis regum
Anglorum libri quinque, London 1887-1889, Bd. 2, 395.

240



in logischer Konsequenz auch die Juden zu den Feinden gerechnet wurden.'® Die
Hauptproblematik dieser These sehe ich darin, dass die traditionelle und zur
Mentalitidt verinnerlichte mittelalterliche Judenfeindschaft, die bereits bei der
Abgrenzung vom Judentum grundgelegt wurde und konstitutiv fiir die eigenstén-
dige Identitit des Christentums war,'¢ als eine Ersatzhandlung fiir die als grund-
legend postulierte Muslimenfeindschaft erscheinen konnte.

Durch Cutler werden zudem die Ereignisse um 1010 tiberbewertet. Einen
Umbruch im Verhiltnis zwischen Christen und Juden markieren sie nicht. Spo-
radische Judenverfolgungen hat es auch schon im 10. Jahrhundert gegeben. Dass
diejenigen um 1010 viel umfassender gewesen seien, lasst sich aus den Quellen
kaum erhirten. Raoul Glaber behauptet zwar eine generelle Judenverfolgung zu
diesem Zeitpunkt im romanisch sprechenden Gebiet, aber konkret wissen wir
doch nur von solchen Ereignissen in Rouen, Orléans, Limoges'’; die etwa gleich-
zeitigen Vorginge in Rom' und in Mainz" scheinen mit den franzésischen kei-
nen inneren Zusammenhang zu haben, sondern auf rein lokale Ursachen zuriick-
zufiihren zu sein. Die zeitliche Koinzidenz ist rein zufillig und berechtigt nicht,
Mainz auch als innerlich mit den franzésischen Verfolgungen zusammenhén-
gend zu betrachten, wie dies in der Literatur haufig geschieht.”® Von einer inter-
nationalen, sowohl Frankreich wie Deutschland erfassenden Verfolgung um
1010 kann man deshalb nicht sprechen.

Ausdriicklich in einen Gegensatz zur herrschenden Meinung?! stellt sich

15 Vgl. Mertens, Dieter, aaO 53f. (vgl. Anm. 5).

16 Grundlegend: Ruether, Rosemary, Faith and Fratricide, The Theological Roots of
Anti-Semitism, New York 1974; deutsch: Néchstenliebe und Brudermord, Die theo-
logischen Wurzeln des Antisemitismus, Abhandlungen zum christlich-jiidischen
Dialog 7, Miinchen 1978.

17 Vgl. Glaber, Raoul, Les cing livres de ses Histoires (900-1044), Prou, Maurice (Hg),
Collection de textes pour servir a I’étude et a I’enseignement de 1’histoire 1, Paris
1886, Buch III, Kap. 7, 71-74. Franzosische Ubersetzung in: Pognon, Edmond
(Ubers.), L’an mille, aaO 39-144, 95f (vgl. Anm. 12). Im hebriischen Bericht iiber
diese Verfolgungen fehlt jede Anspielung auf einen Zusammenhang mit al-Hakims
Taten: Anonymus, Ma‘assé nora [Jimmerlicher Bericht], in: Habermann, Abraham
M., Sefér Gserot Aschkenas we-Zarfat [Das Buch der Verfolgung von Aschkenas
und Zarfat], Jerusalem 1945/46, 19; Ubersetzung in: Rengstorf, Karl Heinrich/
Kortzfleisch, Siegfried von (Hg), Kirche und Synagoge, 2 Bde., Stuttgart 1968-1970,
Bd. 1, 111f.

18 Dazu Adémar de Chabanne, Chronique, aaO Buch III, Kap. 52, 191 (vgl. Anm. 12).

19 Dazu Tykocinski, H., Die Verfolgungen der Juden in Mainz im Jahr 1012, in: Vor-
stand der Gesellschaft zur Forderung der Wissenschaft des Judentums (Hg), Fest-
schrift Martin Philippson, Leipzig 1916, 1-5; Battenberg, Friedrich, Das Europdii-
sche Zeitalter der Juden, Bd. 1, Von den Anfingen bis 1650, Darmstadt 1990, 58.

20 Z.B. auch Moore, R. 1., 2aa0O 29 (vgl. Anm. 11).

21 Vgl. allerdings bereits Baron, Salo Wittmayer, A Social and Religious History of
the Jews, 18 Bde., Philadelphia 21952-1983, Bd. 4, Philadelphia 1957, 147-149;
Lotter, Friedrich, Zur Entwicklung des Judenrechts im christlichen Abendland bis zu
den Kreuzziigen, in: Klein, Thomas u.a. (Hg), Judentum und Antisemitismus von der

241



Robert Chazan, der die detaillierteste moderne Untersuchung der Verfolgungen
von 1096 vorgelegt hat.” Die Kontrastierung einer “serenen” Zeit vor dem Um-
bruch von 1096 und einer “stiirmischen” danach lehnt er mit dem gewiss zutref-
fenden Argument ab, dass schon das 11. Jahrhundert fiir die Juden nicht derart
giinstig war.?® 1096 habe aber auch nicht eine Periode stidndiger Unsicherheit fiir
sie eingeleitet. Erst am Ende des 13. und im beginnenden 14. Jahrhundert habe
sich die Situation nachhaltig verschlechtert. Von einem Umbruch 1096 kénne
man deshalb nicht sprechen, weil in der folgenden Zeit fiir die aschkenasische
Judenheit weder demographisch, noch dkonomisch oder in der intellektuellen
Kreativitit (mit Ausnahme vielleicht der Mystik) ein Niedergang festzustellen
sei, wenn sich auch das Zentrum geistigen Lebens jetzt aus dem deutschen Reich
nach Frankreich verschob.** Auch sei in der Folge keine dauernde Unsicherheit
fiir die Juden eingetreten, sondern eine Riickkehr zum “status quo ante” . Wich-
tig ist fiir Chazan auch das Argument, wer eine tiefgreifende Veridnderung in der
Lage der Juden allein postuliere, ohne eine ebenso fundamentale Verinderung
der Gesamtgesellschaft, in der sie lebten, zeige ein sehr mangelhaftes Verstéind-
nis fiir historische Prozesse. 1096 sei aber fiir die westliche Christenheit kein
epochaler Umbruch.

Mir scheint, schon im 10. und 11. Jahrhundert sei die latente klerikale Ju-
denfeindschaft in breitere Kreise vorgedrungen. Sie wird bis hinein in demiiti-
gendes Brauchtum wie die Colaphizatio (rituelle Ohrfeige) in Toulouse®® oder

Antike bis zur Gegenwart, Diisseldorf 1984, 41-63, 57: “... das Ereignis selbst hat
offensichtlich nur ephemere Bedeutung gehabt und markiert noch keineswegs einen
grundsitzlichen Wandel in der rechtlichen und sozialen Stellung der Juden.”

22 Vgl. Chazan, Robert, European Jewry and the First Crusade, Berkeley/Los Angeles
1987, insbesondere 197-210: “1096 as a Watershed.” Er nennt mit Zitaten als Vertre-
ter der herrschenden Meinung Ben-Sasson, Haim Hillel, aaO (vgl. Anm. 5); Dinur,
Ben-Zion (Hg), Jisrael ba-Gola, 2 Bde, Tel Aviv 1958-1972. Ausserdem Simon,
Dubnow, Weltgeschichte des jiidischen Volkes, Von seinen Uranfidngen bis zur Ge-
genwart, 10 Bde, Berlin 1920-1929, 1V, 275-315; Roth, Cecil (Hg), The World Hi-
story of the Jewish People, Second Series, Medieval Period, Bd. 2, The Dark Ages,
Jews in Christian Europe 711-1096, Ramat-Gan 1966; Blumenkranz, Bernhard, Les
auteurs chrétiens latins du moyen dge sur les juifs et le judaisme, Etudes juives 4,
Paris 1963; ders., Juifs et chrétiens dans le monde occidental, 430-1096, Thése és-
lettres, Etudes juives 2, Paris 1960; Agus, Irving A., Urban Civilization in Pre-
Crusade Europe, 2 Bde, New York 1968; ders., The Heroic Age of Franco—German
Jewry, New York 1969; Dasberg, Lea, Untersuchungen iiber die Entwertung des
Judenstatus im 11. Jahrhundert, Etudes juives 11, Paris 1965. Vgl. dazu auch Cohen,
Jeremy, The Friars and the Jews, The Evolution of Medieval Anti-Judaism, Ithaca/
London 1982. Man konnte viele weitere nennen.

23 Vgl. Chazan, Robert, aaO 203 (vgl. Anm. 22).

24 Darauf als ein klares Krisenzeichen hat Gewicht gelegt Grossmann, Avraham, Die
ersten Weisen von Aschkenas (hebridisch), Jerusalem 1981, insbes. 438; engl. Zusam-
menfassung in: Immanuel 15 (1982-83), 73-81.

25 Gegenteilige Meinung dazu etwa bei Ben-Sasson, Haim Hillel, aaO 44 (vgl. Anm. 5).

26 Der Vorsteher der Judenschaft wurde an Karfreitag rituell geohrfeigt; vgl. dazu Adé-
mar de Chabanne, aaO Buch III, Kap. 52, 191 (vgl. Anm. 12).

242



das “Judensteinigen” in Bézier*’ fassbar; und sie bricht gelegentlich virulent in
offene Gewalt aus. Die von Klerikern verfassten christlichen Berichte iiber Ver-
folgungen und Wunder nehmen in dieser Zeit eine stark volkstiimliche Fiarbung
an, und es wird darin auch von der Beteiligung des Volkes an judenfeindlichen
Aktionen gesprochen. Im Rolandslied racht Karl der Grosse den Tod Rolands
durch die Zerstdrung der Synagogen und Moscheen von Saragossa und es
kommt zu Zwangsbekehrungen.” An einigen Orten ist es im 10. und 11. Jahr-
hundert zu Judenvertreibungen, ja zu eigentlichen Pogromen gekommen. Im
Zusammenhang mit der spanischen Reconquista begegnet auch schon die Ver-
bindung von heiligem Krieg gegen die Moslems und Judenverfolgung, die fiir
die Kreuzziige geradezu charakteristisch sein wird. Papst Alexander II. sah sich
im Jahr 1063 veranlasst, daran zu erinnern, dass gegen Mohammedaner und Ju-
den unterschiedlich vorzugehen sei: Es sei erlaubt, die Sarazenen im Kampf zu
toten; die Juden hingegen diirfe man nicht einfach toten, sondern man miisse sie
der verdienten Knechtschaft zufiihren.” Diese dunkeln Elemente im Verhéltnis
zwischen Christen und Juden sind jedoch vor dem Ersten Kreuzzug noch nicht
fiir das Gesamtbild bestimmend. Erst mit diesen Pogromen treten sie in den Vor-
dergrund. Wie bedriickt die Lage der Juden einem wachen christlichen Zeitge-
nossen schon wenige Jahrzehnte nach dem Ersten Kreuzzug ganz allgemein er-
schien, kann man im 1141/42 verfassten “Dialogus inter Philosophum, Judaeum
et Christianum” des Petrus Abaelard nachlesen.® Ich halte das Urteil von Fried-
rich Battenberg fiir ausgewogen: “Die Katastrophe des Jahres 1096 ... brach also
keineswegs so jih iiber die Judenschaft herein, wie dies in der Literatur behaup-
tet wurde.’! Nur insofern kann dieses Jahr als Einschnitt in der Geschichte des

27 Vgl. Roth, Cécil, The Eastertide Stoning of the Jews and It’s Liturgical Echoes, in:
Jewish Quarterly Review 35 (1945), 361-370.

28 Vgl. Moore, R. I, aaO 29 (vgl. Anm. 11).

29 Vgl. Simonsohn, Shlomo, The Apostolic See and the Jews, Documents: 492-1404,
Toronto 1988, 35f Nr. 37.

30 Peter Abaelard, Gesprich eines Philosophen, eines Juden und eines Christen, latei-
nisch und deutsch, Krautz, Hans-Wolfgang (Hg u. Ubers.), Frankfurt am Main 1995,
29-33.

31 Hier weist Battenberg, Friedrich, aaO 61 (vgl. Anm. 19), hin auf Kisch, Guido, For-
schungen zur Rechts- und Sozialgeschichte der Juden in Deutschland wdhrend des
Mittelalters, ¥1954, jetzt in: ders., Ausgewdhlte Schriften 1, Sigmaringen 1978, 55.
Noch Mertens, Dieter, aaO 46 (vgl. Anm. 5), meint, die Juden hitten die Verfolgun-
gen erfahren “wie ein Blitz aus einem keineswegs verdiistert erscheinenden Him-
mel.” Als Beleg dafiir, die Juden hétten nichts Boses geahnt, wird gewohnlich die
sehr selbstsichere Antwort der Juden von Mainz auf eine Warnung aus Frankreich
genannt, welche der Mainzer Anonymus mitteilt: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz
(Hg), Baer, S. (Ubers.), Hebrdische Berichte iiber die Judenverfolgungen wahrend
der Kreuzziige, Quellen zur Geschichte der Juden in Deutschland 2, Berlin 1892,
170 (vgl. Anm. 75); vgl. etwa Liebeschiitz, Hans, The Crusading Movement and its
Bearing on the Christian Attitude towards Jewry, in: Journal of Jewish Studies 10
(1959), 97-111; Nachdruck in: Cohen, Jeremy (Hg), Essential Papers on Judaism
and Christianity in Conflict, From Late Antiquity to the Reformation, New York
1991, 260-275, 267f, der auch darauf hinweist, dass der deutsche Adel im Gegensatz

243



Judentums gewertet werden, als jetzt eine latent seit langerem vorhandene Men-
talititslage zwischen Christen und Juden offen zutage trat.”>*

Die nun anbrechende neue Phase im Verhiltnis zwischen Christen und Ju-
den ist durch eine Zunahme der Gehissigkeit und der Judenverfolgungen ge-
kennzeichnet. Allerdings blieb das 12. Jahrhundert noch recht ruhig®; gehéauft
traten diese Verfolgungen erst in der zweiten Halfte des 13. Jahrhunderts auf; sie
fanden dann einen Hohepunkt in den Verfolgungen im Zusammenhang mit der
Pest um 1350.3* Die Mahnungen von Robert Chazan, R. I. Moore und FrantiSek
Graus halte ich fiir zutreffend, das Schicksal der Juden sollte nicht losgeldst von
der allgemeinen Geschichte und auch nicht als absoluter Sonderfall, losgelost
von den iibrigen Minderheiten, behandelt werden. Gerade die Gleichzeitigkeit
der Verfolgung von Juden und anderen Minderheiten belegt am klarsten, dass die
eigentliche Ursache der Verfolgungen nicht aus der Spezifitiit einzelner verfolg-
ter Gruppen hergeleitet werden kann, sondern in der Befindlichkeit der christli-
chen Mehrheit gesucht werden muss. In dieser Perspektive stellt sich die Frage,
ob die Judenverfolgungen von 1096 doch einen fiir ihre Zeit symptomatischen,
iiber sich selbst hinausweisenden Charakter haben. Hans Liebeschiitz hat heraus-
gehoben, dass die kirchliche Bewegung des 11. Jahrhunderts, insbesondere die
Gottesfriedensbewegung, die Idee der christlichen Solidaritét gegen alle Aussen-
seiter in die praktische Politik iiberfiihrte.”” Im 11. Jahrhundert beginnt mit ersten
blutigen Ketzerverfolgungen das, was R. I. Moore die “Formation of a Persecu-
ting Society” genannt hat*®; die Hinrichtung Arnolds von Brescia in der Mitte des
12. Jahrhunderts hat er als klare Wasserscheide in der Geschichte der Kirche
bezeichnet.’” Es ist wohl nicht richtig, ein einzelnes Ereignis als den Umbruch

zum franzosischen iiber die Idee eines geistlich gefiihrten Kriegszugs keineswegs
begeistert war, was die Sicherheitsillusion der Juden mit erklire.

32 Battenberg, Friedrich, aaO 61 (vgl. Anm. 19).

33 Allerdings méchte ich entgegen Chazan nicht vom status quo ante sprechen. Fiir die
Zukunft von Bedeutung war das Aufkommen der Ritualmordlegende in neuer Form;
vgl. dazu Langmuir, Gavin I., Thomas of Monmouth, Detector of Ritual Murder, in:
Speculum 59 (1984), 820-46; jetzt auch in Langmuir, Gavin L., Toward a Definition
of Antisemitism, Berkeley 1990, 209-236, 384-393. Wichtig sind auch die ersten Ju-
denschuldentilgungen verbunden mit Vertreibungen unter Philippe Auguste 1182.
Dazu Gilomen, Hans-J6rg, Wucher und Wirtschaft im Mittelalter, in: Historische
Zeitschrift 250 (1990), 265-301, 281; Baldwin, John W., The Government of Philip
Augustus, Foundations of French Royal Power in the Middle Ages, Oxford 1986,
Reprint 1991, 51f und 232.

34 Toch, Michael, Judenfeindschaft im deutschen Spitmittelalter, in: Klein, Thomas
u.a. (Hg), aaO 65-75, 73 (vgl. Anm. 21) hat berechnet, dass die jiidischen Gemeinden
Deutschlands zwischen 1096 und 1350 durchschnittlich drei Verfolgungen pro Jahr
zu erdulden hatten.

35 Vgl. Liebeschiitz, Hans, aaO 262f (vgl. Anm. 31). Dazu auch Dasberg, Lea, aaO 148f
(vgl. Anm. 22).

36 Zur Verbindung von Ketzerei mit Judentum vgl. Dasberg, Lea, aaO 173-183.
37 Vgl. Moore, R. 1., aaO 24 (vgl. Anm. 11).

244



schlechthin herauszugreifen, aber diese Einzelereignisse stehen innerhalb eines
langgestreckten Prozesses, der mit den Folgen von Kirchenreform und Investi-
turstreit wohl doch als tiefster Bruch des ganzen Mittelalters, verbunden mit
Verunsicherungen und Angsten, zu verstehen ist, wozu auch die verschérfte Ju-
denfeindschaft gehort.*® Die Verfolgungen von 1096 waren fiir die lingerfristige
Entwicklung des christlich-jiidische Verhiltnisses in dieser Umbruchzeit nicht
ursichlich, sondern symptomatisch.*

2. Die Motive der Verfolger

Die Frage nach den Motiven der Judenschlichter hingt eng mit derjenigen
zusammen, mit welchen Motivationen Papst Urban II. (1088-1099)* bei seinem
Kreuzzugsaufruf an der Synode von Clermont am 26. November 1095 die Zuho-
rer zur Kreuznahme zu begeistern suchte. Angesichts der schwierigen Quellen-
probleme - die Rede des Papstes ist nur in den Berichten verschiedener Chroni-
sten, darunter auch Augenzeugen®!, iiberliefert; die Konzilsbeschliisse sind nur
durch indirekte Zeugnisse bekannt* - ist dies bis in die neueste Forschung hinein

38 Langmuir, Gavin I., From Ambrose of Milan to Emicho of Leiningen, The Transfor-
mation of Hostility against Jews in Northern Christendom, in: Gli Ebrei nell’Alto
Medioevo, Settimane di Studio del Centro italiano di studi sull’alto medioevo 36
(1980), 313-368, 353, formuliert: “This novel hostility coincided with fundamental
changes in European society and religiosity that made the eleventh century a water-
shed.” Auf die Kirchenreform als Ursache der Verchlechterung des Status der Juden
schon vor dem 1. Kreuzzug weist insbes. hin: Gilchrist, John, aaO 11 (vgl. Anm. 8).

39 So Liebeschiitz, Hans, aaO 272 Anm. 1 (vgl. Anm. 31).
40 Zu ihm Becker, Alfons, Papst Urban II. (1088-1099), 2 Bde, Stuttgart 1964-1987.

41 Vgl. Hagenmeyer, Heinrich (Hg), Fulcher von Chartres/Robert de Reims/Baudri de
Dol, Fulcheri Carnotensis, Historia Hierosolymitana, Heidelberg 1913, insbes. 132-
138; auch in: Les soins de 1’Académie impériale des Inscriptions et Belles-Lettres
(Hg), Recueil des historiens des Croisades, Historiens occidentaux, Bd. 3, Paris
1866, 311-485, insbes. 322-324 (geschrieben 1105); Ubersetzung: Ryan, Frances
Rita (Ubers.), A History of the Expedition to Jerusalem, 1095-1127, New York/
Toronto 1973. Robertus monachus Remensis, Hierosolymitana expeditio, in: Recu-
eil des historiens des Croisades, Historiens occidentaux, Bd. 3, insbes. 727-730 (ge-
schrieben 1107). Baldrici episcopi Dolensis Historia Jerosolimitana, in: Recueil des
Historiens des croisades, Historiens occidentaux, Bd. 4, Paris 1879, insbes. 12-15
(geschrieben vor 1108). Dazu kommen die Berichte von Guibert de Nogent: Guiberti
abbatis Gesta Dei per Francos, in: Recueil des Historiens des Croisades, Historiens
occidentaux, Bd. 4, Paris 1879, 115-263, insbes. 137-140 und Stubbs, William (Hg),
Wilhelmi Malmesbiriensis Monachi, De gestis regum Anglorum libri quinque, Bd. 2,
393-398. k

42 Vgl. Somerville, Robert, The Councils of Urban II, Bd. 1, Decreta Claromontensia,
Annuarium Historiae Conciliorum, Supplementum 1, Amsterdam 1972. Dazu
Somerville, Robert, The Council of Clermont and the First Crusade, in: Mélan-
ges G. Fransen 2, Studia Gratiana 20 (1976), 323-337. Vgl. Duncalf, Frederic, The

245



umstritten geblieben.* Den bedeutendsten, die bisherigen Ergebnisse zusam-
menfassenden und auch weiterfithrenden Beitrag hat in jlingster Zeit dazu Jean
Flori geleistet.*

Die Idee einer militdrischen Expedition ins Heilige Land lag schon lingere
Zeit in der Luft. Gedanklich ist sie m.E. vereinzelt wohl bereits zu Beginndes 11.
Jahrhunderts vorweggenommen in der Erklirung der Ubergriffe des Kalifen al-
Hakim (996-1021) auf die Grabeskirche durch einen angeblich von den Juden an
ihn gerichteten verleumderischen Brief, wonach die Christen zu einem Kriegs-
zug gegen die Volker des Islam bereit oder sogar schon aufgebrochen seien.*
Die militdrischen Unternehmungen gegen die Moslems im spanischen Gebiet
seit 1064 gehoren gleichfalls in diesen Zusammenhang. Wihrend des Konflikts
Gregors VII. mit Heinrich I'V. hat Bischof Benzo von Alba (gest. 1089/90) den
Kaiser aufgefordert, zuerst gegen Rom zu marschieren, dann gegen Konstantino-
pel, nach Vereinigung des lateinischen und griechischen Kaisertums aber nach
Jerusalem aufzubrechen und das Heilige Grab zu befreien.*® Einen eigentlichen
Kreuzzug ins Heilige Land hatte Papst Gregor VII. (1073-1085) geplant.*’ Sein
tiberndchster Nachfolger Urban II. hat hier angekniipft und aus den Elementen
Wallfahrt, Gottesfrieden und heiligem Krieg unter Verheissung des Ablasses®

Councils of Piacenza and Clermont, in: Setton, Kenneth M. (Hg), A History of the
Crusades, 5 Bde, Madison 1969-1984, Bd. 1, 220-279.

43 Grundlegend als Versuch zur Rekonstruktion der Rede Urbans war Munro, Dana
Carleton, The Speech of Pope Urban II at Clermont 1095, in: The American Histori-
cal Review 11 (1906), 231-242; einen methodisch interessanten Gesichtspunkt, ndm-
lich die Beriicksichtigung der Textsorte Predigt bei der Interpretation, bringt ins
Spiel: Cole, Penny J., The Preaching of the Crusades to the Holy Land, 1095-1270,
Cambridge 1991, Kapitel I: Urban II and the Sermon at Clermont, 1-36. Die Durch-
filhrung vermag aber nicht zu iiberzeugen.

44 Vgl. Flori, Jean, Une ou plusieurs “premiére croisade”? Le message d’Urbain Il et les
plus anciens pogroms d’Occident, in: Revue historique 577 (1991), 3-27.

45 So schon Glaber, Raoul, aaO Buch III, Kap. 7, 71-74 (vgl. Anm. 17), Ubersetzung
95f. Die Verfolgung durch den Schiitenkalifen al-Hakim wurde zur Propagation des
ersten Kreuzzugs genutzt durch eine auf Papst Sergius IV. (1009-1012) gefilschte
Enzyklika, worin dieser erklirt, er wolle an der Spitze eines Heeres nach Jerusalem
ziehen, die Muslime dort erschlagen und das heilige Grab wiederherstellen. Vgl.
Giesztor, Alexander, The Genesis of the Crusades, The Encyclical of Sergius IV
(1009-1012), in: Medievalia et Humanistica 5 (1948), 3-23, und 6 (1950), 3-34; hier
wird auch ein Abdruck der Enzyklika publiziert.

46 Vgl. Benzonis Episcopi Albensis, Ad Heinricum IV imperatorem libri IV, in: MGH
SS 11, Bd. 1, Kap. 15-16, 605.

47 Vgl. Erdmann, Carl, Die Entstehung des Kreuzzugsgedankens, Forschungen zur Kir-
chen- und Geistesgeschichte 6, Stuttgart 1935, Neudruck Darmstadt 1980, 134-165;
Duncalf, Frederic, aaO 222-225 (vgl. Anm. 42); Cowdrey, Herbert E. J., The Genesis
of the Crusades, The Springs of Western Ideas of Holy War, in: Murphy, Thomas
Patrick (Hg), The Holy War, Columbus 1976, 9-32, insbes. 25.

48 Was der Papst wirklich versprochen hat - commutatio poenitentiae oder remissio
peccatorum - , ist in der Literatur kontrovers, vgl. Duncalf, Frederic, aaO 245f (vgl.

246



fiir die Teilnehmenden das ziindende Konzept des Kreuzzuges geschmiedet.*
Fiir unseren Zusammenhang ist die Frage von Bedeutung, ob es dabei Elemente
gegeben hat, welche einer antijiidischen Stimmung und judenfeindlichen Aktio-
nen Vorschub leisten konnten.*

M.E. ist bereits die eigentliche Neuerung, welche Urban gegeniiber seinen
Vorgingern eingebracht hat, wichtig: das “votum crucis”, d.h. die Verbindung
des Geliibdes der Kreuzfahrer mit dem Kreuzsymbol als ihrem Abzeichen.’
Guibert de Nogent hat betont, dass durch dieses Kreuz die Teilnehmer mit dem
Zeichen der Passion des Herrn ausgezeichnet worden seien.” Das Passionsge-
schehen riickte damit ins Zentrum der ganzen Bewegung. Da lag es auch nahe,
dass der traditionelle Vorwurf des Gottesmords gegen die Juden an Virulenz
gewann. Ziel des Zuges war die militirische Befreiung Jerusalems, der Stitte der
Passion, aus den Hianden der Unglédubigen. In der Literatur ist zwar auch die
These diskutiert worden, dass Papst Urban zunichst bloss an eine militdrische
Unterstiitzung des byzantinischen Kaisers Alexius Comnenus gegen die Tiirken
gedacht habe und dass erst allmihlich das Ziel Jerusalem sich herauskristallisiert
habe.>® Heute dominiert jedoch die Forschungsmeinung, dass es der Papst selbst
war, welcher als Ziel die heilige Stadt Jerusalem vorgab.** Fiir das judenfeindli-
che Potential der Bewegung ist dieses Ziel relevant.

Fiir unsere Fragestellung zentral ist auch das Rachemotiv, d.h. der Gedanke,
es sei Sache der Kreuzfahrer, Rache fiir die Christus und der Christenheit ange-
tane Schmach zu nehmen durch die Ausrottung der Muslime an den heiligen
Stitten. Die christlichen und jiidischen Berichte iiber die rheinldndischen Pogro-
me weisen wiederholt darauf hin, die Judenschlichter hitten sich an jenem Volk

Anm. 42); Cowdrey, Herbert E. J., aaO 21-23 (vgl. Anm. 47); Flori, Jean, Guerre
sainte et rétributions spirituelles dans la 2e moitié du Xle siecle, in: Revue d’histoire
ecclésiastique 85 (1990), 617-649. Die Sache war nicht vollig neu. Einen ersten
Plenarablass (remissio peccatorum) hat Papst Alexander II. 1063 jenen christlichen
Kriegern versprochen, welche nach Spanien gegen die Muslime zur Eroberung Bar-
bastros auszogen.

49 Klassisch Erdmann, Carl, aaO 284-325 (vgl. Anm. 47); zusammenfassend Morris,
Colin, The Papal Monarchy, The Western Church from 1050 to 1250, Oxford Hi-
story of the Christian Church, Oxford 1989, 322-366: “The Papacy and the Crusade”.

50 Dies ist auch die zentrale Frage bei Flori, Jean, aaO (vgl. Anm. 44).

51 Zum “votum crucis” vgl. Morris, Colin, aaO 330-337 (vgl. Anm. 49), der die Impli-
kationen des ersten Kreuzzugs fiir die Juden mit keinem Wort erwéhnt.

52 Vgl. Guiberti abbatis Gesta Dei per Francos, in: Recueil des Historiens des Croisa-
des, Historiens occidentaux, II, Kap. 5, 140 (vgl. Anm. 41).

53 Die Frage wurde bereits durch Erdmann, Carl, aaO (vgl. Anm. 47) aufgeworfen. Vgl.
die Diskussion der Thesen dazu bei Cowdrey, Herbert E. J., Pope Urban II’s Prea-
ching of the First Crusade, in: History 55 (1970), 177-188.

54 So dezidiert schon Rousset, Paul, Les origines et les caractéres de la premiére
croisade, Neuchitel 1945, insbesondere 57-73. Anderer Meinung ist Mayer, Hans
Eberhard, Geschichte der Kreuzziige, Stuttgart °1985.

247



richen wollen, welches Christus gekreuzigt habe.> Besonders deutlich auf
christliche theologische Motive verweist der Bericht des Salomo bar Simeon:
“Damals nahmen die wilden Fluten iiberhand und sie ersannen gegen das Volk
des Ewigen unrechte Worte, indem sie sagten: ‘Thr seid die Nachkommen derer,
die unseren Gott umgebracht und gehingt haben.” Er selbst hatte auch gespro-
chen: ‘Es wird der Tag noch eintreffen, wo meine Kinder kommen und mein Blut
richen werden.” Wir sind seine Kinder und uns liegt es ob, seine Rache an euch
zu vollziehen, denn ihr waret widerspinstig und frevelhaft gegen ihn. Von jeher
war auch euer Gott, der euch wohlzutun versprochen hatte, nicht mit euch zufrie-
den, denn ihr habt iibel vor ihm gehandelt; darum vergass er euch und hat keinen
Gefallen mehr an euch, weil ihr ein hartnéickiges Volk seid. Er trennte sich von
euch, erstrahlte iiber uns und nahm uns an als sein Theil.”*®

Es ist iiberdeutlich, dass wir hier eine ganz von traditionellen-gelehrten Po-
sitionen christlicher Theologie bestimmte Argumentation vor uns haben. Die
Beschworung der Rache durch die Juden (“Sein Blut komme iiber uns und unse-
re Kinder”, Mt 27,25) wird hier zu einer Voraussage dieser Rache durch Christus
selbst. Dazu tritt das Motiv der Verwirkung der géttlichen Gnade durch das wi-
derspenstige Israel und die Verus Israel-These der Theologen, wonach die Chri-
stenheit als Verus Israel in der Gottauserwéhltheit an die Stelle des alten Israel
getreten sei.”’ .

Es ist in der Forschung dariiber diskutiert worden, ob dieser Gedanke der
Rache auf die Kreuzzugspredigt Papst Urbans II. selbst zuriickzufiihren sei oder
ob es sich dabei um eine die Absichten des Papstes missverstehende spitere
Verformung durch andere Kreuzzugsprediger und auch durch einzelne Kreuz-
fahrergruppen handle.”® Wir wissen aus verschiedenen zeitgenossischen Briefen,

55 Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 169 (vgl. Anm. 31
u. 75): “Sehet, wir ziehen nach einem fernen Lande, ziehen dahin, um mit den Ko6ni-
gen des Landes Krieg zu fiihren, wir wagen unser Leben, um alle jene Nationen, die
nicht an den Gekreuzigten glauben, zu téten und zu zertriimmern - um wie viel mehr
verdienen es die Juden, die ihn umgebracht und gehingt haben!” Vgl. auch 172. Elie-
ser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 154 (vgl. Anm 31 u.
75): “Als sie nun auf ihrem Zuge durch die Stddte kamen, in denen Juden wohnten,
sprachen sie in ihrem Herzen: ‘Sehet, wir ziehen dahin, um unsern Heiland aufzusu-
chen und Rache fiir thn an den Ismaeliten zu iiben; und hier sind die Juden, die ihn
umgebracht und gekreuzigt haben! So lasset zuerst an ihnen uns Rache nehmen und
sie austilgen unter den Volkern, dass der Name Israel nicht mehr erwéhnt werde;
oder sie sollen unseresgleichen werden und zu unserm Glauben sich bekennen.’”

56 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 88f (vgl.
Anm. 31 u. 75); vgl. auch Mainzer Anonymus, aaO 169 (vgl. Anm. 31 u. 75).

57 Vgl. Simon, Marcel, Verus Israel, Etude sur les relations entre Chrétiens et Juifs dans
I’Empire romain (135-425), Bibliothéque des écoles frangaises d’Athénes et de
Rome 166, Paris 1948; Ruether, Rosemary, aaO (vgl. Anm. 16).

58 Besonders Peter dem Eremiten ist eine solche vergrobernde Rolle zugeschrieben
worden, vgl. Cole, Penny J., aa0 34-36 (vgl. Anm. 43). Man wird sicher nicht anneh-
men diirfen, dass der Papst mit den Pogromen einverstanden war; Shapiro, Alexan-
der M., Jews and Christians in the Period of the Crusades, A Commentary on the First

248



dass Berichte tiber die Greueltaten der Tiirken damals umliefen. In einem Brief
kommt sogar Urban II. selbst darauf zu sprechen. Jean Flori hat dazu bemerkt: “I1
serait donc surprenant, pour ne pas dire plus, qu’Urbain II n’ait pas abordé a
Clermont le théme mobilisateur entre tous qu’était la description des ‘crimes’
commis par les Turcs dans les ‘territoires occuppés’ d’ Antioche, voire de Palésti-
ne.”” Tatséchlich sprechen die drei wichtigsten Augenzeugenberichte der Rede
Urbans in Clermont davon, der Papst habe die Beschmutzungen und Greuel an
den heiligen Stitten geschildert und dazu aufgerufen, die Ungldubigen daraus zu
vertreiben, Jerusalem zu befreien, den Boden der heiligen Stiitten in Besitz zu
nehmen. Zwar ist der Rachegedanke nicht explizit erwéhnt, aber die Schilderung
der Greuel und die darauf folgende Aufforderung zum Handeln musste einen
solchen Gedanken nahelegen. Einer der Augenzeugen, Baudri de Dol, berichtet
auch, Urban habe den Psalm 79 zitiert: “O Gott, Heiden sind in dein Erbe einge-
fallen, haben deinen heiligen Tempel befleckt und Jerusalem zu Steinhaufen ge-
macht.”®

Jonathan Riley-Smith hat besonders scharf herausgearbeitet, dass diese Ra-
che den vom Papst besonders zum Kreuzzug aufgeforderten Rittern auch als eine
lehnsrechtliche Vasallenpflicht erscheinen musste: Gott, der Herr (dominus -
bedeutet zugleich Lehnsherr), hat den Glaubigen (fideles - zugleich Lehnsleute)
soviele Wohltaten (beneficia - zugleich Lehen) erwiesen, dass diese ihm nun als
Gegenleistung fides und servitium (Treue und Dienst) schulden, der auch darin
besteht, ihm sein bestrittenes Erbe mit der Waffe in der Hand zuriickzuerobern
und die Schmihungen seiner Ehre zu richen. Die Kirche habe in der Kreuzzugs-
predigt zur Werbung von Rittern die diesen geldufigen Bilder der Familienfehde
verwendet: Rache an den Ungliubigen fiir die den christlichen Briidern und dem
Vatergott angetane Schmach. “The crusade was in this sense a blood-feud waged
against those who had harmed members of Christ’s family.”®!

Der Rachegedanke, der fiir Urbans Kreuzzugspredigt von Clermont nicht
zweifelsfrei nachzuweisen ist, findet sich dann klar in einem Brief Urbans an die
Kreuzfahrer vom Beginn des Jahres 1097: Hier ist davon die Rede, man solle das
Kreuz nehmen, um die Schmihung, welche Christus in Jerusalem wiederfahren

Holocaust, in: Journal of Ecumenical Studies 9 (1972), 725-745, 735, weist zumin-
dest darauf hin, dass von einem Protest des Papstes gegen die Massaker keine Quelle
berichtet.

59 Flori, Jean, aaO 15 (vgl. Anm. 44). Dass die judenfeindlichen Kreuzfahrer durch
Greuelberichte motiviert waren, berichtet z.B. Ekkehard von Aura, Chronicon uni-
versale, in: MGH SS 6, 1-265; lateinisch-deutsch in: Schmale, Franz-Josef/Schmale-
Ott, Irene (Hg), Frutolfs und Ekkehards Chroniken und die anonyme Kaiserchronik,
Ausgewiihlte Quellen zur deutschen Geschichte des Mittelalters 15, Darmstadt 1972,
insbes. 124f,

60 Baldrici episcopi Dolensis Historia Jerosolimitana, in: Recueil des Historiens des
croisades, Historiens occidentaux, Bd. 4, Paris 1879, 14.

61 Riley-Smith, Jonathan, Crusading as an Act of Love, in: History 65 (1980), 177-192,
insbes. 191.

249



sei, zu riachen; und hier verwendet Urban auch Psalm 79 in dem Sinne, wie es
Baudri de Dol schon fiir Clermont berichtet.5?

Der Nachweis, dass der Gedanke der Rache fiir die Schméhung Christi und
des Christentums in Jerusalem zur Grundausstattung des Kreuzzugsaufrufs ge-
horte, sei es nun durch den Papst selbst oder doch in seiner Umgebung, ist in
unserem Zusammenhang von eminenter Bedeutung. Denn aus diesem Gedanken
lasst sich das Umschlagen des Kreuzzugs in eine Pogromwelle gegen die Juden
einleuchtend erkldren. Die aktuelle Schmihung Christi in Jerusalem durch die
mohammedanischen Feinde des Christentums liess sich sehr leicht assimilieren
mit der einstigen Schmihung Christi durch die jiidischen Feinde des Christen-
tums.®* Ohnehin wurde die Assimilation von Mohammedanern und Juden schon
durch eine lange Tradition begiinstigt: Die Juden als Verbiindete der Mohamme-
daner gegen die Christen sind, wie erwéhnt, ein altes Feindstereotyp. Von allem
Anfang an ist bei den Pogromen die Assimilation von jiidischen mit muslimi-
schen Feinden Christi durch die Kreuzfahrer explizit gegeben. Schon in seinem
kurzen Bericht iiber den Pogrom von Rouen im Dezember 1095 legt Guibert de
Nogent den Judenschlidchtern den Ausspruch in den Mund: “Nachdem wir gros-
se Distanzen zuriickgelegt haben, wollen wir die Feinde Gottes im Osten angrei-
fen, obwohl doch die Juden, die schlimmsten Feinde Gottes, vor unseren Augen
sind. Das heisst unser Werk verkehrt tun.”** Bei der folgenden Pogromwelle
kehrt dieser Gedanke als Motivation des Judenschlagens immer wieder.®®> Auch
das Rachemotiv taucht damit verbunden in den Quellen immer wieder als An-

62 Vgl. Ramackers, J., Zwei unbekannte Briefe Urbans II., in: Quellen und Forschun-
gen aus italienischen Archiven und Bibliotheken 26 (1935/36), 275f. Vgl. Cowdrey,
Herbert E. J., The Gregorian Papacy, Byzantium and the First Crusade, in: Howard-
Johnston, J. D. (Hg.), Byzantium and the West, c. 850 — c. 1200, Amsterdam 1988,
165.

63 Schon Meyer von Knonau hatte dies fiir zentral gehalten: Meyer von Knonau, Ge-
rold, aaO 504 (vgl. Anm. 1): “Durch die Opferung von mehreren Tausenden hatten
die ersten zur Befreiung des heiligen Grabes Geriisteten vorerst fiir den Gekreuzigten
an dessen Mordern Rache zu nehmen gesucht.” Vgl. jetzt v.a. Flori, Jean, aaO 17
(vgl. Anm. 44).

64 Guibert de Nogent, De vita sua, Labande, E.-R. (Hg), Paris 1981, 246-248, insbes.
134f: “Nos Dei hostes Orientem versus, longis terrarum tractibus transmissis, desi-
deramus aggredi, cum ante oculos nostros sint Judaei, quibus inimicior existat gens
nulla Dei; praeposterus”, inquiunt, “labor est!”; engl. Ubersetzung: Benton, John F.
(Hg), Self and Society in Medieval France, The Memoirs of Abbot Guibert of Nogent
(10647 - c. 1125), New York 1970, 134f.

65 Vgl. Alberti Aquensis Historiae, in: Recueil des historiens des Croisades, Historiens
occidentaux, Bd. 4, Paris 1879, Buch 1, Kap. 26, 292. Richard von Poitiers, Chroni-
con, Recueil des historiens des Gaules et de la France 12, Paris 1781, 411-421, 411f;
Annalista Saxo, in: MGH SS 6, 729; Ekkehard von Aura, Chronicon universale, aaO
(vgl. Anm. 59): Schmale, Franz-Josef/Schmale-Ott, Irene (Hg), aaO 124f: “Qui et
ipsi nefandissimas Iudeorum reliquias, ut vere intestinos hostes ecclesie, per civitates
quas transibant aut omnino delebant aut ad baptismatis refugium compellebant,
quorum tamen plurimi sicut canes ad vomitum postea retro rediebant.” “Sie vernich-
teten in den Stédten, die sie durchzogen, die verruchten Uberreste der Juden als die in

250



trieb der Judenschlichter auf. Nach einer hebridischen Quelle soll einer der be-
kanntesten Anfiihrer des Kreuzzugs, Gottfried von Bouillon, erklért haben, dass
er das Blut Christi am Blute der Juden riachen und keinen von ihnen iibriglassen
wolle. 5

In den Berichten der drei Augenzeugen der Rede Urbans II. fehlt jeder Hin-
weis darauf, dass er auch das zu dieser Zeit wieder stark diskutierte Thema der
Eschatologie, des Weltendes, des Kampfes mit dem Antichrist, des Jiingsten
Gerichts und des tausendjihrigen Reiches Gottes auf Erden, aufgegriffen habe.®’
Hingegen erwihnt Guibert de Nogent, der Papst habe das Kommen des An-
tichrist angekiindigt und darauf hingewiesen, dieser werde in Jerusalem nicht
Juden oder Heiden bekdmpfen, sondern die Christen. Es miissten deshalb Chri-
sten im Heiligen Land den Kampf gegen den Antichrist und gegen die Feinde
Gottes aufnehmen.®® Wahrscheinlich hat der Papst dieses Thema nicht beriihrt,
sondern es ist ihm bloss von Guibert de Nogent unterschoben worden. Guibert
nahm damit aber ein damals volkstiimliches Thema auf, das durch andere Kreuz-
zugsprediger vom Schlage eines Petrus Eremita verwendet wurde.® Im 11. Jahr-
hundert sind verschiedene prophetische Texte nach antiken Vorbildern als an-
gebliche Prophezeiungen der Sibyllen verfasst und in Umlauf gebracht worden.”
In diesen angeblich in der Antike entstandenen Texten wird der Untergang des
romischen Reiches, dann des Perserreiches vorausgesagt. Darauf erfolge der
Aufschwung der Araber, der S6hne Ismaels, die christliche Gebiete erobern und
Agypten, den Orient, Syrien knechten wiirden. Schliesslich wiirden sie die heili-
gen Stitten besudeln, worauf sich der Konig der Griechen und der Rémer erman-

Wahrheit inneren Feinde der Kirche entweder vollig oder zwangen sie, in der Taufe
Zuflucht zu suchen.” In den hebriischen Texten ist dieser Gedanke besonders deut-
lich bei Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 82 (vgl.
Anm. 31 u. 75): “Sehet, wir ziehen den weiten Weg, um die Grabstitte aufzusuchen
und uns an den Ismaeliten zu riachen, und siehe, hier wohnen unter uns die Juden,
deren Viter ihn unverschuldet umgebracht und gekreuzigt haben! So lasset zuerst an
ihnen uns Rache nehmen und sie austilgen unter den Vélkern ...”, oder 89: “Befindet
sich denn nicht unter uns ein Volk, das unsern Glauben nicht achtet und deren Viter
sogar unsern Gott gehéngt haben?”

66 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 87 (vgl. Anm.
31 u. 75); Mainzer Anonymus, aaO 169-186 (vgl. Anm. 31 u. 75).

67 Vgl. Alphandéry, Paul, La Chrétienté et I'idée de croisade, 2 Bde, Paris 1954-59;
Alphandéry hat in apokalyptischen Ideen den Kern des 1. Kreuzzugs gesehen. Vgl.
dagegen McGinn, Bernard, Iter sancti Sepulchri, The Piety of the First Crusaders, in:
Lackner, Bede Karl/Philip, Kenneth Roy (Hg), Essays on Medieval Civilisation,
Austin 1978, 33-73, insbes. 46-48.

68 Vgl. Guiberti abbatis Gesta Dei per Francos, aaO Buch 2, Kap. 4, 137 (vgl. Anm 41).
Vgl. auch Liebeschiitz, Hans, aaO 266 (vgl. Anm. 31).

69 Dies ist die Hauptthese von Flori, Jean, aaO 24 (vgl. Anm. 44). Grundlegend zu Peter
war Hagenmeyer, Heinrich, Peter der Eremite, Ein kritischer Beitrag zur Geschichte
des ersten Kreuzzugs, Leipzig 1879; vgl. auch Coupe, M. D., Peter the Hermit, A
Reassessment, in: Nottingham Medieval Studies 31 (1987), 37-45.

70 Dazu auch Liebeschiitz, Hans, aaO 265 (vgl. Anm. 31).

251



nen und die Christen richen werde. Dann werde der Konig der R6mer einige Zeit
in Jerusalem regieren, ehe der Antichrist erscheine und der Endkampf beginne.
Der Endkaiser werde alle Heiden zur Taufe berufen und mit dem Schwert dieje-
nigen strafen, welche das Kreuz nicht anbeten. Dann wiirden auch die Juden be-
kehrt werden. Der Endkampf mit dem Antichrist werde dann vom Erzengel Mi-
chael auf dem Olberg gewonnen werden’'. Adson de Montier-en-Der verfasste
gegen Ende des 11. Jahrhunderts einen Traktat unter dem Titel “De ortu et tem-
pore antichristi”, in dem er behauptete, der Konig der letzten Tage werde ein
franzosischer Konig sein (ein franzosischer Konigsbruder war Anfiihrer des
Kreuzzugs). Unter ihm werde der Antichrist erscheinen und sich den Seinen zu
erkennen geben, ndmlich den Juden. Er werde sich als der ihnen verheissene
Messias ausgeben, und die Juden wiirden ihm alle anhangen. Dann jedoch wiir-
den die Propheten Elias und Enoch auf die Erde zuriickkehren und wiirden die
Juden zum wahren Christenglauben bekehren. Nach Lea Dasberg wehrte sich die
christliche Welt damit, dass sie den Juden die Figur des Antichrist aufbiirdete,
gegen die alte Uberlieferung, der Messias oder der messianische Endkaiser wer-
de aus dem jiidischen Volk kommen.”

Diese Themen der Endzeit, des Kampfes um Jerusalem und der schliessli-
chen Bekehrung der Juden verbanden sich zu einer gefihrlichen Mischung, denn
es lag nahe, einen moglichst grossen Teil der natiirlichen Verbiindeten des An-
tichrist schon friih daran zu hindern, sich zum Endkampf hinter ihm zu sammeln;
in der Praxis bedeutete dies: moglichst viele Juden entweder zu taufen oder zu
vernichten.” Wir wissen, dass solche Prophetien einem der schérfsten Judenver-
folger des Ersten Kreuzzugs, Emicho von Flonheim, Graf im Nahegau, bekannt
waren und dass er die Vorstellung eines Konigs der letzten Tage auf sich selbst
bezog.” Die Alternative Taufe oder Tod, vor die die Kreuzfahrer die Juden stell-
ten, entstammte nach dieser Interpretation keineswegs einem irrationalen Aus-
bruch, sondern unter den gegebenen eschatologischen Erwartungen rationalem
Kalkiil.

Im Rahmen der Kreuzzugspropaganda sind es also die beiden Themen der

71 Vgl. Sackur, Ernst, Sibyllinische Texte und Forschungen, Pseudomethodius, Adso
und die Tiburtinische Sibylle, Halle a.d.S. 1898. Vgl. auch Erdmann, Carl, Endkai-
serglaube und Kreuzzugsgedanken im 11. Jahrhundert, in: Zeitschrift fiir Kirchenge-
schichte 51 (1932), 411ff, Dasberg, Lea, aaO 156-163 (vgl. Anm. 22).

72 Vgl. Dasberg, Lea, aaO 163-173.

73 Vgl. Flori, Jean, aaO 22-24 (vgl. Anm. 44). Klar ist dies etwa formuliert in Gesta Tre-
verorum, in: MGH SS 8, 190: “... cogere illos, aut Dominum Ihesum Christum
credere, aut sub ipsa hora vitae periculis subiacere.” Diese Alternative stellen auch
die hebriischen Berichte heraus, z.B. der Mainzer Anonymus, aaO 168 (vgl. Anm.
31 u. 75): “Entweder miissen die Juden sich zu unserm Glauben bekehren oder sie
werden vertilgt sammt Kind und Siugling!”

74 Vgl. Alphandéry, Paul, aaO Bd. 1, 74-76 (vgl. Anm. 67). Vgl. dagegen Riley-Smith,
Jonathan, The First Crusade and the Persecution of Jews, in: Sheils, W. J. (Hg), Per-
secution and Toleration, Studies in Church History 21 (1984), 51-72, 60f. Der Name
Emicho von Leiningen in der dlteren Forschung ist unrichtig geméss Toussaint, Ingo,
Die Grafen von Leiningen, Sigmaringen 1982.

252



Rache fiir die Schmihung Christi und der Christen und der Eschatologie, welche
ein starkes judenfeindliches Potential entfalten konnten. Beide Themen lassen
sich quellenmissig zwar nicht direkt mit dem Aufruf Papst Urbans II. von Cler-
mont verbinden. Sie sind aber als Hauptthemen der Kreuzzugspredigten klar
belegt und sicher von enormer volkstiimlicher Wirkung gewesen, auch auf An-
fithrer wie Gottfried von Bouillon und Graf Emicho.

Aus diesen Voraussetzungen ergibt sich auch, dass nicht die Ausrottung,
sondern die Bekehrung der Juden das erste Ziel sein musste. Vor allem in den
hebriischen Quellen, deren kritische Edition bis heute ein Desiderat darstellt™,
steht das Ziel der Konversion vollig im Vordergrund. Die neueren Forschungen

75 Eine Edition samt deutscher Ubersetzung und quellenkritischem Vorwort von Harry
Bresslau enthilt hebriische Berichte zu den Kreuzziigen: Neubauer, Adolf/Stern,
Moritz (Hg), Baer, S. (Ubers.), Hebrdische Berichte iiber die Judenverfolgungen
wdhrend der Kreuzziige, Quellen zur Geschichte der Juden in Deutschland 2, Berlin
1892 (vgl. Anm 31). Es handelt sich um drei Berichte, ndmlich 1-30 bzw. 81-152,
Bericht des Salomo bar Simeon; 36-46 bzw. 153-168, Bericht des Elieser bar Na-
than; 47-57 bzw. 169-186 sog. Mainzer Anonymus, d.h. anonymer Bericht der
Darmstidter Handschrift, Reprint des hebriischen Textes in: Habermann, Abraham
M., aaO (vgl. Anm. 17). Die schon 1957 durch Baron, Salo Wittmayer, aaO 286 (vgl.
Anm. 21) angemahnte kritische Edition fehlt noch immer. Zur Quellenkritik: Rezen-
sion der Ausgabe von Neubauer/Stern durch M. Brann, in: Monatsschrift fiir Ge-
schichte und Wissenschaft des Judentums 37 (1893), 285-288; Porges, Nathan, Les
relations hébraiques des persécutions des Juifs pendant la premiére croisade, in: Re-
vue des Etudes Juives 25 (1892), 181-201; 26 (1893), 183-197; Elbogen, Ismar, Zu
den hebriischen Berichten iiber die Judenverfolgung im Jahre 1096, in: Festschrift
Martin Philippson, aaO 6-24 (vgl. Anm. 19); Sonne, Isaiah, Nouvel examen des trois
relations hébraiques sur les persecutions de 1096, in: Revue des études juives 95
(1937), 113-156; Chazan, Robert, The Hebrew First-Crusade Chronicles, in: Revue
des études juives 133 (1974), 235-254; ders., The Hebrew First-Crusade Chronicles,
Further Reflections, in: Academy of Jewish Studies Review 3 (1978), 79-98; Sapir
Abulafia, Anna, The Interrelationship between the Hebrew Chronicles on the First
Crusade, in: Journal of Semitic Studies 27 (1982), 221-239. Eine weitere deutsche
Ubersetzung in: Birnbaum, Nathan/Herrmann, Hugo (Ubers. aus dem Hebriischen),
Edom, Berichte jiidischer Zeugen und Zeitgenossen iiber die Judenverfolgungen
wihrend der Kreuzziige, Berlin 1919. Englische Ubersetzung in: Eidelberg, Shlomo,
The Jews and the Crusaders, The Hebrew Chronicles of the First and Second Crusa-
des, Madison 1977. Eine neue englische Ubersetzung der Berichte des Mainzer An-
onymus und Salomo bar Simeon enthilt Chazan, Robert, aaO 297-223 (vgl. Anm.
22). Merkwiirdigerweise arbeitet Chazan die bisherige Quellenkritik weder im Text
noch in den Anmerkungen konsequent ein. So iibersetzt er den ersten Satz des An-
onymus kommentarlos mit: “I shall begin the account of the former persecution”,
was das Erleben spiterer Verfolgungen voraussetzt. Gegen eine sinngemiss gleiche
Ubersetzung ins Deutsche von Baer hat Anna Sapir Abulafia, aaO 232 (vgl. oben),
aber eingewendet, der Satz bedeute vielmehr: “Now I want to report on the occasion
of the persecutions in general and I want to speak of the other communities.” Die
Sache ist fiir die Datierung erheblich: Harry Bresslau hielt diesen Bericht aufgrund
dieses Satzes fiir den jiingsten, Abulafia fiir den éltesten, Chazan hat sich ihr ange-
schlossen. Religiose Dichtungen zu den Verfolgungen in Mainz jetzt in: Hirschhorn,
Simon (Hg), Tora, wer wird dich nun erheben? Religiose Dichtungen der Juden aus
dem mittelalterlichen Mainz, Gerlingen 1995 (vgl. dazu die Rezension in diesem

253



zur Textsorte dieser Berichte™ haben herausgestrichen, dass es ihnen ebenso wie
den religiosen Dichtungen und den Verzeichnissen der Mirtyrer in Memorbii-
chern nicht um historische genaue Schilderungen der Massaker geht, sondern
darum, die heroische Glaubensfestigkeit der jiidischen Mirtyrer zu preisen und
ihre Erinnerung zu sichern. Deshalb wird man schon von ihrer Tendenz her da-
mit rechnen miissen, dass Glaubensmotive im Vordergrund stehen und jiidischer
Widerstand gegen blosse Beutegier der Christen in den Hintergrund treten muss.
Wiire es den Christen nur um Beute gegangen, so ergibe die Reaktion der Juden
- ndmlich das massenhafte Martyrium - keinen Sinn.”

Die Alternative Taufe oder Tod scheint eine echte gewesen zu sein.” In
Trier sind die von Erzbischof Eilbert (1079-1101) zwangsgetauften Juden ver-
schont geblieben und spéter auch wieder zum fritheren Glauben zuriickgekehrt.”
Auch die Juden in Kerpen und Geldern liessen sich taufen. In den meisten Orten,
die von den Verfolgungen betroffen waren, sind zumindest einige Juden durch
die Taufe dem Tod entgangen (Mainz, Metz, Prag, Regensburg, Worms). In
Speyer starben nur jene Juden, welche, von den Kreuzfahrern in den Dom ge-
schleppt, sich dort der Taufe verweigerten.®® Wie sehr die christlichen Verfolger,
oder jedenfalls Teile von ihnen, die Konversion bevorzugt hitten, geht daraus
hervor, dass sie eine hochangesehene Jiidin auf den Knien anflehten, sich doch
taufen zu lassen und so dem Tod zu entgehen.?! Es ist wohlgemerkt eine hebrii-
sche Quelle, welche das Geschehen so darstellt.

In der Literatur wird hingegen vielfach eine 6konomische Motivation be-
tont, welche im Einzelfall unterschiedlich akzentuiert auftritt. Fiir R. I. Moore tat
das Volk bei den durch die Anfiihrer zu verantwortenden Massakern nicht auf-
grund eines unbelegten populdren Antisemitismus mit, sondern weil es jede Ge-

Heft von Stefan Schreiner, die Red.). Vgl. dazu auch Zunz, Leopold, Die synagogale
Poesie des Mittelalters, Berlin 1855-1859, 2. verbesserte Aufl. Frankfurt 1920. Die
Listen der Opfer finden sich in: Salfeld, Siegmund (Hg), Das Martyrologium des
Niirnberger Memorbuches, Quellen zur Geschichte der Juden in Deutschland 3, Ber-
lin 1898.

76 Vgl. insbesondere Marcus, Ivan G., From Politics to Martyrdom, Shifting Paradigms
in the Hebrew Narratives of the 1096 Crusade Riots’, in: Prooftexts 2 (1982), 40-52;
Reprint in: Cohen, Jeremy (Hg), Essential Papers on Judaism and Christianity in
Conflict, From Late Antiquity to the Reformation, New York 1991, 469-483.

77 Vgl. Stemberger, Brigitte, Zu den Judenverfolgungen in Deutschland zur Zeit der er-
sten beiden Kreuzziige, in: Kairos 20 (1978), 53-72 und 151-157, 63, 70.

78 Zur Rolle der Mission beim ersten Kreuzzug vgl. Cutler, Allan Harris, The First
Crusade and the Idea of Conversion, in: Muslim World 58 (1968), 57-61 und 155-
164, der sich indessen hier nur am Rand fiir die Juden interessiert.

79 Vgl. Gesta Treverorum, in: MGH SS 8, 190-191. Vgl. auch Salomo bar Simeon, in:
Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 136 (vgl. Anm. 31 u. 75), der betont, man
habe nicht den Tod der Juden gewollt, sondern ihre Taufe.

80 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 84; Elieser
bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 154f (vgl. Anm 75).

81 Vgl. Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 176.

254



legenheit zum Pliindern ergriff, ob es sich bei den Opfern um Juden oder andere
handelte.®? Tatséichlich sind ja die Scharen des sogenannten Bauernkreuzzugs
dann wegen ihres wiisten Treibens in Ungarn und auf dem Balkan aufgerieben
worden. Mit einer gewissen Plausibilitit ist von der Forschung auf Pliinderung
als Form der Versorgung der Kreuzfahrerheere hingewiesen worden.* In diesen
Zusammenhang gehort insbesondere das Erpressungsmotiv. Petrus Eremita
brachte einen Brief franzosischen Judengemeinden mit der Aufforderung an die
rheinischen Juden, ihn und seine Scharen materiell zu unterstiitzen. Die hebrii-
schen Berichte weisen darauf hin, dass die Juden versuchten, durch Bestechung
die Schonung durch die Kreuzfahrer oder den Schutz der Bischofe, Fiirsten und
Stidter zu erkaufen.®* Aber diese wirtschaftliche Motivation steht doch insge-
samt in den hebréischen Berichten keineswegs im Vordergrund. Dass die christ-
lichen Angreifer vielfach zuerst die Torarollen als zentralstes Element jiidischer
Religiositit profanierten, zeigt gleichfalls ihre wahre Motivation an.%

Interessant erscheint mir eine Gegeniiberstellung der beiden ausfiihrlichsten
ungefihr zeitgenossischen christlichen Berichte. Ekkehard von Aura, selbst
Kreuzzugsteilnehmer, billigt die Beseitigung der Juden durch Taufe oder Tod
ausdriicklich und sieht in Graf Emicho, dem iibelsten Judenschlidchter, geradezu
einen zweiten Saulus, der sich zu religiosem Eifer bekehrt habe.®* Umgekehrt
verurteilt Albert von Aachen® die Judenmorde mit scharfen Worten und gibt den
Juden im Zusammenhang mit den Verfolgungen nicht ein einziges abschitziges

82 Vgl. Moore, R. 1., aaO 118 (vgl. Anm. 11).
83 Vgl. Riley-Smith, aaO 57f (vgl. Anm. 74).

84 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 86f, 93 (vgl.
Anm 75); Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 170,
172 (vgl. Anm 75).

85 Vgl. unten.

86 Schmale, Franz-Josef/Schmale-Ott, Irene (Hg), Frutolfs und Ekkehards Chroniken
und die anonyme Kaiserchronik, aaO 124f (vgl. Anm. 59): “Qui et ipsi nefandissi-
mas Iudeorum reliquias, ut vere intestinos hostes ecclesie, per civitates quas transi-
bant aut omnino delebant aut ad baptismatis refugium compellebant, quorum tamen
plurimi sicut canes ad vomitum postea retro rediebant.” “Sie vernichteten in den
Stiddten, die sie durchzogen, die verruchten Uberreste der Juden als die in Wahrheit
inneren Feinde der Kirche entweder vollig oder zwangen sie, in der Taufe Zuflucht
zu suchen; die meisten von ihnen kehrten jedoch spiter - wie die Hunde zum Erbro-
chenen - wieder zum fritheren Glauben zuriick.” Von Emichos Scharen berichtet er
146f: “... wo sie das verdammenswerte Volk der Juden (execrabilem Iudeorum ple-
bem) antrafen, da bedienten sie sich ihres christlichen Eifers dazu, es entweder vollig
zu vernichten oder es in den Schoss der Kirche zu treiben.” Die Gesta Treverorum,
in: MGH 8, 190f, sehen in der Weigerung der Juden, sich taufen zu lassen, ein Werk
des Teufels. Lotter, Friedrich, Die Judenverfolgung des “Konigs Rintfleisch” in
Franken um 1298, in: Zeitschrift fiir historische Forschung 4 (1988), 336, meint un-
zutreffend, die Verfolgungen des 1. Kreuzzugs seien von den christlichen Autoren in
der Regel scharf verurteilt worden.

87 In der neueren Literatur hat sich Aachen gegen Aix-en-Provence als Auflosung sei-
nes Namens durchgesetzt. Wir wissen iiber ihn praktisch nichts.

255



Wort. Bei ihm steht das Beutemotiv, die Bereicherung am Vermdgen der Juden,
vollig im Vordergrund.® Eine “ideelle” Motivation schreibt er den Verfolgern
nicht zu, obwohl er weiss, dass sie von ihren Untaten “versicherten, dies sei der
Anfang ihres Zuges und ihres Geltbnisses gegen die Feinde des christlichen
Glaubens.”® Die Zuschreibung ideeller Motivation erscheint nur moglich, wenn
der Berichtende die Taten billigte. Zusammenfassend diirfte das Urteil von Ro-
bert Chazan in dieser Frage zutreffen: “The goal of the attacks was certainly not
plunder. Plundering by the crusaders manifested itself after the fact, as a kind of
spoils of war.”?

Der Anonymus von Mainz weiss von einer weiteren geistlichen Motivation:
“Sie liessen einen Ausruf der Freiheitserkldrung [Freibrief] ergehen, dass einem
jeden, der einen Juden umbringt, alle Siinden vergeben werden.”! Es scheint
sich dabei um eine volkstiimliche Ubertragung des von den Kreuzzugpredigern
in Aussicht gestellten Plenarablasses fiir die Kreuzfahrt auf das Judenschlachten
zu handeln. Das als verdienstvoll aufgefasste Téten der Feinde Christi ist hier
nicht nur auf Moslems, sondern auch auf Juden bezogen.

Gavin L. Langmuir bezweifelt nicht die letztlich geistlich-religiose Motiva-
tion der Verfolger, differenziert aber verschiedene Ausformungen der Religiosi-
tat dieser Zeit und deutet die Ausschreitungen als religios formulierten politi-
schen Protest. Dass nur ein kleiner Teil der Kreuzfahrer, namlich niederen
Schichten angehorige Laien aus dem Gebiet zwischen Seine und Rhein, sich
aktiv an den Pogromen beteiligte, spiegle deren spezifische Religiositit. In die-
sem Gebiet hitten Dezentralisierung und rascher sozialer Wandel die alten sozia-
len Muster zerstort. Im Gegensatz zu Gebieten mit starkem zentralem Konigtum
habe sich hier neben einer die kirchliche Gewalt stiitzenden Religiositéit nicht
auch eine die weltliche Gewalt festigende Religiositiit ausgebildet. Wihrend die
Kreuzfahrer aus dem Siiden, auch wenn ihre soziale Lage ungiinstig war, ihre sie
anfithrenden weltlichen Herren anerkannten, hitte ein Teil derjenigen aus dem

88 Alberti Aquensis Historiae, in: Recueil des historiens des Croisades, aaO 292f, (vgl.
Anm. 65), insbes. das Fazit: “Hac Judaeorum caede tam crudeliter peracta, paucisque
elapsis, et paucis timore potius mortis quam amore christianae professis baptizatis,
cum plurimis illorum spoliis comes Emicho, Clareboldus, Thomas, et omnis illa in-
tolerabilis societas virorum ac mulierum viam Iherusalem continuaverunt ...”. Deut-
sche Ubersetzung: Albert von Aachen, Geschichte des ersten Kreuzzugs, Hefele,
Herman (Ubers.), 2 Bde, Jena 1923, 1. Buch, Kap. 28, 34: “So grausam also wurden
die Juden hingemordet; nur wenige entrannen und nur wenige liessen sich taufen,
mehr aus Todesangst als aus Liebe zum christlichen Glauben. Und nun setzten, bela-
den mit der jiidischen Beute, Emicho, Clarebold [de Vendeuil], Thomas und diese
ganze unertrigliche Gesellschaft von Minnern und Weibern ihre Fahrt nach Jerusa-
lem fort ...”.

89 Alberti Aquensis Historiae, aaO Buch 1, Kap. 26, 292 (vgl. Anm. 65): ... asserentes
id esse principium expeditionis suae et obsequii contra hostes fidei christianae.”

90 Chazan, Robert, aaO 68 (vgl. Anm. 22). Vgl. auch Flori, Jean, aaO 6 (vgl. Anm. 44);
“La spoliation des richesses ne semble pas avoir joué un role déterminant dans le
déclenchement de ces pogroms.”

91 Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 170 (vgl. Anm 75).

256



Norden durch Pliinderung und Massaker die weltliche Autoritét herausgefordert.
Darin zeige sich, dass die soziale Dimension ihrer Religiositédt sich aufgelost
hatte.”

Reine Spekulation bleibt die Annahme von R. I. Moore, die hochmittelalter-
lichen Judenverfolgungen seit 1096 seien generell darauf zuriickzufiihren, dass
gebildete Christen die Juden aus ihren Stellungen als Berater und Beauftragte
von Fiirsten und der neu entstehenden Biirokratien hitten verdringen wollen.”

Vollig ohne Quellenbasis ist auch die gelegentlich in der Literatur angefiihr-
te Verhasstheit der Juden wegen ihrer Tatigkeit als Wucherer.” Die Verbreitung
dieses Themas hingt zwar sehr eng mit der Kreuzzugspropaganda zusammen,
nimmt ihren Anfang aber erst mit dem zweiten Kreuzzug.”

Eine besondere Motivation oder vielmehr einen zum Judenschlachten moti-
vierenden Betrug berichtet der Mainzer Anonymus iiber Worms: Hier sei ein
Leichnam mit der Behauptung vorgezeigt worden, die Juden hitten diesen Chri-
sten in Wasser gebriiht und das Wasser dann in die Brunnen geschiittet, um die
Christen zu tSten.®® Schon Harry Bresslau hat darauf hingewiesen, dass das Mo-
tiv der Brunnenvergiftung in diesem Text eine spitere Interpolation darstellen
miisse.”” Der Vorwurf wire in einem Text des 12. Jahrhunderts vollig singuliir.
Der Vorwurf der Brunnenvergiftung taucht erst im 14. Jahrhundert, zunichst
gegen siidfranzosische Leprakranke gerichtet, wieder auf.”® Dagegen haben an-
dere Forscher vermutet, der Vorwurf sei zeitgendssisch, aber hier vollig lokal
geblieben.”” Unméglich ist dies nicht; immerhin ‘ist es aber erstaunlich, dass das
Motiv der Brunnenvergiftung sich im 14. Jahrhundert sofort schneeballartig ver-
breitete, wihrend es hier vollig unbeachtet geblieben sein soll.

92 Vgl. Langmuir, Gavin L., aaO 360-367 (vgl. Anm. 38).

93 Vgl. Moore, R. 1.,2a0 150 (vgl. Anm. 11). Die These erinnert an die Hofjudentheorie
von Arendt, Hannah, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, Frankfurt 1955.

94 Vgl. Runciman, Steven, A History of the Crusades, Bd. 1, New York 1964, 135;
Duncalf, Frederic, aaO 253-279, 263 (vgl. Anm. 42).

95 Vgl. Gilomen, Hans-Jorg, aaO 279 (vgl. Anm. 33) und Anm. 48.

96 Vgl. Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 172 (vgl.
Anm 75).

97 Als Einschub aus dem 14. Jahrhundert betrachtet es auch Stemberger, Brigitte, aaO
56 (vgl. Anm. 77). Fiir zeitgendssisch hilt es hingegen z.B. Dietrich, Ernst Ludwig,
Das Judentum im Zeitalter der Kreuzziige, in: Saeculum 3 (1952), 94-131, 109.

98 Neueste Darstellung, wie die Juden in die Sache allméhlich hineingezogen wurden,
bei Ginzburg, Carlo, Hexensabbat, Entzifferung einer néchtlichen Geschichte, Ber-
lin 1990 (urspriinglich italienisch: Storia notturna, Una decifrazione del sabba, Tori-
no 1989).

99 So Porges, Nathan, aaO und Sonne, Isaiah, aaO (vgl. Anm. 75).

257



3. Die Titer

Schon die éltere Forschung hatte die Verfolgungen des Ersten Kreuzzugs
ungebildeten Bauernhaufen angelastet. Die materielle Not habe die Bauernscha-
ren zum Kreuzzug getrieben; jene Gruppen, welche die Pogrome veranstalteten
seien Bauernheere gewesen. Schon bei Theodor Wolff ist zudem der Judenhass
v.a. den franzdsischen Bauern zugeschrieben worden. Zu den Verfolgungen am
Rhein meinte er: “Die Hetze brach in Deutschland auch erst aus, als Franzosen
ihren Fuss auf deutschen Boden setzten.”'® Auch Friedrich Lotter behauptet
neuerdings, die Verfolgungen wiirden “auch von den jiidischen Chronisten im
wesentlichen ‘fremdem Volk’, nicht den deutschen Mitbiirgern angelastet.”!"!
Ausser von den Ereignissen in Rouen wissen wir indessen kaum etwas Konkre-
tes iiber Judenverfolgungen in Frankreich zu dieser Zeit, obwohl der zeitgenossi-
sche Chronist Richard von Poitiers behauptet, die Juden seien praktisch in ganz
Frankreich massakriert worden, und obschon Hugo von Flavigny von Verfol-
gungen an vielen Orten spricht.!”? Neue Forschungen haben zu Tage gefordert,
dass Kreuzfahrer aus der Provence und der Languedoc eine provenzalische Ju-
dengemeinde vernichtet haben, vermutlich diejenige von Monieux in der
Vaucluse.'® Jonathan Riley-Smith vermutet, dass die Verfolgungen auch in
Frankreich méglicherweise weitverbreitet waren, obwohl sich dazu keine Zeug-
nisse erhalten haben.'™ Die in der élteren Literatur oft aufgestellte Behauptung,
zu gewalttitigen Verfolgungen der Juden durch die Kreuzfahrer sei es erst auf
deutschem Reichsboden gekommen, ist nach diesen neueren Forschungen jeden-
falls sehr zweifelhaft.'® Sicher unzutreffend ist die Leugnung der Beteiligung
der einheimischen deutschen Bevélkerung.!% Schon die Berichte des Salomo bar
Simeon und des Elieser bar Nathan nennen die Judenfeinde “freche Gesichter,
welsches Volk, eine grimmige, ungestiime Schar von Franzosen und Deutschen
aus allen Ecken und Enden, die sich vorgenommen hatten, nach der heiligen
Stadt Jerusalem zu ziehen, um dort das Grab ihres Heilandes aufzusuchen, die

100 Wolff, Theodor, aaO 161 (vgl. Anm. 1); s. auch 154 im Zusammenhang mit dem
Pogrom an den Prager Juden: “Folkers Leute hatten aus Frankreich einen glithenden
Hass gegen den jiidischen Namen mitgebracht”.

101 Lotter, Friedrich, aaO 336 (vgl. Anm. 86).

102 Richard von Poitiers, aaO 411 (vgl. Anm. 65): “Antequam tamen illuc pergerent, Ju-
daeos per omnem fere Galliam, praeter eos qui baptisari voluerunt, multa strage pere-

merunt.” ; vgl. Hugo von Flavigny, in: Recueil des historiens des Gaules et de la Fran-
ce 13, 1869, 623; vgl. auch Sigebert von Gembloux, Chronica, in: MGH SS 6, 367.

103 Golb, Norman, New Light on the Persecution of French Jews at the Time of the First
Crusade, in: Proceedings of the American Academy of Jewish Research 34 (1966),
1-63, behandelt 26ff auch den Anteil von Franzosen an den Verfolgungen im Reich.

104 Vgl. Riley-Smith, Jonathan, aaO 51 (vgl. Anm. 74).

105 Georg Caro, Steven Runciman und Salo W. Baron haben sogar den Bericht Guiberts
von Nogent iiber den Pogrom von Rouen in Zweifel gezogen; s. dazu Golb, Norman,
aa0 25f (vgl. Anm. 103).

106 Zutreffend dazu Stemberger, Brigitte, aaO 60f (vgl. Anm. 77).

258



Ismaeliten von dort auszutreiben und sich des Landes zu beméchtigen.””!?”

Auch das durchaus deutsche Heer des Grafen Emicho, des schirfsten Juden-
feinds!%, charakterisierte Wolff als Bauernhaufen.!® Fiir Norman Cohn waren
die Massaker das Werk von Horden von Armen, an dem Ritter und Knechte des
offiziellen Kreuzheeres sich nicht beteiligten.!'® Diese Sicht rechnet mit einer
volkstiimlichen Judenfeindschaft als Hintergrund der Ausschreitungen. Dass
angesichts von Teuerung nach einer schlechten Ernte 1095 vielen armen Land-
bewohnern der Kreuzzug als ein Ausweg erschienen sei, ist plausibel.'"! Auch ist
darauf hingewiesen worden, dass die Juden als Verwalter der Grundherren und
Geldgeber der reichen Stiddter mit Adel und Biirgertum besonders verbunden
waren, gegen die sich 6fter der Unwille des einfachen Volkes richtete.!”? Fiir Lea
Dasberg sind die Fronten klar: “Kaiser und Kaufleute auf seiten der Juden,
Kreuzziigler und deren Anhinger aus den niederen Volksschichten gegen die
Juden.” Aber nicht soziale Ursachen hitten sich dabei ausgewirkt, sondern der
Investiturstreit als Kampf der Kirche gegen den deutschen Konig auch als Juden-
herrn und Urheber des Judenrechts.'”® Aufgrund der fritheren Propaganda eines
Gregors VII. habe das Volk das fiir Urbans Plan, im Orient die Christen zu be-
freien, als ziindendende Losung ausgegebene Wort “Jerusalem” selbstindig in
“Heiliges Grab” iibersetzt und dabei an die schuldigen Christusmorder gedacht:
die Juden.'*

Besonders scharf hat der These von der Urheberschaft des einfachen Volkes
an den Pogromen R. I. Moore widersprochen. “The massacres of 1096 themsel-
ves were the work not of ‘the people’ but of crusading armies composed of
mounted knights and led by nobles.” Nicht das gewohnliche Volk, sondern die
ritterlichen Anfiihrer seien fiir die Pogrome verantwortlich. Die Ubergriffe seien
durch Armeen veriibt worden, welche auf ihrem Durchmarsch schlecht organi-
siert und noch schlechter versorgt wurden. Es sei um Beute zur Versorgung ge-
gangen. Jonathan Riley-Smith hat zwar darauf hingewiesen, dass in den invol-
vierten Kreuzheeren schon nach dem Zeugnis der Zeitgenossen eine verhiltnis-
missig grosse Zahl von kampfungewohntem und kampfunfihigem Volk, von

107 Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 82; Elieser bar
Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 153 (vgl. Anm 75).

108 Besonders in dem spiten Bericht von Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/
Stern, Moritz (Hg), aaO 92f, wird er als der schlimmste Judenfeind herausgehoben.

109 Vgl. aaO 164.

110 Vgl. Cohn, Norman, The Pursuit of the Millennium, Revolutionary Millenarians and
Mystical Anarchists of the Middle Ages, London 1957, Neudruck Frogmore 1970;
deutsch: Das neue irdische Paradies, Revolutiondrer Millenarismus und mystischer
Anarchismus im mittelalterlichen Europa, Reinbek bei Hamburg 1988, 60-71: “Die
ersten Kreuzziige der Armen”, insbes. 68.

111 So etwa Liebeschiitz, Hans, aaO 269f (vgl. Anm. 31).

112 Vgl. Dahan, Gilbert, aaO 32 (vgl. Anm. 5) mit weiteren Literaturangaben.
113 Vgl. Dasberg, Lea, aaO, 139f., 150 (vgl. Anm. 22).

114 Vgl. aaO 153.

259



Armen und selbst Frauen und Kindern mitzogen und dass die zeitgendssischen
Berichte diesen Elementen die auf dem Weg nicht nur gegen die Juden, sondern
dann auch in Ungarn begangenen Exzesse zuschrieben. Er hob jedoch auch die
zahlreichen Ritter und Adligen hervor, die diese Heere anfiihrten, und gelangte
zu dem Urteil: “It is not possible, therefore, to adhere to the comforting view that
the massacres were perpetrated by gangs of peasants. Most were carried out by
armies containing crusaders from all parts of western Europe, led by experienced
captains.”'® Ich sehe nicht ganz, was daran “trostlich” sein sollte, wenn Bauern
die Massaker begangen hitten. Robert Chazan hat nun erneut betont, es sei nichts
bekannt von irgendwelchen Ubergriffen gegen die Juden auf europédischem Bo-
den durch die gut organisierten, professionellen Kreuzzugsheere unter hochadli-
ger Filhrung etwa eines Raymond von Saint-Gilles, Bohemund von Tarent, Hugo
von Vermandois, Robert von der Normandie, Stephan von Blois oder den drei
Briidern Gottfried, Eustache und Baldwin von Bouillon, obwohl auch iiber diese
Heere gelegentlich Disziplinlosigkeiten berichtet werden. Selbst an der Erpres-
sung von Geldern von den verdngstigten Juden des Rheinlands hat sich nur gera-
de das Heer Gottfrieds von Bouillon beteiligt. “In sum, the baronial armies seem
to have caused no damage to European Jewry, with only Godfrey of Bouillon
exploiting Jewish fears in order to extort funds for the journey.”!!®

Sicher waren nicht nur fremde und entwurzelte Bauern beteiligt. Nach dem
Bericht des Mainzer Anonymus waren unter den Verfolgern zu Worms auch die
Bauern der umliegenden Doérfer.''” Die aus Mainz nach Riidesheim geflohenen
Juden wurden durch die Bauern der Umgebung ermordet.''8

Die Haltung der Stidter in jenen Orten, in welchen es zu Pogromen kam,
war unterschiedlich. Es wird in den hebriischen Texten berichtet, dass die Juden
auf ihre Hilfe vertrauten''” und dass einige auch versucht hitten, ihre jiidischen
Mitbewohner zu schiitzen. Viele Stidter machten aber auch gemeinsame Sache
mit den Kreuzfahrern. Der ilteste hebriische Bericht des sogenannten Mainzer
Anonymus betont sogar, die Stddter hitten iiberall die Pogrome ausgelst.'*
Wenn das hier erwihnte Motiv der Brunnenvergiftung zeitgendssisch ist, so

115 Riley-Smith, Jonathan, aaO 56 (vgl. Anm. 74). So auch schon Chalandon, F., Hi-
stoire de la premiére croisade, Paris 1925, 84f; jetzt auch Flori, Jean, aaO 4f (vgl.
Anm. 44).

116 Chazan, Robert, aaO 53 (vgl. Anm. 22).

117 Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), 220 174 (vgl. Anm.
75): “Und sie sammelten sich aus allen umliegenden Dérfern zu den Irrenden und
Stddtern, um sie [die Juden] zu belagern und zu bekdmpfen.”

118 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 111-114
(vgl. Anm. 75).

119 So Elieser bar Nathan iiber Kéln, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 159f
(vgl. Anm. 75).

120 Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 170: “In allen
Stiddten, wohin die Irrenden [d.h. die Kreuzfahrer] kamen, fachten die Stéddter den
Streit gegen uns an, denn auch sie hielten mit ihnen, den Weinstock (Israel) sammt
der Wurzel auszurotten auf dem ganzen Wege bis nach Jerusalem.” Vgl. auch 171.

260



zeigt sich darin klar die Steuerung des Pogroms in Worms durch eine Gruppe von
Stidtern, welche durch diesen Betrug die Verfolgung regelrecht inszenierten.

Auch der christliche Chronist Albert von Aachen schreibt den Beginn des
Judenmordens nicht den Kreuzfahrern, sondern den Stidtern von Kéln zu.'?! In
Mainz spalteten sich die Stadter in Anhénger der Kreuzfahrer und Gegner der
Judenverfolgungen. Es kam sogar zum Kampf mit solchen Gegnern der Pogro-
me. Ein Opfer dieser Kémpfe unter den Kreuzfahrern wirkte dann als Katalysa-
tor fiir den Ausbruch der Verfolgungen.'? Mainzer Stidter waren es auch, die
den Scharen unter Graf Emicho die Stadttore 6ffneten.'*

In den hebriischen Berichten werden jene Stédter, die sich fiir die Juden ein-
setzten, als ‘ironim chaschuvim, als einflussreiche Biirger bezeichnet. Brigitte
Stemberger nimmt deshalb an, dass das stiddtische Patriziat, im wesentlichen also
die Kaufleute und damit die Berufskollegen der Juden (und man kann hinzufii-
gen: ihre Konkurrenten), sich nicht an den Pogromen beteiligten, die vielmehr
den stiddtischen Unterschichten neben den Kreuzfahrern anzulasten seien. Sie
vermutet, die Einstellung zu den Juden konnte “eine Frage des Bildungsniveaus
und damit der Fahigkeit, einer Massensuggestion zu widerstehen’ gewesen sein,
was jedoch reine Spekulation bleibt.'**

Differenziert wird die Haltung der Bischofe, die zugleich Stadtherren wa-
ren, in den hebréischen Berichten beurteilt.'* Besonders gut kommt im Bericht
des Mainzer Anonymus Bischof Johannes von Speyer weg, der nicht nur die Ju-
den schiitzte, sondern auch einige Stidter (auch hier), die sich gegen sie vergan-
gen hatten, scharf bestrafte. Der Schutz des Wormser Bischofs versagte ange-
sichts des Ansturms der Volksmasse.'?® Auch in Mainz vertrauten die Juden dem
Schutz des Bischofs, der sich aber als wankelmiitig erwies.'”” Aus den christli-
chen Quellen wissen wir ausserdem, dass auch in Prag der Bischof erfolglos den
Juden zu helfen suchte'®, in Trier konnte er sie durch die Taufe retten.'®

121 Alberti Aquensis Historiae, aaO Buch 1, Kap. 26, 292 (vgl. Anm. 65): “Haec strages
Judaeorum primum in civitate Coloniensi a civibus acta est.” “Dieses Judenmorden
wurde zuerst in K&6ln von den Biirgern veriibt.”

122 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 91; Mainzer
Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 177 (vgl. Anm. 75).

123 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 94.
124 Vgl. Stemberger, Brigitte, aaO 61f (vgl. Anm. 77).
125 Dazu Schiffmann, Sarah, aaO (vgl. Anm. 4).

126 Vgl. Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 171f (vgl.
Anm. 75).

127 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 93. Er fiel
wegen seiner Aneignung des jiidischen Besitzes spiter bei Heinrich IV. in Ungnade,
vgl. Schiffmann, Sarah, aaO 16, 24.

128 Vgl. Cosmas von Prag, Chronicon, in: MGH SS 9, 103. Steinherz, Samuel, Kreuz-
fahrer und Juden in Prag (1096), in: Jahrbuch der Gesellschaft fiir die Geschichte
der Juden in der Cechoslowakischen Republik 1 (1929), 1-32.

129 Vgl. Gesta Treverorum, in: MGH SS 8, 190f.

261



Wir kénnen zusammenfassen: Kein einziger der hebridischen Berichte lastet
die Pogrome einseitig den franzdsischen Kreuzfahrern an. Beteiligt waren neben
franzosischen und deutschen Kreuzfahrern auch die jeweiligen christlichen
Stadtbewohner, gelegentlich auch die einheimischen Bauern der Umgebung.
Der Mainzer Anonymus behauptet sogar, es seien die Stidter gewesen, welche
iiberall, wohin die Kreuzfahrer kamen, den Judenhass anfachten. In Worms wird
den Stiddtern von einem der Berichte die Hauptinitiative zu einem Pogrom zuge-
schrieben.” Eine néhere soziale Charakterisierung der Tater fehlt in den Quellen
im allgemeinen. Jene Stéddter, welche sich fiir die Juden einsetzten, scheinen eher
der Oberschicht angehort zu haben. Daraus folgt aber nicht, dass sich niemand
aus der Oberschicht an den Verfolgungen beteiligt hat, diese also allein das Werk
des Pobels gewesen sind. Die Haltung der Bischofe als sowohl geistliche wie
weltliche Obrigkeit in den Stiddten und im Falle von Moers auch des Grafen wird
differenziert geschildert.”®! Kein einziger Kirchenfiirst hat selbst zur Judenhetze
aufgerufen. Vielmehr haben die Bischofe gewhnlich den Juden Schutz vor den
Ubergriffen versprochen.'® Ublich war es, dass der Schutz zunichst auch ge-
wahrt, angesichts der Bedrohung aber dann doch wieder entzogen wurde.'* Da-
bei stand das Bestreben klar im Vordergrund, das Leben der Juden durch die
Taufe zu retten, was aber gewohnlich von diesen zuriickgewiesen wurde. Die
Bischofe scheiterten, denn, wie Brigitte Stemberger treffend formuliert: “In den
Jahren der Kreuzziige war es zu spit, die antijiidischen Emotionen ziigeln zu
wollen, die Jahrhunderte hindurch genihrt worden waren.”'** Schon in der élte-
ren Literatur ist wiederholt auch darauf hingewiesen worden, dass die Abwesen-
heit Kaiser Heinrichs IV. die Juden eines zuverldssigen Beschiitzers beraubte.'*
Heinrich befand sich damals auf einem Tiefpunkt seines Konigtums: sein Sohn,
Heinrich V. hatte sich zum Gegenkonig aufgeworfen; Heinrich IV. selbst sass
wihrend mehrerer Jahre in Italien von fast allen verlassen fest.

130 Vgl. Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 172f (vgl.
Anm. 75).

131 Zu Mors: Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 127.

132 Die Oberschicht hat mit dem Schutz der Juden auch ihre “Klasseninteressen” gegen
die anarchischen Massen verteidigt, welche die Strukturen der Gesellschaft bedroh-
ten, meint Dahan, Gilbert, aaO 30 (vgl. Anm. 5). Ahnlich schon Dasberg, Lea, aaO
103 (vgl. Anm. 22).

133 Vgl. Ben-Sasson, Haim Hillel, aaO 43f (vgl. Anm. 5).

134 Stemberger, Brigitte, aaO 63 (vgl. Anm. 77). Vgl. auch Dasberg, Lea, aaO 142 (vgl.
Anm. 22): “Das einfache Volk konnte den Unterschied zwischen der Pflicht zur
Verachtung [der Juden] und dem Verbot der Ausrottung nicht fassen.”

135 Insbesondere Dasberg, Lea, aaO 146f. Die Juden selbst haben sich in der Bedrohung
nach Italien an ihn gewandt, Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz
(Hg), aaO 87f (vgl. Anm. 75).

262



4. Die Reaktion der Juden

Die Reaktionen der Juden auf die drohenden Verfolgungen waren sehr un-
terschiedlich. Schon eine diirre Skizze zeigt die Vielfalt auf:

In Speyer wurden am 3. Mai zehn Juden in den Dom geschleppt, um sie zu
taufen. Als sie sich weigerten, wurden sie erschlagen; eine Jidin totete sich
selbst. Die iibrigen Juden fliichteten sich in den bischoflichen Palast und wurden
durch die Truppen des Bischofs Johannes gerettet.'** In Worms begannen die
Massaker am 18. Mai. Die meisten Juden vertrauten hier auf den Schutz des bi-
schoflichen Palastes, andere blieben in ihren Hiusern im Vertrauen auf den
Schutz, den ihnen christlichen Stédter triigerisch zugesagt hatten. Die Stédter lie-
ferten sie aber ihren Feinden aus. Von den in ihren Hausern gebliebenen Juden
wurden einige wenige getauft, die librigen wurden getotet oder sie toteten sich
selbst. Kreuzfahrer und Bauern aus den umliegenden Dorfern erstiirmten am 25.
Mai den bischoflichen Hof und erschlugen alle Juden, die sie noch lebend antra-
fen; viele hatten aber zuvor bereits ihre Kinder und Verwandten, dann sich selbst
getotet.””” Die Mainzer Juden, die nach einer franzésischen Warnung ein Fasten
angeordnet hatten, erkauften sich den Abzug des Heeres unter Gottfried von
Bouillon durch Bestechung. Sie brachten sich dann samt ihrer Habe in der bi-
schoflichen Pfalz in Sicherheit. Einige Stddter und Leute des Bischofs verteidig-
ten sie zunidchst mit Waffengewalt gegen einen Kreuzfahrerhaufen, den andere
Stiddter unterstiitzten. Auch den am 25. Mai vor den Toren der Stadt erschiene-
nen Grafen Emicho suchten die Juden zu bestechen. Auch dem Bischof und dem
Burggrafen hatten sie Geld geboten, damit sie ihnen Schutz gewéhrten. Die Stid-
ter offneten aber am 27. Mai gegen den Befehl des Erzbischofs den Horden
Emichos die Stadttore. Die Juden versuchten, sich bewaffnet zur Wehr zu setzen.
Viele Juden und Jiidinnen toteten ihre Angehorigen und sich selbst; wer den
Kreuzfahrern in die Hinde fiel, wurde von diesen ermordet. 53 Juden, die sich
mit dem Vorsteher der Gemeinde, Kalonymos, versteckt hatten, entkamen dem
Massaker und flohen nach Riidesheim, wo der Bischof ihnen Schutz versprach.
Als er sie aber zur Konversion aufforderte, da er sie nicht mehr schiitzen kdnne,
versuchte Kalonymos, ihn zu ermorden. Dies misslang; wer sich von den Juden
nicht selbst tétete, wurde nun von den Bauern der Dorfer in den umliegenden
Wildern erschlagen.'*® In Koln versteckten sich die Juden in den Hiusern christ-
licher Bekannter und des Bischofs. Am 30. Mai wurden die Synagoge und jiidi-
sche Hiuser gepliindert und niedergebrannt, die Thorarollen misshandelt; nur
ein Jude und eine Jiidin wurden ermordet. Der Bischof verteilte die Juden dann

136 Vgl. aaO 84; Elieser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 154f;
Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 171f.

137 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 84f, Elieser
bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 155f; Mainzer Anonymus,
in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 172-176.

138 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 90-116, Elie-
ser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 157f., Mainzer Anony-
mus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 169f und 176-186.

263



auf einige Dorfer. Aber hier wurden sie im Verlauf der Monate Juni und Juli von
den Kreuzfahrern aufgespiirt und vernichtet: am 26. Juni in Neuss, am 27. Juni
Wevelinghofen, zugleich auch in Stadt und Dorf Altenahr.'* Diejenigen in Ker-
pen wurden getauft und kamen davon.'” Die Juden in Xanten hatten sich in einen
Turm gefliichtet. Als die Kreuzfahrer diesen belagerten, beschlossen sie, sich
selbst zu toten. Der Turm wurde indessen am 27. Juni erstiirmt noch ehe alle tot
waren. Einigen gelang es dadurch davonzukommen, dass sie sich mit dem Blut
der anderen triankten und tot stellten.'*! In Mors lieferte der Graf entgegen seinem
Versprechen am 30. Juni die Juden an die Kreuzfahrer aus, nachdem sie seiner
Aufforderung zur Konversion keine Folge geleistet hatten, vier von ihnen sich
sogar schon durch Selbsttotung dieser Forderung entzogen hatten. Die ausgelie-
ferten Juden wurden teils ermordet, teils getauft.'** Weitere Verfolgungen betra-
fen Ellen, Dortmund, Geldern.

In Metz starben 22 Juden, viele liessen sich taufen, kehrten aber spéter zum
jiidischen Glauben zuriick.'*® Die Juden von Trier erkauften sich den Abzug des
Heeres unter Petrus Eremita durch Bestechung. Als die Thorarollen geschiindet
wurden, fasteten die Juden, iibten Busse und Wohltitigkeit. Um weitere Beste-
chungsgelder aufzubringen, legten sie eine Steuer auf. Schliesslich iibergaben sie
den gesamten Besitz dem Bischof. Zu Selbstmorden und Opferungen kam es im
Juni, als einige jiidische Miitter schon beim Heranriicken der Kreuzfahrer unter
Klarembold von Vendeuil ihre Kinder erstachen, die Tochter des Synagogenvor-
stehers sich selbst totete und zwei andere Madchen sich von der Moselbriicke
stiirzten. Die meisten Juden fliichteten sich jedoch in die erzbischoflichen Pfalz
und liessen sich schliesslich vom Rabbiner Micheas zur Taufe iiberreden, fielen
jedoch im folgenden Jahr alle bis auf einen wieder vom christlichen Glauben ab.'**

In Prag liessen sich im Mai die Juden, zum Teil der Gewalt weichend, taufen;
wer sich widersetzte, wurde ermordet. Einige der gewaltsam bekehrten, spiter aber
wieder zum Judentum zuriickgekehrten béhmischen Juden versuchten, heimlich
ihre Vermdgen nach Polen und Ungarn auszufiihren. Darauthin liess Herzog Bra-
tislaw im Jahr 1098 den Juden ihre Habe abnehmen und ihre Hiuser zerstoéren. In
Regensburg, wo ein Kreuzzugsheer am 23. Mai eintraf, zwangen die Kreuzfahrer
die Judenschaft zur Taufe und téteten diejenige, die sich verweigerten.'*

139 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 116-123, Elie-
ser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 159-162 und 165-167.

140 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 130f.; Elie-
ser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 165.

141 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 123-127;
Elieser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 162.

142 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 127-130;
Elieser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 163-165

143 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 137.

144 Vgl. Gesta Treverorum, in: MGH SS 8, 190-191. Salomo bar Simeon, in: Neubauer,
Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 131-137 (vgl. Anm. 75).

145 Vgl. aaO 137.

264



Die Juden versuchten, das Unheil abzuwenden. Im Vordergrund standen
dabei geistliche Mittel. Die hebriischen Berichte wiederholen immer wieder,
dass die Juden Gott um Hilfe angefleht hitten. Dazu kamen gute Taten, etwa die
Verteilung von Almosen, und religiose Bussiibungen, wie Fasten, durch welche
die Juden den Zorn Gottes abzuwenden trachteten. Ein Hilferuf an den weltli-
chen Hermn brachte dann Entsatz. Die Zwangsgetauften hielten dennoch das Ge-
setz.!4

Die Quellen zeigen, dass die Juden alles Mogliche unternahmen, um das
Unheil abzuwenden. Geistliche Ubungen, Beten und Fasten, auch das Verteilen
von Almosen erwiesen sich als wirkungslos. Bestechungen in Trier an Petrus
Eremita, in K6ln und Mainz an den Grafen Gottfried von Bouillon verhinderten
mogliche Ausschreitungen. Als aber Graf Emicho vor Mainz erschien, blieben
angebotene Zahlungen wirkungslos. Sicher hitten die Juden auch in andern Fal-
len, in denen es zu Pogromen kam, gezahlt. Beute wire also auch ohne ihre Er-
mordung zu machen gewesen. Oft suchten Juden Schutz bei ihren christlichen
Nachbarn. Aber ihre Zuversicht, jene Christen, mit denen sie schon lange zusam-
menlebten, wiirden sie nicht im Stich lassen, erwies sich in allen Féllen als triige-
risch.'¥” Ich kann deshalb darin kaum einen Beweis dafiir erblicken, dass die Ju-
den gesellschaftlich weitgehend integriert waren, wie etwa Robert Chazan fol-
gert.'® Etwas besser, aber letztlich doch meist erfolglos, war der Schutz durch
die Bischofe. Offenbar waren die Pfalzen aber nicht zu verteidigen; ebensowenig
der Turm in Xanten. Der Kampf mit der Waffe in der Hand, den die Juden in
Mainz und anderswo zu fiihren versuchten, war nicht zu gewinnen. Auch die
Flucht aus den besonders bedrohten Stidten in kleinere Siedlungen und Dérfer
gereichte vielen Juden aus K6ln und Mainz nicht zur Rettung. Die ihnen - auch
von wohlmeinenden Christen - immer wieder geradezu aufgedringte Rettung
durch die Taufe lehnten die meisten Juden ab. Die Quellen sind sich in diesem
Punkt einig, dass die Zahl der Konvertiten weit iibertroffen wurde durch jene, die
sich selbst und die ihren opferten.

Die Opferung zur Heiligung des géttlichen Namens war der letzte selbstbe-
stimmte Ausweg. Qiddusch haSchem, Heiligung des gottlichen Namens, nannte
die rabbinische Tradition die Pflicht von Juden und Jiidinnen, eher den Tod auf
sich zu nehmen, als fremde Gétter zu verehren.'* Aber die verfolgten Juden gin-
gen jetzt weit iiber das hinaus, was durch die rabbinische Tradition abgedeckt
war: Sie nahmen nicht nur ihre Ermordung auf sich, sondern sie entzogen sich

146 Vgl. aaO 83, 89f., 94.

147 Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 172, sagt von
Schutzversprechen der Stadter von Worms: “Es waren Jedoch falsche und triigeri-
sche Reden ...”; dhnlich zu Mainz, 177.

148 Vgl. Chazan, Robert, aa0 195; auch Dasberg, Lea, aaO 102 (vgl. Anm. 22).

149 Ausserdem galt diese Pflicht auch bei Anmutung von Mord oder Unzucht. Katz, Ja-
cob, Exclusiveness and Tolerance, Studies in Jewish-Gentile Relations in Medieval
and Modern Times, Scripta Judaica 3, New York 1969, insbes. 82-92: “The Mar-
tyrs”; Lenzen, Verena, Jiidisches Leben und Sterben im Namen Gottes, Studien liber
die Heiligung des gottlichen Namens (Kiddusch haSchem), Miinchen 1995.

265



durch Selbstmord, und sie opferten rituell auch ihre Kinder und Verwandten.'*
Die Texte, welche diese Taten zur Erinnerung an die heroische Glaubensfestig-
keit aufzeichnen, gehdren zum Erschiitterndsten und zugleich fiir einen moder-
nen Menschen kaum Fassbaren, was aus dem Mittelalter auf uns gekommen ist.
In den hebriischen Quellen sind diese Tétungen auch von keineswegs willigen
Kindern als rituelle Schlachtungen beschrieben, bei denen sogar zuvor gepriift
wurde, ob nicht etwa die Schlachtmesser schartig seien.'!

Alan Mintz hat diese Vorfille als in der Zeit zuvor und danach unvergleich-
liche Handlungen bezeichnet. Sei vorher ein Uberleben unter Christen trotz gele-
gentlicher erschreckender Zwischenfille als moglich erschienen, so sei diese
Zuversicht nun erschiittert worden, was zu einem tiefen Wandel in der Mentalitiit
der Aschkenasim gefiihrt habe.'>? Das Verhalten der Juden in diesen Verfolgun-
gen sei durch Buchstaben und Sinn des Judentums nicht gestiitzt worden, hitte
diese vielleicht sogar verletzt. Das Vorbild von Massada konne nicht herangezo-
gen werden, da der originale Josephus Flavius erst im 16. Jahrhundert von den
Juden gelesen wurde und die aus der Mitte des 10. Jahrhunderts stammende he-
brédische Version des sogenannten Josippon aber die Selbsttotung gerade nicht
enthalte, sondern den Untergang im Kampf schildere.'*® Insbesondere sei die un-
ter bestimmten Umsténden gebotene Pflicht, den Tod anzunehmen, etwas vollig
anderes als der Selbstmord und die rituelle Tétung, welche nirgends in der rabbi-
nischen Tradition gefordert wurde. Die rheinléindischen Juden hitten also kein
altes Ideal aktualisiert. Die Bedeutung ihrer Reaktion, die nach den Quellen ohne
geringstes Zogern erfolgte, sieht Mintz darin, dass diese ungewohnte Form kol-
lektiven Verhaltens nicht eine Anomalie blieb, sondern ein neues Ideal, eine
neue Norm der Reaktion auf Katastrophen fiir das aschkenasische Judentum der
néchsten achthundert Jahre geworden sei, in scharfem Kontrast zur Reaktions-
weise der sephardischen Juden in Zeiten der Verfolgung. “The importance of
1096 derives in the end not from what was done to the Jews but from what some
Jews themselves did, from the positive, concrete course of action undertaken in
the face of the enemy.”>

Vorbild der rheinldndischen Juden war die ‘Ageda, die Bindung bezie-
hungsweise Opferung Isaaks. Die Stilisierung in diese Richtung und die aus-
driickliche Berufung darauf ist in vielen Textstellen der hebrdischen Berichte

150 Vgl. aa0O 49-86: “Vom Opfer zum Selbstopfer oder Gewaltopfer.”

151 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 96, 101f,
119; Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 182f (vgl.
Anm. 75). Dazu Lenzen, Verena, aaO 66f (vgl. Anm. 149).

152 Vgl. Mintz, Alan, Hurban, Responses to Catastrophe in Hebrew Literature, New
York 1984, 86.

153 Vgl. Mintz, Alan, aaO, bezieht sich auf Flusser, David (Hg), Sefer yosifon, Jerusa-
lem 1978, 311-319, 425-431. Vgl. dagegen Ben-Sasson, Haim Hillel, aaO 40 (vgl.
Anm. 5). Auch Josephus selbst stilisiert iibrigens die Tétungen von Massada nicht
als rituelle Schlachtungen.

154 Mintz, Alan, aaO 84-105, das Zitat 86. Vgl. zu diesem Kontrast auch Cohen, Mark
R., aa0O 174-177 (vgl. Anm. 6).

266



und Dichtungen iiberdeutlich. Verena Lenzen hat deshalb formuliert: “Die jiidi-
schen Opfer der blutigen Pogrome im Rheinland starben nicht wie, sondern als
Abraham, als Sarah, als Isaak.”'> Die vervielfiltigte Wiederholung der von
Abraham nur intendierten Tat sollte Gott die bisher unerhorte Glaubenstreue der
rheinldndischen Juden dieser Generation vor Augen fithren.'”® Nach Meinung
von Mintz, der seine Interpretation hauptsichlich auf die religiosen Dichtungen
stiitzt, war die rheinldndische Judenheit selbstsicher, sich keiner Siinde bewusst,
welche Bestrafung verlangt hitte. Ihr Leiden wurde deshalb als Zeichen gottli-
cher Gnade gegen die Gerechten gedeutet: Gott priift (nur) jene, deren Glaubens-
treue er schon gewiss ist."”’ Die Verfolgungen wurden als ein durch Gott be-
stimmtes Verhdngnis angenommen.'*® Dagegen ist aber einzuwenden, dass in
den hebriischen Berichten die Deutung des Unheils als Strafe fiir eigene Siinden
und Missetaten doch immer wieder fassbar wird.'” Die hebriischen Berichte
sprechen gewohnlich ganz unspezifisch von den Siinden der Juden, um deretwil-
len Gott die gerechte Strafe dieser Verfolgungen gesandt habe. Auch wird die
Motivation in der Uberzeugung der jiidischen Martyrer deutlich, dass ihre Zu-
riickweisung des Glaubensabfalls, ihre Treue zum Gott Israels, ihre radikale Er-
fiillung von Qiddusch haSchem ihnen in der paradiesischen Ewigkeit vergolten
werde.'® Salomo bar Simeon weist noch besonders auf die Siinde der Anbetung
des Goldenen Kalbes hin, eine Siinde, die Gott nun an einer besonders reinen
Judengeneration heimgesucht habe, die allein die Kraft zur Siihnung eines so
schweren Vergehens hatte.'®! Auch fiir Mintz ist das Leiden der Gerechten stell-
vertretend; aber stellvertretend fiir die Siinden anderer derselben Generation.'®
Da das Leiden eine Gelegenheit sei, seine eigene Wiirdigkeit im Martyrium zu

155 Lenzen, Verena, aa0 75 (vgl. Anm. 149).

156 Klar formuliert etwa Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg),
aa0 98. In der Absicht, die Glaubenstat Abrahams noch zu tibertreffen, sieht Mintz,
Alan, aa0 91 (vgl. Anm. 152), “an audacious boast, and a perverse one as well”, da ja
die ‘Ageda gerade den Ersatz von Menschen- durch Tieropfer lehre, und weiter, dass
fiir Gott die Bereitschaft zur Opferung des Erstgeborenen zihle, nicht die Tat selbst.
Vgl. auch Elieser bar Nathan, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 158 (vgl.
Anm. 75).

157 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 90. Vgl. auch
Marcus, Ivan G., aaO 477f. (vgl. Anm. 76); Lenzen, Verena, aaO 64 (vgl. Anm. 149).

158 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 91 (vgl. Anm. 75).

159 Vgl. z.B. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 88, 90;
Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 170: “denn unse-
re Missethaten waren Ursache des Unheils.”

160 So insbes. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 96, 104,
127; Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 181, 184.

161 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 83; Stember-
ger, Brigitte, aaO 70f (vgl. Anm. 77).

162 Man miisste auch die Siinden der folgenden Generationen einbeziehen, heisst es
doch bei Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 115:
“Moge uns das Blut seiner Frommen zum Verdienst und zur Versohnung gereichen,
uns, unseren Nachkommen und Kindeskindern auf ewig ...”.

267



beweisen, hore man kein Wort, die Priifung sei zu streng.'s* Alle Vorwiirfe kehrten
sich in Schméhungen, Verwiinschungen und Hass gegen die christlichen Feinde,
was fiir das jlidisch-christliche Verhiltnis von bleibender Bedeutung gewesen
sei.'® Dies geht etwas weit, wenn man bedenkt, dass in den Texten gelegentlich,
wenn auch in fragender Form, mit Gott gerechtet wird, dass das Ausmass des
Martyriums ihm als Grund, ja als Forderung vor Augen gestellt wird, endlich Ein-
halt zu tun und seinem Volk zuhilfe zu kommen oder gar Rache zu iiben.'®

Mintz schlégt vor, neben der ‘Ageda als fiir die Interpretation der Reaktion
der Juden grundlegend das “Migdasch-Paradigma” zu beachten, also das System
der Tieropfer im Tempel.'*® Der innere Zusammenhang legt das ja ohnehin nahe,
da das Widder-Ersatzopfer Abrahams beispielgebend fiir den Opferkult war.'?’
Dieses Tempelritual, das im askenasischen Judentum nicht wie im sephardi-
schen als eine iiberwundene Phase betrachtet wurde, sondern als das eigentliche
Zentrum des Kultes, welches verbale Rezitation nur auf Zeit und nur inadaquat
ersetzt, wurde durch die Schlachtung der eigenen Angehorigen aktualisiert, ja in
jeder Hinsicht iiberboten.'® Es wurde damit nicht wie iiblich der Verlust des
Tempels betrauert, sondern der Tempel wurde symbolisch neu erschaffen.!® Die
Bedeutung des jiidischen Verhaltens von 1096 fiir die Zukunft liege darin, dass
die alten jiidischen Vorbilder iibertroffen worden seien, “the martyrs of 1096
themselves became the new model for subsequent generations.” Darin erweise
sich 1096 als ein Wendepunkt.'”

163 Mintz, Alan, aaO 92 (vgl. Anm. 152). Wie ist z.B. zu interpretieren, dass nach dem
Anonymus von Mainz, Rachel, Tochter des R. Isac bar Ascher, angesichts des
Schlachtmessers rief: “Wo ist deine Gnade, Herr!”?

164 Mintz, Alan, aaO 93 und 101. Schmihungen: z.B. Salomo bar Simeon, in: Neubau-
er, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 104.

165 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 86, 90, 92,
98: “Willst du hierbei an dich halten, Ewiger? denn fiir dich liessen die Personen
ohne Zahl sich umbringen. Mogest du das vergossene Blut deiner Diener richen.”
Auch 110, insbes. 114f, 117; erfolgte gottliche Rache: 131. Vgl. Elieser bar Nathan,
in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 158; Mainzer Anonymus, in: Neubau-
er, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 175, 181, insbes. 176 (vgl. Anm. 75). Zu beachten
ist auch die Reaktion Raschis: vgl. Ben-Sasson, Haim Hillel, aaO 41 (vgl. Anm. 5).

166 Ebenso Marcus, Ivan G., aaO 479 (vgl. Anm. 76), der die Bezugnahme auf den
Tempelkult fiir wesentlicher halt. '

167 Vgl. Lenzen, Verena, aaO 71 (vgl. Anm. 149).

168 Vgl. z.B. Die Stimme, die so wimmert, in: Hirschhorn, Simon (Hg.), aaO 22-25 (vgl.
Anm. 75); Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 106
(vgl. Anm. 75).

169 Vgl. Mintz, Alan, aaO 100 (vgl. Anm. 152); vgl. auch Marcus, Ivan G., aaO 480
(vgl. Anm. 76); Lenzen, Verena, aaO 50.

170 Vgl. Mintz, Alan, aaO 94-98. Dass daran die Herausbildung eines jiidischen Memo-
rialwesens anzukniipfen sei, wire m.E. noch ndherhin zu untersuchen. Die von
Mintz, Alan, aaO 100f, geschilderten Formen und Stationen der Entwicklung (bis
hin zur Begrifflichkeit, z.B. der “Yorzeit”) lassen auch an eine Nachahmung des
christlichen Totengedichtnisses denken.

268



Als drittes Vorbild, das in den hebrdischen Quellen wiederholt genannt
wird!”!, wire auch noch Rabbi ‘Agiva zu nennen, der in der hadrianischen Ver-
folgung mit dem “Schema’ Jisrael” auf den Lippen als einer der zehn Mirtyrer
gestorben ist und damit ein bleibendes Verhaltensideal aufgestellt hat.

Ivan G. Marcus sieht den Ubergang von einer politischen Reaktion zum
Martyrium als Grundstruktur der hebriischen Berichte, die auch ihre Botschaft
erschliesse.'”” Die Entwicklung fiihre im politischen Teil iiber Fasten, Beste-
chung, Bemiithen um Schutz zum gescheiterten Versuch der Verteidigung mit
Waffengewalt, wobei die jiidischen Amtspersonen handelnd auftreten; im mar-
tyrologischen Teil dagegen vollzogen in iiberwiltigendem Kontrast dazu detail-
liert gezeichnete Individuen, darunter herausragend auch Frauen'”, in spontaner
Aktion die rituellen T6tungen anstelle der Tempelpriester. Darin bilde sich ein
Wechsel ab vom Paradigma der politischen Intervention der Esther, das - als sich
kein Purim einstellte - zugunsten des Tempelparadigmas aufgegeben wurde.
Dass Gottes Urteil die politischen Bemiihungen scheitern liess, rechtfertige und
erforderte die unerhorten religiosen Handlungen. Auch durch die Stilisierung der
neuartigen Formen der Totung und Selbsttotung als Tempelopfer suchten die
Erzihler diese zu legitimieren. Durch die Martyrien werde der Nachweis der
Uberlegenheit der jiidischen iiber die christliche Religion gefiihrt, sie seien reli-
giose Polemik. In den hebrdischen Berichten ist das Martyrium oft mit Schmi-
hungen der christlichen Religion verbunden.'” Trotz Verwendung liturgischer
Sprache sei es den Autoren aber nicht gelungen, die radikalen Neuerungen der
Mirtyrer auch dadurch zu rechtfertigen, dass die Texte dauerhaft in die Liturgie
aufgenommen wurden. Angesichts vereinzelter fritherer Quellenzeugnisse ist es
allerdings zweifelhaft, ob die Handlungen der rheinischen Juden ohne Prizedenz
waren.!'”

171 Vgl. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 96, 109, 125
(vgl. Anm. 75). _

172 Vgl. Marcus, Ivan G., aaO (vgl. Anm. 76).

173 Frauen: z.B. Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 101;
Mainzer Anonymus, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz (Hg), aaO 181f (vgl. Anm.
75). Allerdings scheint mir, dass Rabbinern und Amtspersonen in den Texten auch
bei den Martyrien eine fithrende Rolle zukommt.

174 Besonders ausgeprigt etwa Salomo bar Simeon, in: Neubauer, Adolf/Stern, Moritz
(Hg), aaO 104.

175 Dagegen, dass der Selbstmord als Form des Tempelopfers neu gewesen sei, spricht
das Mirtyrertum zu Otranto 930: “Als sie durch jene grausame Verfolgung iiber-
wiltigt wurden, stiess sich Rabbi Isaia mit den eigenen Hinden ein Messer in den
Hals und wurde geschlachtet wie ein Lamm im Tempelhof ...”. Zitiert bei Ben-Sas-
son, Haim Hillel, aaO 35 (vgl. Anm. 5), vgl. auch 40f. Zu den Verfolgungen von
1010 berichtet Adémar de Chabanne (aaO Buch ITI, Kap. 47, 186f. [vgl. Anm. 12]),
einige Juden hitten den Selbstmord der Taufe vorgezogen. Falls es sich dabei nicht
um blosse Verzweiflung, sondern um Qiddusch ha-Schem handelte, wire auch diese
Form 1096 nicht vollig neu. Zu anderen moglichen Vorbildern und Prizedenzen
vgl. Stow, Kenneth R., Alienated Minority, The Jews of Medieval Latin Europe,
Harvard 1992, 117.

269



Brigitte Stemberger hat darauf hingewiesen, dass ebenso wie die Morde der
Christen auf eschatologische, wohl auch die Opferungen der Juden auf messiani-
sche Erwartungen zuriickzufiihren seien.'”® Es ist moglich, dass die frommen Ju-
den unter der Taufdrohung ihr Leben zum Opfer brachten, weil sie glaubten, mit
diesem Siihneopfer zur Erlosung der Welt beizutragen. Von den hebriischen Be-
richten erwidhnen sowohl Salomo bar Simeon wie auch Elieser bar Nathan zumin-
dest in Andeutungen, dass fiir das Jahr 1096 von bestimmten Stromungen im Ju-
dentum das Kommen des Messias erwartet wurde. Aus einem in der Geniza von
Kairo aufgefundenen Brief wissen wir auch von messianischen Erwartungen im
Jahr 1096 in Saloniki. Danach ist anzunehmen, dass solche messianische Hoff-
nungen damals in der Judenheit weit verbreitet gewesen sind. Die Verfolgungen
konnten von den rheinischen Juden deshalb als Teil jener prophezeiten Zeichen ge-
deutet werden, welche dem Kommen des Messias unmittelbar voraufgehen.

Robert Chazan nennt noch eine weitere Motivation der Juden: “In many
senses, Jewish behavior during the limited but violent persecution of 1096 con-
stituted a ‘counter crusade’, a militant Jewish response to the aggression of Chri-
stendom.” In einer Art rauschhafter Religiositit hitten die Juden den Christen
ihre vollstindige Hingabe fiir ihren Glauben vor Augen fiihren wollen. Dem
christlichen religiosen Rausch, der in antijiidische Gewalt ausgeartet war, hitten
die Juden ihre aus derselben rauschhaften Militanz erwachsende Selbstopferung
entgegengesetzt. ““... the modern historian is permitted to suggest that a broad
zeitgeist existed, which had profound impact in opposing camps.”'”” Ganz @hn-
lich sieht auch Brigitte Stemberger eine gegenseitige Stimulierung im religiosen
Fanatismus. Sie formuliert das so: “Es diirfte dabei zu einer Wechselwirkung
gekommen sein: fanatisierte Christen wollten die Juden taufen, regten damit ei-
nen ebenfalls fanatischen Widerstand an, der die Emotionen der Christen wiede-
rum aufpeitschte. Die Menschen, die nach der Uberwindung der jiidischen Ver-
teidiger die Bischofsburg von Mainz stiirmten, fragten die Juden gar nicht mehr,
ob sich nicht einzelne von ihnen taufen lassen wollten, sondern gerieten in einen
Blutrausch. Aber derselbe Blutrausch scheint auch die verschanzten Juden er-
fasst zu haben, der noch in den Chroniken durchklingt.””'”®

Obwohl durch den Hinweis auf einen allen gemeinsamen “Zeitgeist” eine
dusserst problematische Vertauschbarkeit von Opfern und Tétern angedeutet er-
scheinen konnte!”, ist damit doch zutreffend gesehen, dass bis in die Formen des
Verhaltens hinein die Geschichte der jiidischen Minderheit nicht von ihrer Um-
welt isoliert werden kann. Hingegen hat das Verhalten der christlichen Mehrheit
gegeniiber den Minderheiten oft mit deren Realitit nichts zu schaffen. Die fort-
dauernde Judenfeindschaft ohne Juden in dem seit der Ausweisung von 1290
“judenreinen” England ist dafiir das schlagendste mittelalterliche Beispiel.

176 Vgl. Stemberger, Brigitte, aaO 71 (vgl. Anm. 77); auch Dasberg, Lea, aaO 183-185
(vgl. Anm. 22); vgl. auch Silver, A. H., A History of Messianic Speculation in Israel,
New York 1927.

177 Chazan, Robert, aaO 133 (vgl. Anm. 22).
178 Stemberger, Brigitte, aaO 69 (vgl. Anm. 77).
179 Dazu Lenzen, Verena, aaO 79f (vgl. Anm. 149).

270



	Die Judenverfolgungen von 1006 in der neueren Literatur

