
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Der erste Kreuzzug : die Beziehungen zwischen Juden und Christen

Autor: Dahan, Gilbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960723

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der erste Kreuzzug

Die Beziehungen zwischen Juden und Christen

Gilbert Dahan*

In der Historiographie des westlichen Judentums wird das Datum des ersten
Kreuzzugs oft als größerer Wendepunkt angesehen. Vor 1096 seien die Juden im
christlichen Europa in die Bevölkerungen, in deren Mitte sie wohnten, bestens
integriert gewesen. Die Verfolgungen markierten nun den Beginn einer Lage, die
sich zusehends verschlechtern und in die Reihe der Vertreibungen (England
1290, Frankreich 1306, Spanien 1492) münden sollte, durch welche ein großer
Teil des christlichen Westens sich der jüdischen Gemeinden entledigen sollte. So
bestand der große Historiker Salo Wittmayer Baron auf dem symbolischen
Charakter dieses Datums von 1096, das von den Juden anfänglich als messianisches
Ereignis gedeutet, dann aber für sie einen Moment von Verfolgungen eines
Ausmaßes darstellte, das sie noch nie erlitten hatten und das unter ihnen in der Folge
ein tiefes Trauma erzeugen sollte.1 Es steht außer Zweifel, daß der erste Kreuzzug

wirklich von Szenen unerhörter Gewalt begleitet wurde, denen ganze jüdische

Gemeinden zum Opfer fielen, besonders in der Rheinebene, und die hebräischen

Berichte über die Verfolgungen unterstreichen deutlich den dramatischen
Charakter dieser Ereignisse.2

Andererseits beschreiben die Mittelalterhistoriker das zwölfte Jahrhundert
als "offene" Epoche, während der der christliche Westen Bereicherungen durch
die nicht christlichen Zivilisationen (vor allem die islamische) empfing und sich

gar kein Problem einer Existenz nicht-christlicher Gemeinden (vor allem jüdi-

* Prof. Dr. Gilbert Dahan, CNRS, Nouvelle Gallia Judaica, E.P.H.E. (Section des
sciences religieuses), 45, rue des Ecoles, F - 75005 Paris, Frankreich.
Aus dem Französischen übersetzt von Dr. Uri R. Kaufmann, Heidelberg, Deutschland.

1 Vgl. Baron, Salo Wittmayer, A Social and Religious History of the Jews, Bd. IV,
New York 1957 (in der franz. Übersetzung 1961, 107-120).

2 Die Berichte (die erheblich nach den Ereignisse abgefasst wurden) sind auf deutsch
herausgegen und übersetzt worden von Adolf Neubauer und Moritz Stem, Hebräische

Berichte über die Judenverfolgungen während der Kreuzzüge, Berlin 1892, s.

ebf. die engl. Übersetzung von Shlomo Eidelberg, The Jews and the Crusades, The
Hebrew Chronicles of the First and Second Crusades, Madison-London 1977;
Robert Chazan, European Jewry and the First Crusade, Berkeley 1987, 223-297 gibt
ebenfalls eine Übersetzung von zwei hebräischen Berichten, die den ersten Kreuzzug
betreffen.

221



scher Gemeinden) in der Mitte der Gesellschaft stellte. Man kennt die verführerische

These von Friedrich Heer, der die Lage der Juden mit derjenigen der Frauen

im westlichen Mittelalter vergleicht: das zwölfte Jahrhundert bedeutet für
beide Kategorien eine positive Periode.3 Bezüglich der Frauen möchte ich nur in
Erinnerungen rufen, daß das zwölfte Jahrhundert die Epoche der höfischen Poesie

ist, die, zumindest im Norden Frankreichs, ein idealisiertes Bild der Frau
konstruiert (zu Beginn der romanischen Vorstellung von der Liebe im Westen). In
bezug auf die Juden ist die Existenz kleinster zerstreuter Gemeinden, besonders
im ländlichen Bereich, ein Beleg für die Integration in die Gesellschaft.

Wie kann man den Widerspruch lösen, wenn man anerkennt, daß beide
Thesen wahr sind, aber jede vor einem anderen Hintergrund und unter der Bedingung,

sie zu differenzieren? Bezüglich der ersten, die im Jahr 1096 einen Anfang
eines größeren Wandels sieht, ist zu sagen, daß es leicht ist, in der westeuropäischen

Geschichte der Juden im zwölften Jahrhundert Anzeichen für eine
fortschreitende Verschlechterung zu finden. Ich erwähne nur zwei: Das erste Anzeichen

- ohne Zweideutigkeit - ist durch die ersten Ritualmordunterstellungen
belegt, die sowohl eine Entwicklung der Mentalitäten in Richtung Antijudaismus
aufzeigen (durch die solche Anklagen aufgenommen werden) als auch eine
Tendenz, die jüdischen Gemeinden zu isolieren (denn in den ersten Berichten werden

nicht Individuen für die unterstellten Verbrechen verantwortlich gemacht,
sondern ganze Gemeinden)4. Der zweite Beleg, den ich erwähne, hat einen
doppelten Sinn: Es handelt sich um die päpstliche Bulle Sicut Iudaeis, oft als eine Art
Charta beschrieben, durch die die Kirche den Juden ihren Schutz zusicherte
(oder bekräftigte). Zum ersten Mal promulgiert durch Papst Calixt II. im Jahre
1123, wird sie von vielen Päpsten erneuert.5 Es handelt sich hier offensichtlich
um einen Akt, durch den die kirchliche Herrschaft eindeutig die positive Seite
der Lehre bezüglich der Juden und des Judentums erklärt6 - aber die Notwendigkeit,

diesen Text abzufassen, scheint auch einen Wandel in der Lage der Juden
darzustellen. Tatsächlich aber, was die Kirche selbst betrifft, ist für ihre Entwicklung

hinsichtlich der "Judenfrage" ein späteres Datum typischer, nämlich dasjenige

des 4. ökumenischen Laterankonzils des Jahres 1215, in dessen Beschlüssen
sich ein Wille zeigt, die Juden zu isolieren und ihre (theologische) Minderwertigkeit

in die Wirklichkeit umzusetzen.7 Aber im zwölften Jahrhundert sind wir
noch nicht dort angelangt, und es gibt noch keinen grundsätzlichen Wandel in
der Haltung der Kirche. In Wirklichkeit geht es um eine Entwicklung der Mentalität

(besonders auf volkstümlichem Niveau), die sich abzeichnet. Obwohl den

3 Vgl. Heer, Friedrich, Mittelalter, 1961, Kap. XIII.
4 Vgl. die Studien von Gavin Langmuir, die in seinem Werk Towards a Definition of

Antisemitism, Berkely 1990, zusammengestellt worden sind.

5 Vgl. Grayzel, Salomon, The Papal Bull sicut iudaeis, in: Studies A. A. Neumann,
Leiden 1962, 243-280.

6 Vgl. Dahan, Gilbert, Les intellectuels chrétiens et les juifs au moyen âge, Paris 1990,
137-157.

7 Vgl. Grayzel, Salomon, The Church and the Jews in the XHIth Century, Philadelphia
1933, 306-313.

222



Ereignissen von 1096 Spannungsmomente vorausgegangen sind (so um das Jahr
1000), scheint es doch, daß die Einstellungen stark durch den ersten Kreuzzug
beeinflußt worden sind, sowohl bei Christen, für die sich eine Gleichsetzung der
Juden mit den Feinden des Kreuzes abzeichnete, wie auch bei den Juden selbst,
die durch die dramatischen Episoden ihrer vollständigen Integration in die sie

umgebende Gesellschaft gänzlich entblößt wurden. Eine andere wichtige
Differenzierung ist anzufügen: Dieser Wandel betraf fast nur die jüdischen Gemeinden

Nordeuropas - im Bereich, der "aschkenasisch" genannt werden sollte (dieser

Begriff schloß nicht nur Deutschland ["Aschkenas"] im engeren Sinne ein,
sondern auch Nordfrankreich, England und die Niederlande). Es ist wahrscheinlich,

daß diese Entwicklung auch zur Trennung zwischen dem aschkenasischen
und dem südlichen, d.h. sefardischen Bereich, beigetragen hat.

Aber die zweite These des "offenen" Mittelalters ist ebenfalls wahr: Das 12.

Jahrhundert entwickelt, beziehungsweise intensiviert den intellektuellen
Austausch zwischen Christen und Juden, der aschkenasische Bereich eingeschlossen.

Ich möchte diese intellektuellen Beziehungen erwähnen, um zu bestimmen,
welchen Einfluß die Ereignisse von 1096 auf sie hatten.

1. Die Reaktion der christlichen Intellektuellen auf die Verfolgungen des
Kreuzzugs

1.1 Die Chronisten
Bevor wir den eigentlichen kulturellen Austausch zwischen Christen und

Juden untersuchen, fragen wir uns, ob und wie die christlichen "Intellektuellen"
auf die Verfolgungen des Kreuzzugs reagierten.8 Gewiß, man muß den Irrtum
einer Projektion von Gewohnheiten unserer Epoche vermeiden: Man wird keine
Petitionen, noch die Bildung von Unterstützungskomitees finden! Aber durch
bestimmte Texte können wir mindestens versuchen wahrzunehmen, welches
Echo der Bericht der Leiden der Juden erhält. Das Einfachste wäre, die Verfasser
der Berichte selbst zu befragen. Alle Chronisten der Kreuzzüge haben die Ereignisse,

die die Juden betrafen, nicht ausführlich berichtet, und die, die sie erwähnten,

haben sich oft mit kurzen Passagen zufriedengegeben. Robert Chazan hat
vernünftigerweise darauf hingewiesen, daß die Chronisten sich mehr um die
Ereignisse derer kümmerten, die dem offiziellen Kreuzzug angehörten, und viel
weniger um die Banden am Rande, die sich die Massaker an den Juden zuschulden

kommen Hessen.9 Wie es auch sei, in bezug auf unser jetziges Thema kann
man zwei Kategorien von Texten der Chronisten unterscheiden, die von den

8 Für eine erste Analyse vgl. Dahan, Gilbert, Intellectuels, 540-542. - Aus der beträcht¬
lichen Bibliographie, die den Kreuzzügen gewidmet ist, zitiere ich hier nur das
klassische Werk von Paul Alphandéry und Alphonse Dupront, La chrétienté et l'idée de
croisade, Bd. 1, Les premiers croisés, Paris 1954. Es lädt zu einem sehr stimulierenden

Nachdenken hinsichtlich der Mentalitätsgeschichte ein.

9 Vgl. Chazan, Robert, European Jewry and the First Crusade, aaO 38f.

223



Verfolgungen berichten: Einerseits diejenigen, die ein negatives Bild der Juden
wiedergeben und die gegen die jüdischen Gemeinden geführten Angriffe bis zu
einem gewissen Punkt rechtfertigen. Andererseits diejenigen, die Mitleid mit
dem Schicksal der Juden haben und die Ausschreitungen der undisziplinierten
Banden verurteilen.

In der ersten Kategorie stösst man zunächst auf einen kurzen Text des
Chronisten Ekkehard von Aura, der aber von großer Gewalt geprägt ist: Er lobt den
christlichen Eifer der vom finsteren Emicho angeführten Banden und beglückwünscht

sie, das "verabscheuungswürdige Volk der Juden" in allen Städten
längs des Rheins, des Mains und der Donau, wo sie sie antrafen, umgebracht oder
zum Übertritt gezwungen zu haben.10 Der gleiche Autor zeigt sich in seiner
Universalchronik ähnlich brutal: Hier berichtet er von den Heldentaten der Banden
von Peter dem Eremiten: "Diese Truppen zerstörten ganz oder zwangen die
verfluchten (nefandissimas) Reste der Juden, die wahren inneren Feinde der Kirche,
zum Übertritt".11 Die MarbacherAnnalen erwähnen die Verfolgung von Worms:
Die Juden flüchten sich zum Bischof, der ihnen ihr Wohlergehen verspricht, falls
sie sich taufen lassen. Sie ziehen es vor, sich den Tod zu geben. Der Ton dieses
Textes ist eher neutral, außer einer kurzen Verurteilung der Entscheidung der
Juden, die "durch Anstoß des Teufels und ihren Eigensinn" getroffen worden
sei.12 Der Fortsetzer der Geschichte der Bischöfe von Trier (Gesta Treverorum)
gibt einen ähnlichen, aber entwickelteren und recht befremdlichen Bericht: Er
beschreibt den Eifer und den Glauben der Kreuzzügler, aber erzählt in einer
neutralen Art, wie mir scheint, von ihrer Entscheidung, die Juden, die sie auf ihrem
Weg trafen, zur Konversion zu zwingen oder andernfalls zu töten. Als die Juden
Triers von der Ankunft der Banden vernahmen, ergriff sie Panik: Die einen
schlitzen die Bäuche ihrer Kinder auf, "damit sie nicht zum Spielzeug der
Verrücktheit der Christen" würden, andere bringen sich selbst um (und diese Erwähnung

erinnert uns an ähnliche aber anders gerechtfertigte Szenen der hebräischen
Berichte). Wieder andere endlich flüchten sich in den bischöflichen Palast. Aber
nun, recht eigenartig in dieser dramatischen Lage, hält der Bischof eine
Konversionspredigt. Die Juden lassen sich taufen, aber im folgenden Jahr kehren alle
außer einem zum Judentum zurück13 (andere Zeugen für andere Städte berichten
ebenfalls von dieser Rückkehrbewegung zum Judentum und versuchen zu
beweisen, daß die Situation nach der Krise von 1096 wieder normal geworden sei).

10 Ekkehard, Hierosolomyta § 12, in: Recueil des historiens des Croisades, Historiens
occidentaux, Bd. V, Paris 1895, 20.

11 Waitz, Georg (Hg), Ekkehardi Chronicon Universale, in: Monumenta Germania Hi-
storica MGH), Scriptores, Bd. VI, Hannover 1844, 208.

12 Bloch, Hermann (Hg), Scriptores rerum germanicarum in usum scholarum, Han¬

nover 1907, 39. - Eine Hinzufügung am Rande im Chronicon von Bemold (MGH,
Scriptores, Bd. V, 464f.) berichtet in denselben Begriffen die Episode von Worms,
die derjenigen von Speyer vorausging. Man weiß, daß der Bischof dieser Stadt die
jüdische Gemeinde rettete. Im Bericht des Hinzufügenden wird der Bischof als "verführt

durch das Geld der Juden" bezeichnet, pecunia iudaeorum conductus.

13 Vgl. Migne, Jacques-Paul (Hg), Patrologia Latina PL), Bd. 154, 1206-1210.

224



Die Kategorie der "positiven" Berichte wird durch zwei Verfasser
veranschaulicht. Der Ton des Annalista Saxo ist eher von Mitleid geprägt. In Mainz
"töten die Kreuzzügler ungefähr neunhundert Juden und verschonten weder
Frauen noch Kinder". Nach dem Massaker, an dem der machtlose Bischof
Rothard teilnahm, "war es ein Jammer die enormen Anhäufungen der Getöteten
auf den Plätzen der Stadt" zu sehen. Während er von mehreren Städten Deutschlands

und Frankreichs berichtete, wo die Juden zur Taufe gezwungen worden
waren, meinte der Chronist, "man darf sie aber nicht gegen ihren Willen zum
Glauben zwingen"14, was guter Lehre entspricht: dies bezeugen die Texte von
Gregor dem Großen schon in den frühesten Sammlungen des kanonischen
Rechts.15 Der Chronist aber, der sich am meisten betroffen fühlt, ist Albert von
Aachen. Sein Bericht betrifft die Verfolgungen von Köln und Mainz. Die Reinheit

der Absichten der Kreuzzügler hinsichtlich der Juden scheint ihm nicht sehr
offensichtlich zu sein: Sind sie wirklich durch religiösen Eifer bewegt oder durch
Irrtum veranlaßt, indem sie das Volk gegen die Juden aufhetzten? Ist es nicht
vielmehr der Wunsch, sich der Güter der Juden zu bemächtigen, die ihre Begierde

reizen. Wenn die Kreuzzügler versagten, geschah dies nicht durch ihre
unzüchtigen und andere schmutzige Taten, sondern auch weil sie die Juden "eher
wegen der Liebe zum Geld, als aus Sicht göttlicher Gerechtigkeit" getötet haben.
Die Verfolgungen werden als sehr grausam bezeichnet. Es handle sich um "Morde"

(strages) und Albert bestätigt offen, daß "Gott, der gerechte Richter, niemandem

befiehlt, sich gegen seinen Willen oder gezwungen unter das Joch des Glaubens

zu unterwerfen". Der Bericht über die Verfolgung in Mainz weist Anklänge
an die hebräischen Chroniken in der Erwähnung des Mordes an den "zarten
Kindern" oder dem kollektiven Selbstmord, dem letzten Ausweg der Verfolgten, auf.16

Es gibt somit zwei entgegengesetzte Haltungen bei den Chronisten: Einerseits

die Argumente des antijüdischen Hasses, der die Ausschreitungen verzeiht
oder sogar billigt. Andererseits ein Mitleid, das sich (im Fall von Albert) zu
einem kritischen Blick verdoppelt. Sie übersetzen die Komplexität der Situation:
Mit den Ereignissen von 1096 nimmt der Antijudaismus im christlichen Westen
an Kraft wieder zu - aber trotz der Gewalt in einigen Berichten ereignet sich, so

glaube ich, noch kein grundlegender Wandel: Es sind immer die gleichen
Clichés die auftauchen. Gegenüber dieser Krise sind es die Juden, mit denen die
Christen ihr tägliches Leben teilen - Sorgen und Freuden, Schrecken und Feste -
und ein Echo dieses Zusammenlebens ist in den bemitleidenden Sätzen des
Annalista Saxo oder Alberts von Aachen zu finden. Haben die Verfolgungen des
ersten Kreuzzuges neben diesen Chronisten, die mehr oder weniger Zeitgenos-

14 Waitz, Georg (Hg), Annalista Saxo, in: MGH, Scriptores, VI, 729: "Unde etiam in
civitate Mogontia interfecerunt circiter 900 de ludeis, non parcentes omnino vel
mulieribus vel parvulis Fierat hec cedes Iudeorum ante dominiciam pentecostes,
feria 3, eratque miseria spectare multos et pagnos occisorum acervos efferri in
plaustris de civitate Mogontia ".

15 Vgl. z.B. Burchard von Worms, Décréta IV, 91 (PL 140, 743f). Zu diesem Punkt der
Doktrin vgl. Dahan, Gilbert, Intellectuels, aaO 143-152.

16 Alberti Aquensis Historia I, 26-29, in: Recueil des Historiens des Croisades, Histo¬
riens occidentaux, Bd. IV, 292-295.

225



sen der Tatsachen waren, auch andere christliche Autoren berührt? Die Reaktionen

sind selten - aber man muß daran erinnern, daß sie dies auch auf jüdischer
Seite sind. Man hat mit Erstaunen die Tatsache vermerkt, daß Raschi (Abkürzung

von Rabbi Sc/zlomo ,/izchaqi 1040-1106, bedeutende mittelalterliche jüdische

Autorität), Zeitgenosse der Tatsachen, die betroffenen Gemeinden kannte
und in einer Region, die ganz nahe war, lebte, aber überhaupt keine Anspielung
auf diese Ereignisse machte.

1.2 Abälard
Vielleicht kann man ein indirektes Echo der Tatsachen im Werk des großen

Abälard finden. Der Philosoph von Pallet spricht nie direkt vom Kreuzzug, aber
eine erstaunliche Seite in seinem Dialog zwischen einem Philosophen, einem
Juden und einem Christen scheint sich auf die Verfolgungen von 1096 zu beziehen

oder bezeugt mindestens einen gewissen Wandel in der Lage der Juden.
Abälard legt einem Juden, der das mosaische Gesetz vor dem Philosophen
verteidigt, folgende eher düstere Beschreibung der Lebensbedingung seines Volkes
in den Mund:

"Man kennt keine andere Nation, die jemals soviel für Gott gelitten hat,
wie das, was wir ständig für ihn ertragen. Alle halten uns einer
solchen Verachtung und eines solchen Hasses für würdig, daß jeder, der
uns eine Ungerechtigkeit erleiden läßt, meint, es handle sich um die
größte Gerechtigkeit und um ein höchstes Opfer für Gott Wir
vertrauen unser Leben an unsere schlimmsten Feinde, und wir sind
gezwungen, an die Religion der Ungläubigen zu glauben Die Fürsten
selbst, die uns regieren und denen wir mit Gold unseren Schutz bezahlen,

wünschen noch mehr unseren Tod, damit sie sich danach dessen
leicht bemächtigen, was wir besitzen".17

Dies ist eine erstaunliche Seite: Diese Beschreibung entspricht eher der
Situation der Juden des Westens im dreizehnten Jahrhundert, als derjenigen im
zwölften, sofern sie nicht direkt durch die Leiden der Juden von 1096 inspiriert
ist.18 Die traditionelle Datierung dieses Dialogs, die daraus das letzte Werk
Abälards machte, weil er unvollendet geblieben ist, wurde kürzlich in Frage
gestellt; man hat vorgeschlagen, ihn gegen das Jahr 1125 anzusetzen.19 Das bringt
uns dem Datum des ersten Kreuzzugs näher, aber die Schwierigkeit, die wir auf-

17 Petrus Abaelardus, Dialogus inter Philosophum, Judaeum et Christianum, Thomas,
Rudolf (Hg), Stuttgart 1970, 50f. Vgl. dazu auch Maurice de Gandillac, Juif et ju-
déité dans le Dialogue d'Abélard, in: Ölender, Maurice (Hg), Pour Léon Poliakov,
Le racisme, mythes et sciences, Bruxelles 1981, 385-401, der aber das historische
Problem, das wir uns stellen, nicht erwähnt.

18 Aber auch die im Text etwas spätere Erwähnung des Geldhandels als einzige Ein¬
kommensquelle der Juden bereitet Mühe: Diese Situation trifft erst auf die zweite
Hälfte des 13. Jh. zu.

19 Vgl. Mews, Constant, On dating the works of Peter Abelard, in: Archives d'histoire
doctrinale et littéraire du moyen âge 52 (1985), 73-134 - Allgemeiner ist die neue
Studie von Lemoine, Michel, Abélard et les Juifs, in: REJ 153 (1994), 253-267.

226



gehoben haben, bleibt voll bestehen - das Problem wäre gelöst, wenn man ihn in
die Zeit wenig nach 1096 versetzen könnte (aber das, was man von der Karriere
Abälards - er wurde 1079 geboren - und von seinen Jugendwerken weiß, stellt
sich dem entgegen), oder man nimmt an, daß die mit dem ersten Kreuzzug
verbundenen Ereignisse ihm einen solchen Eindruck machten, daß er einige Jahre
danach immer noch seine Bewegung durch die Fürsprache des Juden in seinem

Dialog ausdrückte.

1.3 Bernhard von Clairvaux
Mit dem heiligen Bernhard verhält es sich anders: Bei ihm kann man nicht

eine Verbindung zum ersten Kreuzzug, sondern eine zum zweiten (1146)
machen. Die beiden Briefe sind wohlbekannt, in denen er die Handlungen eines
gewissen Raul, der sich als Zistersienser bezeichnete, verurteilte.20 Sein klares
und kraftvolles Einschreiten verhindert, daß sich die antijüdischen Ausschreitungen

von 1096 wiederholen. Obwohl Bernhard in diesen Briefen gar keine
Andeutung über den ersten Kreuzzug macht und sich seine Argumentation gegen
die antijüdischen Ausschreitenden, wie wir anderswo gezeigt haben21, auf
sowohl kanonische, wie auch theologische Erwägungen stützte, kann man leicht
annehmen, daß seine Haltung eine indirekte Reaktion auf die Verfolgungen von
1096 darstellt. Man wird einige seiner Feststellungen in einem Brief von Papst
Alexander II. finden, der 1063 in einem Vor-Kreuzzugs-Kontext abgefaßt worden

ist (das Unternehmen französischer Ritter, sich an der reconquista, der
christlichen Wiedereroberung Spaniens, teilzunehmen), in dem der Mord "an
jenen, die die göttliche Frömmigkeit zweifelsohne dem Heil bestimmt hat",
verurteilt wird. Die Position von Bernhard ist auch ganz klar: "Man darf die Juden
nicht verfolgen, man darf sie nicht töten, noch sogar vertreiben"; dies gilt für die
kanonische Position; die theologische Argumentation ist die gleiche, wie bei
Alexander II.: Die Juden erleiden in ihrer Zerstreuung die Strafe für ihren
Unglauben, aber sie werden sich am Ende der Zeit bekehren: andererseits sind sie

privilegierte Zeugen der christlichen Wahrheit. Die Haltung des heiligen Bernhard

schließt sich an diejenige der Chronisten an, die, wie wir gesehen haben, die
Handlungen der Verfolger der Juden verdammen. Seine Haltung bestätigt sehr

genau den Eifer des zweiten Kreuzzugs und ist nur wirklich vor dem Hintergrund
der Reaktion auf die Probleme des ersten zu begreifen.22

Es wäre möglich, noch da und dort in Texten des zwölften Jahrhunderts auf
Andeutungen zu schauen, die sich auf die Ereignisse von 1096 beziehen. Sie sind
nicht sehr zahlreich, und die paar Beispiele, die wir untersucht haben, genügen,
um zu zeigen, daß es nach dem ersten Kreuzzug eine gewisse Kontinuität in der

20 Vgl. Briefe 363 und 365: Leclercq, Jean/Rochais, Henri (Hg), Sancti Bernardi Opera
omnia, Bd. VIII, Roma 1977, 311-317, 320-322.

21 Vgl. Dahan, Gilbert, Saint Bernard et les Juifs, in: Archives Juives 23 (1987), 59-64
Sens 43 (1991), 163-170.

22 Vgl. auch Berger, David, The Attitude of St. Bernard of Clairvaux towards the Jews,
in: PAAJR 40 (1972/73), 89-108; Holthof, Jean-François, Saint Bernard: Les Juifs
comme chair du Christ, in: Sens 43 (1991), 171-183.

227



christlichen Theologie des Judentums gibt - die Veränderungen zeigen sich erst
nach 1215. Außer den paar Chronisten, deren Analyse offen antijüdisch ist, laufen

die Reaktionen der christlichen Denker (die, ich wiederhole es, selten sind)
gemäß der offiziellen Lehre der Kirche auf eine Verurteilung der Verfolgungen
hinaus. Es ist nun zu fragen, ob die Ereignisse von 1096 die allgemeinen Einstellungen

der Christen im Westen berührt haben und in welchem Maß sie die
Entwicklung des Antijudaismus begünstigen konnten.

2. Die Entwicklung der Einstellungen

2.1 Das Alltagsleben
Wurden die alltäglichen Beziehungen zwischen Christen und Juden durch

die Ereignisse berührt? Um diese Frage beantworten zu können, müßte man
Quellen aus der Zeit vor 1096 mit späteren vergleichen. Für die Periode vor dem
Kreuzzug gibt es außer einer kleinen Zahl lateinischer Texte einen Komplex
hebräischer Texte, vor allem die tschuvot oder responsa (rabbinische Rechtsgut-
achten), die von Irving A. Agus analysiert worden sind.23 Diese Texte stammen
aus Nordfrankreich und Deutschland und belegen klar die konstanten Beziehungen

zwischen Juden und Christen während des ganzen elften Jahrhunderts: Agus
beharrt zu Recht darauf, daß die Juden nur "ständige und tägliche Kontakte zu
den Mitgliedern der Mehrheitsgruppe" haben konnten. Das literarische Genre
der tschuvot - die Antworten auf Probleme wirtschaftlicher und religiöser
Rechtsprechung (halacha) beinhalten - reduziert notwendigerweise die Thematik:

Der von Agus untersuchte Korpus betrifft vor allem die wirtschaftlichen
Beziehungen und gewisse Schwierigkeiten, die mit der religiösen Praxis verbunden

sind (besonders mit dem rituellen Schlachten und dem Wein). Sogar in
diesem relativ gut eingeschränkten Bereich erhält man den Eindruck von
freundschaftlichen und vertraulichen Beziehungen. Ein für diesen Gesichtspunkt wichtiges

Responsum ist zweifelsohne dasjenige von Raschi, in dem er das rituelle
Problem regelt, daß ein christlicher Freund ihm am letzten Tag von Pessach
(Fest des Auszugs aus Ägypten, während dem man kein gesäuertes Brot essen
darf und die Nahrung noch strengeren Regelungen unterworfen ist als während
der normalen Periode) einen Kuchen angeboten hat. Neben der technischen Frage

scheint dieser freundschaftliche Akt das Klima des Zusammenlebens gut zu
belegen, das in den Beziehungen zwischen Juden und Christen vor dem Kreuzzug

herrscht. Dieser Eindruck wird auch von lateinischen Texten bestätigt, die

23 Vgl. Agus, Irving A., Urban Civilization in Pre-Crusade Europe, New York 1965
bes. 750-808, ders., The Heroic Age ofFranco-German Jewry, New York 1969, bes.
341-358. Über die jüdische Kultur des 11. und 12. Jh.s vgl. die neuen Werke von
Grossmann, Abraham, Chachmei Aschkenas haRischonim [Die frühen Weisen von
Aschkenas 900-1096], Jerusalem 1988 (Hebr.), und ders., Chachmei Zarfat
haRischonim [Die ersten Weisen von Zarfat], Jerusalem 1995 (Hebr.).

228



Bernhard Blumenkranz analysiert hat24; ich zitiere nur zwei, die dieser als Zeuge
von "gutnachbarschaftlichen Beziehungen" und besonders von der "Einigkeit
angesichts des Todes" angeführt hat. In beiden Fällen handelt es sich um die
Teilnahme von Juden an der Trauer von Christen. Ein Mönch von Fulda berichtet
von Zeichen ihres Schmerzes anläßlich der Beerdigung von Bardo, 1051 Erzbi-
schof von Magdeburg.25 1074 wird das Hinscheiden von Erzbischof Anno in
Köln während eines Synagogengottesdienstes beweint.26

Die Ereignisse von 1096 haben diese Situation nicht grundsätzlich gewandelt,

und man kann sowohl in jüdischen wie christlichen Quellen viele Zeugnisse
für den Austausch auf dem Niveau des Alltagslebens finden. Auf lateinischer

Seite möchte ich widersprüchlicherweise Beispiele von antijüdischen Polemikern

heranziehen. Guibert von Nogent, von dem später noch die Rede sein wird,
berichtet uns von freundschaftlichen Beziehungen zwischen einem Mönch, der
zu "einem berühmten [nicht besser identifizierten] Kloster" gehörte, und einem
"Juden, der Experte in Medizin" war.27 Gegen Ende des zwölften Jahrhunderts
erwähnt Gautier von Châtillon in seinem Dialog über die Juden, daß er die
Gewohnheit habe, jeden Sonntag Nachmittag einen Juden in seiner Nachbarschaft
zu besuchen.28 Auf volkstümlicherem Niveau ist der Austausch ebenso häufig.
Die Anekdote von einem Juden, der durch die Gotteslästerungen seines christlichen

Spielkollegen außer sich gerät, ist bedeutsam.29 Man kann als paralleles
hebräisches Beispiel die Tossafot (Hinzufügungen zum Kommentar von Raschi
durch seine Schüler) über den Talmudtraktat 'Avoda Sara zitieren, der verschiedene

Meinungen über das Biertrinken bei Nichtjuden darstellt - zweifellos Beleg
für eine Praxis des Zusammenlebens.30

2.2 Geburt des Antisemitismus?
Indessen, trotz dieser übereinstimmenden Zeugnisse, scheinen einige Texte

einen Mißton hinzuzufügen und in einem Ton geschrieben zu sein, der mit dem
Klima des Zusammenlebens bricht, wie es in unserer Reihe von Beispielen be-

24 Vgl. Blumenkranz, Bernhard, Juifs et Chrétiens dans le monde occidental, 430-
1096, Den Haag 1960, 42f.

25 Vgl. Vita Bardonis maior, § 28, in: MGH, Scriptores, XI, 341. Vgl. auch Aronius, Ju¬

lius, Regesten zur Geschichte der Juden bis zum Jahre 1273, Berlin 1902, Nr. 155.

26 Vgl. Vita Annonis II, 15, in: MGH, Scriptores, XI, 503 (Aronius, Regesten, Nr. 165).

27 Guibert de Nogent, Autobiographie I, 26, Labande, E. R. (Hg u. Übers.), Paris 1981,
202f.

28 Vgl. Gautier de Châtillon, Tractatus sive Dialogus contra Iudaeos, PL 209, 457.

29 Sie wurde von einem Autor des beginnenden 13. Jh.s berichtet. Vgl. Crane, T. F., The
Exempla or Illustrative Stories from the Sermones Vulgares of Jacques de Vitry,
London 1890, Nr. 218.

30 Vgl. Rabinowitz, Louis, The Social Life of the Jews of Northern France in the XI-
XlVth Centuries, New York 21972, 130-134, der aridere Beispiele aus der rabbini-
schen Literatur zitiert.

229



legt war. Man kann sich sogar fragen, ob durch sie nicht schon die ersten Spuren
von Antisemitismus erscheinen. Man muß sich klar und vorsichtig auf dieses
Thema beziehen. Es ist offensichtlich, daß seit den Anfängen des Christentums
Positionsbezüge gegen die Juden und das Judentum in vielen Texten auftauchen,
manchmal werden sie in gewalttätiger Form ausgedrückt. Sie greifen das Judentum

an, das durch die Ankunft Christi als veraltet erscheint, und die Juden, die
hartnäckig mit ihrer Religion verbunden bleiben. Die gesamte antijüdische Polemik

greift diese Themen der sog. "veralteten Doktrin" und des sog. "Eigensinns
der Juden" auf. Wir befinden uns auf dem Gebiet des doktrinalen Kampfes -
sogar wenn er manchmal in gewalttätige Übergriffe umgesetzt wird. Der Antisemitismus

verlässt den Rahmen der Lehre und zielt auf die Juden als Menschen. Der
zeitgenössische Antisemitismus gründet sich auf rassistische Pseudo-Überle-

gungen, in denen gewisse Historiker die Definition jedes Antisemitismus finden
wollten. So begleiten seit Beginn des zwölften Jahrhunderts gewisse antijüdische

Texte Überlegungen sozialer und ökonomischer Art, die nichts mehr mit
einer religiösen oder philosophischen Opposition zu tun haben. Man muß meiner
Auffassung nach mit großer Vorsicht das Konzept vom Antisemitismus auf das
Mittelalter anwenden, aber einige Texte laden dazu ein. Ich werde mich auf zwei
Autoren der ersten Hälfte des zwölften Jahrhunderts beschränken, d.h. auf die
Periode, die unmittelbar auf die Ereignisse von 1096 folgt. Die Tatsache, daß sie
von Autoren stammen, die Verbindungen zum Kreuzzug hatten, veranlaßt zu
fragen, in welchem Maß die Verfolgungen einen solchen Wandel in den Einstellungen

einführen konnten.

Der erste Autor, den ich erwähne, ist Guibert von Nogent (1050-1124), ein
Zeitgenosse der Kreuzzüge und Verfasser einer der Berichte, die sie betreffen,
die Gesta Dei per Francos. Nicht in diesem Text finden wir Erwähnungen von
Juden, sondern in seiner Autobiographie De vita sua und in einem polemischen
Traktat De incarnatione contra ludaeos [Über die Fleischwerdung gegen die
Juden]. In seiner Autobiographie erscheinen die Juden in einem halben Dutzend
Passagen. Man kann auf die Erwähnung des Massakers von Rouen zu Beginn des

Kreuzzugs hinweisen. Der Ton ist neutral, aber Guibert legt ein Gespräch in den
Mund eines Kreuzzüglers, das dieses Massaker rechtfertigt, da die Juden als
Feinde der Christen und Gottes angesehen werden.31 Auf gleiche Weise erhält
der Bericht über den Mönch, der von einem jüdischen Arzt behandelt wird, einen
sehr ungünstigen Kommentar, in dem er den Juden mit dem Teufel in Verbindung

bringt (deshalb kann er den Mönch behandeln). Andererseits überrascht der
polemische Traktat De Incarnatione durch die Heftigkeit seiner Angriffe32,
stammt er doch aus einer Reihe von Texten, die durch Anselm von Canterbury
inspiriert worden sind und sich in einem eher friedliebenden Klima bewegen.
Trotzdem kann man nicht von Antisemitismus in den Texten von Guibert von

31 Guibert de Nogent, aaO 246-249.

32 Vgl. Tractatus de incarnatione contra ludaeos, in: PL 156,489-528. Vgl. Dahan, Gil¬
bert, Saint Anselme, les Juifs, le Judaisme, in: Mutations socio-culturelles au tournant

des Xle-XIIe s., Foreville, Raymonde (Hg), Paris 1984, 521-534 (530f.).

230



Nogent sprechen: Dieser zeigt sicher keine Sympathie für die Juden, aber sie
werden nur auf Basis ihrer doktrinalen Positionen angezielt.33

Dies scheint sich mit einem etwas späteren Autor anders zu verhalten, der
ein Zeitgenosse des zweiten Kreuzzugs und deshalb von Bernhard von Clair-
vaux war: Petrus Venerabiiis. Einerseits ist sein Traktat "Gegen den eingewurzelten

Eigensinn der Juden " einer der ersten polemischen Texte, der die rabbini-
sche Literatur benutzt34; ich habe anderswo die Heftigkeit seiner Angriffe
gezeigt: Der Gegner wird als ein "Tier ohne Verstand" qualifiziert, aber, so schok-
kierend diese Beschimpfungen für uns sein mögen, wir bleiben im Rahmen der
antijüdischen Polemik.35 Weit beunruhigender ist der Brief des Abts von Cluny
an den französischen König Ludwig VII. vom Jahr 1146 - genau im Zusammenhang

des Kreuzzugs.36 Seine Argumentation erinnert an das, was Guibert in den
Mund eines Kreuzzüglers legte: Weshalb so weit gehen, um die Feinde von Christus

zu bekämpfen, wenn "mitten unter uns die Juden Christum und allen Mysterien

des christlichen Glaubens lästern, sie verachten und entehren". Die noch
beunruhigendere Passage ist diejenige, in der Petrus zum ersten Mal im christlichen
Westen das Thema des Juden-Paria einführt, das eines der charakteristischen
Themen des Antisemitismus werden sollte: Während sich die Christen aus Liebe
zu Gott töten lassen, bereichern sich die Juden an der Arbeit der anderen. Die
Tatsache, daß Petrus die klassische Position des Kirchenrechtes aufnimmt, die
untersagt, daß man den Juden nicht das Leben, sondern nur ihre Reichtümer nehmen

könne, könnte uns zweifeln lassen, von Antisemitismus zu sprechen, aber
die Fundamente des antisemitischen Verhaltens erscheinen offen: Die Beziehungen

zwischen Juden und Geld, das Vermögen, das durch die Arbeit anderer
erworben wird.37

Das Faktum, daß dieser Brief zur Zeit des Kreuzzugs abgefaßt worden ist,
ist bedeutsam. Aber kann man von einem Reifungsprozeß der Ideen sprechen,
der die Ereignisse von 1096 erzeugte? Die Themen, die Petrus Venerabiiis
erwähnt, sind in den Berichten über den ersten Kreuzzug nicht belegt: Sogar wenn
wirtschaftliche Gründe als Ursachen für Verfolgungen erwähnt werden, ist die
Lage doch anders: Die Banden der Plünderer bemächtigen sich der Güter der
Juden, wie derjenigen der anderen Bürger. Daß sie ihre Eintreibungen durch re-

33 Vgl. auch Chaurand, Jacques, Les Juifs dans l'oeuvre autobiographique de Guibert
de Nogent, in: Etudes inter-ethniques, Annales du Centre d'études supérieures et de
recherches sur les relations ethniques et le racisme 7 (1984), 3-19.

34 Vgl. Friedman, Yvonne, Petri Venerabilis adversus ludeorum inveteratam duritiem,
Tumhout 1985.

35 Vgl. Dahan, Gilbert, La polémique chrétienne contre le judaisme au moyen âge, Pa¬

ris 1991, 61-63 und 108f.

36 Vgl. Constable, Giles (Hg), The Letters ofPeter the Venerable, Cambridge (Mass.)
1967, Bd. 1.327-330.

37 Vgl. Friedman, Yvonne, An Anatomy of Anti-Semitism, Peter the Venerable's Let¬
ter to Louis VII, in: Artzi, P. (Hg), Bar-llan Studies, Ramat-Gan 1978, 87-102; Tor-
rell, Jean-Pierre, Les Juifs dans l'oeuvre de Pierre le Vénérable, in: Cahiers de
civilisation médiévale 30 (1987), 331-346.

231



ligiöse Erwägungen rechtfertigen konnten (die Juden als Feinde Christi), bedeutet

keineswegs einen Wandel in den Einstellungen. Die Argumentation von
Petrus Venerabiiis bleibt auf andere Weise beunruhigend. Sie könnte eine Entwicklung

des Antijudaismus wiedergeben und besonders eine heftige Aufregung der
christlichen Mehrheit hinsichtlich ihrer jüdischen Gemeinden. Aber es erscheint
nicht möglich, auf diese Situation eine eindeutige Analyse anzuwenden: Ich rufe
besonders Bernhard von Clairvaux in Erinnerungen, der im selben Moment, als
Petrus seinen Text abfaßt, die Verteidigung der Juden in den oben erwähnten
Ausdrücken aufnimmt. Andererseits, ein noch größeres Paradox, das 12.
Jahrhundert ist die Zeit, in der im Westen die Beziehungen zwischen Juden und Christen

aufblühen.

3. Die intellektuellen Beziehungen

Das bemerkenswerteste Element in der Geschichte der Beziehungen
zwischen Juden und Christen im mittelalterlichen Westen ist zweifelsohne die Blüte
des intellektuellen Austausches während des zwölften Jahrhunderts. Neben der
Versteifung der Haltungen, der Entwicklung der Einstellungen und der langsamen

Verschlechterung der Bedingungen, die wir soeben erwähnten, scheint der
Reichtum der Zeugnisse einen klaren Widerspruch gegen die These anzuführen,
die im Jahr 1096 ein Datum grundsätzlichen Wandels in der Geschichte der
jüdischen Gemeinden Nordeuropas sieht. Obwohl wir nur über wenige Belege für
intellektuelle Beziehungen vor 1096 verfügen, kann man keine starken
Unterschiede in der Natur des Austausches vor und nach diesem Datum finden. Wenn
ein Berichterstatter der Lektionen Raschis über das Buch Ezechiel die Gegenwart

eines christlichen Hörers erwähnt, so kann sich diese Tatsache auf die Zeit
vor oder nach 1096 beziehen.38 Wir betonen besonders die Begegnung im Rahmen

der biblischen Studien. Wenn die Blüte des zwölften Jahrhunderts (bei
Juden wie bei Christen) die Belege vermehrt, so erlauben die Kenntnisse, die wir
vom Austausch des 11. Jahrhunderts haben, eine Kontinuität im Austausch
anzunehmen. So diskutiert der Benediktiner Sigebert von Gembloux um 1070 in Metz
mit Juden den Bibeltext.39 Weiter erlauben uns auch mehrere Werke der Kontroverse

und besonders dasjenige von Gilbert Crispin gemeinsame Sitzungen zur
Exegese des heiligen Textes vorzustellen.40

Der Wandel, der sich im zwölften Jahrhundert ereignet, ist quantitativ. Wie
wir erwähnt haben, handelt es sich um eine Epoche kultureller Blüte, die man
manchmal als "Renaissance" auf die gleiche Ebene wie die Renaissance des 15.

38 Vgl. Touitou, Elazar, Quelques aspects de l'exégèse biblique juive en France mé¬

diévale, in: Archives Juives 21 (1985), 35-39 (S. 36 betr. Ezech. 2,1).

39 Vgl. Godescalc, Gesta abbatum Gemblacensis, PL 140, 641. Vgl. auch Smalley,
Beryl, The Study of the Bible in the Middle Ages, Oxford 31983, 79.

40 Vgl. Blumenkranz, Bernhard (Hg), Gisleberti Crispini Disputatio Iudaei et Christia-
ni, Anvers 1956.

232



und 16. Jahrhunderts gesetzt hat. Diese Blüte berührt alle Gebiete der Geistesgeschichte,

und nachdem sie im Westen bei den christlichen Gelehrten begonnen
hat (angeregt durch das, was sie in der arabischen Kultur entdecken), werden
auch die Juden von dieser Bewegung ergriffen, integriert im aschkenasischen
Bereich.41

Besonders um das Studium der Bibel erweitert sich der Austausch zwischen
Juden und Christen im zwölften Jahrhundert, besonders in Nordfrankreich.42
Diese Blüte erklärt sich durch die Erneuerung der Bibelexegese sowohl bei
Juden wie bei Christen, die auf gegenseitige Einflüsse zurückzuführen ist und
dadurch eine gemischte Geschichte darstellt. Im elften Jahrhundert verfügen die
Juden über einen traditionellen exegetischen Korpus, der auf Methoden fußt, die
sie nicht mehr beherrschen (der Zugang des MidrascK)\ um diese Methoden
entsteht eine Theologie, die die Ansprüche des Verstandes berücksichtigt. Elier
bilden die Werke von Anselm von Canterbury und Abälard die packendste Illustration.

Im Rahmen, in dem die Kategorien des antiken Orients nicht mehr den
Modellen der westlichen Intellektuellen entsprechen, legt Raschi die Basis für
eine neue Exegese, die meist stark am Buchstaben des Texts klebt. Dieser wird in
den Beziehungen zur Grammatik, der Lexikographie und der Geschichte erhellt.
Sein Kommentar weist einen sofortigen Erfolg auf und seine Schüler setzen sein
Werk fort.43 Auf ihre Weise macht die christliche Exegese eine Erneuerung
durch, in der die theoretischen Werke von Hugo von Saint Victor die Leitlinien
ziehen: Einerseits geht es um die Notwendigkeit, von einem vollständigen
Verständnis des Buchstabens des Textes auszugehen, in der Grammatik (littera), wie
in seinem literarischen und historischen Kontext (sensus) und in seiner theologischen

Bedeutung (sententiaf, dies zeigt das Didascalicon oder die Kunst des
Lesens [der Bibel], die übrigens die Notwendigkeit bestätigt, die Geisteswissenschaften

(artes liberales) gut zu kennen, um die Schrift besser zu begreifen.44
Andererseits legt Hugo in seinem kleinen Werk De scripturis et scriptoribus
sacris die Basis für eine geistige Exegese, die auf Regeln aufbaut und das
Willkürliche ausschließt.45 Dieser zweite Aspekt interessiert uns weniger als der er-

41 Vgl. Touitou, Elazar. La Renaissance du 12ème siècle et l'exegèse biblique de
Rashbam, in: Archives Juives 20 (1984), 3-12 und Grossmann, Avraham, Die ersten
Weisen von Zarfat, aaO (Anm. 23).

42 Vgl. Loewe, Raphael, The Mediaeval Christian Hebraists of England, Herbert of
Bosham and Earlier Scholars, in: The Jewish Historical Society of England,
Transactions 17 (1951-52), 225-249; Grabois, Aryeh, The Hebraica Veritas and Jewish-
Christian Intellectual Relations in the Xllth century, in: Speculum 50 (1975), 613-
634; Dahan, Gilbert, Juifs et Chrétiens en Occident médiéval, La rencontre autour de
la Bible (XlIe-XIVe s.), in: Revue de synthèse 110 (1989), 3-31.

43 Vgl. die im Band: Sed-Rajna, Gabrielle (Hg), Rashi, Hommage à Ephraim Elimelech
Urbach, Paris 1993 vereinigten Texte und das Buch: Dahan, Gilbert/Nahon, Gérard/
Nicolas, E. (Hg), Rashi et la culture juive du Nord, Louvain-Paris 1996.

44 Vgl. Buttimer, Charles H. (Hg), Hugonis de Sancto Victore Didascalicon de studio
legendi, Washington 1939 (und die franz. Übersetzung: Lemoine, Michel [Übers.],
Hugues de Saint-Victor, L'art de lire, Paris 1991).

45 Vgl. PL 175, 9-28.

233



ste. Das Studium des Wortsinns beinhaltet in der Tat zwei Notwendigkeiten, für
die sich der Beitrag der Juden als unverzichtbar erweisen sollte. Zuerst beruht die
Exegese auf einem präzisen Studium des biblischen Textes - das bedeutet, für
den grössten Teil der Hebräischen Bibel die lateinische Übersetzung, die der
heilige Hieronimus direkt aus dem Hebräischen in der zweiten Hälfte des 4.
Jahrhunderts angefertigt hat. Diese nennen wir heute Vulgata. Eine der Methoden,
die Übersetzung zu verstehen, ist, sie mit dem Original zu vergleichen: Im Fall
des "Alten Testamentes" geht es um einen hebräischen Text, den die Juden in
ihrer Liturgie und Lehre verwenden. Es erscheint deshalb christlichen Exegeten
nur natürlich, sich an ihre jüdischen Kollegen zu wenden. Die Meister der Pariser
Schule von Saint Victor, besonders Hugo und sein Schüler André, wenden
diesem Aspekt besondere Aufmerksamkeit zu, und auf diese Weise bieten uns ihre
Kommentare oft die Frucht dieser Zusammenarbeit an.46 Dies trifft besonders auf
den Kommentar des André von Saint Victor zu, der vorschlägt - eine
außergewöhnliche Tatsache im christlichen Westen - einen strikt wörtlichen Kommentar
zur Bibel zu machen.47 Hier einige Beispiele. In seinen Bemerkungen zur Genesis

kommentiert Hugo von Saint Victor ein schwieriges Textstück des Josefssegens

auf diese Weise, inde pastor egressus est lapis Israel: "Er [das heißt
Joseph] ist ein Hirte seiner ganzen Familie in Ägypten geworden". Und dank seines

Hirten (d.h. von Gott) ist Israel ein Stein geworden, d.h. stark. Oder, wie auf
hebräisch: "inde pastoravit lapidem Israel", "von dort aus hat er den Fels Israels

ernährt". Die alternative Version schlägt demnach eine Rückübersetzung vor,
die auf den hebräischen Text zurückgeht, die besagt "mi schäm ro'ê êvên JIsrael",
"von dort nährt sich (oder ist der Hirte) der Fels Israels. "48 André behilft sich ständig

mit dem Hebräischen um den Sinn eines Wortes zu präzisieren oder die Bedeutung

eines Bibelverses wiederherzustellen. Zum Beispiel Leviticus 6,18 übersetzte
Hieronimus mit "Omnis (männlich) qui tetigerit illa sanctificabatur", "Jeder
Mann, der dies[es Fleisch] berührt haben wird, wird geheiligt". André bemerkt,
daß das Hebräische, das omne (neutrum) habe, quod tetigerit illa sanctificabitur,
befriedigender sei.49 Man bemerkt, dass das Hebräische "hol aschêr jig 'a " lautet,
was Raschi mit "kol davar", d.h. "jedes Ding", erklärt.

Das zweite Erfordernis, das direkt die Beziehungen zwischen Christen und
Juden interessiert, ist die Kenntnis des historischen und archäologischen
Zusammenhangs. Von Neuem beziehen sich die christlichen Exegeten auf die Juden,
weil sie überzeugt sind, daß das historische Gedächtnis der Juden und die
Traditionen und Riten, die sie anleiten, ihnen erlauben eine genaue Kenntnis der realia
der Schrift zu haben. Das Problem ist, daß ihre Auskunftsleute wahrscheinlich

46 Vgl. besonders Smalley, Study of the Bible, aaO 83-195.

47 Vgl. Bemdt, Rainer, André de Saint-Victor exégète et théologien, Paris-Turnhout
1991.

48 PL 175, 60.

49 Berndt, R./Lohr, Ch. (Hg), Expositio in Heptateuchum, Tumhout, 173. Zusammen¬
stellung dieser Erwähnungen durch Bemdt, Rainer, Les interpretations juives dans le
Commentaire de l'Heptateuque d'André de Saint-Victor, in: Recherches augustini-
ennes 24 (1989), 199-240.

234



nicht die Meister der Erneuerung der Exegese waren, sondern traditionelle
Gelehrte, die fortschreitend die Neuigkeiten der Schule von Raschi aufnahmen. So
stellten sie Informationen zur Verfügung, in denen sich Pschat (Wortsinn) und
Drasch (homiletische Deutung) für die christlichen Kollegen mischten. Letztere
konnten noch nicht zwischen den zwei Ebenen differenzieren und zeigten sich
manchmal überrascht über die Erklärungen, die auf den Midrasch zurückgingen.
Daraus leitet sich auch die christliche Praxis ab, für die jüdischen Erklärungen
zwei verschiedene Ausdrücke einzuführen: Hebrei dicunt bezeichnet eine eher
wörtliche Erklärung, die sie (d.h. die christlichen Exegeten) annehmen. Iudaei
fabulantur wird im Fall der fehlenden Übereinstimmung verwendet und geht oft
auf eine Midrasch-Interpretation zurück. Die Tatsache, dass trotz dieses Tadels
solche Interpretationen durch christliche Exegeten angegeben werden, ist
bedeutsam - aber wir können dies nicht im Rahmen dieser Studie zeigen. Ich möchte

noch ein Beispiel von André von Saint Victor anführen. Bezüglich der Bundeslade

des Herrn, die den Israeliten in der Wüste vorausgeht, berichtet er in Numeri
10, 33 eine jüdische Tradition: "Die Bundeslade des Ewigen zog vor ihnen her
drei Tagereisen weit, wie die Hebräer sagen, damit, wenn die Nacht über ihnen
anbrach, sie dort aufgestellt war, und das Volk an einem bestimmten Ort
übernachtete".50 Dieser Gebrauch der jüdischen Exegese entwickelt sich während des
12. Jahrhunderts.51

Parallel zu diesen Veränderungen, die die Exegese im eigentlichen Sinne
betreffen, verfügen wir über ein Zeugnis von anderen interessanten Begegnungen

mit einem etwas anderen Ziel, die aber auch zur Erneuerung der biblischen
Studien im 12. Jahrhundert gehören. Die Notwendigkeit eines guten Schrifttextes

ist mehrere Male bestätigt. Der Text, der von Alkuin auf Veranlassung von
Karl dem Großen, hergestellt wurde, wies ein wechselhaftes Schicksal auf, und
die Bibeln des 12. Jh.s sind das Ergebnis verschiedener Texttraditionen. Der
Wunsch nach einem guten Text entspringt verschiedenen Gelegenheiten. Hier
drängt sich auch ein Vergleich mit dem hebräischen Text auf (der Text, wie er
durch die Massoreten und ihre Vokalisierung, Punktierung und Kantillation
festgehalten wurde). Wir beobachten einen bemerkenswerten Austausch vor 1096.
Aber der interessanteste Fall ereignete sich nach dem Kreuzzug. Es handelt sich
um die Bibel von Etienne Harding, dem zweiten Abt von Cîteaux. Nachdem die
Mauern seines Klosters gebaut sind, fühlt Etienne das legitime Bedürfnis seinen
Mönchen einen biblischen Text zu schenken. Als er diesen auf Basis verschiedener

Manuskripte abschreiben lassen will, stellt er erstaunliche Unterschiede fest.
Er verlangt von jüdischen Gelehrten, daß sie ihm den hebräischen (und aramäischen)

Text in die (frühe) französische Sprache übersetzen. Es folgen Studiersitzungen,

deren Ergebnis die Bibel von Cîteaux ist, die heute in Dijon aufbewahrt
wird und 1109 fertiggestellt worden ist.52 Einige Jahrzehnte später wird eine ähn-

50 Die oben zitierte Ausgabe 184.

51 Wie ich in mehreren meiner Arbeiten gezeigt habe, besonders über die Pariser Mei¬
ster aus dem Ende des 12. Jh.s.

52 Der Text des Vorworts wurde von Yolanta Zaluska veröffentlicht, L'enluminure et le
Scriptorium de Cîteaux au Xllème siècle, Cîteaux 1989, 274f.

235



liehe Arbeit, aber auf noch strengere Art von einem anderen Zisterzienser, Nicolas

Maniacoria, unternommen.53 Wir befinden uns hier zwar außerhalb des asch-
kenasischen Gebietes (in Rom), aber die Intensität der Zusammenarbeit von
Nicolas mit dem jüdischen Gewährsmann verdient es erwähnt zu werden. Er
bezeichnet diesen als "gebildeten Juden" und als "scharfsinnigen Forscher". Wir
verfügen noch über weitere Zeugnisse (eingeschlossen Saint Victor), aber diese
sind ausreichend beredt.

Wie kann man nun die Auswirkung einschätzen, die die Ereignisse, die mit
dem ersten Kreuzzug verbunden waren, auf die Beziehungen zwischen Christen
und Juden hatten? Es kommt darauf an, dem Datum von 1096 weder zuviel, noch
zuwenig Bedeutung in der Geschichte der jüdisch-christlichen Beziehungen im
Westen beizumessen. Die Blüte des kulturellen Austauschs im 12. Jahrhundert
würde ausreichen, um uns zu hindern, in den Beziehungen der beiden religiösen
Gemeinschaften einen grundlegenden Wandel zu sehen - aber man wird im
folgenden beobachten, daß in Momenten, in denen die Lage der Juden sich
beträchtlich verschlechtert hat, die Kontakte zwischen christlichen und jüdischen
Intellektuellen zwar weniger häufig sind, aber nicht aufhören. So überrascht die
Vertreibung im Jahre 1306 die jüdischen Gelehrten im Süden Frankreichs, während

sie voller Zusammenarbeit mit ihren christlichen Kollegen im Bereich der
Astronomie standen. So scheint es auch, daß in der dunkelsten Periode, in der
Zeit der Beulenpest 1348, christliche und jüdische Ärzte ihre Kompetenz gegen
diese Geißel vereinigten. Dies geschieht allerdings nicht auf der Ebene der
volkstümlichen Einstellungen: aber sogar hier haben die Verfolgungen von 1096
keinen radikalen Umschwung bewirkt (wie das Andauern der kleinen jüdischen
Ansiedlung und die Wiederherstellung städtischer Gemeinden belegen). Ich
glaube, sie haben zumindest die Einstellungen verwirrt und bei den Juden eine
dumpfe Beunruhigung hervorgerufen, die sie nervös auf die Ereignisse des
zwölften Jahrhunderts reagieren liess. Bei den christlichen Massen streuten sie
Samen eines schärferen Antijudaismus oder mindestens ein Gefühl des
Unterschiedes bei ihren jüdischen Nachbarn.54

53 Man beachte die Arbeiten von Vittorio Peri, insbes. Correctores immo corruptores,
Un saggio di critica testuale nella Roma del XII sec., in: Italia medioevale e umani-
stica 20 (1977), 19-125.

54 Simon Schwarzfuchs hat mehrere Male über die relative Wichtigkeit der Ereignisse
von 1096 reflektiert. Man wende sich besonders seiner schönen auf hebräisch
erschienene Studie zu: Meqomam schel Ma'asei ha-Zlav be-Divrei Jemei Jissrael [Der
Platz der Kreuzzüge in der jüdischen Geschichte], Tarbut weChewra beToledot Jissrael

bimei habeinajim [Kultur und Gesellschaft in der Geschichte der Juden des
Mittelalters], in: Mélanges à la mémoire de Haim Hillel Ben-Sasson, Jerusalem 1989,
251-267 (Hebr.).

236


	Der erste Kreuzzug : die Beziehungen zwischen Juden und Christen

