Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Der erste Kreuzzug : die Beziehungen zwischen Juden und Christen
Autor: Dahan, Gilbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960723

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der erste Kreuzzug

Die Beziehungen zwischen Juden und Christen

Gilbert Dahan*

In der Historiographie des westlichen Judentums wird das Datum des ersten
Kreuzzugs oft als groBerer Wendepunkt angesehen. Vor 1096 seien die Juden im
christlichen Europa in die Bevolkerungen, in deren Mitte sie wohnten, bestens
integriert gewesen. Die Verfolgungen markierten nun den Beginn einer Lage, die
sich zusehends verschlechtern und in die Reihe der Vertreibungen (England
1290, Frankreich 1306, Spanien 1492) miinden sollte, durch welche ein groBer
Teil des christlichen Westens sich der jiidischen Gemeinden entledigen sollte. So
bestand der groBe Historiker Salo Wittmayer Baron auf dem symbolischen Cha-
rakter dieses Datums von 1096, das von den Juden anfinglich als messianisches
Ereignis gedeutet, dann aber fiir sie einen Moment von Verfolgungen eines Aus-
mabBes darstellte, das sie noch nie erlitten hatten und das unter ihnen in der Folge
ein tiefes Trauma erzeugen sollte.! Es steht auBer Zweifel, daB3 der erste Kreuz-
zug wirklich von Szenen unerhorter Gewalt begleitet wurde, denen ganze jiidi-
sche Gemeinden zum Opfer fielen, besonders in der Rheinebene, und die hebrii-
schen Berichte iiber die Verfolgungen unterstreichen deutlich den dramatischen
Charakter dieser Ereignisse.”

Andererseits beschreiben die Mittelalterhistoriker das zwolfte Jahrhundert
als “offene” Epoche, wihrend der der christliche Westen Bereicherungen durch
die nicht christlichen Zivilisationen (vor allem die islamische) empfing und sich
gar kein Problem einer Existenz nicht-christlicher Gemeinden (vor allem jiidi-

*  Prof. Dr. Gilbert Dahan, CNRS, Nouvelle Gallia Judaica, E.P.H.E. (Section des
sciences religieuses), 45, rue des Ecoles, F - 75005 Paris, Frankreich.
Aus dem Franzosischen iibersetzt von Dr. Uri R. Kaufmann, Heidelberg, Deutsch-
land.

1 Vgl. Baron, Salo Wittmayer, A Social and Religious History of the Jews, Bd. 1V,
New York 1957 (in der franz. Ubersetzung 1961, 107-120).

2 Die Berichte (die erheblich nach den Ereignisse abgefasst wurden) sind auf deutsch
herausgegen und iibersetzt worden von Adolf Neubauer und Moritz Stern, Hebrdi-
sche Berichte iiber die Judenverfolgungen wiihrend der Kreuzziige, Berlin 1892, s.
ebf. die engl. Ubersetzung von Shlomo Eidelberg, The Jews and the Crusades, The
Hebrew Chronicles of the First and Second Crusades, Madison-London 1977; Ro-
bert Chazan, European Jewry and the First Crusade, Berkeley 1987, 223-297 gibt
ebenfalls eine Ubersetzung von zwei hebrédischen Berichten, die den ersten Kreuzzug
betreffen.

221



scher Gemeinden) in der Mitte der Gesellschaft stellte. Man kennt die verfiihre-
rische These von Friedrich Heer, der die Lage der Juden mit derjenigen der Frau-
en im westlichen Mittelalter vergleicht: das zwolfte Jahrhundert bedeutet fiir
beide Kategorien eine positive Periode.’ Beziiglich der Frauen mochte ich nur in
Erinnerungen rufen, daf} das zwolfte Jahrhundert die Epoche der hifischen Poe-
sie ist, die, zumindest im Norden Frankreichs, ein idealisiertes Bild der Frau kon-
struiert (zu Beginn der romanischen Vorstellung von der Liebe im Westen). In
bezug auf die Juden ist die Existenz kleinster zerstreuter Gemeinden, besonders
im ldndlichen Bereich, ein Beleg fiir die Integration in die Gesellschaft.

Wie kann man den Widerspruch 16sen, wenn man anerkennt, dafl beide
Thesen wahr sind, aber jede vor einem anderen Hintergrund und unter der Bedin-
gung, sie zu differenzieren? Beziiglich der ersten, die im Jahr 1096 einen Anfang
eines grofleren Wandels sieht, ist zu sagen, dal es leicht ist, in der westeuropdi-
schen Geschichte der Juden im zwdélften Jahrhundert Anzeichen fiir eine fort-
schreitende Verschlechterung zu finden. Ich erwéhne nur zwei: Das erste Anzei-
chen - ohne Zweideutigkeit - ist durch die ersten Ritualmordunterstellungen be-
legt, die sowohl eine Entwicklung der Mentalitédten in Richtung Antijudaismus
aufzeigen (durch die solche Anklagen aufgenommen werden) als auch eine Ten-
denz, die jiidischen Gemeinden zu isolieren (denn in den ersten Berichten wer-
den nicht Individuen fiir die unterstellten Verbrechen verantwortlich gemacht,
sondern ganze Gemeinden)*. Der zweite Beleg, den ich erwihne, hat einen dop-
pelten Sinn: Es handelt sich um die pdpstliche Bulle Sicut Iudaeis, oft als eine Art
Charta beschrieben, durch die die Kirche den Juden ihren Schutz zusicherte
(oder bekriftigte). Zum ersten Mal promulgiert durch Papst Calixt II. im Jahre
1123, wird sie von vielen Pépsten erneuert.’ Es handelt sich hier offensichtlich
um einen Akt, durch den die kirchliche Herrschaft eindeutig die positive Seite
der Lehre beziiglich der Juden und des Judentums erklirt® - aber die Notwendig-
keit, diesen Text abzufassen, scheint auch einen Wandel in der Lage der Juden
darzustellen. Tatsdchlich aber, was die Kirche selbst betrifft, ist fiir ihre Entwick-
lung hinsichtlich der “Judenfrage” ein spiteres Datum typischer, ndmlich dasje-
nige des 4. 6kumenischen Laterankonzils des Jahres 1215, in dessen Beschliissen
sich ein Wille zeigt, die Juden zu isolieren und ihre (theologische) Minderwertig-
keit in die Wirklichkeit umzusetzen.” Aber im zwolften Jahrhundert sind wir
noch nicht dort angelangt, und es gibt noch keinen grundsétzlichen Wandel in
der Haltung der Kirche. In Wirklichkeit geht es um eine Entwicklung der Menta-
litat (besonders auf volkstiimlichem Niveau), die sich abzeichnet. Obwohl den

3 Vgl. Heer, Friedrich, Mittelalter, 1961, Kap. XIII.

4 Vgl. die Studien von Gavin Langmuir, die in seinem Werk Towards a Definition of
Antisemitism, Berkely 1990, zusammengestellt worden sind.

5 Vgl. Grayzel, Salomon, The Papal Bull sicut iudaeis, in: Studies A. A. Neumann,
Leiden 1962, 243-280.

6 Vgl. Dahan, Gilbert, Les intellectuels chrétiens et les juifs au moyen dge, Paris 1990,
137-157. :

7 Vgl Grayzel, Salomon, The Church and the Jews in the XIIIth Century, Philadelphia
1933, 306-313.

222



Ereignissen von 1096 Spannungsmomente vorausgegangen sind (so um das Jahr
1000), scheint es doch, daB} die Einstellungen stark durch den ersten Kreuzzug
beeinflufit worden sind, sowohl bei Christen, fiir die sich eine Gleichsetzung der
Juden mit den Feinden des Kreuzes abzeichnete, wie auch bei den Juden selbst,
die durch die dramatischen Episoden ihrer vollstandigen Integration in die sie
umgebende Gesellschaft ginzlich entbl6ft wurden. Eine andere wichtige Diffe-
renzierung ist anzufiigen: Dieser Wandel betraf fast nur die jiidischen Gemein-
den Nordeuropas - im Bereich, der “aschkenasisch™ genannt werden sollte (die-
ser Begriff schlof nicht nur Deutschland [“Aschkenas”] im engeren Sinne ein,
sondern auch Nordfrankreich, England und die Niederlande). Es ist wahrschein-
lich, daB diese Entwicklung auch zur Trennung zwischen dem aschkenasischen
und dem siidlichen, d.h. sefardischen Bereich, beigetragen hat.

Aber die zweite These des “offenen” Mittelalters ist ebenfalls wahr: Das 12.
Jahrhundert entwickelt, beziehungsweise intensiviert den intellektuellen Aus-
tausch zwischen Christen und Juden, der aschkenasische Bereich eingeschlos-
sen. Ich mochte diese intellektuellen Beziehungen erwihnen, um zu bestimmen,
welchen Einfluf} die Ereignisse von 1096 auf sie hatten.

1. Die Reaktion der christlichen Intellektuellen auf die Verfolgungen des
Kreuzzugs

1.1 Die Chronisten

Bevor wir den eigentlichen kulturellen Austausch zwischen Christen und
Juden untersuchen, fragen wir uns, ob und wie die christlichen “Intellektuellen”
auf die Verfolgungen des Kreuzzugs reagierten.® Gewif}, man muf3 den Irrtum
einer Projektion von Gewohnheiten unserer Epoche vermeiden: Man wird keine
Petitionen, noch die Bildung von Unterstiitzungskomitees finden! Aber durch
bestimmte Texte konnen wir mindestens versuchen wahrzunehmen, welches
Echo der Bericht der Leiden der Juden erhilt. Das Einfachste wire, die Verfasser
der Berichte selbst zu befragen. Alle Chronisten der Kreuzziige haben die Ereig-
nisse, die die Juden betrafen, nicht ausfiihrlich berichtet, und die, die sie erwiahn-
ten, haben sich oft mit kurzen Passagen zufriedengegeben. Robert Chazan hat
verniinftigerweise darauf hingewiesen, dafl die Chronisten sich mehr um die
Ereignisse derer kiimmerten, die dem offiziellen Kreuzzug angehorten, und viel
weniger um die Banden am Rande, die sich die Massaker an den Juden zuschul-
den kommen liessen.” Wie es auch sei, in bezug auf unser jetziges Thema kann
man zwei Kategorien von Texten der Chronisten unterscheiden, die von den

8 Fiireine erste Analyse vgl. Dahan, Gilbert, Intellectuels, 540-542. - Aus der betricht-
lichen Bibliographie, die den Kreuzziigen gewidmet ist, zitiere ich hier nur das klas-
sische Werk von Paul Alphandéry und Alphonse Dupront, La chrétienté et I’idée de
croisade, Bd. 1, Les premiers croisés, Paris 1954. Es 14dt zu einem sehr stimulieren-
den Nachdenken hinsichtlich der Mentalitdtsgeschichte ein.

9 Vgl. Chazan, Robert, European Jewry and the First Crusade, aaO 38f.

223



Verfolgungen berichten: Einerseits diejenigen, die ein negatives Bild der Juden
wiedergeben und die gegen die jiidischen Gemeinden gefiihrten Angriffe bis zu
einem gewissen Punkt rechtfertigen. Andererseits diejenigen, die Mitleid mit
dem Schicksal der Juden haben und die Ausschreitungen der undisziplinierten
Banden verurteilen.

In der ersten Kategorie stosst man zunichst auf einen kurzen Text des Chro-
nisten Ekkehard von Aura, der aber von groBer Gewalt geprigt ist: Er lobt den
christlichen Eifer der vom finsteren Emicho angefiihrten Banden und begliick-
wiinscht sie, das “verabscheuungswiirdige Volk der Juden” in allen Stidten
lings des Rheins, des Mains und der Donau, wo sie sie antrafen, umgebracht oder
zum Ubertritt gezwungen zu haben.!® Der gleiche Autor zeigt sich in seiner Uni-
versalchronik dhnlich brutal: Hier berichtet er von den Heldentaten der Banden
von Peter dem Eremiten: “Diese Truppen zerstorten ganz oder zwangen die ver-
fluchten (nefandissimas) Reste der Juden, die wahren inneren Feinde der Kirche,
zum Ubertritt”."! Die Marbacher Annalen erwihnen die Verfolgung von Worms:
Die Juden fliichten sich zum Bischof, der ihnen ihr Wohlergehen verspricht, falls
sie sich taufen lassen. Sie ziehen es vor, sich den Tod zu geben. Der Ton dieses
Textes ist eher neutral, auler einer kurzen Verurteilung der Entscheidung der
Juden, die “durch Ansto3 des Teufels und ihren Eigensinn” getroffen worden
sei.'? Der Fortsetzer der Geschichte der Bischofe von Trier (Gesta Treverorum)
gibt einen dhnlichen, aber entwickelteren und recht befremdlichen Bericht: Er
beschreibt den Eifer und den Glauben der Kreuzziigler, aber erzihlt in einer neu-
tralen Art, wie mir scheint, von ihrer Entscheidung, die Juden, die sie auf ihrem
Weg trafen, zur Konversion zu zwingen oder andernfalls zu téten. Als die Juden
Triers von der Ankunft der Banden vernahmen, ergriff sie Panik: Die einen
schlitzen die Béduche ihrer Kinder auf, “damit sie nicht zum Spielzeug der Ver-
riicktheit der Christen” wiirden, andere bringen sich selbst um (und diese Erwih-
nung erinnert uns an dhnliche aber anders gerechtfertigte Szenen der hebriischen
Berichte). Wieder andere endlich fliichten sich in den bischoflichen Palast. Aber
nun, recht eigenartig in dieser dramatischen Lage, hilt der Bischof eine Konver-
sionspredigt. Die Juden lassen sich taufen, aber im folgenden Jahr kehren alle
aufer einem zum Judentum zuriick™ (andere Zeugen fiir andere Stédte berichten
ebenfalls von dieser Riickkehrbewegung zum Judentum und versuchen zu be-
weisen, dal} die Situation nach der Krise von 1096 wieder normal geworden sei).

10 Ekkehard, Hierosolomyta § 12, in: Recueil des historiens des Croisades, Historiens
occidentaux, Bd. V, Paris 1895, 20.

11 Waitz, Georg (Hg), Ekkehardi Chronicon Universale, in: Monumenta Germania Hi-
storica (= MGH), Scriptores, Bd. VI, Hannover 1844, 208.

12 Bloch, Hermann (Hg), Scriptores rerum germanicarum in usum scholarum, Han-
nover 1907, 39. - Eine Hinzufiigung am Rande im Chronicon von Bernold (MGH,
Scriptores, Bd. V, 464f.) berichtet in denselben Begriffen die Episode von Worms,
die derjenigen von Speyer vorausging. Man weif}, daBl der Bischof dieser Stadt die
judische Gemeinde rettete. Im Bericht des Hinzufiigenden wird der Bischof als “ver-
fithrt durch das Geld der Juden” bezeichnet, pecunia iudaecorum conductus.

13 Vgl. Migne, Jacques-Paul (Hg), Patrologia Latina (= PL), Bd. 154, 1206-1210.

224



Die Kategorie der “positiven” Berichte wird durch zwei Verfasser veran-
schaulicht. Der Ton des Annalista Saxo ist eher von Mitleid geprégt. In Mainz
“toten die Kreuzziigler ungefihr neunhundert Juden und verschonten weder
Frauen noch Kinder”. Nach dem Massaker, an dem der machtlose Bischof
Rothard teilnahm, “war es ein Jammer die enormen Anhdufungen der Getoteten
auf den Pldtzen der Stadt” zu sehen. Wihrend er von mehreren Stédten Deutsch-
lands und Frankreichs berichtete, wo die Juden zur Taufe gezwungen worden
waren, meinte der Chronist, “man darf sie aber nicht gegen ihren Willen zum
Glauben zwingen”!*, was guter Lehre entspricht: dies bezeugen die Texte von
Gregor dem GroBlen schon in den frithesten Sammlungen des kanonischen
Rechts.”® Der Chronist aber, der sich am meisten betroffen fiihlt, ist Albert von
Aachen. Sein Bericht betrifft die Verfolgungen von K6ln und Mainz. Die Rein-
heit der Absichten der Kreuzziigler hinsichtlich der Juden scheint ihm nicht sehr
offensichtlich zu sein: Sind sie wirklich durch religiosen Eifer bewegt oder durch
Irrtum veranlaf3t, indem sie das Volk gegen die Juden aufhetzten? Ist es nicht
vielmehr der Wunsch, sich der Giiter der Juden zu bemichtigen, die ihre Begier-
de reizen. Wenn die Kreuzziigler versagten, geschah dies nicht durch ihre un-
ziichtigen und andere schmutzige Taten, sondern auch weil sie die Juden “eher
wegen der Liebe zum Geld, als aus Sicht gottlicher Gerechtigkeit” getétet haben.
Die Verfolgungen werden als sehr grausam bezeichnet. Es handle sich um “Mor-
de” (strages) und Albert bestitigt offen, daB “Gott, der gerechte Richter, nieman-
dem befiehlt, sich gegen seinen Willen oder gezwungen unter das Joch des Glau-
bens zu unterwerfen”. Der Bericht iiber die Verfolgung in Mainz weist Ankldnge
an die hebridischen Chroniken in der Erwdhnung des Mordes an den “zarten Kin-
dern” oder dem kollektiven Selbstmord, dem letzten Ausweg der Verfolgten, auf,'®

Es gibt somit zwei entgegengesetzte Haltungen bei den Chronisten: Einer-
seits die Argumente des antijiidischen Hasses, der die Ausschreitungen verzeiht
oder sogar billigt. Andererseits ein Mitleid, das sich (im Fall von Albert) zu ei-
nem kritischen Blick verdoppelt. Sie iibersetzen die Komplexitit der Situation:
Mit den Ereignissen von 1096 nimmt der Antijudaismus im christlichen Westen
an Kraft wieder zu - aber trotz der Gewalt in einigen Berichten ereignet sich, so
glaube ich, noch kein grundlegender Wandel: Es sind immer die gleichen Cli-
chés die auftauchen. Gegeniiber dieser Krise sind es die Juden, mit denen die
Christen ihr tégliches Leben teilen - Sorgen und Freuden, Schrecken und Feste -
und ein Echo dieses Zusammenlebens ist in den bemitleidenden Sétzen des An-
nalista Saxo oder Alberts von Aachen zu finden. Haben die Verfolgungen des
ersten Kreuzzuges neben diesen Chronisten, die mehr oder weniger Zeitgenos-

14 Waitz, Georg (Hg), Annalista Saxo, in: MGH, Scriptores, VI, 729: “Unde etiam in
civitate Mogontia interfecerunt circiter 900 de ludeis, non parcentes omnino vel
mulieribus vel parvulis ... Fierat hec cedes ludeorum ante dominiciam pentecostes,
feria 3, eratque miseria spectare multos et pagnos occisorum acervos efferri in
plaustris de civitate Mogontia”.

15 Vgl. z.B. Burchard von Worms, Decreta IV, 91 (PL 140, 743f). Zu diesem Punkt der
Doktrin vgl. Dahan, Gilbert, Intellectuels, aaO 143-152.

16 Alberti Aquensis Historia I, 26-29, in: Recueil des Historiens des Croisades, Histo-
riens occidentaux, Bd. IV, 292-295.

225



sen der Tatsachen waren, auch andere christliche Autoren beriihrt? Die Reaktio-
nen sind selten - aber man muf} daran erinnern, daf sie dies auch auf jiidischer
Seite sind. Man hat mit Erstaunen die Tatsache vermerkt, dal Raschi (Abkiir-
zung von Rabbi Schlomo Jizchaqi 1040-1106, bedeutende mittelalterliche jiidi-
sche Autoritit), Zeitgenosse der Tatsachen, die betroffenen Gemeinden kannte
und in einer Region, die ganz nahe war, lebte, aber iiberhaupt keine Anspielung
auf diese Ereignisse machte.

1.2 Abilard

Vielleicht kann man ein indirektes Echo der Tatsachen im Werk des grofien
Abilard finden. Der Philosoph von Pallet spricht nie direkt vom Kreuzzug, aber
eine erstaunliche Seite in seinem Dialog zwischen einem Philosophen, einem
Juden und einem Christen scheint sich auf die Verfolgungen von 1096 zu bezie-
hen oder bezeugt mindestens einen gewissen Wandel in der Lage der Juden.
Abdlard legt einem Juden, der das mosaische Gesetz vor dem Philosophen ver-
teidigt, folgende eher diistere Beschreibung der Lebensbedingung seines Volkes
in den Mund:

“Man kennt keine andere Nation, die jemals soviel fiir Gott gelitten hat,
wie das, was wir stidndig fiir ihn ertragen. ... Alle halten uns einer sol-
chen Verachtung und eines solchen Hasses fiir wiirdig, daf jeder, der
uns eine Ungerechtigkeit erleiden 146t, meint, es handle sich um die
groBte Gerechtigkeit und um ein héchstes Opfer fiir Gott ... Wir ver-
trauen unser Leben an unsere schlimmsten Feinde, und wir sind ge-
zwungen, an die Religion der Unglaubigen zu glauben ... Die Fiirsten
selbst, die uns regieren und denen wir mit Gold unseren Schutz bezah-
len, wiinschen noch mehr unseren Tod, damit sie sich danach dessen
leicht bemachtigen, was wir besitzen™."”

Dies ist eine erstaunliche Seite: Diese Beschreibung entspricht eher der Si-
tuation der Juden des Westens im dreizehnten Jahrhundert, als derjenigen im
zwolften, sofern sie nicht direkt durch die Leiden der Juden von 1096 inspiriert
ist.”® Die traditionelle Datierung dieses Dialogs, die daraus das letzte Werk
Abdlards machte, weil er unvollendet geblieben ist, wurde kiirzlich in Frage ge-
stellt; man hat vorgeschlagen, ihn gegen das Jahr 1125 anzusetzen.!® Das bringt
uns dem Datum des ersten Kreuzzugs niher, aber die Schwierigkeit, die wir auf-

17 Petrus Abaelardus, Dialogus inter Philosophum, Judaeum et Christianum, Thomas,
Rudolf (Hg), Stuttgart 1970, 50f. Vgl. dazu auch Maurice de Gandillac, Juif et ju-
déité dans le Dialogue d’ Abélard, in: Olender, Maurice (Hg), Pour Léon Poliakov,
Le racisme, mythes et sciences, Bruxelles 1981, 385-401, der aber das historische
Problem, das wir uns stellen, nicht erwihnt,

18 Aber auch die im Text etwas spitere Erwidhnung des Geldhandels als einzige Ein-
kommensquelle der Juden bereitet Miihe: Diese Situation trifft erst auf die zweite
Hilfte des 13. Jh. zu.

19 Vgl. Mews, Constant, On dating the works of Peter Abelard, in: Archives d’histoire
doctrinale et littéraire du moyen dge 52 (1985), 73-134 - Allgemeiner ist die neue
Studie von Lemoine, Michel, Abélard et les Juifs, in: REJ 153 (1994), 253-267.

226



gehoben haben, bleibt voll bestehen - das Problem wire gel6st, wenn man ihn in
die Zeit wenig nach 1096 versetzen konnte (aber das, was man von der Karriere
Abdlards - er wurde 1079 geboren - und von seinen Jugendwerken weil, stellt
sich dem entgegen), oder man nimmt an, da3 die mit dem ersten Kreuzzug ver-
bundenen Ereignisse ihm einen solchen Eindruck machten, daf} er einige Jahre
danach immer noch seine Bewegung durch die Fiirsprache des Juden in seinem
Dialog ausdriickte.

1.3 Bernhard von Clairvaux

Mit dem heiligen Bernhard verhilt es sich anders: Bei ihm kann man nicht
eine Verbindung zum ersten Kreuzzug, sondern eine zum zweiten (1146) ma-
chen. Die beiden Briefe sind wohlbekannt, in denen er die Handlungen eines
gewissen Raul, der sich als Zistersienser bezeichnete, verurteilte.?® Sein klares
und kraftvolles Einschreiten verhindert, dal sich die antijiidischen Ausschrei-
tungen von 1096 wiederholen. Obwohl Bernhard in diesen Briefen gar keine An-
deutung iiber den ersten Kreuzzug macht und sich seine Argumentation gegen
die antijidischen Ausschreitenden, wie wir anderswo gezeigt haben?, auf so-
wohl kanonische, wie auch theologische Erwigungen stiitzte, kann man leicht
annehmen, daf} seine Haltung eine indirekte Reaktion auf die Verfolgungen von
1096 darstellt. Man wird einige seiner Feststellungen in einem Brief von Papst
Alexander II. finden, der 1063 in einem Vor-Kreuzzugs-Kontext abgefait wor-
den ist (das Unternehmen franzosischer Ritter, sich an der reconquista, der
christlichen Wiedereroberung Spaniens, teilzunehmen), in dem der Mord “an
jenen, die die gottliche Frommigkeit zweifelsohne dem Heil bestimmt hat”, ver-
urteilt wird. Die Position von Bernhard ist auch ganz klar: “Man darf die Juden
nicht verfolgen, man darf sie nicht téten, noch sogar vertreiben”; dies gilt fiir die
kanonische Position; die theologische Argumentation ist die gleiche, wie bei
Alexander II.: Die Juden erleiden in ihrer Zerstreuung die Strafe fiir ihren Un-
glauben, aber sie werden sich am Ende der Zeit bekehren: andererseits sind sie
privilegierte Zeugen der christlichen Wahrheit. Die Haltung des heiligen Bern-
hard schlieB3t sich an diejenige der Chronisten an, die, wie wir gesehen haben, die
Handlungen der Verfolger der Juden verdammen. Seine Haltung bestitigt sehr
genau den Eifer des zweiten Kreuzzugs und ist nur wirklich vor dem Hintergrund
der Reaktion auf die Probleme des ersten zu begreifen.?

Es wire moglich, noch da und dort in Texten des zwolften Jahrhunderts auf
Andeutungen zu schauen, die sich auf die Ereignisse von 1096 beziehen. Sie sind
nicht sehr zahlreich, und die paar Beispiele, die wir untersucht haben, geniigen,
um zu zeigen, da} es nach dem ersten Kreuzzug eine gewisse Kontinuitét in der

20 Vgl. Briefe 363 und 365: Leclercq, Jean/Rochais, Henri (Hg), Sancti Bernardi Opera
omnia, Bd. VIII, Roma 1977, 311-317, 320-322.

21 Vgl. Dahan, Gilbert, Saint Bernard et les Juifs, in: Archives Juives 23 (1987), 59-64
= Sens 43 (1991), 163-170.

22 Vgl. auch Berger, David, The Attitude of St. Bernard of Clairvaux towards the Jews,
in: PAAJR 40 (1972/73), 89-108; Holthof, Jean-Francois, Saint Bernard: Les Juifs
comme chair du Christ, in: Sens 43 (1991), 171-183.

227



christlichen Theologie des Judentums gibt - die Veridnderungen zeigen sich erst
nach 1215. AuBler den paar Chronisten, deren Analyse offen antijiidisch ist, lau-
fen die Reaktionen der christlichen Denker (die, ich wiederhole es, selten sind)
gemdf der offiziellen Lehre der Kirche auf eine Verurteilung der Verfolgungen
hinaus. Es ist nun zu fragen, ob die Ereignisse von 1096 die allgemeinen Einstel-
lungen der Christen im Westen beriihrt haben und in welchem Mab sie die Ent-
wicklung des Antijudaismus begiinstigen konnten.

2. Die Entwicklung der Einstellungen

2.1 Das Alltagsleben

Wurden die alltidglichen Beziehungen zwischen Christen und Juden durch
die Ereignisse beriihrt? Um diese Frage beantworten zu kénnen, miiite man
Quellen aus der Zeit vor 1096 mit spéteren vergleichen. Fiir die Periode vor dem
Kreuzzug gibt es auBer einer kleinen Zahl lateinischer Texte einen Komplex he-
briischer Texte, vor allem die tschuvot oder responsa (rabbinische Rechtsgut-
achten), die von Irving A. Agus analysiert worden sind.” Diese Texte stammen
aus Nordfrankreich und Deutschland und belegen klar die konstanten Beziehun-
gen zwischen Juden und Christen wihrend des ganzen elften Jahrhunderts: Agus
beharrt zu Recht darauf, dall die Juden nur “stindige und tédgliche Kontakte zu
den Mitgliedern der Mehrheitsgruppe” haben konnten. Das literarische Genre
der tschuvot - die Antworten auf Probleme wirtschaftlicher und religidser
Rechtsprechung (halacha) beinhalten - reduziert notwendigerweise die Thema-
tik: Der von Agus untersuchte Korpus betrifft vor allem die wirtschaftlichen
Beziehungen und gewisse Schwierigkeiten, die mit der religidsen Praxis verbun-
den sind (besonders mit dem rituellen Schlachten und dem Wein). Sogar in die-
sem relativ gut eingeschrinkten Bereich erhilt man den Eindruck von freund-
schaftlichen und vertraulichen Beziehungen. Ein fiir diesen Gesichtspunkt wich-
tiges Responsum ist zweifelsohne dasjenige von Raschi, in dem er das rituelle
Problem regelt, daB ein christlicher Freund ihm am letzten Tag von Pessach
(Fest .des Auszugs aus Agypten, wihrend dem man kein gesduertes Brot essen
darf und die Nahrung noch strengeren Regelungen unterworfen ist als wahrend
der normalen Periode) einen Kuchen angeboten hat. Neben der technischen Fra-
ge scheint dieser freundschaftliche Akt das Klima des Zusammenlebens gut zu
belegen, das in den Beziehungen zwischen Juden und Christen vor dem Kreuz-
zug herrscht. Dieser Eindruck wird auch von lateinischen Texten bestétigt, die

23 Vgl. Agus, Irving A., Urban Civilization in Pre-Crusade Europe, New York 1965
bes. 750-808, ders., The Heroic Age of Franco-German Jewry, New York 1969, bes.
341-358. Uber die jiidische Kultur des 11. und 12. Jh.s vgl. die neuen Werke von
Grossmann, Abraham, Chachmei Aschkenas haRischonim [Die friihen Weisen von
Aschkenas 900-1096], Jerusalem 1988 (Hebr.), und ders., Chachmei Zarfat haRi-
schonim [Die ersten Weisen von Zarfat], Jerusalem 1995 (Hebr.).

228



Bernhard Blumenkranz analysiert hat®*; ich zitiere nur zwei, die dieser als Zeuge
von “‘gutnachbarschaftlichen Beziehungen” und besonders von der “Einigkeit
angesichts des Todes” angefiihrt hat. In beiden Fillen handelt es sich um die
Teilnahme von Juden an der Trauer von Christen. Ein Monch von Fulda berichtet
von Zeichen ihres Schmerzes anlidBlich der Beerdigung von Bardo, 1051 Erzbi-
schof von Magdeburg.” 1074 wird das Hinscheiden von Erzbischof Anno in
Ko6lIn wihrend eines Synagogengottesdienstes beweint.?

Die Ereignisse von 1096 haben diese Situation nicht grundsitzlich gewan-
delt, und man kann sowohl in jlidischen wie christlichen Quellen viele Zeugnis-
se fiir den Austausch auf dem Niveau des Alltagslebens finden. Auf lateinischer
Seite mochte ich widerspriichlicherweise Beispiele von antijiidischen Polemi-
kern heranziehen. Guibert von Nogent, von dem spiter noch die Rede sein wird,
berichtet uns von freundschaftlichen Beziehungen zwischen einem Monch, der
zu “einem beriihmten [nicht besser identifizierten] Kloster” gehorte, und einem
“Juden, der Experte in Medizin” war.”” Gegen Ende des zwolften Jahrhunderts
erwihnt Gautier von Chétillon in seinem Dialog iiber die Juden, daf er die Ge-
wohnheit habe, jeden Sonntag Nachmittag einen Juden in seiner Nachbarschaft
zu besuchen.” Auf volkstiimlicherem Niveau ist der Austausch ebenso hiufig.
Die Anekdote von einem Juden, der durch die Gottesldsterungen seines christli-
chen Spielkollegen auBler sich gerit, ist bedeutsam.? Man kann als paralleles he-
briisches Beispiel die Tossafot (Hinzufiigungen zum Kommentar von Raschi
durch seine Schiiler) iiber den Talmudtraktat ‘Aveda Sara zitieren, der verschie-
dene Meinungen iiber das Biertrinken bei Nichtjuden darstellt - zweifellos Beleg
fiir eine Praxis des Zusammenlebens.*

2.2 Geburt des Antisemitismus?

Indessen, trotz dieser iibereinstimmenden Zeugnisse, scheinen einige Texte
einen MiBton hinzuzufiigen und in einem Ton geschrieben zu sein, der mit dem
Klima des Zusammenlebens bricht, wie es in unserer Reihe von Beispielen be-

24 Vgl. Blumenkranz, Bernhard, Juifs et Chrétiens dans le monde occidental, 430-
1096, Den Haag 1960, 42f.

25 Vgl. Vita Bardonis maior, § 28, in: MGH, Scriptores, XI, 341. Vgl. auch Aronius, Ju-
lius, Regesten zur Geschichte der Juden ... bis zum Jahre 1273, Berlin 1902, Nr. 155.

26 Vgl. Vita Annonis I, 15, in: MGH, Scriptores, XI, 503 (Aronius, Regesten, Nr. 165).

27 Guibert de Nogent, Autobiographie 1, 26, Labande, E. R. (Hg u. Ubers.), Paris 1981,
202f.
28 Vgl. Gautier de Chatillon, Tractatus sive Dialogus contra Iudaeos, PL 209, 457.

29 Sie wurde von einem Autor des beginnenden 13. Jh.s berichtet. Vgl. Crane, T. F., The
Exempla or Illustrative Stories from the Sermones Vulgares of Jacques de Vitry,
London 1890, Nr. 218.

30 Vgl. Rabinowitz, Louis, The Social Life of the Jews of Northern France in the XI-
XIVth Centuries, New York 21972, 130-134, der andere Beispiele aus der rabbini-
schen Literatur zitiert.

229



legt war. Man kann sich sogar fragen, ob durch sie nicht schon die ersten Spuren
von Antisemitismus erscheinen. Man muf sich klar und vorsichtig auf dieses
Thema beziehen. Es ist offensichtlich, daf} seit den Anfidngen des Christentums
Positionsbeziige gegen die Juden und das Judentum in vielen Texten auftauchen,
manchmal werden sie in gewalttitiger Form ausgedriickt. Sie greifen das Juden-
tum an, das durch die Ankunft Christi als veraltet erscheint, und die Juden, die
hartndckig mit ihrer Religion verbunden bleiben. Die gesamte antijiidische Pole-
mik greift diese Themen der sog. “veralteten Doktrin” und des sog. “Eigensinns
der Juden” auf. Wir befinden uns auf dem Gebiet des doktrinalen Kampfes - so-
gar wenn er manchmal in gewalttitige Ubergriffe umgesetzt wird. Der Antisemi-
tismus verldsst den Rahmen der Lehre und zielt auf die Juden als Menschen. Der
zeitgenossische Antisemitismus griindet sich auf rassistische Pseudo-Uberle-
gungen, in denen gewisse Historiker die Definition jedes Antisemitismus finden
wollten. So begleiten seit Beginn des zwdlften Jahrhunderts gewisse antijiidi-
sche Texte Uberlegungen sozialer und dkonomischer Art, die nichts mehr mit
einer religidsen oder philosophischen Opposition zu tun haben. Man muf3 meiner
Auffassung nach mit groBBer Vorsicht das Konzept vom Antisemitismus auf das
Mittelalter anwenden, aber einige Texte laden dazu ein. Ich werde mich auf zwei
Autoren der ersten Hilfte des zwdlften Jahrhunderts beschrinken, d.h. auf die
Periode, die unmittelbar auf die Ereignisse von 1096 folgt. Die Tatsache, daB sie
von Autoren stammen, die Verbindungen zum Kreuzzug hatten, veranla3t zu fra-
gen, in welchem Maf3 die Verfolgungen einen solchen Wandel in den Einstellun-
gen einfiihren konnten.

Der erste Autor, den ich erwihne, ist Guibert von Nogent (1050-1124), ein
Zeitgenosse der Kreuzziige und Verfasser einer der Berichte, die sie betreffen,
die Gesta Dei per Francos. Nicht in diesem Text finden wir Erwidhnungen von
Juden, sondern in seiner Autobiographie De vita sua und in einem polemischen
Traktat De incarnatione contra Iudaeos [Uber die Fleischwerdung gegen die
Juden]. In seiner Autobiographie erscheinen die Juden in einem halben Dutzend
Passagen. Man kann auf die Erwdhnung des Massakers von Rouen zu Beginn des
Kreuzzugs hinweisen. Der Ton ist neutral, aber Guibert legt ein Gesprich in den
Mund eines Kreuzziiglers, das dieses Massaker rechtfertigt, da die Juden als
Feinde der Christen und Gottes angesehen werden.?! Auf gleiche Weise erhilt
der Bericht iiber den Monch, der von einem jiidischen Arzt behandelt wird, einen
sehr ungiinstigen Kommentar, in dem er den Juden mit dem Teufel in Verbin-
dung bringt (deshalb kann er den Monch behandeln). Andererseits iiberrascht der
polemische Traktat De Incarnatione durch die Heftigkeit seiner Angriffe®,
stammt er doch aus einer Reihe von Texten, die durch Anselm von Canterbury
inspiriert worden sind und sich in einem eher friedliebenden Klima bewegen.
Trotzdem kann man nicht von Antisemitismus in den Texten von Guibert von

31 Guibert de Nogent, aaO 246-249.

32 Vgl. Tractatus de incarnatione contra [udaeos, in: PL 156, 489-528. Vgl. Dahan, Gil-
bert, Saint Anselme, les Juifs, le Judaisme, in: Mutations socio-culturelles au tour-
nant des Xle-Xlle s., Foreville, Raymonde (Hg), Paris 1984, 521-534 (530f.).

230



Nogent sprechen: Dieser zeigt sicher keine Sympathie fiir die Juden, aber sie
werden nur auf Basis ihrer doktrinalen Positionen angezielt.*®

Dies scheint sich mit einem etwas spiteren Autor anders zu verhalten, der
ein Zeitgenosse des zweiten Kreuzzugs und deshalb von Bernhard von Clair-
vaux war: Petrus Venerabilis. Einerseits ist sein Traktat “Gegen den eingewur-
zelten Eigensinn der Juden” einer der ersten polemischen Texte, der die rabbini-
sche Literatur benutzt**; ich habe anderswo die Heftigkeit seiner Angriffe ge-
zeigt: Der Gegner wird als ein “Tier ohne Verstand” qualifiziert, aber, so schok-
kierend diese Beschimpfungen fiir uns sein mégen, wir bleiben im Rahmen der
antijidischen Polemik.* Weit beunruhigender ist der Brief des Abts von Cluny
an den franzosischen Konig Ludwig VII. vom Jahr 1146 - genau im Zusammen-
hang des Kreuzzugs.*® Seine Argumentation erinnert an das, was Guibert in den
Mund eines Kreuzziiglers legte: Weshalb so weit gehen, um die Feinde von Chri-
stus zu beké@mpfen, wenn “mitten unter uns die Juden Christum und allen Myste-
rien des christlichen Glaubens lédstern, sie verachten und entehren”. Die noch be-
unruhigendere Passage ist diejenige, in der Petrus zum ersten Mal im christlichen
Westen das Thema des Juden-Paria einfiihrt, das eines der charakteristischen
Themen des Antisemitismus werden sollte: Wihrend sich die Christen aus Liebe
zu Gott toten lassen, bereichern sich die Juden an der Arbeit der anderen. Die
Tatsache, dal3 Petrus die klassische Position des Kirchenrechtes aufnimmt, die
untersagt, dafl man den Juden nicht das Leben, sondern nur ihre Reichtiimer neh-
men konne, konnte uns zweifeln lassen, von Antisemitismus zu sprechen, aber
die Fundamente des antisemitischen Verhaltens erscheinen offen: Die Beziehun-
gen zwischen Juden und Geld, das Vermogen, das durch die Arbeit anderer er-
worben wird.*’

Das Faktum, daB dieser Brief zur Zeit des Kreuzzugs abgefalit worden ist,
ist bedeutsam. Aber kann man von einem Reifungsprozel3 der Ideen sprechen,
der die Ereignisse von 1096 erzeugte? Die Themen, die Petrus Venerabilis er-
wihnt, sind in den Berichten iiber den ersten Kreuzzug nicht belegt: Sogar wenn
wirtschaftliche Griinde als Ursachen fiir Verfolgungen erwihnt werden, ist die
Lage doch anders: Die Banden der Pliinderer bemichtigen sich der Giiter der
Juden, wie derjenigen der anderen Biirger. DaB sie ihre Eintreibungen durch re-

33 Vgl. auch Chaurand, Jacques, Les Juifs dans I’oeuvre autobiographique de Guibert
de Nogent, in: Etudes inter-ethniques, Annales du Centre d’études supérieures et de
recherches sur les relations ethniques et le racisme 7 (1984), 3-19.

34 Vgl. Friedman, Yvonne, Petri Venerabilis adversus ludeorum inveteratam duritiem,
Turnhout 1985.

35 Vgl. Dahan, Gilbert, La polémique chrétienne contre le judaisme au moyen age, Pa-
ris 1991, 61-63 und 108f.

36 Vgl. Constable, Giles (Hg), The Letters of Peter the Venei;able, Cambridge (Mass.)
1967, Bd. 1, 327-330.

37 Vgl. Friedman, Yvonne, An Anatomy of Anti-Semitism, Peter the Venerable’s Let-
ter to Louis VII, in: Artzi, P. (Hg), Bar-Ilan Studies, Ramat-Gan 1978, 87-102; Tor-
rell, Jean-Pierre, Les Juifs dans I’oeuvre de Pierre le Vénérable, in: Cahiers de civi-
lisation médiévale 30 (1987), 331-346.

231



ligiose Erwdgungen rechtfertigen konnten (die Juden als Feinde Christi), bedeu-
tet keineswegs einen Wandel in den Einstellungen. Die Argumentation von Pe-
trus Venerabilis bleibt auf andere Weise beunruhigend. Sie konnte eine Entwick-
lung des Antijudaismus wiedergeben und besonders eine heftige Aufregung der
christlichen Mehrheit hinsichtlich ihrer jiidischen Gemeinden. Aber es erscheint
nicht moéglich, auf diese Situation eine eindeutige Analyse anzuwenden: Ich rufe
besonders Bernhard von Clairvaux in Erinnerungen, der im selben Moment, als
Petrus seinen Text abfalit, die Verteidigung der Juden in den oben erwéhnten
Ausdriicken aufnimmt. Andererseits, ein noch groferes Paradox, das 12. Jahr-
hundert ist die Zeit, in der im Westen die Beziehungen zwischen Juden und Chri-
sten aufbliihen.

3. Die intellektuellen Beziehungen

Das bemerkenswerteste Element in der Geschichte der Beziehungen zwi-
schen Juden und Christen im mittelalterlichen Westen ist zweifelsohne die Bliite
des intellektuellen Austausches wihrend des zwolften Jahrhunderts. Neben der
Versteifung der Haltungen, der Entwicklung der Einstellungen und der langsa-
men Verschlechterung der Bedingungen, die wir soeben erwihnten, scheint der
Reichtum der Zeugnisse einen klaren Widerspruch gegen die These anzufiihren,
die im Jahr 1096 ein Datum grundsétzlichen Wandels in der Geschichte der jiidi-
schen Gemeinden Nordeuropas sieht. Obwohl wir nur iiber wenige Belege fiir
intellektuelle Beziehungen vor 1096 verfiigen, kann man keine starken Unter-
schiede in der Natur des Austausches vor und nach diesem Datum finden. Wenn
ein Berichterstatter der Lektionen Raschis iiber das Buch Ezechiel die Gegen-
wart eines christlichen Horers erwahnt, so kann sich diese Tatsache auf die Zeit
vor oder nach 1096 beziehen.*®* Wir betonen besonders die Begegnung im Rah-
men der biblischen Studien. Wenn die Bliite des zwolften Jahrhunderts (bei Ju-
den wie bei Christen) die Belege vermehrt, so erlauben die Kenntnisse, die wir
vom Austausch des 11. Jahrhunderts haben, eine Kontinuitdat im Austausch anzu-
nehmen. So diskutiert der Benediktiner Sigebert von Gembloux um 1070 in Metz
mit Juden den Bibeltext.** Weiter erlauben uns auch mehrere Werke der Kontro-
verse und besonders dasjenige von Gilbert Crispin gemeinsame Sitzungen zur
Exegese des heiligen Textes vorzustellen.*

Der Wandel, der sich im zwdlften Jahrhundert ereignet, ist quantitativ. Wie
wir erwdhnt haben, handelt es sich um eine Epoche kultureller Bliite, die man
manchmal als “Renaissance” auf die gleiche Ebene wie die Renaissance des 15.

38 Vgl. Touitou, Elazar, Quelques aspects de 1’exégése biblique juive en France mé-
diévale, in: Archives Juives 21 (1985), 35-39 (S. 36 betr. Ezech. 2,1).

39 Vgl. Godescalc, Gesta abbatum Gemblacensis, PL. 140, 641. Vgl. auch Smalley,
Beryl, The Study of the Bible in the Middle Ages, Oxford #1983, 79.

40 Vgl. Blumenkranz, Bernhard (Hg), Gisleberti Crispini Disputatio Iudaei et Christia-
ni, Anvers 1956.

232



und 16. Jahrhunderts gesetzt hat. Diese Bliite beriihrt alle Gebiete der Geistesge-
schichte, und nachdem sie im Westen bei den christlichen Gelehrten begonnen
hat (angeregt durch das, was sie in der arabischen Kultur entdecken), werden
auch die Juden von dieser Bewegung ergriffen, integriert im aschkenasischen
Bereich,™

Besonders um das Studium der Bibel erweitert sich der Austausch zwischen
Juden und Christen im zwdélften Jahrhundert, besonders in Nordfrankreich.*
Diese Bliite erklart sich durch die Erneuerung der Bibelexegese sowohl bei Ju-
den wie bei Christen, die auf gegenseitige Einfliisse zuriickzufiihren ist und da-
durch eine gemischte Geschichte darstellt. Im elften Jahrhundert verfiigen die
Juden iiber einen traditionellen exegetischen Korpus, der auf Methoden ful3t, die
sie nicht mehr beherrschen (der Zugang des Midrasch); um diese Methoden ent-
steht eine Theologie, die die Anspriiche des Verstandes beriicksichtigt. Hier bil-
den die Werke von Anselm von Canterbury und Abdlard die packendste Illustra-
tion. Im Rahmen, in dem die Kategorien des antiken Orients nicht mehr den
Modellen der westlichen Intellektuellen entsprechen, legt Raschi die Basis fiir
eine neue Exegese, die meist stark am Buchstaben des Texts klebt. Dieser wird in
den Beziehungen zur Grammatik, der Lexikographie und der Geschichte erhellt.
Sein Kommentar weist einen sofortigen Erfolg auf und seine Schiiler setzen sein
Werk fort.** Auf ihre Weise macht die christliche Exegese eine Erneuerung
durch, in der die theoretischen Werke von Hugo von Saint Victor die Leitlinien
ziehen: Einerseits geht es um die Notwendigkeit, von einem vollstindigen Ver-
stindnis des Buchstabens des Textes auszugehen, in der Grammatik (littera), wie
in seinem literarischen und historischen Kontext (sensus) und in seiner theologi-
schen Bedeutung (sententia); dies zeigt das Didascalicon oder die Kunst des
Lesens [der Bibel], die iibrigens die Notwendigkeit bestitigt, die Geisteswissen-
schaften (artes liberales) gut zu kennen, um die Schrift besser zu begreifen.*
Andererseits legt Hugo in seinem kleinen Werk De scripturis et scriptoribus
sacris die Basis fiir eine geistige Exegese, die auf Regeln aufbaut und das Will-
kiirliche ausschlieBt.* Dieser zweite Aspekt interessiert uns weniger als der er-

41 Vgl. Touitou, Elazar, La Renaissance du 12¢me siécle et I’exegése biblique de
Rashbam, in: Archives Juives 20 (1984), 3-12 und Grossmann, Avraham, Die ersten
Weisen von Zarfat, aaO (Anm. 23).

42 Vgl. Loewe, Raphael, The Mediaeval Christian Hebraists of England, Herbert of
Bosham and Earlier Scholars, in: The Jewish Historical Society of England, Tran-
sactions 17 (1951-52), 225-249; Grabois, Aryeh, The Hebraica veritas and Jewish-
Christian Intellectual Relations in the XIIth century, in: Speculum 50 (1975), 613-
634; Dahan, Gilbert, Juifs et Chrétiens en Occident médiéval, La rencontre autour de
la Bible (XIle-XIVe s.), in: Revue de synthese 110 (1989), 3-31.

43 Vgl. die im Band: Sed-Rajna, Gabrielle (Hg), Rashi, Hommage a Ephraim Elimelech
Urbach, Paris 1993 vereinigten Texte und das Buch: Dahan, Gilbert/Nahon, Gérard/
Nicolas, E. (Hg), Rashi et la culture juive du Nord, Louvain-Paris 1996.

44 Vgl. Buttimer, Charles H. (Hg), Hugonis de Sancto Victore Didascalicon de studio
legendi, Washington 1939 (und die franz. Ubersetzung: Lemoine, Michel [Ubers.],
Hugues de Saint-Victor, L’art de lire, Paris 1991).

45 Vgl. PL 175, 9-28.

233



ste. Das Studium des Wortsinns beinhaltet in der Tat zwei Notwendigkeiten, fiir
die sich der Beitrag der Juden als unverzichtbar erweisen sollte. Zuerst beruht die
Exegese auf einem prézisen Studium des biblischen Textes - das bedeutet, fiir
den grossten Teil der Hebrdischen Bibel die lateinische Ubersetzung, die der
heilige Hieronimus direkt aus dem Hebrdischen in der zweiten Hilfte des 4. Jahr-
hunderts angefertigt hat. Diese nennen wir heute Vulgata. Eine der Methoden,
die Ubersetzung zu verstehen, ist, sie mit dem Original zu vergleichen: Im Fall
des “Alten Testamentes” geht es um einen hebrdischen Text, den die Juden in
ihrer Liturgie und Lehre verwenden. Es erscheint deshalb christlichen Exegeten
nur natiirlich, sich an ihre jiidischen Kollegen zu wenden. Die Meister der Pariser
Schule von Saint Victor, besonders Hugo und sein Schiiler André, wenden die-
sem Aspekt besondere Aufmerksamkeit zu, und auf diese Weise bieten uns ihre
Kommentare oft die Frucht dieser Zusammenarbeit an.* Dies trifft besonders auf
den Kommentar des André von Saint Victor zu, der vorschldgt - eine auBBerge-
wohnliche Tatsache im christlichen Westen - einen strikt wortlichen Kommentar
zur Bibel zu machen.*” Hier einige Beispiele. In seinen Bemerkungen zur Gene-
sis kommentiert Hugo von Saint Victor ein schwieriges Textstiick des Josefsse-
gens auf diese Weise, inde pastor egressus est lapis Israel: “Er [das heifst Jo-
seph] ist ein Hirte seiner ganzen Familie in Agypten geworden”. Und dank sei-
nes Hirten (d.h. von Gott) ist Israel ein Stein geworden, d.h. stark. Oder, wie auf
hebriisch: “inde pastoravit lapidem Israel”, “von dort aus hat er den Fels Isra-
els erndhrt”. Die alternative Version schligt demnach eine Riickiibersetzung vor,
die auf den hebriischen Text zuriickgeht, die besagt “mi scham ro ‘é évén Jisrael”,
“von dort néihrt sich (oder ist der Hirte) der Fels Israels.”* André behilft sich stin-
dig mit dem Hebriischen um den Sinn eines Wortes zu prizisieren oder die Bedeu-
tung eines Bibelverses wiederherzustellen. Zum Beispiel Leviticus 6, 18 iibersetzte
Hieronimus mit “Omnis (mdnnlich) qui tetigerit illa sanctificabatur”, “Jeder
Mann, der dies[es Fleisch] beriihrt haben wird, wird geheiligt”. André bemerkt,
dal} das Hebriéische, das omne (neutrum) habe, quod tetigerit illa sanctificabitur,
befriedigender sei.” Man bemerkt, dass das Hebriische “kol aschér jig‘a” lautet,
was Raschi mit “kol davar”, d.h. “jedes Ding”, erklirt.

Das zweite Erfordernis, das direkt die Beziehungen zwischen Christen und
Juden interessiert, ist die Kenntnis des historischen und archidologischen Zusam-
menhangs. Von Neuem beziehen sich die christlichen Exegeten auf die Juden,
weil sie iiberzeugt sind, daf das historische Gedéchtnis der Juden und die Tradi-
tionen und Riten, die sie anleiten, ihnen erlauben eine genaue Kenntnis der realia
der Schrift zu haben. Das Problem ist, da3 ihre Auskunftsleute wahrscheinlich

46 Vgl. besonders Smalley, Study of the Bible, aaO 83-195.

47 Vgl. Berndt, Rainer, André de Saint-Victor exégéte et théologien, Paris-Turnhout
1991,

48 PL 175, 60.

49 Berndt, R./Lohr, Ch. (Hg), Expositio in Heptateuchum, Turnhout, 173. Zusammen-
stellung dieser Erwéhnungen durch Berndt, Rainer, Les interpretations juives dans le
Commentaire de 1’Heptateuque d’ André de Saint-Victor, in: Recherches augustini-

ennes 24 (1989), 199-240.

234



nicht die Meister der Erneuerung der Exegese waren, sondern traditionelle Ge-
lehrte, die fortschreitend die Neuigkeiten der Schule von Raschi aufnahmen. So
stellten sie Informationen zur Verfiigung, in denen sich Pschat (Wortsinn) und
Drasch (homiletische Deutung) fiir die christlichen Kollegen mischten. Letztere
konnten noch nicht zwischen den zwei Ebenen differenzieren und zeigten sich
manchmal iiberrascht iiber die Erkldrungen, die auf den Midrasch zuriickgingen.
Daraus leitet sich auch die christliche Praxis ab, fiir die jiidischen Erkldrungen
zwei verschiedene Ausdriicke einzufithren: Hebrei dicunt bezeichnet eine eher
wortliche Erkldrung, die sie (d.h. die christlichen Exegeten) annehmen. Iudaei
fabulantur wird im Fall der fehlenden Ubereinstimmung verwendet und geht oft
auf eine Midrasch-Interpretation zuriick. Die Tatsache, dass trotz dieses Tadels
solche Interpretationen durch christliche Exegeten angegeben werden, ist be-
deutsam - aber wir konnen dies nicht im Rahmen dieser Studie zeigen. Ich m&ch-
te noch ein Beispiel von André von Saint Victor anfiihren. Beziiglich der Bundes-
lade des Herrn, die den Israeliten in der Wiiste vorausgeht, berichtet er in Numeri
10, 33 eine jiidische Tradition: “Die Bundeslade des Ewigen zog vor ihnen her
drei Tagereisen weit, wie die Hebréer sagen, damit, wenn die Nacht iiber ihnen
anbrach, sie dort aufgestellt war, und das Volk an einem bestimmten Ort iiber-
nachtete”.’® Dieser Gebrauch der jiidischen Exegese entwickelt sich wihrend des
12. Jahrhunderts.>!

Parallel zu diesen Verdnderungen, die die Exegese im eigentlichen Sinne
betreffen, verfiigen wir iiber ein Zeugnis von anderen interessanten Begegnun-
gen mit einem etwas anderen Ziel, die aber auch zur Erneuerung der biblischen
Studien im 12. Jahrhundert gehoren. Die Notwendigkeit eines guten Schrifttex-
tes ist mehrere Male bestitigt. Der Text, der von Alkuin auf Veranlassung von
Karl dem GroBen, hergestellt wurde, wies ein wechselhaftes Schicksal auf, und
die Bibeln des 12. Jh.s sind das Ergebnis verschiedener Texttraditionen. Der
Wunsch nach einem guten Text entspringt verschiedenen Gelegenheiten. Hier
dréingt sich auch ein Vergleich mit dem hebriischen Text auf (der Text, wie er
durch die Massoreten und ihre Vokalisierung, Punktierung und Kantillation fest-
gehalten wurde). Wir beobachten einen bemerkenswerten Austausch vor 1096.
Aber der interessanteste Fall ereignete sich nach dem Kreuzzug. Es handelt sich
um die Bibel von Etienne Harding, dem zweiten Abt von Citeaux. Nachdem die
Mauern seines Klosters gebaut sind, fiihlt Etienne das legitime Bediirfnis seinen
Monchen einen biblischen Text zu schenken. Als er diesen auf Basis verschiede-
ner Manuskripte abschreiben lassen will, stellt er erstaunliche Unterschiede fest.
Er verlangt von jiidischen Gelehrten, dal} sie ihm den hebridischen (und aramaéi-
schen) Text in die (frithe) franzésische Sprache iibersetzen. Es folgen Studiersit-
zungen, deren Ergebnis die Bibel von Citeaux ist, die heute in Dijon aufbewahrt
wird und 1109 fertiggestellt worden ist.>? Einige Jahrzehnte spiter wird eine dhn-

50 Die oben zitierte Ausgabe 184.

51 Wie ich in mehreren meiner Arbeiten gezeigt habe, besonders iiber die Pariser Mei-
ster aus dem Ende des 12. Jh.s.

52 Der Textdes Vorworts wurde von Yolanta Zaluska verdffentlicht, L’enluminure et le
Scriptorium de Citeaux au XIléme siécle, Citeaux 1989, 274f.

235



liche Arbeit, aber auf noch strengere Art von einem anderen Zisterzienser, Nico-
las Maniacoria, unternommen.’® Wir befinden uns hier zwar auferhalb des asch-
kenasischen Gebietes (in Rom), aber die Intensitiat der Zusammenarbeit von Ni-
colas mit dem jiidischen Gewihrsmann verdient es erwédhnt zu werden. Er be-
zeichnet diesen als “gebildeten Juden” und als “scharfsinnigen Forscher”. Wir
verfiigen noch iiber weitere Zeugnisse (eingeschlossen Saint Victor), aber diese
sind ausreichend beredt.

Wie kann man nun die Auswirkung einschitzen, die die Ereignisse, die mit
dem ersten Kreuzzug verbunden waren, auf die Beziehungen zwischen Christen
und Juden hatten? Es kommt darauf an, dem Datum von 1096 weder zuviel, noch
zuwenig Bedeutung in der Geschichte der jiidisch-christlichen Beziehungen im
Westen beizumessen. Die Bliite des kulturellen Austauschs im 12. Jahrhundert
wiirde ausreichen, um uns zu hindern, in den Beziehungen der beiden religitsen
Gemeinschaften einen grundlegenden Wandel zu sehen - aber man wird im fol-
genden beobachten, daB3 in Momenten, in denen die Lage der Juden sich be-
trachtlich verschlechtert hat, die Kontakte zwischen christlichen und jiidischen
Intellektuellen zwar weniger héufig sind, aber nicht aufhdren. So tiberrascht die
Vertreibung im Jahre 1306 die jiidischen Gelehrten im Siiden Frankreichs, wih-
rend sie voller Zusammenarbeit mit ihren christlichen Kollegen im Bereich der
Astronomie standen. So scheint es auch, daf3 in der dunkelsten Periode, in der
Zeit der Beulenpest 1348, christliche und jiidische Arzte ihre Kompetenz gegen
diese GeiBel vereinigten. Dies geschieht allerdings nicht auf der Ebene der
volkstiimlichen Einstellungen: aber sogar hier haben die Verfolgungen von 1096
keinen radikalen Umschwung bewirkt (wie das Andauern der kleinen jiidischen
Ansiedlung und die Wiederherstellung stidtischer Gemeinden belegen). Ich
glaube, sie haben zumindest die Einstellungen verwirrt und bei den Juden eine
dumpfe Beunruhigung hervorgerufen, die sie nervos auf die Ereignisse des
zwolften Jahrhunderts reagieren liess. Bei den christlichen Massen streuten sie
Samen eines schiarferen Antijudaismus oder mindestens ein Gefiihl des Unter-
schiedes bei ihren jiidischen Nachbarn.**

53 Man beachte die Arbeiten von Vittorio Peri, insbes. Correctores immo corruptores,

Un saggio di critica testuale nella Roma del XII sec., in: Italia medioevale e umani-
stica 20 (1977), 19-125.

54 Simon Schwarzfuchs hat mehrere Male iiber die relative Wichtigkeit der Ereignisse
von 1096 reflektiert. Man wende sich besonders seiner schonen auf hebriisch er-
schienene Studie zu: Meqomam schel Ma‘asei ha-Zlav be-Divrei Jemei Jissrael [Der
Platz der Kreuzziige in der jiidischen Geschichte], Tarbut weChewra beToledot Jiss-
rael bimei habeinajim [Kultur und Gesellschaft in der Geschichte der Juden des Mit-
telalters], in: Mélanges a la mémoire de Haim Hillel Ben-Sasson, Jerusalem 1989,
251-267 (Hebr.).

236



	Der erste Kreuzzug : die Beziehungen zwischen Juden und Christen

