Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 52 (1996)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Reinhold Mayer, ZEiT 1s1’S, Zur Erneuerung des Christseins durch Israel-Erfahrung,
Gerlingen: Bleicher Verlag 1996, ISBN 3-88350-615-X, 263 S.

Der Tiibinger Judaist legt in diesem Sammelband 24 Vortrége vor, die er in den letz-
ten Jahren vor unterschiedlichstem Publikum gehalten und z.T. immer wieder iiberarbei-
tet hat. Nur weniges davon ist bereits veroffentlicht gewesen (und das meist an eher ent-
legener Stelle). R. Mayer verzichtet zwecks besserer Lesbarkeit “auf gelehrte Anmer-
kungen” (7). Am Ende findet sich ein kurzes, aber instruktives Glossar.

Statt eines Vorworts spricht Mayer zu Beginn (7) seine Leserinnen und Leser im
Briefstil, d.h. ungewohnt direkt an. Das Buch “will und soll ... eine Zu-Mutung sein: soll
und will Mut machen zur Erneuerung des Christseins durch Israel-Erfahrung”. Der Ver-
fasser mutet den Lesern aber auch viel zu: er erschiittert vielfach herkommliche Denk-
weisen, er spricht iiber eine fast gigantische Vielfalt von Themen, und er tut dies in
hochst eigenwilliger, stellenweise poetischer Diktion, in einer Sprache, in die man sich
erst einlesen muB. Er bezeichnet seine Methode als “eine Art von modernem Midrasch”
(dies schlieBt implizit deutlich werdende judaistische, theologische, philosophische und
historische Gelehrsamkeit nicht aus, sondern ein). Der Buchtitel ist inneres Ziel des Ban-
des, aber ldngst nicht aller Beitrige Thema.

Das Buch ist in fiinf Teile gegliedert: I. “Israelland und Zionismus”, II. “Hillel, Je-
sus, Petrus und Jakobus”, III. “Bibel und Talmud”, IV. “Das Verhiltnis von Juden und
Christen”, V. “Leo Baeck, Martin Buber und Franz Rosenzweig”.

Die Gliederung spiegelt wesentliche Grundziige des Lebenswerks Mayers. Man
kann diese Grundziige auch etwas variiert formulieren und damit zu einer alternativen
Gliederung kommen (was aber nur die innere Zusammengehorigkeit der Themen, die
Geschlossenheit des Bandes und des Lebenswerks trotz oder gerade wegen der erstaun-
lichen Disparitiit der Gegenstinde aufzeigt):

1. Christ und Deutscher gegeniiber Juden und Israel: Mayer, der bis 1945 immerhin
einiges geahnt, aber nichts Juden-Rettendes getan hatte (12), begriff friiher als die mei-
sten, was geschehen war - und stellte sich als einer der ersten in radikaler Weise der
Aufgabe, als Christ bzw. als Deutscher “Auschwitz zu verantworten” (17). Dies tut er als
einer, der Israel, das Judentum, lieben- und kennengelernt hat. Verantwortung in diesem
Sinne kann aber nur der iibernehmen, der nicht zum Judentum iibertritt - das wire “ein
Schritt, den ich respektiere, aber nicht nachvollziehen kann” (21). - Hierher gehéren v.a.
die Aufsitze “Begegnung mit Jerusalem” (autobiographisch; “Jerusalem” wird als Chif-
fre gebraucht, die mal die konkrete Stadt, mal ihre [jiidischen] Bewohner, mal das Ziel
der lebenslangen Sehnsucht des Autors meint); “Uber die Unmdoglichkeit von Judenmis-
sion””; “Zur Geschichte der Juden in Deutschland”; “Luther und die Juden™; “Die Chri-
sten und der Talmud” (vornehmlich eine Auseinandersetzung mit Billerbeck und eine
Polemik gegen alle, die bis heute mit Billerbecks Methoden und Intention den Talmud
miBbrauchen).

2. Erforschung der antiken jiidischen Literatur: Mayers “Entdecker” war Neutesta-
mentler und Josephusforscher, und Mayers erstes groBes Werk nach der Dissertation war
die Talmud-Ausgabe bei Goldmann. So sind Josephus, Mischna, Neues Testament und

203



Talmud auch zentrale Gegenstinde bzw. Quellen in diesem Band: “Hillel, der Babylo-
nier”’; “Jesus von Nazareth™; “Du bist der Fels. GroBpriester und Messias in den Ausein-
andersetzungen mit Rom”; “Jakobus, der unbekannte Herrenbruder”; “Talmud und Neu-
es Testament”; “Freude am Gebot”; “Altheidnischer Antijudaismus und innerjiidisches
Streitgespriach”. '

3. Israel: Mayer kennt das Land und seine Geschichte wie wenige andere. Er hat in
Israel gelernt und gegraben, gesprochen und gefiihrt. Friichte davon sind: “Erfahren der
Israelwiiste”; “‘Leiderfahrung in der Diaspora - Heilserfahrung im Israelland”; “Zur Ge-
schichte des Zionismus™; “Zur Bedeutung des ‘Heiligen Landes’ fiir die Christen”. Spe-
zialist ist er aber auch fiir ein Zentrum der jiidischen Diaspora, wovon “Zur Geschichte
der Juden in Prag” Zeugnis ablegt.

4. GroBle Juden dieses Jahrhunderts in bzw. aus Deutschland: Mayer hat Monogra-
phien iiber Baeck und Rosenzweig vorgelegt und ist Mitherausgeber der Werke Rosen-
zweigs. In diesem Band referiert er iiber “Leo Baeck, Apologet des Judentums”; “Martin
Buber und Franz Rosenzweig: Thre Stellung zu Land und Gebot”; “Apologie und Pole-
mik bei Rosenzweig”.

5. Mayer ist nolens volens auch Theologe. Wird dies implizit in vielen Aufsdtzen
deutlich, so behandelt er gelegentlich auch klassische christlich-dogmatische loci, frei-
lich nicht ohne ihre Fragestellungen zu variieren und v.a. seine hochst eigen(willig)en
Antworten zu geben. Genannt seien: “Lesen Juden und Christen dieselbe Bibel?””; “Jiidi-
sche Gotteserfahrung gemifl der Tora”; “Jesus, Messias Israels - Christus der Kirche”;
“Sterben miissen wir - wie Wasser, zur Erde gegossen”. Diese Aufsitze konnten ange-
sichts ihrer Durchfiihrung auch oben unter Punkt 2 aufgelistet werden - Mayer bindet sy-
stematische Themen immer sowohl an seine Erfahrungswirklichkeit als eben auch an die
groBen alten Quellen, die hebriische Bibel und ihre Folgeschriften (sowie an ihre grofen
Interpreten, z.B. benutzt der Aufsatz zur jliidischen Gotteserfahrung Rosenzweigs Ansatz
im “Stern der Erlosung”).

6. Mayer ist seit Jahrzehnten neben der universitiren Arbeit in der Erwachsenenbil-
dung tétig. Dies hat die positive Folge, dal} die hier vorgelegten Vortrige bzw. Aufsitze
gut lesbare, in sich abgeschlossene Einheiten bilden, die doch jeweils das Ganze im Auge
behalten. (Noch eine Anmerkung zur Sprache: Mayer ist ein Meister in der Kunst, Chri-
sten gerade mit Hilfe ihnen vertrauter Gedanken und Sprachspiele oder deren Verfrem-
dung zu zeigen, daB ihr scheinbar Ureigenstes zum Teil Urjiidisches ist. Drei Beispiele:
Bei der Interpretation der Abrahamsgeschichte schreibt er: “Aber unter der Offenbarung
leben Menschen, die alles haben, als hitten sie nicht ...”. “Abraham ... war auch zur
Stelle, als es den Menschen von Sodom und Gomora ans Leben gehen sollte, und ward
zum Anwalt der Siinder.” [122] - Verfremdend und erhellend ist u.a. auch seine Weige-
rung, sprachlich - und sachlich - zwischen “Israeliten” und “Israelis” zu unterscheiden.
Er benutzt nur letztere Form.) Das ceferum censeo lautet: “Wir lernen, wenn auch lang-
sam, zu begreifen: Nur wenn wir der Juden Sache miteinbeziehen, nur dann werden wir
auch der eigenen Sache wieder gewahr.” (55 ef passim)

Reinhold Mayer hat immer wieder bahnbrechend gewirkt, sei es durch Monogra-
phien, durch die Organisation der vermutlich ersten Reise von deutschen Studierenden
nach Israel, durch seine Kommissions- und Gremienarbeiten oder vieles andere. Fiir die-
jenigen, die mit ihm auf dem Weg waren oder sind, und diejenigen, die er auf die Spur
gesetzt hat, bietet der vorliegende Band die Moglichkeit der Riickschau (die aber nicht
ohne Verfremdungseffekt geschehen wird) und des Weiterlernens. Fiir die, die gerade
anfangen, ihr Christsein neu zu gestalten, ist das Buch eine lebenskluge und gebildete
Wegweisung. Fiir nicht-christliche Leser und Leserinnen ist es zumindest ein ungewohn-
liches Lehr- und Lesebuch in rebus Judaicis, iiber groBe jiidische Themen und Gestalten.
Reinhold Mayers leidenschaftliche Sprache und seine deutlichen Urteile, die durchaus

204



Partei ergreifen wollen, reizen verschiedentlich zum Widerspruch. Dies bedeutet aber
vor allem, daB} es ein ansprechendes Buch ist.

Lothar Triebel

Levental, Zdenko, Aur GLUHENDEM BopeN, Ein jiidisches Uberlebensschicksal in
Jugoslawien 1941-1947, (Wiehn, E. R./Picard, J. [Hg]), Konstanz: Hartmut-Gorre Ver-
lag 1994, ISBN 3-89191-644-2, 288 S. (Buchpreis der Stadt Bern)

Die Reihe “Jiidische Uberlebensschicksale”, herausgegeben von Professor Erhard
R. Wiehn (Konstanz), 146t Jiidinnen und Juden aus verschiedenen europiischen Lindern
tiber die Zeit des Nationalsozialismus zu Wort kommen; der vorliegende Band ist (dem
ehemaligen) Jugoslawien der Jahre 1941-47 gewidmet.

Im ersten Teil (17-170) schildert der Mediziner Levental (Jahrgang 1914) die
Wechselfille seines Lebensweges jener Jahre: Aufgewachsen und ausgebildet in Zagreb
erlebt er dort auch den Einzug der deutschen Wehrmacht sowie die Errichtung des Usta-
scha-Regimes in Kroatien und dessen antijiidische, Juden vernichtende Politik (27ff). Er
selbst wird alsbald verhaftet (37.65f), entgeht aber dank gliicklicher Umstéinde, Zufille
und eigener Entscheidungen (vgl. 153ff) dem Tod und schlieft sich im letzten Kriegsjahr
den Partisanen an (112ff). Zur Sprache kommen Begebnisse aus seiner Titigkeit als Arzt
an verschiedenen Orten und Schicksale aus seiner personlichen Umgebung, so dafl ein
eindriickliches Portrait dieses Mannes entsteht, der nach 1947 - u.a. als Professor - eine
wichtige Rolle im Gesundheitswesen Jugoslawiens und bei der Aufarbeitung jiidischer
Geschichte ebenda spielte (vgl. 287). Einblicke in jiidisch-religidses Leben unter solchen
Umsténden ergeben sich allerdings nicht: Levental versteht sich als “nationaler Jude”
(20), fiir den “religiose Inhalte” ihre Bedeutung verloren haben (91).

Der zweite Teil des Buches (171-285) dokumentiert neben hilfreichen Karten zum
Geschick der Juden Jugoslawiens sowie Photos etc. zur Person Leventals vor allem einen
Bericht Dr. Dragutin Rosenbergs, seinerzeit Sprecher der jiidischen Gemeinde in
Zagreb, “iiber die Lage der Juden in Jugoslawien 1941-1943” (215-253). Dieser Bericht
erhellt den historischen Rahmen und Ablauf antijiidischer MaBnahmen in Kroatien und
erginzt so hilfreich Leventals Autobiographie. Eine Literaturliste schliet den Band ab.

Bernd Schroder

Gideon Greif, WIR WEINTEN TRANENLOS ..., Augenzeugenberichte der jiidischen
“Sonderkommandos” in Auschwitz, K6ln etc.: Bohlau Verlag 1995, ISBN 3-412-03794-
X, 307 8.

“Uberleben, damit die Wahrheit ans Licht kommt”, “In Verzweiflung und Hoff-
nung - wir waren immer zusammen!”, “Das Leben zihlt nicht mehr, der Tod war zu nah”,
“Wir waren keine Menschen mehr, wir waren Roboter” - das sind einige der Uberschrif-
ten der sechs Interviews, die der Herausgeber in zehnjdhriger, fiir alle Beteiligten
schmerzlicher und miihevoller Forschungsarbeit aufgezeichnet hat. Schon sie vermitteln
eine Ahnung von dem “Abgrund an Niedertracht”, an den sich die wenigen Uberleben-
den der “Sonderkommandos” zur “Bedienung” der Krematorien immer noch mit Schau-
dern erinnern, erinnern muflten, um “ein Gegengewicht gegen alle diejenigen (zu set-
zen), die durch ihre freche Leugnung des Geschehenen Millionen von Juden, die von den
Deutschen und ihren Helfern wihrend der Shoah vernichtet wurden, ein zweites Mal zu
ermorden.” Eigentlich hitten auch diese Hiftlinge nach dem Willen der Mérder nicht
iberleben diirfen, um der Welt keine direkten Zeugen zu hinterlassen. Doch die Befrei-
ung des Lagers am 27. Januar 1945 verhinderte die Vertuschung.

Selbst in Israel bedurfte es des Eichmann-Prozesses, um in der Offentlichkeit die

205



Bereitschaft zu offnen, sich mit diesem furchtbaren Kapitel der jiidischen Geschichte
auseinanderzusetzen und die Opfer nach 40 Jahren des Schweigens unter Qualen zum
Reden zu bringen. Diese aufwiihlende Dokumentation, der zur [llustration zahlreiche
Zeichnungen von David Olére, auch einem Uberlebenden, beigefiigt sind, schlieBt den
Kreis direkter Zeugen, die noch vor ihrem Tod ihre Erinnerungen einer teils immer noch
ungldubigen Nachwelt anvertrauen konnten.

Hans L. Reichrath

[kéd

Nathan Simon, ... AUF ALLEN VIEREN WERDET IHR HINAUSKRIECHEN!”, Ein Zeugenbe-
richt aus dem KZ Wapniarka, mit einem Vorwort von Charlotte Petersen, VIKJ 23, Ber-
lin: Institut fiir Kirche und Judentum 1994, 3-923095-24-4, 131 S.

“Lathyrus sativus” ist ein Gewichs, von dessen Giftigkeit Laien in der Regel nichts
wissen. Es fiihrt zu Lahmungserscheinungen an Beinen und Armen und schidigt die in-
neren Organe. Es gehorte zur perfiden Vernichtungsstrategie ruménischer KZ-Administ-
ration, die Haftlinge - vermutlich mit Wissen der Deutschen - im Lager Wapniarka in der
Ukraine mit eben jenem Brei aus der Lathyruserbse zu “verpflegen”. Wapniarka war die
Endstation eines langen Leidensweges durch die unterschiedlichsten Gefingnisse und
Lager, von deren Schrecken Nathan Simon erzihlt.

Ruménien war Bundesgenosse der Deutschen und betrieb seine antijiidischen Ak-
tionen zum Teil auf deren Dringen. Hunderttausende jiidischer Ruménen sind umge-
kommen oder ins Elend gestiirzt worden. Nathan Simon ist einer von ihnen, der, gebro-
chen und vergiftet, schlieBlich nach Israel auswanderte. Die Vertffentlichung seines
Berichtes konnte er jedoch nicht mehr erleben.

Um den KZ-Opfern den Rest ihres Lebens ein wenig zu erleichtern, wurde 1959 als
Privatinitiative - unter Mitwirkung von Hilde Heinemann - das “Hilfswerk Wapniarka”
gegriindet. Durch dieses Béndchen lenken ihre Initiatoren den Blick auf einen entlegene-
ren Schauplatz nationalsozialistischen Mordens. Ein Beitrag von H. D. Heilmann zur
deutschen Verantwortung fiir die Verfolgung und Ermordung ruménischer Juden nimmt
noch einmal die Gesamtproblematik in den Blick.

Der Zeugenbericht Nathan Simons erfihrt eine wichtige Ergidnzung durch einen
umfangreichen Anmerkungsteil, der die Hintergriinde zu Personen und Ereignissen er-
hellt. Eine unentbehrliche Hilfe zur Einordnung historischer Ereignisse liefert die aus-
fithrliche Geschichtstafel Ruméniens ab 1913.

Mit dieser Verdffentlichung aus dem Institut fiir Kirche und Judentum wurde ein
weiterer Markstein gegen das Vergessen gesetzt.

Siegrun Wipfler-Pohl

Tom Segev, DIk siEBTE MILLION, Der Holocaust und Israels Politik der Erinnerung,
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1995, ISBN 3-498-06244-1, 764 S. (hebr. Ausgabe:
Jerusalem 1991; engl. Ubersetzung: New York 1993).

Der Ziindstoff, den diese Untersuchung des renommierten Historikers und Publizi-
sten seit ihrem Erscheinen im Jahr 1991 vor allem in der israelischen Offentlichkeit ge-
liefert hat, kiindigt sich schon im Untertitel der deutschen Ubersetzung an. Er liegt in
Segevs provokanter Grundthese, dass die politischen Fithrungskrifte des jungen Staates
den geheiligten jiidischen Begriff der Erinnerung beziiglich der Schoa in vielfacher Hin-
sicht zu instrumentalisieren wussten.

Die umfangreiche, in acht thematische Teile gegliederte Darstellung spannt einen
weiten Bogen von den dreissiger Jahren bis in die unmittelbare Gegenwart. Sie setzt ein

206



mit der Machtergreifung Hitlers 1933, welche eine Einwanderungswelle deutscher
Fliichtlinge nach Paléstina ausloste. Segev schildert auf der einen Seite die reservierte
Haltung des Jischuv — dies der Begriff fiir die jiidische Besiedlung des Landes vor der
Staatsgriindung — gegen die sogenannten “Hitler-Zionisten”, die nur wegen der drohen-
den Verhiltnisse in Nazi-Deutschland nach Paldstina zogen. Auf der andern Seite zeigt
er auch die schwierige Eingliederung der als “Jecken” bezeichneten deutschen Juden.
Viele von ihnen waren weder freiwillig noch aus zionistischem Enthusiasmus eingewan-
dert und taten sich schwer mit den wirtschaftlichen Einschrankungen, die oft mit sozia-
lem Abstieg wie auch mit der Entbehrung von européischer Sprache und Kultur verbun-
den waren. Die Fiihrung des Jischuv steckte in einem Dilemma, da sie einerseits an einer
hohen Einwanderungsrate interessiert war, andererseits aber lieber tiichtige, sozialisti-
sche Pioniere ausgewihlt hétte. Dieser Konflikt bestimmte Segev zufolge auch noch die
Einwanderungspolitik wihrend der Kriegsjahre. Der Aufbau des Landes hatte Prioritit
vor der Rettung der in Europa bedrohten Juden, zumal die britische Mandatsmacht wenig
Handlungsfreiheit zuliess und die auf Diplomatie bedachte zionistische Fiihrung (allen
voran Ben Gurion) illegale Aktionen wenig unterstiitzte. Angesichts der Berichte iiber
den einsetzenden Massenmord reagierte der Jischuv — wie die iibrige Welt auch — mit
Unglauben, Verdrangung und Hilflosigkeit. Dass trotz dieser Umsténde nach 1945 und
erst recht nach der Staatsgriindung 1948 Hunderttausende von Uberlebenden aufgenom-
men und in der Gesellschaft absorbiert werden konnten, erklédrt Segev mit einem “ideo-
logisch-emotionalen Pakt, der auf vier Punkten basierte”: 1. Der Staat Israel als einzige
Losung fiir die Juden, 2. Anhaltende feindliche Gesinnung der Welt gegen die Juden, 3.
Gedenkkultur im Zeichen von “Holocaust und Heldentum”, 4. Schweigen iiber den
Holocaust. Indessen lag zwischen vor und nach der Katastrophe Eingewanderten eine
uniiberbriickbare Kluft, die sich in beiderseitigen Schuldzuweisungen und Schuldgefiih-
len dusserte. Mit dem Vorwurf, die Opfer der Schoa hitten sich “wie Ldmmer zur
Schlachtbank” fithren lassen, rechtfertigte sich jahrzehntelang der Mythos eines israeli-
schen Heldentums, das spitestens seit dem Libanonkrieg 1982 fragwiirdig geworden ist.

In den Teilen IV-VI beschreibt Segev drei epochemachende juristisch-politische
Ereignisse, die den Umgang mit der Vergangenheit entscheidend prigten: er untersucht
zundchst die Auseinandersetzung um die deutsche “Wiedergutmachung” zu Beginn der
fiinfziger Jahre, darauf folgend die sogenannte Kastner-Affire und schliesslich den Eich-
mann-Prozess, der dadurch, dass er hochemotionale Augenzeugenberichte in aller Of-
fentlichkeit inszenierte, “als eine Art nationaler Gruppentherapie” wirkte und die Mau-
er des Schweigens zu durchbrechen half. Die beiden letzten Teile schliesslich stellen die
Funktionalisierung des Holocaust in zwei tragenden Bereichen dar. Ob sich die Reihe
der israelischen Kriege wirklich auf dem Hintergrund von “Uberlebenssyndrom” (den
Schuldgefiihlen und dem Trauma der am Leben Gebliebenen) und zunehmender Politi-
sierung des Holocaust deuten ldsst — dariiber kann man geteilter Meinung sein. Nicht zu
bestreiten ist jedoch, dass die Erinnerung an die Schoa in ihren ritualisierten Formen ein
fester Bestandteil der israelischen Alltagskultur geworden ist. Eine unheilvolle Verquik-
kung von Erinnerungskultur mit nationalen, politischen, religiosen und psychologischen
Komponenten sieht der Autor in der Gestaltung von Holocaust-Gedenkstitten und Un-
terrichtsprogrammen fiir Schulen; er untersucht deren Methodik, die nicht frei ist von
tendenzidsen Darstellungen und oft auf suggestive Wirkungen abzielt. Dass eine kriti-
sche Betrachtung der Erinnerungskultur komplementér, wenn auch ohne gegenseitiges
Zur-Kenntnis-Nehmen nun auch auf deutscher Seite moglich geworden ist, bezeugt die
Studie von Peter Reichel, welche die Funktion von “zum Zwecke dffentlichen Erinnerns
eingerichteten Geddchtnisorten” beleuchtet. Reichel macht deutlich, wie in Deutschland
die Erinnerung durch Institutionalisierung politisch in bestimmte Bahnen gelenkt wer-
den konnte (Peter Reichel, Politik mit der Erinnerung, Gedichtnisorte im Streit um die
nationalsozialistische Vergangenheit, Miinchen 1995). Gedichtnis ist zwangsldufig se-

207



lektiv, wie das Vergessen durch die Perspektive bestimmt. Es ldsst sich bewusst oder
unbewusst als Erinnerungskultur funktionalisieren. Solches gilt — mit umgekehrten Vor-
zeichen — auch fiir Israel, den Staat, der das Vermichtnis der Opfer antrat.

Segev leistet mit seiner Publikation einen Beitrag zur kritischen Historiographie in
Israel, die erst in den letzten Jahren, ausgelost durch eine Gruppe “neuer Historiker”, an
den Konstruktionen des zionistischen Establishments der Griinderjahre zu riitteln begon-
nen hat. Mit Tausenden von Dokumenten, von denen viele noch unverdffentlicht oder
gar nicht zugiéinglich sind, und mit zahlreichen Aufzeichnungen von personlichen Ge-
sprachen liefert er eine breite Material- und Diskussionsbasis. Wenn auch deren Auswer-
tung gewiss im Einzelnen zu relativieren sein wird, steht eine wichtige Einsicht fest:
entgegen der bisherigen heroisierenden Geschichtsdarstellung waren alle (Ver-)Hand-
lungen vor und seit der Staatsgriindung von moralischer und politischer Ambivalenz
sowie von innerjiidischen Divergenzen geprigt. Sei es, dass der Jischuv in den 30er Jah-
ren zunéchst gerade “dank” dem zunehmenden Antisemitismus in Europa die Einwande-
rung verstiarken konnte. Sei es, dass die heftig umstrittenen Reparationszahlungen von
den verhassten Deutschen einen wirtschaftlichen Aufschwung ermoglichten, wihrend
die Peinlichkeit der Gesuchsverfahren fiir die “Wiedergutmachung” die Entwiirdigung
der Opfer verlidngerte. Oder sei es, dass Ereignisse wie der Eichmann-Prozess zwar eine
Aufklirung bewirkten, dass zugleich aber ihr Symbolwert ideologisch aufgeladen wer-
den konnte.

Die Schlussfolgerungen, die Segev aus seiner Analyse zieht, sind deutlich, und sie
richten sich als Postulat an die “siebte Million”, wie die Nachlebenden, die bis heute im
Schatten der Schoa stehen, symbolisch bezeichnet werden: Die Langzeitwirkung der
Katastrophe diirfe nicht zum obsessiven Erinnerungskult werden, sondern sie miisse als
universale humanistische Lehre dienen. Davon ausgehend fordert Segev fiir die histori-
sche Erforschung des Holocaust — dhnlich wie es Saul Friedldnder formuliert hat — die
Entflechtung von emotionaler Betroffenheit und rationaler Betrachtungsweise. Zu re-
flektieren sei die schwarzweissmalende Berufung auf biblische Sprache und Bilder. Das
bedeutet auch, dass die Schoa nicht mehr nur iiber die Identifikation mit den Opfern und
in den mythischen Mustern von Katastrophe und Erlosung gesehen werden diirfe; viel-
mehr miisse ihre Ausschliesslichkeit relativiert und in den historischen Gesamtzusam-
menhang gestellt werden. Dass die Schoa endlich keine absolute Grosse mehr darstellt,
nimmt ihr nichts von ihrer Entsetzlichkeit. Thre Vergleichbarkeit ist legitimiert, wenn
erkannt wird, dass die Bilder der Katastrophe “Teil des kollektiven und individuellen
Unbewussten” geworden sind (A. B. Jehoshua).

Die Art, wie Segev Geschichte und Geschichten erzihlt, macht das Buch zu einer
fesselnden Lektiire. Mit dem diskursiven Wechsel zwischen niichterner Schilderung,
Kommentar und empathischen — manchmal zu weitschweifigen — Berichten von indi-
viduellen Schicksalen praktiziert er exemplarisch den von ihm geforderten Ausgleich.
Lediglich die unsachlichen Charakterisierungen von Personen wirken in dem sonst sach-
lichen Text etwas befremdlich. Leider enthilt die Publikation, die sonst wissen-
schaftlichen Anspriichen geniigt, kein Literaturverzeichnis, so dass die bibliographi-
schen Hinweise miihsam in den Anmerkungen aufzusuchen sind. Bedauernswert ist
auch, dass in der deutschen Ausgabe die aussagekriftige Zusammenstellung von Abbil-
dungen weggelassen und ein hilfreicher kumulativer Index auf ein knappes und nur halb
so niitzliches Namenregister zusammengestrichen wurde. Dem aufklédrerischen Wert des
Buches tun diese Einschrinkungen allerdings keinen Abbruch, es verdient, gelesen zu
werden.

Heidy Zimmermann

208



Jacob Neusner, ANDROGYNOUS JupaisM. Masculine and Feminine in the Dual Thora,
Georgia: Mercer University Press Macon 1993, 202 S.

Neusners Intention ist es zu zeigen, “that the Judaism of the dual Torah is a mascu-
line formulation of an androgynous religious structure and system” (vii). Nachdem er in
der Einleitung (1-12) die Halacha, das normative Gesetz, als einen Reprisentanten der
maskulinen Struktur und die Aggada, die es vornehmlich mit Glaubensfragen und Ge-
fithlen zu tun habe, als einen des femininen Systems vorstellt, zeigt Neusner in drei
Schritten das Konzept eines beide Elemente verkniipfenden “androgynous Judaism” auf:

a) Der erste Teil (13-80) ist der maskulinen Struktur gewidmet, die Neusner an der
Mischna exemplifiziert. Hierbei wird v.a. betont, daB Frauen gemif diesen eine ménnli-
che Perspektive widerspiegelnden Texten eine untergeordnete Rolle innehitten; sie gil-
ten im Gegensatz zu Miannern als abnormal (42) und seien aus der Gesellschaftsordnung
ausgeschlossen (80).

b) Der zweite Teil (81-155) beschiftigt sich mit dem femininen System, das seinen
Ausdruck in der Aggada finde. GroBes Gewicht legt Neusner in diesen Zusammenhang
auf den Begriff Sechut (87-123), den er u.a. mit “the heritage of virtue and its consequent
entitlements” (92) sowie als Gegenstiick zur Siinde definiert (105). Da Frauen ebenso
wie Minner Anteil an Sechut haben und erwerben konnen und Sechut vor allem durch als
feminin beschriebene Eigenschaften wie Geduldigkeit, Sich-Unterordnen u.i. zu erlan-
gen sei, stehe dieser Begriff fiir eine Feminisierung Israels bzw. fiir das Verhiltnis eines
femininen Israels zum maskulin definierten Gott, wie man es in ShirR ausgedriickt finde
(125-148). Neusner prigt hierbei auch den Begriff “temporal - or serial - androgyneity”
(150) fiir eine Entwicklung Israels von seinem jetzt femininen Status in einen maskuli-
nen in kiinftiger Zeit.

¢) Im dritten Teil (157-188) weitet Neusner u.a. die Idee eines “androgynous Juda-
ism” auch auf Texte des Talmud bavli aus, an Hand derer er sich hier mit den femininen
Eigenschaften Israels beschiftigt (160-178). SchlieBlich faflt er seine Ansichten zusam-
men und beschreibt “androgynous Judaism™ als das aufgrund der Betonung femininer
Verhaltensweisen in einem urspriinglich maskulinen System entstandene Gleichgewicht
der “Geschlechter”, in dem er auch einen Faktor fiir die Stabilitit und das Uberdauern
des Judentums bis in die Gegenwart sieht (185-187).

Neusners Konzept weist einige strukturelle Schwiichen auf. So arbeitet er teilweise
zu breit, mit dem Ergebnis, daB einiges als iiberfliissig, da nicht zum eigentlichen Thema
gehorig, erscheint. Genannt seien etwa die Darstellung beziiglich der Mischna-Ordnun-
gen (16-28) oder Teile der sehr ausfiihrlichen Beschiftigung mit dem Begriff Sechut (87-
118), wobei sich nur eines von ca. 20 zitierten Beispielen konkret auf Frauen bezieht.
Fraglich scheint auch, inwiefern es sinnvoll ist, zu einem Gedankengang eine solche
Masse an Textbeispielen zu geben, wie dies hier hdufig geschieht - zumal wenn die Texte
schon in Ubersetzungen verfiigbar sind.

Diese Mingel erschweren es Neusner natiirlich, seine Vorstellung einer androgy-
nen Konzeption des rabbinischen Judentums (122) plausibel zu machen. Dazu kommit,
daB eine Einteilung in eine maskuline Halacha und eine feminine Aggada nicht eines
gewissen klischeehaften Aspektes entbehrt, selbst wenn Neusner dies aus den Texten
abzuleiten versucht. Problematisch ist sicher auch, der maskulinen Halacha die Vorstel-
lung einer Anomalie oder Abnormitit der Frau zu unterstellen; gerade die Aufnahme und
die Behandlung der Frau in den halachischen Diskussionen zeigt doch, da3 diese einen
normalen (wenn auch von Minnern verschiedenen) Status besitzt. Zudem vermif3t man
eine klare Gegeniiberstellung oder Inbezugsetzung der beiden Begriffe “androgyneity”,
und “temporal - or serial - androgyneity”, die durch eine gemeinsame Konzeption des
Femininen verbunden sind; wobei “androgyneity” im Kontext der maskulinen Struktur

209



innerhalb des femininen Systems bzw. der Betonung femininer Eigenschaften in einem
minnlich geprigten Umfeld verwendet wird, “temporal - or serial - androgyneity” die
Vorstellung einer geschichtlichen Entwicklung Israels von feminin zu maskulin bezeich-
net.

Neusners Ansicht eines “androgynous Judaism of the dual Torah” iiberzeugt aus
den genannten Griinden nicht; selbst wenn man jedoch einer Einteilung und Balancie-
rung von femininen und maskulinen Aspekten im Judentum nach dem von ihm darge-
stellten Schema folgen mdchte, so ist auch dies allenfalls fiir Einzeltexte, sicher nicht fiir
das sehr pluralistische rabbinische Judentum im allgmeinen moglich.

Alexandra Podraza

Glessmer, Uwe, EINLEITUNG IN DIE TARGUME zZuMm PENTATEUCH, Tiibingen: J.C.B.
Mohr (Paul Siebeck) 1995 (= Texte und Studien zum antiken Judentum 48), ISBN 3-16-
145818-4, XV, 274 S.

Es ist nicht zu iibersehen, daB} die aramaistische Forschung im allgemeinen und die
Targum-Forschung im besonderen in den letzten Jahrzehnten nicht zuletzt auch im
deutschsprachigen Raum einen beachtlichen Aufschwung genommen hat, dessen Friich-
te eine kaum noch iiberschaubare Fiille von Publikationen bilden. Hierzu eine umfassen-
de Bestandsaufnahme zu liefern und damit zugleich den Boden fiir weitere Forschung zu
bereiten, ist denn auch die Aufgabe, die sich der Autor mit seinem Buch gestellt hat (1).
Es geht nicht um die Formulierung neuer Thesen oder Hypothesen hinsichtlich Entste-
hung, Verbreitung, Sitz im Leben und Bedeutung der verschiedenen Pentateuch-Targu-
me; es geht vielmehr um ein Aufzeigen des gegenwirtigen Standes der Targum-For-
schung und ein Wiirdigen seines bisherigen Ertrages.

Nach einer “Einleitung zur Einleitung” (1-11), in der der Verfasser neben seiner
Aufgabe den status quaestionis und das Ziel seiner Bemiihungen beschreibt, befaf3t er
sichin Teil I (13-75) zunéchst mit der araméischen Sprache, deren “Phasen” er der Reihe
nach vorstellt (17-31; tabellarische Ubersicht: 19) und in einigen ihrer jeweiligen Cha-
rakteristika erldutert (31-40), was insofern sinnvoll und wichtig ist, als sowohl fiir die
Phaseneinteilung als auch fiir die Benennung der einzelnen Phasen unterschiedliche Ter-
minologien im Umlauf sind. In einem dritten Schritt werden sodann methodische Proble-
me der Sprachanalyse (40-57) sowie die sich aus den sprachlichen Beobachtungen, nicht
zuletzt aus dem schwer bestimmbaren Verhiltnis von Schrift- und Umgangssprache fiir
die Einordnung von Einzeltexten ergebende Problematik erdrtert (58-75).

Der zweite und zugleich Hauptteil des Buches (77-203) beinhaltet die eigentliche
“Einleitung in die aramiischen Ubersetzungen zum Pentateuch”. Der Reihe nach werden
darin die vorhandenen Targumim vorgestellt und hinsichtlich ihrer Uberlieferung, Text-
fassung, Sprache und Entstehungszeit und -ort erldutert. Die Reihe beginnt mit dem ba-
bylonischen Targum Ongelos (84-94), dessen mittelaraméische Sprachform am ehesten
an eine Redaktion “in der Zeit vom Ende des 1. Jh. bzw. dem Anfang des 2. Jh. n. Chr.”
denken lassen (93). - Weit schwieriger zu beschreiben und zu klassifizieren ist das, was
der Verfasser die paldstinische Targum-Tradition (PTT) nennt (95ff), die als Sammelna-
me fiir eine Vielzahl von iiberlieferten Targum-Texten steht. Dazu gehoren durchgéngi-
ge Targume wie Targum Neofiti 1 und dessen Parallelen aus der Kairoer Geniza (105-
119), Fragmenten-Targume (119-132) und/oder Targum-Zusammenstellungen, die Le-
sungsabschnitte nur fiir bestimmte Feiertage haben (132-154), aramiische Lesungstexte,
wie sie in hebriischen (mittelalterlichen) Machsorim bezeugt sind (154-164) sowie die
sogenannten Zusatz-Targume (165-181). Obwohl gerade hinsichtlich der Erforschung
dieser PTT in den letzten Jahren enorme Fortschritte gemacht worden sind, sind viele
Fragen v.a. hinsichtlich Entstehungszeit und -ort dieser Targume noch immer unbeant-

210



wortbar. - Etwas anders wiederum verhilt es sich mit dem als Targum Pseudo-Jonathan
bekannten Pentateuch-Targum (181-196), das das umfangreichste ist und in seiner
Sprachte z.T. mit Targum Ongelos, z.T. aber auch mit PTT iibereinstimmt. Das Material
freilich, das in diesem Targum enthalten ist, sowie seine Sprachform verweisen darauf,
daB “an diesem Text wihrend des Zeitraumes von etwa einem Jahrtausend” (scil. vom 2.
Jh. v. bis zum 8. Jh. n. u.Z.) gearbeitet worden ist (190). - Beriicksichtigung finden
schlieBlich auch solche Targumzeugen wie Nathan b. Jechiels Aruch (197f) und Elias
Levitas Meturgeman (198f) sowie die Peschitta (200-202), das Samaritanische Targum
(202f), auf die freilich nur verwiesen, nicht jedoch niher eingegangen wird.

Fiir die weitere Arbeit an den Targumim von Nutzen ist der dritte Teil (205-262), in
dem der Autor die verfiigbaren “Hilfsmittel” vorstellt, von den Textausgaben iiber Ein-
leitungen und Bibliographien (des Verfassers eigene: 235-262), Worterbiicher und
Grammatiken bis hin zu Konkordanzen und Ubersetzungen. Besonders erwihnt sei hier
schlielich die zum einen nach Bibelstellen, zum anderen nach Handschriften sortierte
tabellarische Zusammenstellung der Targum-Texte aus der Kairoer Geniza (213-232).

Der Verfasser wollte mit seinem Buch ein Hilfsmittel schaffen, das helfen soll, “die
Materialmenge, die in den letzten Jahrzehnten zuginglich geworden ist, [...] sinnvoll zu
nutzen”, und es so auch und gerade dem Nicht-Spezialisten erméglicht, die Targume als
historische Dokumente der “aramiischen Wirkungsgeschichte von Inhalten der hebrii-
schen Torah [...] seit der Perserzeit” zu verstehen, zu wiirdigen und auszuwerten (1).
Und beides ist ihm glidnzend gelungen. Fiir die mit seiner vorgelegten Einleitung gelei-
stete immense Arbeit kann man dem Verfasser nur dankbar sein.

Stefan Schreiner

211



	Rezensionen

