
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Reinhold Mayer, Zeit ist's, Zur Erneuerung des Christseins durch Israel-Erfahrung,
Gerlingen: Bleicher Verlag 1996, ISBN 3-88350-615-X, 263 S.

Der Tübinger Judaist legt in diesem Sammelband 24 Vorträge vor, die er in den letzten

Jahren vor unterschiedlichstem Publikum gehalten und z.T. immer wieder überarbeitet
hat. Nur weniges davon ist bereits veröffentlicht gewesen (und das meist an eher

entlegener Stelle). R. Mayer verzichtet zwecks besserer Lesbarkeit "auf gelehrte
Anmerkungen" (7). Am Ende findet sich ein kurzes, aber instruktives Glossar.

Statt eines Vorworts spricht Mayer zu Beginn (7) seine Leserinnen und Leser im
Briefstil, d.h. ungewohnt direkt an. Das Buch "will und soll... eine Zu-Mutung sein: soll
und will Mut machen zur Erneuerung des Christseins durch Israel-Erfahrung". Der
Verfasser mutet den Lesern aber auch viel zu: er erschüttert vielfach herkömmliche
Denkweisen, er spricht über eine fast gigantische Vielfalt von Themen, und er tut dies in
höchst eigenwilliger, stellenweise poetischer Diktion, in einer Sprache, in die man sich
erst einlesen muß. Er bezeichnet seine Methode als "eine Art von modernem Midrasch"
(dies schließt implizit deutlich werdende judaistische, theologische, philosophische und
historische Gelehrsamkeit nicht aus, sondern ein). Der Buchtitel ist inneres Ziel des Bandes,

aber längst nicht aller Beiträge Thema.

Das Buch ist in fünf Teile gegliedert: I. "Israelland und Zionismus", II. "Hillel,
Jesus, Petrus und Jakobus", III. "Bibel und Talmud", IV. "Das Verhältnis von Juden und
Christen", V. "Leo Baeck, Martin Buber und Franz Rosenzweig".

Die Gliederung spiegelt wesentliche Grundzüge des Lebenswerks Mayers. Man
kann diese Grundzüge auch etwas variiert formulieren und damit zu einer alternativen
Gliederung kommen (was aber nur die innere Zusammengehörigkeit der Themen, die
Geschlossenheit des Bandes und des Lebenswerks trotz oder gerade wegen der erstaunlichen

Disparität der Gegenstände aufzeigt):
1. Christ und Deutscher gegenüber Juden und Israel: Mayer, der bis 1945 immerhin

einiges geahnt, aber nichts Juden-Rettendes getan hatte (12), begriff früher als die meisten,

was geschehen war - und stellte sich als einer der ersten in radikaler Weise der
Aufgabe, als Christ bzw. als Deutscher "Auschwitz zu verantworten" (17). Dies tut er als
einer, der Israel, das Judentum, lieben- und kennengelernt hat. Verantwortung in diesem
Sinne kann aber nur der übernehmen, der nicht zum Judentum übertritt - das wäre "ein
Schritt, den ich respektiere, aber nicht nachvollziehen kann" (21). - Hierher gehören v.a.
die Aufsätze "Begegnung mit Jerusalem" (autobiographisch; "Jerusalem" wird als Chiffre

gebraucht, die mal die konkrete Stadt, mal ihre [jüdischen] Bewohner, mal das Ziel
der lebenslangen Sehnsucht des Autors meint); "Über die Unmöglichkeit von Judenmission";

"Zur Geschichte der Juden in Deutschland"; "Luther und die Juden"; "Die Christen

und der Talmud" (vornehmlich eine Auseinandersetzung mit Billerbeck und eine
Polemik gegen alle, die bis heute mit Billerbecks Methoden und Intention den Talmud
mißbrauchen).

2. Erforschung der antiken jüdischen Literatur: Mayers "Entdecker" war Neutesta-
mentler und Josephusforscher, und Mayers erstes großes Werk nach der Dissertation war
die Talmud-Ausgabe bei Goldmann. So sind Josephus, Mischna, Neues Testament und

203



Talmud auch zentrale Gegenstände bzw. Quellen in diesem Band: "Hillel, der Babylo-
nier"; "Jesus von Nazareth"; "Du bist der Fels. Großpriester und Messias in den
Auseinandersetzungen mit Rom"; "Jakobus, der unbekannte Herrenbruder"; "Talmud und Neues

Testament"; "Freude am Gebot"; "Altheidnischer Antijudaismus und innerjüdisches
Streitgespräch".

3. Israel: Mayer kennt das Land und seine Geschichte wie wenige andere. Er hat in
Israel gelernt und gegraben, gesprochen und geführt. Früchte davon sind: "Erfahren der
Israelwüste"; "Leiderfahrung in der Diaspora - Heilserfahrung im Israelland"; "Zur
Geschichte des Zionismus"; "Zur Bedeutung des 'Heiligen Landes' für die Christen".
Spezialist ist er aber auch für ein Zentrum der jüdischen Diaspora, wovon "Zur Geschichte
der Juden in Prag" Zeugnis ablegt.

4. Große Juden dieses Jahrhunderts in bzw. aus Deutschland: Mayer hat Monographien

über Baeck und Rosenzweig vorgelegt und ist Mitherausgeber der Werke
Rosenzweigs. In diesem Band referiert er über "Leo Baeck, Apologet des Judentums"; "Martin
Buber und Franz Rosenzweig: Ihre Stellung zu Land und Gebot"; "Apologie und Polemik

bei Rosenzweig".
5. Mayer ist nolens volens auch Theologe. Wird dies implizit in vielen Aufsätzen

deutlich, so behandelt er gelegentlich auch klassische christlich-dogmatische loci, freilich

nicht ohne ihre Fragestellungen zu variieren und v.a. seine höchst eigen(willig)en
Antworten zu geben. Genannt seien: "Lesen Juden und Christen dieselbe Bibel?"; "Jüdische

Gotteserfahrung gemäß der Tora"; "Jesus, Messias Israels - Christus der Kirche";
"Sterben müssen wir - wie Wasser, zur Erde gegossen". Diese Aufsätze könnten
angesichts ihrer Durchführung auch oben unter Punkt 2 aufgelistet werden - Mayer bindet
systematische Themen immer sowohl an seine Erfahrungswirklichkeit als eben auch an die
großen alten Quellen, die hebräische Bibel und ihre Folgeschriften (sowie an ihre großen
Interpreten, z.B. benutzt der Aufsatz zur jüdischen Gotteserfahrung Rosenzweigs Ansatz
im "Stem der Erlösung").

6. Mayer ist seit Jahrzehnten neben der universitären Arbeit in der Erwachsenenbildung

tätig. Dies hat die positive Folge, daß die hier vorgelegten Vorträge bzw. Aufsätze
gut lesbare, in sich abgeschlossene Einheiten bilden, die doch jeweils das Ganze im Auge
behalten. (Noch eine Anmerkung zur Sprache: Mayer ist ein Meister in der Kunst, Christen

gerade mit Hilfe ihnen vertrauter Gedanken und Sprachspiele oder deren Verfremdung

zu zeigen, daß ihr scheinbar Ureigenstes zum Teil Urjüdisches ist. Drei Beispiele:
Bei der Interpretation der Abrahamsgeschichte schreibt er: "Aber unter der Offenbarung
leben Menschen, die alles haben, als hätten sie nicht ...". "Abraham war auch zur
Stelle, als es den Menschen von Sodom und Gomora ans Leben gehen sollte, und ward
zum Anwalt der Sünder." [122] - Verfremdend und erhellend ist u.a. auch seine Weigerung,

sprachlich - und sachlich - zwischen "Israeliten" und "Israelis" zu unterscheiden.
Er benutzt nur letztere Form.) Das ceterum censeo lautet: "Wir lernen, wenn auch langsam,

zu begreifen: Nur wenn wir der Juden Sache miteinbeziehen, nur dann werden wir
auch der eigenen Sache wieder gewahr." (55 et passim)

Reinhold Mayer hat immer wieder bahnbrechend gewirkt, sei es durch Monographien,

durch die Organisation der vermutlich ersten Reise von deutschen Studierenden
nach Israel, durch seine Kommissions- und Gremienarbeiten oder vieles andere. Für
diejenigen, die mit ihm auf dem Weg waren oder sind, und diejenigen, die er auf die Spur
gesetzt hat, bietet der vorliegende Band die Möglichkeit der Rückschau (die aber nicht
ohne Verfremdungseffekt geschehen wird) und des Weiterlemens. Für die, die gerade
anfangen, ihr Christsein neu zu gestalten, ist das Buch eine lebenskluge und gebildete
Wegweisung. Für nicht-christliche Leser und Leserinnen ist es zumindest ein ungewöhnliches

Lehr- und Lesebuch in rebus Judaicis, über große jüdische Themen und Gestalten.
Reinhold Mayers leidenschaftliche Sprache und seine deutlichen Urteile, die durchaus

204



Partei ergreifen wollen, reizen verschiedentlich zum Widerspruch. Dies bedeutet aber

vor allem, daß es ein ansprechendes Buch ist.

Lothar Triebel

Levental, Zdenko, Auf glühendem Boden, Ein jüdisches Überlebensschicksal in
Jugoslawien 1941-1947, (Wiehn, E. R./Picard, J. [Hg]), Konstanz: Hartmut-Gorre Verlag

1994, ISBN 3-89191-644-2, 288 S. (Buchpreis der Stadt Bern)

Die Reihe "Jüdische Überlebensschicksale", herausgegeben von Professor Erhard
R. Wiehn (Konstanz), läßt Jüdinnen und Juden aus verschiedenen europäischen Ländern
über die Zeit des Nationalsozialismus zu Wort kommen; der vorliegende Band ist (dem
ehemaligen) Jugoslawien der Jahre 1941-47 gewidmet.

Im ersten Teil (17-170) schildert der Mediziner Levental (Jahrgang 1914) die
Wechselfälle seines Lebensweges jener Jahre: Aufgewachsen und ausgebildet in Zagreb
erlebt er dort auch den Einzug der deutschen Wehrmacht sowie die Errichtung des Usta-
scha-Regimes in Kroatien und dessen antijüdische, Juden vernichtende Politik (27ff). Er
selbst wird alsbald verhaftet (37.65f), entgeht aber dank glücklicher Umstände, Zufälle
und eigener Entscheidungen (vgl. 153ff) dem Tod und schließt sich im letzten Kriegsjahr
den Partisanen an (112ff). Zur Sprache kommen Begebnisse aus seiner Tätigkeit als Arzt
an verschiedenen Orten und Schicksale aus seiner persönlichen Umgebung, so daß ein
eindrückliches Portrait dieses Mannes entsteht, der nach 1947 - u.a. als Professor - eine
wichtige Rolle im Gesundheitswesen Jugoslawiens und bei der Aufarbeitung jüdischer
Geschichte ebenda spielte (vgl. 287). Einblicke in jüdisch-religiöses Leben unter solchen
Umständen ergeben sich allerdings nicht: Levental versteht sich als "nationaler Jude"
(20), für den "religiöse Inhalte" ihre Bedeutung verloren haben (91).

Der zweite Teil des Buches (171-285) dokumentiert neben hilfreichen Karten zum
Geschick der Juden Jugoslawiens sowie Photos etc. zur Person Leventals vor allem einen
Bericht Dr. Dragutin Rosenbergs, seinerzeit Sprecher der jüdischen Gemeinde in
Zagreb, "über die Lage der Juden in Jugoslawien 1941-1943" (215-253). Dieser Bericht
erhellt den historischen Rahmen und Ablauf antijüdischer Maßnahmen in Kroatien und
ergänzt so hilfreich Leventals Autobiographie. Eine Literaturliste schließt den Band ab.

Bernd Schröder

Gideon Greif, Wir weinten tränenlos Augenzeugenberichte der jüdischen
"Sonderkommandos" in Auschwitz, Köln etc.: Böhlau Verlag 1995, ISBN 3-412-03794-
X, 307 S.

"Überleben, damit die Wahrheit ans Licht kommt", "In Verzweiflung und Hoffnung

- wir waren immer zusammen !", "Das Leben zählt nicht mehr, der Tod war zu nah",
"Wir waren keine Menschen mehr, wir waren Roboter" - das sind einige der Überschriften

der sechs Interviews, die der Herausgeber in zehnjähriger, für alle Beteiligten
schmerzlicher und mühevoller Lorschungsarbeit aufgezeichnet hat. Schon sie vermitteln
eine Ahnung von dem "Abgrund an Niedertracht", an den sich die wenigen Überlebenden

der "Sonderkommandos" zur "Bedienung" der Krematorien immer noch mit Schaudern

erinnern, erinnern mußten, um "ein Gegengewicht gegen alle diejenigen (zu
setzen), die durch ihre freche Leugnung des Geschehenen Millionen von Juden, die von den
Deutschen und ihren Helfern während der Shoah vernichtet wurden, ein zweites Mal zu
ermorden." Eigentlich hätten auch diese Häftlinge nach dem Willen der Mörder nicht
überleben dürfen, um der Welt keine direkten Zeugen zu hinterlassen. Doch die Befreiung

des Lagers am 27. Januar 1945 verhinderte die Vertuschung.
Selbst in Israel bedurfte es des Eichmann-Prozesses, um in der Öffentlichkeit die

205



Bereitschaft zu öffnen, sich mit diesem furchtbaren Kapitel der jüdischen Geschichte
auseinanderzusetzen und die Opfer nach 40 Jahren des Schweigens unter Qualen zum
Reden zu bringen. Diese aufwühlende Dokumentation, der zur Illustration zahlreiche
Zeichnungen von David Olère, auch einem Überlebenden, beigefügt sind, schließt den
Kreis direkter Zeugen, die noch vor ihrem Tod ihre Erinnerungen einer teils immer noch
ungläubigen Nachwelt anvertrauen konnten.

Hans L. Reichrath

Nathan Simon, "... auf allen Vieren werdet ihr hinauskriechen!", Ein Zeugenbericht

aus dem KZ Wapniarka, mit einem Vorwort von Charlotte Petersen, VIKJ 23, Berlin:

Institut für Kirche und Judentum 1994, 3-923095-24-4, 131 S.

"Lathyrus sativus" ist ein Gewächs, von dessen Giftigkeit Laien in der Regel nichts
wissen. Es führt zu Lähmungserscheinungen an Beinen und Armen und schädigt die
inneren Organe. Es gehörte zur perfiden Vernichtungsstrategie rumänischer KZ-Administration,

die Häftlinge - vermutlich mit Wissen der Deutschen - im Lager Wapniarka in der
Ukraine mit eben jenem Brei aus der Lathyruserbse zu "verpflegen". Wapniarka war die
Endstation eines langen Leidensweges durch die unterschiedlichsten Gefängnisse und
Lager, von deren Schrecken Nathan Simon erzählt.

Rumänien war Bundesgenosse der Deutschen und betrieb seine antijüdischen
Aktionen zum Teil auf deren Drängen. Hunderttausende jüdischer Rumänen sind
umgekommen oder ins Elend gestürzt worden. Nathan Simon ist einer von ihnen, der, gebrochen

und vergiftet, schließlich nach Israel auswanderte. Die Veröffentlichung seines
Berichtes konnte er jedoch nicht mehr erleben.

Um den KZ-Opfern den Rest ihres Lebens ein wenig zu erleichtern, wurde 1959 als
Privatinitiative - unter Mitwirkung von Hilde Heinemann - das "Hilfswerk Wapniarka"
gegründet. Durch dieses Bändchen lenken ihre Initiatoren den Blick auf einen entlegeneren

Schauplatz nationalsozialistischen Mordens. Ein Beitrag von H. D. Heilmann zur
deutschen Verantwortung für die Verfolgung und Ermordung rumänischer Juden nimmt
noch einmal die Gesamtproblematik in den Blick.

Der Zeugenbericht Nathan Simons erfährt eine wichtige Ergänzung durch einen
umfangreichen Anmerkungsteil, der die Hintergründe zu Personen und Ereignissen
erhellt. Eine unentbehrliche Hilfe zur Einordnung historischer Ereignisse liefert die
ausführliche Geschichtstafel Rumäniens ab 1913.

Mit dieser Veröffentlichung aus dem Institut für Kirche und Judentum wurde ein
weiterer Markstein gegen das Vergessen gesetzt.

Siegrun Wipfler-Pohl

Tom Segev, Die siebte Million, Der Holocaust und Israels Politik der Erinnerung,
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1995, ISBN 3-498-06244-1, 764 S. (hebr. Ausgabe:
Jerusalem 1991; engl. Übersetzung: New York 1993).

Der Zündstoff, den diese Untersuchung des renommierten Historikers und Publizisten

seit ihrem Erscheinen im Jahr 1991 vor allem in der israelischen Öffentlichkeit
geliefert hat, kündigt sich schon im Untertitel der deutschen Übersetzung an. Er liegt in
Segevs provokanter Grundthese, dass die politischen Führungskräfte des jungen Staates
den geheiligten jüdischen Begriff der Erinnerung bezüglich der Schoa in vielfacher
Hinsicht zu instrumentalisieren wussten.

Die umfangreiche, in acht thematische Teile gegliederte Darstellung spannt einen
weiten Bogen von den dreissiger Jahren bis in die unmittelbare Gegenwart. Sie setzt ein

206



mit der Machtergreifung Hitlers 1933, welche eine Einwanderungswelle deutscher
Flüchtlinge nach Palästina auslöste. Segev schildert auf der einen Seite die reservierte
Haltung des Jischuv - dies der Begriff für die jüdische Besiedlung des Landes vor der
Staatsgründung - gegen die sogenannten "Hitler-Zionisten", die nur wegen der drohenden

Verhältnisse in Nazi-Deutschland nach Palästina zogen. Auf der andern Seite zeigt
er auch die schwierige Eingliederung der als "Jecken" bezeichneten deutschen Juden.
Viele von ihnen waren weder freiwillig noch aus zionistischem Enthusiasmus eingewandert

und taten sich schwer mit den wirtschaftlichen Einschränkungen, die oft mit sozialem

Abstieg wie auch mit der Entbehrung von europäischer Sprache und Kultur verbunden

waren. Die Führung des Jischuv steckte in einem Dilemma, da sie einerseits an einer
hohen Einwanderungsrate interessiert war, andererseits aber lieber tüchtige, sozialistische

Pioniere ausgewählt hätte. Dieser Konflikt bestimmte Segev zufolge auch noch die
Einwanderungspolitik während der Kriegsjahre. Der Aufbau des Landes hatte Priorität
vor der Rettung der in Europa bedrohten Juden, zumal die britische Mandatsmacht wenig
Handlungsfreiheit zuliess und die auf Diplomatie bedachte zionistische Führung (allen
voran Ben Gurion) illegale Aktionen wenig unterstützte. Angesichts der Berichte über
den einsetzenden Massenmord reagierte der Jischuv - wie die übrige Welt auch - mit
Unglauben, Verdrängung und Hilflosigkeit. Dass trotz dieser Umstände nach 1945 und
erst recht nach der Staatsgründung 1948 Hunderttausende von Überlebenden aufgenommen

und in der Gesellschaft absorbiert werden konnten, erklärt Segev mit einem
"ideologisch-emotionalen Pakt, der aufvier Punkten basierte 1. Der Staat Israel als einzige
Lösung für die Juden, 2. Anhaltende feindliche Gesinnung der Welt gegen die Juden, 3.
Gedenkkultur im Zeichen von "Holocaust und Heldentum", 4. Schweigen über den
Holocaust. Indessen lag zwischen vor und nach der Katastrophe Eingewanderten eine
unüberbrückbare Kluft, die sich in beiderseitigen Schuldzuweisungen und Schuldgefühlen

äusserte. Mit dem Vorwurf, die Opfer der Schoa hätten sich "wie Lämmer zur
Schlachtbank" führen lassen, rechtfertigte sich jahrzehntelang der Mythos eines israelischen

Heldentums, das spätestens seit dem Libanonkrieg 1982 fragwürdig geworden ist.

In den Teilen IV-VI beschreibt Segev drei epochemachende juristisch-politische
Ereignisse, die den Umgang mit der Vergangenheit entscheidend prägten: er untersucht
zunächst die Auseinandersetzung um die deutsche "Wiedergutmachung" zu Beginn der
fünfziger Jahre, darauf folgend die sogenannte Kastner-Affäre und schliesslich den Eich-
mann-Prozess, der dadurch, dass er hochemotionale Augenzeugenberichte in aller
Öffentlichkeit inszenierte, "als eine Art nationaler Gruppentherapie " wirkte und die Mauer

des Schweigens zu durchbrechen half. Die beiden letzten Teile schliesslich stellen die
Funktionalisierung des Holocaust in zwei tragenden Bereichen dar. Ob sich die Reihe
der israelischen Kriege wirklich auf dem Hintergrund von "Überlebenssyndrom" (den
Schuldgefühlen und dem Trauma der am Leben Gebliebenen) und zunehmender
Politisierung des Holocaust deuten lässt - darüber kann man geteilter Meinung sein. Nicht zu
bestreiten ist jedoch, dass die Erinnerung an die Schoa in ihren ritualisierten Formen ein
fester Bestandteil der israelischen Alltagskultur geworden ist. Eine unheilvolle Verquik-
kung von Erinnerungskultur mit nationalen, politischen, religiösen und psychologischen
Komponenten sieht der Autor in der Gestaltung von Holocaust-Gedenkstätten und
Unterrichtsprogrammen für Schulen; er untersucht deren Methodik, die nicht frei ist von
tendenziösen Darstellungen und oft auf suggestive Wirkungen abzielt. Dass eine kritische

Betrachtung der Erinnerungskultur komplementär, wenn auch ohne gegenseitiges
Zur-Kenntnis-Nehmen nun auch auf deutscher Seite möglich geworden ist, bezeugt die
Studie von Peter Reichel, welche die Funktion von "zum Zwecke öffentlichen Erinnerns
eingerichteten Gedächtnisorten " beleuchtet. Reichel macht deutlich, wie in Deutschland
die Erinnerung durch Institutionalisierung politisch in bestimmte Bahnen gelenkt werden

konnte (Peter Reichel, Politik mit der Erinnerung, Gedächtnisorte im Streit um die
nationalsozialistische Vergangenheit, München 1995). Gedächtnis ist zwangsläufig se-

207



lektiv, wie das Vergessen durch die Perspektive bestimmt. Es lässt sich bewusst oder
unbewusst als Erinnerungskultur funktionalisieren. Solches gilt - mit umgekehrten
Vorzeichen - auch für Israel, den Staat, der das Vermächtnis der Opfer antrat.

Segev leistet mit seiner Publikation einen Beitrag zur kritischen Historiographie in
Israel, die erst in den letzten Jahren, ausgelöst durch eine Gruppe "neuer Historiker", an
den Konstruktionen des zionistischen Establishments der Gründerjahre zu rütteln begonnen

hat. Mit Tausenden von Dokumenten, von denen viele noch unveröffentlicht oder

gar nicht zugänglich sind, und mit zahlreichen Aufzeichnungen von persönlichen
Gesprächen liefert er eine breite Material- und Diskussionsbasis. Wenn auch deren Auswertung

gewiss im Einzelnen zu relativieren sein wird, steht eine wichtige Einsicht fest:
entgegen der bisherigen heroisierenden Geschichtsdarstellung waren alle (Ver-)Hand-
lungen vor und seit der Staatsgründung von moralischer und politischer Ambivalenz
sowie von innerjüdischen Divergenzen geprägt. Sei es, dass der Jischuv in den 30er Jahren

zunächst gerade "dank" dem zunehmenden Antisemitismus in Europa die Einwanderung

verstärken konnte. Sei es, dass die heftig umstrittenen Reparationszahlungen von
den verhassten Deutschen einen wirtschaftlichen Aufschwung ermöglichten, während
die Peinlichkeit der Gesuchsverfahren für die "Wiedergutmachung" die Entwürdigung
der Opfer verlängerte. Oder sei es, dass Ereignisse wie der Eichmann-Prozess zwar eine
Aufklärung bewirkten, dass zugleich aber ihr Symbolwert ideologisch aufgeladen werden

konnte.

Die Schlussfolgerungen, die Segev aus seiner Analyse zieht, sind deutlich, und sie
richten sich als Postulat an die "siebte Million ", wie die Nachlebenden, die bis heute im
Schatten der Schoa stehen, symbolisch bezeichnet werden: Die Langzeitwirkung der
Katastrophe dürfe nicht zum obsessiven Erinnerungskult werden, sondern sie müsse als
universale humanistische Lehre dienen. Davon ausgehend fordert Segev für die historische

Erforschung des Holocaust - ähnlich wie es Saul Friedländer formuliert hat - die
Entflechtung von emotionaler Betroffenheit und rationaler Betrachtungsweise. Zu
reflektieren sei die schwarzweissmalende Berufung auf biblische Sprache und Bilder. Das
bedeutet auch, dass die Schoa nicht mehr nur über die Identifikation mit den Opfern und
in den mythischen Mustern von Katastrophe und Erlösung gesehen werden dürfe;
vielmehr müsse ihre Ausschliesslichkeit relativiert und in den historischen Gesamtzusammenhang

gestellt werden. Dass die Schoa endlich keine absolute Grösse mehr darstellt,
nimmt ihr nichts von ihrer Entsetzlichkeit. Ihre Vergleichbarkeit ist legitimiert, wenn
erkannt wird, dass die Bilder der Katastrophe "Teil des kollektiven und individuellen
Unbewussten" geworden sind (A. B. Jehoshua).

Die Art, wie Segev Geschichte und Geschichten erzählt, macht das Buch zu einer
fesselnden Lektüre. Mit dem diskursiven Wechsel zwischen nüchterner Schilderung,
Kommentar und empathischen - manchmal zu weitschweifigen - Berichten von
individuellen Schicksalen praktiziert er exemplarisch den von ihm geforderten Ausgleich.
Lediglich die unsachlichen Charakterisierungen von Personen wirken in dem sonst
sachlichen Text etwas befremdlich. Leider enthält die Publikation, die sonst
wissenschaftlichen Ansprüchen genügt, kein Literaturverzeichnis, so dass die bibliographischen

Hinweise mühsam in den Anmerkungen aufzusuchen sind. Bedauernswert ist
auch, dass in der deutschen Ausgabe die aussagekräftige Zusammenstellung von
Abbildungen weggelassen und ein hilfreicher kumulativer Index auf ein knappes und nur halb
so nützliches Namenregister zusammengestrichen wurde. Dem aufklärerischen Wert des
Buches tun diese Einschränkungen allerdings keinen Abbruch, es verdient, gelesen zu
werden.

Heidy Zimmermann

208



Jacob Neusner, Androgynous Judaism. Masculine and Feminine in the Dual Thora,
Georgia: Mercer University Press Macon 1993, 202 S.

Neusners Intention ist es zu zeigen, "that the Judaism of the dual Torah is a masculine

formulation of an androgynous religious structure and system" (vii). Nachdem er in
der Einleitung (1-12) die Halacha, das normative Gesetz, als einen Repräsentanten der
maskulinen Struktur und die Aggada, die es vornehmlich mit Glaubensfragen und
Gefühlen zu tun habe, als einen des femininen Systems vorstellt, zeigt Neusner in drei
Schritten das Konzept eines beide Elemente verknüpfenden "androgynous Judaism" auf:

a) Der erste Teil (13-80) ist der maskulinen Struktur gewidmet, die Neusner an der
Mischna exemplifiziert. Hierbei wird v.a. betont, daß Frauen gemäß diesen eine männliche

Perspektive widerspiegelnden Texten eine untergeordnete Rolle innehätten; sie gälten

im Gegensatz zu Männern als abnormal (42) und seien aus der Gesellschaftsordnung
ausgeschlossen (80).

b) Der zweite Teil (81-155) beschäftigt sich mit dem femininen System, das seinen
Ausdruck in der Aggada finde. Großes Gewicht legt Neusner in diesen Zusammenhang
auf den Begriff Sechut (87-123), den er u.a. mit "the heritage of virtue and its consequent
entitlements" (92) sowie als Gegenstück zur Sünde definiert (105). Da Frauen ebenso
wie Männer Anteil an Sechut haben und erwerben können und Sechut vor allem durch als
feminin beschriebene Eigenschaften wie Geduldigkeit, Sich-Unterordnen u.ä. zu erlangen

sei, stehe dieser Begriff für eine Feminisierung Israels bzw. für das Verhältnis eines
femininen Israels zum maskulin definierten Gott, wie man es in ShirR ausgedrückt finde
(125-148). Neusner prägt hierbei auch den Begriff "temporal - or serial - androgyneity"
(150) für eine Entwicklung Israels von seinem jetzt femininen Status in einen maskulinen

in künftiger Zeit.

c) Im dritten Teil (157-188) weitet Neusner u.a. die Idee eines "androgynous Judaism"

auch auf Texte des Talmud bavli aus, an Hand derer er sich hier mit den femininen
Eigenschaften Israels beschäftigt (160-178). Schließlich faßt er seine Ansichten zusammen

und beschreibt "androgynous Judaism" als das aufgrund der Betonung femininer
Verhaltensweisen in einem ursprünglich maskulinen System entstandene Gleichgewicht
der "Geschlechter", in dem er auch einen Faktor für die Stabilität und das Überdauern
des Judentums bis in die Gegenwart sieht (185-187).

Neusners Konzept weist einige strukturelle Schwächen auf. So arbeitet er teilweise
zu breit, mit dem Ergebnis, daß einiges als überflüssig, da nicht zum eigentlichen Thema
gehörig, erscheint. Genannt seien etwa die Darstellung bezüglich der Mischna-Ordnun-
gen 16-28) oder Teile der sehr ausführlichen Beschäftigung mit dem Begriff Sechut (87-
118), wobei sich nur eines von ca. 20 zitierten Beispielen konkret auf Frauen bezieht.
Fraglich scheint auch, inwiefern es sinnvoll ist, zu einem Gedankengang eine solche
Masse an Textbeispielen zu geben, wie dies hier häufig geschieht - zumal wenn die Texte
schon in Übersetzungen verfügbar sind.

Diese Mängel erschweren es Neusner natürlich, seine Vorstellung einer androgy-
nen Konzeption des rabbinischen Judentums (122) plausibel zu machen. Dazu kommt,
daß eine Einteilung in eine maskuline Halacha und sine, feminine Aggada nicht eines
gewissen klischeehaften Aspektes entbehrt, selbst wenn Neusner dies aus den Texten
abzuleiten versucht. Problematisch ist sicher auch, der maskulinen Halacha die Vorstellung

einer Anomalie oder Abnormität der Frau zu unterstellen; gerade die Aufnahme und
die Behandlung der Frau in den halachischen Diskussionen zeigt doch, daß diese einen
normalen (wenn auch von Männern verschiedenen) Status besitzt. Zudem vermißt man
eine klare Gegenüberstellung oder Inbezugsetzung der beiden Begriffe "androgyneity",
und "temporal - or serial - androgyneity", die durch eine gemeinsame Konzeption des
Femininen verbunden sind; wobei "androgyneity" im Kontext der maskulinen Struktur

209



innerhalb des femininen Systems bzw. der Betonung femininer Eigenschaften in einem
männlich geprägten Umfeld verwendet wird, "temporal - or serial - androgyneity" die
Vorstellung einer geschichtlichen Entwicklung Israels von feminin zu maskulin bezeichnet.

Neustiers Ansicht eines "androgynous Judaism of the dual Torah" überzeugt aus
den genannten Gründen nicht; selbst wenn man jedoch einer Einteilung und Balancierung

von femininen und maskulinen Aspekten im Judentum nach dem von ihm
dargestellten Schema folgen möchte, so ist auch dies allenfalls für Einzeltexte, sicher nicht für
das sehr pluralistische rabbinische Judentum im allgmeinen möglich.

Alexandra Podraza

Glessmer, Uwe, Einleitung in die Targume zum Pentateuch, Tübingen: J.C.B.
Mohr (Paul Siebeck) 1995 Texte und Studien zum antiken Judentum 48), ISBN 3-16-
145818-4, XV, 274 S.

Es ist nicht zu übersehen, daß die aramaistische Forschung im allgemeinen und die
Targum-Forschung im besonderen in den letzten Jahrzehnten nicht zuletzt auch im
deutschsprachigen Raum einen beachtlichen Aufschwung genommen hat, dessen Früchte

eine kaum noch überschaubare Fülle von Publikationen bilden. Hierzu eine umfassende

Bestandsaufnahme zu liefern und damit zugleich den Boden für weitere Forschung zu
bereiten, ist denn auch die Aufgabe, die sich der Autor mit seinem Buch gestellt hat (1).
Es geht nicht um die Formulierung neuer Thesen oder Hypothesen hinsichtlich Entstehung,

Verbreitung, Sitz im Leben und Bedeutung der verschiedenen Pentateuch-Targu-
me; es geht vielmehr um ein Aufzeigen des gegenwärtigen Standes der Targum-Forschung

und ein Würdigen seines bisherigen Ertrages.
Nach einer "Einleitung zur Einleitung" (1-11), in der der Verfasser neben seiner

Aufgabe den status quaestionis und das Ziel seiner Bemühungen beschreibt, befaßt er
sich in Teil I (13-75) zunächst mit der aramäischen Sprache, deren "Phasen" er der Reihe
nach vorstellt (17-31; tabellarische Übersicht: 19) und in einigen ihrer jeweiligen
Charakteristika erläutert (31-40), was insofern sinnvoll und wichtig ist, als sowohl für die
Phaseneinteilung als auch für die Benennung der einzelnen Phasen unterschiedliche
Terminologien im Umlauf sind. In einem dritten Schritt werden sodann methodische Probleme

der Sprachanalyse (40-57) sowie die sich aus den sprachlichen Beobachtungen, nicht
zuletzt aus dem schwer bestimmbaren Verhältnis von Schrift- und Umgangssprache für
die Einordnung von Einzeltexten ergebende Problematik erörtert (58-75).

Der zweite und zugleich Hauptteil des Buches (77-203) beinhaltet die eigentliche
"Einleitung in die aramäischen Übersetzungen zum Pentateuch". Der Reihe nach werden
darin die vorhandenen Targumim vorgestellt und hinsichtlich ihrer Überlieferung,
Textfassung, Sprache und Entstehungszeit und -ort erläutert. Die Reihe beginnt mit dem
babylonischen Targum Onqelos (84-94), dessen mittelaramäische Sprachform am ehesten
an eine Redaktion "in der Zeit vom Ende des 1. Jh. bzw. dem Anfang des 2. Jh. n. Chr."
denken lassen (93). - Weit schwieriger zu beschreiben und zu klassifizieren ist das, was
der Verfasser die palästinische Targum-Tradition (PTT) nennt (95ff), die als Sammelname

für eine Vielzahl von überlieferten Targum-Texten steht. Dazu gehören durchgängige
Targume wie Targum Neofiti 1 und dessen Parallelen aus der Kairoer Geniza (105-

119), Fragmenten-Targume (119-132) und/oder Targum-Zusammenstellungen, die
Lesungsabschnitte nur für bestimmte Feiertage haben (132-154), aramäische Lesungstexte,
wie sie in hebräischen (mittelalterlichen) Machsorim bezeugt sind (154-164) sowie die
sogenannten Zusatz-Targume (165-181). Obwohl gerade hinsichtlich der Erforschung
dieser PTT in den letzten Jahren enorme Fortschritte gemacht worden sind, sind viele
Fragen v.a. hinsichtlich Entstehungszeit und -ort dieser Targume noch immer unbeant-

210



wortbar. - Etwas anders wiederum verhält es sich mit dem als Targum Pseudo-Jonathan
bekannten Pentateuch-Targum (181-196), das das umfangreichste ist und in seiner
Sprachte z.T. mit Targum Onqelos, z.T. aber auch mit PTT übereinstimmt. Das Material
freilich, das in diesem Targum enthalten ist, sowie seine Sprachform verweisen darauf,
daß "an diesem Text während des Zeitraumes von etwa einem Jahrtausend" (seil, vom 2.
Jh. v. bis zum 8. Jh. n. u.Z.) gearbeitet worden ist (190). - Berücksichtigung finden
schließlich auch solche Targumzeugen wie Nathan b. Jechiels Aruch (197f) und Elias
Levitas Meturgeman (198f) sowie die Peschitta (200-202), das Samaritanische Targum
(202f), auf die freilich nur verwiesen, nicht jedoch näher eingegangen wird.

Für die weitere Arbeit an den Targumim von Nutzen ist der dritte Teil (205-262), in
dem der Autor die verfügbaren "Hilfsmittel" vorstellt, von den Textausgaben über
Einleitungen und Bibliographien (des Verfassers eigene: 235-262), Wörterbücher und
Grammatiken bis hin zu Konkordanzen und Übersetzungen. Besonders erwähnt sei hier
schließlich die zum einen nach Bibelstellen, zum anderen nach Handschiiften sortierte
tabellarische Zusammenstellung der Targum-Texte aus der Kairoer Geniza (213-232).

Der Verfasser wollte mit seinem Buch ein Hilfsmittel schaffen, das helfen soll, "die
Materialmenge, die in den letzten Jahrzehnten zugänglich geworden ist, [...] sinnvoll zu
nutzen", und es so auch und gerade dem Nicht-Spezialisten ermöglicht, die Targume als
historische Dokumente der "aramäischen Wirkungsgeschichte von Inhalten der hebräischen

Torah [...] seit der Perserzeit" zu verstehen, zu würdigen und auszuwerten (1).
Und beides ist ihm glänzend gelungen. Für die mit seiner vorgelegten Einleitung geleistete

immense Arbeit kann man dem Verfasser nur dankbar sein.

Stefan Schreiner

211


	Rezensionen

