Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Aspekte der Glaubensgeschichte der deutschen Jidin in der Moderne
Autor: Schmelzer, Hermann |.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960721

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IM GESPRACH

Aspekte der Glaubensgeschichte
der deutschen Jiidin in der Moderne

von Hermann I. Schmelzer

Es gibt Themen, die lange eine wenig beachtete Randexistenz fiihren, bis sie
aus bestimmten Griinden ins Zentrum der Aufmerksamkeit riicken. Die Karriere
der Frauenthematik ist ein Beispiel dafiir. Frauenforschung gehort unbestritten
in unserer Zeit zu einem zentralen Paradigma der historischen, religiésen sowie
der soziologischen und juristischen Wissenschaften. Was ist unter diesem Stich-
wort zu verstehen? Vor allem die historische Situation von Frauen, wie sie sich in
Texten verschiedener Provenienz (historische, literarische, medizinische, religi-
Ose) darstellt, zu erforschen. Weiter meint Frauenforschung, ein methodisches
Postulat, das - so zuerst in den angelsidchsischen Landern unter der Bezeichnung
“gender-studies” fomuliert - verlangt, weniger die biologische als vielmehr die
historische und die soziale Kategorie des “Geschlechts” als Struktur-Kategorie
und Analysebegriff in die einzelnen Wissenschaften zu integrieren. Auch die
religiose und theologische Dimension der Frauenforschung gewann an Aktuali-
tdt. So hat diese auch im jiidischen Kontext in den letzten Jahrzehnten starken
Auftrieb erhalten. Im jiidischen Bereich zeichnet sich ein Wandel in der Bewer-
tung der Rolle der Jiidin in der religiosen Gemeinde und im jiidischen Rechts-
denken ab. Das Ziel der Méddchenerziehung seit dem ausgehenden 18. Jahrhun-
dert war im allgemeinen die Vorbereitung der Médchen auf ihre “weibliche Be-
stimmung” als Ehefrau, Mutter und Hausfrau. Dabei war die Furcht vor “Verbil-
dung” im allgemeinen weit verbreitet. Auch Humboldts humanistisches Bil-
dungsideal galt praktisch nur fiir Knaben, wihrend Midchen zur “Weiblichkeit”
erzogen werden sollten. Jedoch wurde in der deutsch-jiidischen Gesellschaft die
Forderung nach vermehrter Bildung wie auch nach religioser Unterweisung des
weiblichen Geschlechts, besonders was die Bibelkenntnisse und das Verstehen
der hebriischen Gebetstexte anbelangt, immer prononcierter.'

Um diesem Bediirfnis zu entsprechen, wurden im 18. Jahrhundert Bibeltex-
te, rabbinische Auslegungen, Gebetstexte und moralisierende Traktate in die
damalige Umgangssprache, das Jiddische, iibersetzt oder auf jiddisch vollig neu

* Rabbiner Hermann I. Schmelzer, Dierauerstr. 2, CH - 9000 St. Gallen, Schweiz

1 Vgl Feiner, S., The Modern Jewish Woman, A Test-Case in the Relationship bet-
ween Haskalah and Modernity (hebriisch), in: Zion 58 (1993), 453-479; Stein, S.,
Liebliche Tefilloh - A Judeo-German Prayerbook printed in 1709, in: Year Book XV
(Publications of the Leo Baeck Institute), London (1970), 41-72.

196



verfasst. Auf Grund der veréinderten sozio-kulturellen Bedingungen des 19. Jahr-
hunderts entstand eine ernsthafte innere Krise innerhalb der deutsch-jiidischen
Gesellschaft. Die religitse Bindung an jiidische Uberlieferung wurde gelockert.
Das geistige Umfeld der iiberlieferten Religion als Lebens- und Denkform wurde
vor allem von Angehdrigen des Biirgertums liberaler Prigung gegen die geistig-
kulturelle Welt der Umgebung eingetauscht. Dies hat eine neue - auch gesell-
schaftliche - Orientierung in die Wege geleitet. Das Jiddische als Umgangsspra-
che wurde allméhlich von der jeweiligen Landessprache abgelost, die einer ra-
schen sprachlich bedingten Akkulturation den Weg bahnte. Die Sprache ist,
wenn auch nicht die einzige, so doch eine der wichtigsten Verbindungen zur
Kultur der Umgebung, die das Denken und Fiihlen ihrerseits beeinflusst. Ein
Grossteil der mittelstandischen jiidischen Bevolkerung der Zeit wurde durch sei-
ne berufliche, wirtschaftliche und soziale Stellung, wie auch durch die geistig-
kulturellen Einwirkungen, mit der nicht-jiidischen Gesellschaft immer enger
verbunden. Als Folge hiervon zeigten sich Tendenzen, die zur Schwachung und
allmdhlichen Auflosung der jiidischen Tradition im héduslich-familidren Bereich
fiihrten. Die Wiederherstellung dieser unterbrochenen Kontinuitit gedachte man
durch die Intensivierung und Modernisierung der jiidischen Miadchenerziehung
zu erreichen und zwar durch die Stiarkung des jiidisch-religiosen Bewusstseins
und Gefiihls mittels religidser Bildung und religiosen Studiums. Die Jiidinnen
waren zu allen Zeiten hauptséchlich fiir den Innenbereich der Familie verant-
wortlich. Das jiidische Haus diente als Ort der Vermittlung von religiosen Idea-
len und Werten und die Mutter darin zunehmend als deren Vermittlerin. Um die-
sen Anspriichen gerecht zu werden, sollte sie in der Lage sein, in vollem Umfan-
ge diese Funktion erfiillen zu konnen.

Dieses Postulat wurde schon von dem seinerzeit sehr bekannten und ge-
schitzten Pionier der modernen jiidischen Erziehung, Moses Biidinger (1783-
1841) formuliert. Er schreibt mit Blick auf die fehlende respektive mangelhafte
Bibelkenntnis des weiblichen Geschlechts: “Die Verbindung der hebréischen
Urkunden der Offenbarung mit der israelitischen Religion ist so mannigfaltig,
wesentlich und entscheidend, als der Einfluss der Religion selbst, auf die hohere
Bestimmung des Menschen. Es behauptet daher die geoffenbarte Religion iiber
die geistige Wohlfahrt des Israeliten, mit der Vernunft gleiche Autoritit, gleiches
Recht. Diese sucht, jene zeigt ihm den Weg zur Gliickseligkeit, und beleuchtet
ihn durch den Lichtstrahl des Glaubens. Mag immerhin der freie Geist der welt-
lichen Geschichtsforschung in dieses Heiligthum (der Offenbarung) eindringen,
mit vermessener Hand wegnehmend den heiligen Schleier von den geweihten
Denkmailern, um kalte Wahrscheinlichkeiten an den Tag zu fordern, die doch den
Verstand nur unvollkommen befriedigen, ohne das Herz zu erwédrmen: dem Is-
raeliten geziemt und liegt ob der Glaube an Gottes Wort, wie ihm ... die Befol-
gung des Sittengesetzes geziemt und obliegt. Es war aber dieses Heiligthum seit
geraumer Zeit her dem israelitischen weiblichen Geschlechte, besonders der Ju-
gend desselben, gleichsam verschlossen. Der Grund hiervon liegt theils in der
Ursprache, theils in andern Umstédnden, ... Ubersetzungen gewihrten zwar, seit
den letzten vier Dezenien, auch den Tochtern Israels einigen Zugang; (das Idiom
dlterer jiidischer Ubertragungen verdient keiner Erwiihnung), doch nur so, dass
ihnen, im Allgemeinen, der bei weitem grossere Theil der heiligen Biicher fast

197



ganzlich fremd blieb. Dieses musste um so mehr der Fall seyn, als bey dem leider
ginzlichen Mangel an jiidischen Téchterschulen und also auch an 6ffentlichem
Religions- und Bibelunterricht, einige Geschichtskenntnisse aus den fiinf Bii-
chern Moses allenfalls ausgenommen, der israelitischen weiblichen Jugend die
Bibel so unbekannt blieb, wie die Biicher des Zend-Avesta.””” Die vorliegende
Arbeit von Frau Dr. B. Kratz, erschienen in der unter der Federfiihrung von Pro-
fessor Julius Schoeps stehenden Reihe “Haskala”, beleuchtet einen bisher in der
historischen Forschung vernachlissigten Bereich, ndmlich die sog. deutsch-jiidi-
sche Frauengebetsliteratur.?

Diese Texte sind Erzeugnisse und Zeugnisse des 19. Jahrhunderts (die frii-
hesten sind um 1810-1815 erschienen). Ihr Zielpublikum war die moderne deut-
sche Jiidin, die des Hebréischen nicht mehr méchtig war; so sollten diese Texte
zur Beniitzung sowohl zu Hause als auch in der Synagoge dienen. Im Gefolge
von M. Kaplan, R. Burman und P. Heyman beschreibt Kratz die soziologischen
und kulturellen Bedingungen, unter denen die jiidischen Frauen zur Entstehung
einer jiidischen Mittelklasse in Deutschland beitrugen und wie sie “als Miitter,
Ehe- und Hausfrauen der doppelten Aufgabe gerecht zu werden hatten, einerseits
deutsche Bildung und Kultur zu adaptieren und in ithrem Familienleben umzuset-
zen, andererseits durch sorgfiltiges und liebevolles Fortfithren angestammter
Traditionen das Judentum religi6s, sozial und mental zu erhalten und vor den
Gefahren allzu weitgehender Assimilation zu bewahren” (11). Dariiber hinaus
stellt sie die religiose Komponente - die bei Kaplan weitgehend ausgeblendet
wird - in den Mittelpunkt ihrer Ausfiihrungen. Auf Grund dieser Frauengebets-
biicher in ihren verschiedenen Fassungen untersucht Kratz die zentralen religit-
sen Anschauungen und die Religiositit deutsch-biirgerlicher Jiidinnen des 19.
und frithen 20. Jahrhunderts. Sie versteht es, sich dem Gegenstand sowohl ge-
schichtlich als auch systematisch anzunihern, um das Ganze zu einer einheitli-
chen Bedeutung zusammenzuschliessen. “Anhand der deutschsprachigen Frau-
engebetsbiicher ... wollen wir versuchen, den religidsen Platz auszuloten, wel-
cher den weiblichen Mitgliedern dieser neuen Gesellschaftsschicht zugewiesen
bzw. von ihnen ausgefiillt worden ist” (12). Ihre Vorgehensweise ist analytisch-
kommentierend. Mit Hilfe eines Biindels systematisch ausgewihlter und nach
historischen, soziologischen und theologischen Gesichtspunkten geordneter
Aussagen, Belege und Beispiele verschiedener Provenienz entfaltet die Verfas-
serin ein dichtes Bild der geistig-religiosen Welt und Umwelt der modernen
deutschen Juden.

Die Untersuchung gliedert sich thematisch in vier Abschnitte. Im ersten
wird der gesellschaftliche Rahmen, in welchem die deutsche Jiidin sich bewegte,
beschrieben. Im zweiten Teil erfolgt die historisch-theologische Einordnung die-
ser neuen Gebetstexte. Im dritten werden Intention und Funktion der Frauenge-

2 Derech Emunah, Der Weg des Glaubens oder Die kleine Bibel, Stuttgart 1823, II1-
IV. Vgl. Bottigheimer, R. B./Biidinger, M. M., Kleine Bibel 1823 especially for Is-
raelite Women and Girls, in: Jewish Social Studies, N. S. 1 (1995), 8§3-98.

3 Kratz-Ritter, Bettina, Fiir “fromme Zionstochter” und “gebildete Frauen im 19. und
friihen 20. Jahrhundert, Hildesheim etc.: Georg Olms 1995, 182 + VI S.

198



betbiicher erldutert und im vierten schliesslich anhand von Textproben literari-
scher Aufbau, Form und Inhalt der Texte untersucht. Die Ordnung der Gebete
folgt der tdglichen Lebensgestaltung und den wichtigsten Lebensphasen der Jii-
din (Morgen, Abendgebet, Schabbat und Feiertage, Heirat, Geburt, Tod, etc.).
Die religiosen Betrachtungen artikulieren das Verhiltnis von gottlicher Vorse-
hung und menschlichem Schicksal. Sie driicken die Hoffnung auf persdnliches
Gliick, Gesundheit und Freude am Leben aus und sind sowohl auf das Morali-
sche wie auf die praktisch-religiose Lebensgestaltung ausgerichtet. Sie griinden
sich ferner auf unbedingtes Gottvertrauen wie auf die Ergebenheit gegeniiber
dem gottlichen Ratschluss. Nicht so sehr die spekulative, eher die Gefiihlswelt
und die religiésen und mentalen Bediirfnisse des Jahrhunderts spiegeln sich in
diesen Gebetstexten wieder. Es gelingt Kratz iiberzeugend, durch detaillierte
Vergleiche nachzuweisen, dass diese Gattung der Frauenliteratur mancherlei
Beziige zu der christlichen Erbauungsliteratur der Zeit hat.

Die Darstellung zeichnet sich durch Zeitndhe aus; Kratz behandelt ihr The-
ma in einem klaren und systematischen Zusammenhang, wobei sowohl die histo-
risch-soziologische bzw. religionsgeschichtliche Situierung der Arbeit hervor-
sticht. Diese Studie vermittelt aus einer neuen Perspektive neue Einsichten, was
die religiose und soziale Stellung sowie die Bewertung der biirgerlich-liberalen
Jiidin im Deutschland des 19. Jahrhunderts anbelangt. Die Monographie umfasst
ein Literatur- und Personenverzeichnis wie auch einen bibliographischen An-
hang, in dem die wichtigsten Frauengebetbiicher, teilweise abgebildet, in chro-
nologischer Reihenfolge aufgelistet sind.

Bettina Kratz ist eine anschauliche und lebendige, von den Texten zu den
Menschen vordringende Darstellung gelungen, die nicht nur Fakten beschreibt,
sondern auch die Grundempfindungen der Zeit im Sinne einer Dokumentation
einfiangt.

199



	Aspekte der Glaubensgeschichte der deutschen Jüdin in der Moderne

