
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Aspekte der Glaubensgeschichte der deutschen Jüdin in der Moderne

Autor: Schmelzer, Hermann I.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM GESPRÄCH

Aspekte der Glaubensgeschichte
der deutschen Jüdin in der Moderne

von Hermann I. Schmelzer*

Es gibt Themen, die lange eine wenig beachtete Randexistenz führen, bis sie
aus bestimmten Gründen ins Zentrum der Aufmerksamkeit rücken. Die Karriere
der Frauenthematik ist ein Beispiel dafür. Frauenforschung gehört unbestritten
in unserer Zeit zu einem zentralen Paradigma der historischen, religiösen sowie
der soziologischen und juristischen Wissenschaften. Was ist unter diesem Stichwort

zu verstehen? Vor allem die historische Situation von Frauen, wie sie sich in
Texten verschiedener Provenienz (historische, literarische, medizinische, religiöse)

darstellt, zu erforschen. Weiter meint Frauenforschung, ein methodisches
Postulat, das - so zuerst in den angelsächsischen Ländern unter der Bezeichnung
"gender-studies" fomuliert - verlangt, weniger die biologische als vielmehr die
historische und die soziale Kategorie des "Geschlechts" als Struktur-Kategorie
und Analysebegriff in die einzelnen Wissenschaften zu integrieren. Auch die
religiöse und theologische Dimension der Frauenforschung gewann an Aktualität.

So hat diese auch im jüdischen Kontext in den letzten Jahrzehnten starken
Auftrieb erhalten. Im jüdischen Bereich zeichnet sich ein Wandel in der Bewertung

der Rolle der Jüdin in der religiösen Gemeinde und im jüdischen Rechtsdenken

ab. Das Ziel der Mädchenerziehung seit dem ausgehenden 18. Jahrhundert

war im allgemeinen die Vorbereitung der Mädchen auf ihre "weibliche
Bestimmung" als Ehefrau, Mutter und Hausfrau. Dabei war die Furcht vor "Verbil-
dung" im allgemeinen weit verbreitet. Auch Humboldts humanistisches
Bildungsideal galt praktisch nur für Knaben, während Mädchen zur "Weiblichkeit"
erzogen werden sollten. Jedoch wurde in der deutsch-jüdischen Gesellschaft die
Forderung nach vermehrter Bildung wie auch nach religiöser Unterweisung des
weiblichen Geschlechts, besonders was die Bibelkenntnisse und das Verstehen
der hebräischen Gebetstexte anbelangt, immer prononcierter.1

Um diesem Bedürfnis zu entsprechen, wurden im 18. Jahrhundert Bibeltexte,
rabbinische Auslegungen, Gebetstexte und moralisierende Traktate in die

damalige Umgangssprache, das Jiddische, übersetzt oder auf jiddisch völlig neu

* Rabbiner Hermann I. Schmelzer, Dierauerstr. 2, CH - 9000 St. Gallen, Schweiz

1 Vgl. Feiner, S., The Modem Jewish Woman, A Test-Case in the Relationship bet¬

ween Haskalah and Modernity (hebräisch), in: Zion 58 (1993), 453-479; Stein, S.,
Liebliche Tefilloh - A Judeo-German Prayerbook printed in 1709, in: Year Book XV
(Publications of the Leo Baeck Institute), London (1970), 41-72.

196



verfasst. Auf Grund der veränderten sozio-kulturellen Bedingungen des 19.
Jahrhunderts entstand eine ernsthafte innere Krise innerhalb der deutsch-jüdischen
Gesellschaft. Die religiöse Bindung an jüdische Überlieferung wurde gelockert.
Das geistige Umfeld der überlieferten Religion als Lebens- und Denkform wurde
vor allem von Angehörigen des Bürgertums liberaler Prägung gegen die
geistigkulturelle Welt der Umgebung eingetauscht. Dies hat eine neue - auch
gesellschaftliche - Orientierung in die Wege geleitet. Das Jiddische als Umgangssprache

wurde allmählich von der jeweiligen Landessprache abgelöst, die einer
raschen sprachlich bedingten Akkulturation den Weg bahnte. Die Sprache ist,
wenn auch nicht die einzige, so doch eine der wichtigsten Verbindungen zur
Kultur der Umgebung, die das Denken und Fühlen ihrerseits beeinflusst. Ein
Grossteil der mittelständischen jüdischen Bevölkerung der Zeit wurde durch seine

berufliche, wirtschaftliche und soziale Stellung, wie auch durch die
geistigkulturellen Einwirkungen, mit der nicht-jüdischen Gesellschaft immer enger
verbunden. Als Folge hiervon zeigten sich Tendenzen, die zur Schwächung und
allmählichen Auflösung der jüdischen Tradition im häuslich-familiären Bereich
führten. Die Wiederherstellung dieser unterbrochenen Kontinuität gedachte man
durch die Intensivierung und Modernisierung der jüdischen Mädchenerziehung
zu erreichen und zwar durch die Stärkung des jüdisch-religiösen Bewusstseins
und Gefühls mittels religiöser Bildung und religiösen Studiums. Die Jüdinnen
waren zu allen Zeiten hauptsächlich für den Innenbereich der Familie
verantwortlich. Das jüdische Haus diente als Ort der Vermittlung von religiösen Idealen

und Werten und die Mutter darin zunehmend als deren Vermittlerin. Um diesen

Ansprüchen gerecht zu werden, sollte sie in der Lage sein, in vollem Umfange
diese Funktion erfüllen zu können.

Dieses Postulat wurde schon von dem seinerzeit sehr bekannten und
geschätzten Pionier der modernen jüdischen Erziehung, Moses Büdinger (1783-
1841) formuliert. Er schreibt mit Blick auf die fehlende respektive mangelhafte
Bibelkenntnis des weiblichen Geschlechts: "Die Verbindung der hebräischen
Urkunden der Offenbarung mit der israelitischen Religion ist so mannigfaltig,
wesentlich und entscheidend, als der Einfluss der Religion selbst, auf die höhere
Bestimmung des Menschen. Es behauptet daher die geoffenbarte Religion über
die geistige Wohlfahrt des Israeliten, mit der Vernunft gleiche Autorität, gleiches
Recht. Diese sucht, jene zeigt ihm den Weg zur Glückseligkeit, und beleuchtet
ihn durch den Lichtstrahl des Glaubens. Mag immerhin der freie Geist der
weltlichen Geschichtsforschung in dieses Heiligthum (der Offenbarung) eindringen,
mit vermessener Hand wegnehmend den heiligen Schleier von den geweihten
Denkmälern, um kalte Wahrscheinlichkeiten an den Tag zu fördern, die doch den
Verstand nur unvollkommen befriedigen, ohne das Herz zu erwärmen: dem
Israeliten geziemt und liegt ob der Glaube an Gottes Wort, wie ihm die Befolgung

des Sittengesetzes geziemt und obliegt. Es war aber dieses Heiligthum seit

geraumer Zeit her dem israelitischen weiblichen Geschlechte, besonders der
Jugend desselben, gleichsam verschlossen. Der Grund hiervon liegt theils in der
Ursprache, theils in andern Umständen,... Übersetzungen gewährten zwar, seit
den letzten vier Dezenien, auch den Töchtern Israels einigen Zugang; (das Idiom
älterer jüdischer Übertragungen verdient keiner Erwähnung), doch nur so, dass
ihnen, im Allgemeinen, der bei weitem grössere Theil der heiligen Bücher fast

197



gänzlich fremd blieb. Dieses musste um so mehr der Fall seyn, als bey dem leider
gänzlichen Mangel an jüdischen Töchterschulen und also auch an öffentlichem
Religions- und Bibelunterricht, einige Geschichtskenntnisse aus den fünf
Büchern Moses allenfalls ausgenommen, der israelitischen weiblichen Jugend die
Bibel so unbekannt blieb, wie die Bücher des Zend-Avesta."2 Die vorliegende
Arbeit von Frau Dr. B. Kratz, erschienen in der unter der Federführung von
Professor Julius Schoeps stehenden Reihe "Haskala", beleuchtet einen bisher in der
historischen Forschung vernachlässigten Bereich, nämlich die sog. deutsch-jüdische

Frauengebetsliteratur.3

Diese Texte sind Erzeugnisse und Zeugnisse des 19. Jahrhunderts (die
frühesten sind um 1810-1815 erschienen). Ihr Zielpublikum war die moderne deutsche

Jüdin, die des Hebräischen nicht mehr mächtig war; so sollten diese Texte
zur Benützung sowohl zu Hause als auch in der Synagoge dienen. Im Gefolge
von M. Kaplan, R. Burman und P. Heyman beschreibt Kratz die soziologischen
und kulturellen Bedingungen, unter denen die jüdischen Frauen zur Entstehung
einer jüdischen Mittelklasse in Deutschland beitrugen und wie sie "als Mütter,
Ehe- und Hausfrauen der doppelten Aufgabe gerecht zu werden hatten, einerseits
deutsche Bildung und Kultur zu adaptieren und in ihrem Familienleben umzusetzen,

andererseits durch sorgfältiges und liebevolles Fortführen angestammter
Traditionen das Judentum religiös, sozial und mental zu erhalten und vor den
Gefahren allzu weitgehender Assimilation zu bewahren" (11). Darüber hinaus
stellt sie die religiöse Komponente - die bei Kaplan weitgehend ausgeblendet
wird - in den Mittelpunkt ihrer Ausführungen. Auf Grund dieser Frauengebetsbücher

in ihren verschiedenen Fassungen untersucht Kratz die zentralen religiösen

Anschauungen und die Religiosität deutsch-bürgerlicher Jüdinnen des 19.

und frühen 20. Jahrhunderts. Sie versteht es, sich dem Gegenstand sowohl
geschichtlich als auch systematisch anzunähern, um das Ganze zu einer einheitlichen

Bedeutung zusammenzuschliessen. "Anhand der deutschsprachigen
Frauengebetsbücher wollen wir versuchen, den religiösen Platz auszuloten,
welcher den weiblichen Mitgliedern dieser neuen Gesellschaftsschicht zugewiesen
bzw. von ihnen ausgefüllt worden ist" (12). Ihre Vorgehensweise ist
analytischkommentierend. Mit Hilfe eines Bündels systematisch ausgewählter und nach
historischen, soziologischen und theologischen Gesichtspunkten geordneter
Aussagen, Belege und Beispiele verschiedener Provenienz entfaltet die Verfasserin

ein dichtes Bild der geistig-religiösen Welt und Umwelt der modernen
deutschen Juden.

Die Untersuchung gliedert sich thematisch in vier Abschnitte. Im ersten
wird der gesellschaftliche Rahmen, in welchem die deutsche Jüdin sich bewegte,
beschrieben. Im zweiten Teil erfolgt die historisch-theologische Einordnung dieser

neuen Gebetstexte. Im dritten werden Intention und Funktion der Frauenge-

2 Derech Emunah, Der Weg des Glaubens oder Die kleine Bibel, Stuttgart 1823, III-
IV. Vgl. Bottigheimer, R. B./Büdinger, M. M., Kleine Bibel 1823 especially for
Israelite Women and Girls, in: Jewish Social Studies, N. S. 1 (1995), 83-98.

3 Kratz-Ritter, Bettina, Für "fromme Zionstöchter" und "gebildete Frauen im 19. und
frühen 20. Jahrhundert, Hildesheim etc.: Georg Olms 1995, 182 + VI S.

198



betbücher erläutert und im vierten schliesslich anhand von Textproben literarischer

Aufbau, Form und Inhalt der Texte untersucht. Die Ordnung der Gebete
folgt der täglichen Lebensgestaltung und den wichtigsten Lebensphasen der
Jüdin (Morgen, Abendgebet, Schabbat und Feiertage, Heirat, Geburt, Tod, etc.).
Die religiösen Betrachtungen artikulieren das Verhältnis von göttlicher Vorsehung

und menschlichem Schicksal. Sie drücken die Hoffnung auf persönliches
Glück, Gesundheit und Freude am Leben aus und sind sowohl auf das Moralische

wie auf die praktisch-religiöse Lebensgestaltung ausgerichtet. Sie gründen
sich ferner auf unbedingtes Gottvertrauen wie auf die Ergebenheit gegenüber
dem göttlichen Ratschluss. Nicht so sehr die spekulative, eher die Gefühlswelt
und die religiösen und mentalen Bedürfnisse des Jahrhunderts spiegeln sich in
diesen Gebetstexten wieder. Es gelingt Kratz überzeugend, durch detaillierte
Vergleiche nachzuweisen, dass diese Gattung der Frauenliteratur mancherlei
Bezüge zu der christlichen Erbauungsliteratur der Zeit hat.

Die Darstellung zeichnet sich durch Zeitnähe aus; Kratz behandelt ihr Thema

in einem klaren und systematischen Zusammenhang, wobei sowohl die
historisch-soziologische bzw. religionsgeschichtliche Situierung der Arbeit hervorsticht.

Diese Studie vermittelt aus einer neuen Perspektive neue Einsichten, was
die religiöse und soziale Stellung sowie die Bewertung der bürgerlich-liberalen
Jüdin im Deutschland des 19. Jahrhunderts anbelangt. Die Monographie umfasst
ein Literatur- und Personenverzeichnis wie auch einen bibliographischen
Anhang, in dem die wichtigsten Frauengebetbücher, teilweise abgebildet, in
chronologischer Reihenfolge aufgelistet sind.

Bettina Kratz ist eine anschauliche und lebendige, von den Texten zu den
Menschen vordringende Darstellung gelungen, die nicht nur Fakten beschreibt,
sondern auch die Grundempfindungen der Zeit im Sinne einer Dokumentation
einfängt.

199


	Aspekte der Glaubensgeschichte der deutschen Jüdin in der Moderne

