
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: "Ich bin der Herr, dein Gott..." : das erste Gebot des Dekalogs in
rabbinischer Auslegung

Autor: Neudecker, Reinhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960719

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960719
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


"Ich bin der Herr, dein Gott..."
Das erste Gebot des Dekalogs in rabbinischer Auslegung*

von Reinhard Neudecker"

Seit Beginn der neuen Beziehungen zwischen der Kirche und dem jüdischen
Volk, welche für die Katholiken vor allem mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil

einsetzten, ist es auch Christen nahegelegt worden, die Heilige Schrift zusammen

mit Juden und mit Hilfe jüdischer Kommentare zu lesen. So heißt es etwa in
einem 1983 von der Diözese Rom veröffentlichten Dokument: "Zu empfehlen ist
im besonderen die gemeinsame Lektüre des Alten Testaments auch im Licht der
jüdischen Tradition in ihren verschiedenen Strömungen (normativ, narrativ und
mystisch), um sich an einen Zugang zu dem heiligen Text zu gewöhnen, der
besonders hilfreich sein kann, den unergründlichen Widerhall des Wortes Gottes
zu vernehmen"1.

In diesem Sinn wollen wir einen kurzen biblischen Text, das erste Gebot des

Dekalogs, aus der Sicht einiger klassischer Auslegungen2 zu verstehen suchen.
Ich lege hier eine kleine Auswahl aus einer großen Zahl von rabbinischen
Kommentaren vor; sie stammen so gut wie alle aus den ersten drei bis vier Jahrhunderten

unserer Zeitrechnung3.

* Der vorliegende Aufsatz beruht auf einem Vortrag, der am 23. Februar 1995 vor ei¬

ner christlich-jüdischen Vereinigung in Mailand gehalten wurde.

** Prof. Dr. Reinhard Neudecker SJ, Pontificio Istituto Biblico, Via della Pilotta, 25,1 -
00187 Roma, Italien.

1 Verso l'unità dei cristiani, Sussidio per una pastorale ecumenica nella diocesi di
Roma, Rom 1983, 38 Rendtorff, Rolf/Henrix, Hans Hermann (Hg), Die Kirchen
und das Judentum, Dokumente von 1945 bis 1985, Paderborn-München 1987, 217.

2 Die Quellen der hier vorgelegten Texte, die ich in freier, dem Sinn entsprechender
Übersetzung vorlege, sind jeweils angegeben. Eine relativ vollständige Sammlung
der rabbinischen Kommentare zum ersten Gebot des Dekalogs findet sich in dem von
Menahem M. Kasher herausgegebenen enzyklopädischen Werk Torah Shelemah,
Band 16, New York 1955,6-27 (hebräisch). Englische Übersetzungen der wichtigsten
dieser Texte hat Harry Freedman herausgegeben; sie finden sich in Kasher, Menahem
M., Encyclopedia ofBiblical Interpretation, Band 9, New York 1979, 111-130.

3 Eine genauere Datierung kann in unserem Rahmen nicht versucht werden. Der inter¬
essierte Leser kann sich hier an Werken wie z.B. Stemberger, Günter, Einleitung in
Talmud und Midrasch, München 81992 oder der Encyclopaedia Judaica, Jerusalem
1972ff orientieren.

179



Was ist die Eigenart der rabbinischen Bibelauslegung, die man mit dem
Begriff Midrasch bezeichnet? Hören wir, was ein Schriftgelehrter aus dem 2. Jh.,
Simeon ben Sorna, dazu zu sagen hat. Er kommentiert den Vers Ex 19,1, mit dem
das Sinai-Geschehen eingeleitet wird. Dieser Vers enthält ein Wort, das einen
aufmerksamen Leser aufmerken läßt: "Im dritten Monat nach dem Auszug der
Israeliten aus Ägypten, an diesem (d.h. dem heutigen) Tag, kamen sie in der
Wüste Sinai an." Müßte es nicht "an jenem Tag" heißen, da doch das Sinai-Geschehen

in der Vergangenheit stattfand? Oft betrachtet man das eigenartige
"heute" als eine liturgische Einfügung: sie geht zurück auf die Verwendung des
Textes an einem bestimmten Festtag, an dem das Gedächtnis des Sinai-Ereignisses

aktualisierend begangen wurde. Ben Sorna geht noch einen Schritt weiter:
Die Bibel (die schriftliche Tora) spricht vom "heutigen Tag", um den Leser zu
belehren: An jedem Tag, da man sich mit der Bibel beschäftigt, muß man sich
sagen: "Es ist, als ob ich sie am heutigen Tag von [Gott auf dem Berg] Sinai
empfange" (TanB, Yitro 7). Der Tag, an dem ich die Bibel lese, das Zimmer, in
dem ich über die Bibel meditiere, sie werden mein Sinai. Es gilt also, aus der
Bibel nicht nur das herauszuhören, was einst Mose oder die großen Meister der
Vergangenheit gehört haben, und auf die biblische Botschaft so wie sie zu
antworten. Die Sache betrifft jeden ganz persönlich, hier und jetzt: Was höre ich
heute, wie antworte ich heute?

Bei einer solchen Einstellung enthält ein Text nicht nur eine einzige
Deutung, sondern ist offen für zahlreiche Interpretationen. Die Bibel als das Wort
Gottes besaß für die Rabbinen besondere Tiefe und enthielt einen unerschöpflichen

Reichtum, den es galt, im Erforschen nach allen Seiten hin aufzudecken:
"Wende sie (die Bibel) hin und wende sie her, denn in ihr ist alles enthalten!"
(mAv 5,22). Das Wort der Schrift war für die Rabbinen "wie Feuer und wie
ein Hammer, der den Felsen zerschmettert" (Jer 23,29). Wie durch den Hammerschlag

auf den Felsen viele Funken sprühen, so entströmt dem Wort der Schrift
eine vielfältige Botschaft (vgl. bSan 34a). Die Bibel enthüllte immer neue
Offenbarungen, sie blieb immer lebendig: "Für alles gibt es Grenzen; Himmel und
Erde haben Grenzen. Nur ein Ding hat keine Grenzen: die Tora" (BerR 10,1 )4.

Die rabbinische Bibelauslegung ist also etwas anderes, als was wir heute
unter Exegese verstehen, auch wenn sie vieles enthält, was exegetisch richtig und
wertvoll ist. Es handelt sich um ein Meditieren anhand der Bibel, um einen Dialog

mit der Bibel. In weiten Teilen, vor allem bei der Beschäftigung mit
nichtgesetzlichen Texten, geht es um ein Theologisieren anhand der Heiligen Schrift;
man könnte von narrativer Theologie sprechen. Diese ist anschaulich, bildhaft,
unterhaltend, lebhaft, flexibel, spielerisch und doch ernst.

Noch ein kurzes Wort zum rabbinischen Bibelausleger. Um in einen fruchtbaren

Dialog mit der Bibel treten und den "Hammer, der den Felsen zerschmettert",

richtig benützen zu können, ist es unerläßlich, daß der Ausleger nicht nur
theoretisches Wissen, sondern vor allem seine eigenen religiösen Einsichten und
Erfahrungen einbringt. Wer nur theoretisches Wissen hat, aber kein Interesse für

4 Angesichts dieses freien Umgangs mit dem Wort der Schrift gilt es zu beachten, daß
Bibelstellen oft anders übersetzt und verstanden werden müssen, als es in den heutigen

Übersetzungen der Fall ist.

180



das Religiöse, ist kein wahrer Schriftausleger, so wie ein Handwerker, der seine
Geräte nicht dabei hat, kein wahrer Handwerker ist; der Schlüssel zum Verständnis

der Bibel ist das religiöse Leben (ShemR 40,1). Ähnlich heißt es im Zohar
(II,99a): "... die Tora erschließt ihre innersten Geheimnisse nur denen, die sie
lieben".

Es soll nunmehr versucht werden, anhand von ausgewählten Texten das
erste Gebot im Lichte einiger rabbinischer Traditionen zu lesen und zu verstehen.
Dieses Gebot umfaßt nach jüdischer Auffassung nur den einen Vers: "Ich bin der
Herr, dein Gott, der dich aus dem Land Ägypten, aus dem Sklavenhaus, herausgeführt

hat" (Ex 20,2 Dtn 5,6). Die Kommentare, die ich zu den rabbinischen
Texten vorlege, sind bewußt kurz gefaßt. Ich möchte keineswegs versuchen, diese

Texte auf rationalem Wege auszuloten oder gar ihre Aussagen in theologische
Fachbegriffe zu zwängen. Auf diese Weise kämen fremde Aspekte in sie hinein;
vor allem aber hätte der Hörer oder Leser dann wohl kaum die Möglichkeit, die
rabbinischen Texte auf sich wirken zu lassen und mit ihnen ähnliche Erfahrungen

zu machen wie jene, aus denen heraus sie erwachsen sind.

1. Der erste Text, dem wir uns zuwenden, stellt die Frage, warum Gott das
erste Gebot und überhaupt alle zehn Gebote nicht am Anfang seines Handelns
mit den Menschen gegeben hat. Würde man nicht erwarten, daß so zentrale Sätze,

in denen Gott seinen Herrschaftsanspruch zum Ausdruck bringt und die
Grundregeln des menschlichen Verhaltens verkündet, schon dem ersten
Menschenpaar hätten gegeben werden sollen? Warum hat sich Gott nicht wenigstens
in Ägypten, als er die Israeliten durch Mose in die Freiheit führen wollte, vor
ihnen feierlich geoffenbart und sich als ihr Herr und Gott proklamiert? Auf diese
Fragen antwortet unser Text mit einem Gleichnis. Es spricht von römischen
Machthabern, die sich als Herren und Götter feiern ließen, und von der Situation,
die in den von ihnen besetzten Ländern anzutreffen war.

Warum sind die Zehn Gebote nicht gleich am Anfang der Tora verkündet

worden? Die Weisen haben zur Erklärung folgendes Gleichnis
erzählt: Ein Herrscher kam in ein Land und sprach zu den Einwohnern:
"Ich will euer König sein!" Sie entgegneten ihm: "Hast du uns denn
etwas Gutes getan, daß du unser König sein solltest?!" Was tat er? Er
baute ihnen eine Stadtmauer, errichtete ihnen eine Wasserleitung und
führte Kriege für sie. Dann sprach er wiederum zu ihnen: "Ich will euer
König sein!" Sie antworteten: "Ja, gewiß!" Ebenso handelte der
Allmächtige. Er führte die Israeliten aus Ägypten, spaltete für sie das

Meer, ließ für sie das Manna vom Himmel fallen, ließ den Brunnen in
der Wüste aufsprudeln, trieb ihnen die Wachteln zu und führte für sie
den Krieg gegen Amalek. Erst dann sprach er zu ihnen: "Ich will euer
König sein!" Sie antworteten: "Ja, gewiß!"

MekhY (ed. Horovitz-Rabin, 219)

Der Text will sagen: Gott verhält sich nicht wie ein Herrscher, der seinen
Untertanen seinen Willen aufzwingt. Bevor er seine Gebote verkündet, zeigt er

181



den Menschen, daß er sich um sie kümmert und es gut mit ihnen meint; nur so
kann er sicher sein, daß sie seine Gebote richtig verstehen und innerlich annehmen.

2. Das erste Wort, das Gott an die Israeliten richtete, also das "Ich", gab
einem Meister des zweiten Jahrhunderts n. Chr., Rabbi Nehemja, Anlaß zu einer
tiefsinnigen Überlegung. Die Bibel verwendet hier nicht das übliche hebräische
Wort ani, sondern anochi. R. Nehemja bemerkt, es handle sich bei diesem anoch

i um ein ägyptisches (koptisches) Fremdwort. Sollte Gott mit den Israeliten
nicht auf Hebräisch sprechen?

Warum hat Gott auf ägyptisch zu reden begonnen? Das läßt sich mit
folgendem Gleichnis erklären: Ein König hatte einen Sohn, der in
Gefangenschaft geriet. Dort verbrachte er lange Zeit und lernte die Sprache

derer, die ihn gefangen hielten. Als dann der König an seinen Feinden

Rache nahm und seinen Sohn zurückholte und mit ihm in seiner
eigenen Sprache reden wollte, konnte der Sohn ihn nicht mehr verstehen.

Was tat der König? Er fing an, mit ihm in der Sprache derer, die ihn
gefangen gehalten hatten, zu reden. Ebenso handelte der Heilige,
gepriesen sei er, mit Israel. In all den Jahren, welche die Israeliten in
Ägypten verbrachten, lernten sie die Sprache der Ägypter. Als dann der
Heilige, gepriesen sei er, sie befreite und ihnen die Tora geben wollte,
konnten sie ihn nicht verstehen. Da sagte der Heilige, gepriesen sei er:
"Wahrhaftig, ich muß mit ihnen auf ägyptisch reden." Darum fing er
in der Sprache der Ägypter an und sagte: "Anochi."

TanB, Yitro 165

In dem eben zitierten Text wird ausgedrückt, daß Gott, wenn er mit uns
spricht, auf unser Niveau herabsteigt. Er spricht so, wie wir ihn verstehen können.

3. Die nächsten vier Texte beschäftigen sich mit der Frage, warum die Zehn
Gebote im Singular formuliert sind. Gott spricht doch zum ganzen Volk! Müßte
er also nicht sagen: "Ich bin der Herr, euer Gott... Ihr sollt nicht..."? Nach einer
ersten Erklärung hat Gott deshalb im Singular gesprochen, weil er sah, daß alle
Israeliten eine enge Gemeinschaft, eine Einheit bildeten. Diese Tatsache wollte
er würdigen und anerkennen:

Rabbi Juda ha-Nasi sagte: Obwohl Gott zum ganzen Volk sprach, heißt
es "dein Gott", im Singular. Dadurch wollte er den Israeliten eine
Anerkennung aussprechen. Als sie nämlich zum Empfang der Tora alle am
Berg Sinai standen, waren sie alle ein Herz und eine Seele, um so die
Herrschaft des Himmels freudig auf sich zu nehmen. Und nicht nur
dies, sie erklärten sich sogar bereit, füreinander einzustehen.

MekhY (ed. Horowitz-Rabin, 219)

5 Vgl. Thoma, Clemens/Lauer, Simon, Die Gleichnisse der Rabbinen, Bern etc. 1986,
I, 141-144.

182



4. Der folgende Text sieht hinter den Singularformen einen anderen Grund:

Warum sind die Zehn Gebote im Singular formuliert? Um dich zu
lehren, daß ein jeder Israelit sagen soll: Um meinetwillen sind die Zehn
Gebote gegeben worden, und ich muß sie beobachten. Daß er also nicht
sage: Es genügt, wenn die Tora von anderen beobachtet wird.

LeqT (ed. Buber, Yitro 26)

5. Derselbe Gedanke, etwas anders ausgedrückt:

Warum sind die Zehn Gebote im Singular formuliert? Um dadurch zu
lehren, daß selbst, wenn ein einzelner sie mißachtet, es so ist, als ob alle
sie mißachteten.

MHG Shem (ed. Margulies, 401)
Daß die Sünde eines einzelnen alle Menschen betrifft, wird mit folgendem

Gleichnis erklärt: Eine Gruppe von Menschen fährt in einem Boot. Da beginnt
einer von ihnen, den Boden unter seinem Sitz anzubohren. Als die anderen sich
zornig gegen ihn wenden, gibt er zur Antwort: "Was kümmert es euch, ich bohre
ja nur an meinem Platz!" Die Reisegefährten erwidern: "Aber wird dann nicht
das Wasser durch die Öffnung dringen und das ganze Boot überfluten!" (WaR
4,6).

Die Lehre, daß die Sünde des einzelnen sich auf alle Menschen auswirkt,
wie umgekehrt das Verdienst eines einzelnen allen Menschen zugute kommt, hat
Paulus auf Adam bzw. Christus angewandt: "Wie durch den Ungehorsam des
einen Menschen die vielen (d.h. alle) zu Sündern wurden, so werden auch durch
den Gehorsam des einen die vielen zu Gerechten gemacht werden" (Rom 5,19).
Ähnlich 1 Kor 15,21-22: "Da nämlich durch einen Menschen der Tod gekommen

ist, kommt durch einen Menschen auch die Auferstehung der Toten. Denn
wie in Adam alle sterben, so werden in Christus einst alle lebendig gemacht."
Solche Aussagen können mit der Ratio kaum erfaßt werden; durch Intuition oder
tiefe Erfahrung kann man dem, was gemeint ist, näher kommen.

6. Eine andere Erklärung ersieht aus den Singularformen, daß Gott tatsächlich

mit jedem einzelnen geredet hat; er sprach zu jedem in ganz individueller
Weise. Dies wird am Beispiel des Manna verdeutlicht, über dessen Geschmack
die Bibel sonderbarerweise unterschiedliche Aussagen macht.

Rabbi Jose bar Hanina hat gesagt: Das göttliche Wort redete mit jedem
einzelnen nach dessen Fassungskraft. Wundere dich nicht darüber;
denn als das Manna für die Israeliten herabkam, hatte es für die einzelnen

einen je verschiedenen Geschmack. Es schmeckte nämlich den
kleinen Kindern, den Jugendlichen und den Alten wie die ihnen jeweils
vertraute Speise. Den kleinen Kindern schmeckte es wie die Milch, mit
der sie an der Brust ihrer Mutter gestillt werden; denn es heißt: "Sein
Geschmack war wie der Geschmack der Milch an der Mutterbrust"
(Num 11,8). Von dem Manna, das die Jugendlichen aßen, heißt es

dagegen: "Mein Brot, das ich dir gegeben habe" (Ez 16,19). Und von dem

183



Manna, das die Alten aßen, heißt es: "Sein Geschmack war wie
Honigkuchen" (Ex 16,31). Wenn schon das Manna für die einzelnen einen
jeweils verschiedenen Geschmack hatte, um wieviel mehr gilt dies
entsprechend vom göttlichen Wort! Ein jeder hörte es nach seiner eigenen
Fassungskraft. David6 hat gesagt: "Die Stimme des Herrn ergeht mit
Macht" (Ps 29,4). Es steht nicht geschrieben: "Die Stimme des Herrn
ergeht mit seiner Macht", sondern: "Die Stimme des Herrn ergeht mit
Macht", das heißt, mit der Macht, die jedem einzelnen angemessen ist.

PesK 12,25 (ed. Mandelbaum I, 224)
Nach diesem Text wird Gott von jedem Menschen und in den verschiedenen

Lebensabschnitten eines jeden Menschen auf je andere Weise erfahren7. Es ist
mein Gott, dem ich begegne; mit mir ganz persönlich redet er. Ganz persönlich
will auch ich von ihm reden. Auf dem Hintergrund dieses und vieler anderer
Texte versteht man, daß die Theologie, also das Bestreben, die religiöse Welt
systematisch und abstrakt als allgemeingültig zu erfassen und hinzustellen, im
Judentum eine untergeordnete Stelle einnimmt. Manche Juden behaupten, Theologie

sei eine nichtjüdische Angelegenheit; sie sei sogar ein Hindernis und eine
Bedrohung für den Glauben8.

7. Auch die nächste Erklärung nimmt die Singularformen im wörtlichen
Sinn, versteht sie aber anders als der vorausgehende Text. Gott sprach zu einer
einzigen Person, nämlich zu Mose. Wir haben hier ein treffendes Beispiel für das

spielerische und doch ernste Moment des rabbinischen Midrasch vor uns.

Der Text gehört zu einer Reihe von Äußerungen, die sich mit der Geschichte
vom Goldenen Kalb (Ex 32) auseinandersetzen. Dabei ging es zum einen um die
Bewältigung der Übertretung des zweiten Gebots des Dekalogs: "Du sollst keine
anderen Götter neben mir haben ..." (Ex 20,3-6), einer äußerst schweren Sünde,
von der es heißt: "Wer anderen Göttern opfert außer dem Herrn, der soll vernichtet

werden" (Ex 22,19). Zum andern mußten die Rabbinen zu Angriffen und
Behauptungen vor allem aus Kreisen des damaligen Christentums (vgl. schon
Apg 7,42) Stellung nehmen: Durch die Anfertigung des Goldenen Kalbs hätten
die Juden den Bund mit Gott gebrochen und seien deshalb von ihm für immer
verworfen worden9; die Kirche habe Israel abgelöst, sie sei das wahre Israel und
das Gottesvolk eines neuen Bundes. Wie konnte man solchen Schwierigkeiten

6 Nach rabbinischer Auffassung ist er der Verfasser der Psalmen.

7 Man fühlt sich an 1 Kor 13,11-12 erinnert: Paulus spricht von der Erkenntnis, die er
als Kind besaß, von seiner späteren Sicht als Erwachsener und von dem dereinstigen
vollkommenen Schauen "von Angesicht zu Angesicht".

8 Vgl. Jacobs, Louis, Theology, in: Encyclopaedia Judaica, Bd. 15, 1103.

9 Von katholischer Seite sind solche Behauptungen offiziell erst in der Erklärung des
Zweiten Vatikanischen Konzils "Nostra aetate" (Nr. 4) eindeutig zurückgewiesen
worden. Im selben Sinn hat sich auch Johannes Paul II. geäußert, indem er die Juden
als das "Gottesvolk des von Gott nie gekündigten (vgl. Rom 11,29) Alten Bundes"
bezeichnete (Rendtorff, Rolf/Henrix, Hans Hermann, aaO 75).

184



begegnen und Vorwürfe dieser Art entkräften? Die Rabbinen und das jüdische
Volk, die diesen Sündenfall sehr ernst nahmen, waren sich einer Sache ganz
bewußt: Was immer geschehen war, Gott stand weiterhin zu seinem Volk; der
Bund mit Gott war lebendig. Dies sagte ihnen ihre eigene Gotteserfahrung. Der
Text lautet:

Hier ist einer von den drei Fällen, in denen Mose vor dem Heiligen,
gepriesen sei er, argumentierte und er (Gott) zu ihm sagte: "Du hast mich
belehrt!" Mose sprach zu ihm: "Herr der Welt, wie konnten sich die
Israeliten dessen bewußt sein, was sie taten, als sie das Goldene Kalb
errichteten? Sind sie nicht in Ägypten aufgewachsen, und sind nicht
alle Ägypter Götzendiener? Und als du die Tora gabst, hast du sie ihnen
überhaupt nicht gegeben. Sie standen nicht einmal in der Nähe; denn es
heißt: 'Und das Volk stand weit weg' (Ex 20,18). Du hast die Tora nur
mir gegeben; denn es heißt: 'Und zu Mose sagte er: Steige hinauf zum
Herrn!' (Ex 24,1). Und als du die Zehn Gebote gabst, hast du sie nicht
ihnen gegeben. Du hast nicht gesagt: 'Ich bin der Herr, euer Gott... Ihr
sollt nicht... ', sondern: 'Ich bin der Herr, dein Gott ...Du sollst nicht

' Mir hast du das gesagt. Habe ich denn gesündigt?" Da sagte der
Heilige, gespriesen sei er, zu ihm: "Wahrhaftig, du hast gut gesprochen!

Du hast mich belehrt. Von jetzt ab werde ich sagen: 'Ich bin der
Herr, euer Gott' (Num 15,41)".

BemR 19,33

8. Im ersten Gebot des Dekalogs steht der Gottesname zweimal: "Ich bin der
Herr (JHWH), dein Gott". Würde nicht eine einzige Gottesbezeichnung genügen?

Für die Rabbinen war aber jedes einzelne Wort der Bibel von Bedeutung. In
der Heiligen Schrift, dem vollkommenen Werk der göttlichen Weisheit, gab es
für sie nichts, was zufällig oder überflüssig war.

In der modernen Exegese ist es üblich, zwischen verschiedenen Quellen der
Bibel zu unterscheiden. Man will aufgrund des Gottesnamens, den sie jeweils
verwenden, zwei dieser Quellen ausmachen; doch ist dieses Unterfangen nicht
unumstritten. Die Quelle, welche JHWH - den Namen, den man vermeidet
auszusprechen - verwendet, wird nach der genannten Theorie als Jahwist, diejenige,
die Elohim (Gott) gebraucht, als Elohist bezeichnet. Der kurze Text von Ex 20,2
wäre demnach aus zwei Quellen zusammengesetzt. Die Rabbinen sahen die
Sache ganz anders: Die zwei Namen benennen die beiden Haupteigenschaften
Gottes.

Warum heißt es: Ich bin "der Herr" und außerdem noch "dein Gott"?
Der Heilige, gepriesen sei er, sagte: "Wenn ihr meinen Willen tut, bin
ich 'der Herr' ; denn es heißt von mir: 'Der Herr, der Herr, ein barmherziger

und gnädiger Gott, langmütig und reich an Gnade und Treue' (Ex
34,6). Wenn aber nicht, bin ich 'dein Gott', der dich bestraft." Die
Schrift verwendet nämlich das Wort 'Gott' immer dann, wenn sie von
Gott als Richter spricht.

MekhSh (ed, Epstein-Melamed, 146)

185



9. Dieselbe Auslegung liegt dem nächsten Text zugrunde:
Überall, wo in der Schrift "Herr" steht, ist Gottes Eigenschaft der
Barmherzigkeit gemeint; wo "Gott" steht, seine Eigenschaft der strengen

Gerechtigkeit. Die Welt wurde mit beiden erschaffen, wie es heißt:
"Am Tag, da der Herr, Gott, Erde und Himmel machte" (Gen 2,4); denn
die Welt bedarf [, um bestehen zu können,] sowohl der Eigenschaft der
strengen Gerechtigkeit [, welche die Sünder, die sonst die Welt zugrunde

richteten, bestraft,] als auch der Eigenschaft der Barmherzigkeit
[, die dem reumütigen Sünder verzeiht]. Auch die Tora wurde mit beiden

Eigenschaften gegeben, wie es heißt: "Ich bin der Herr, dein Gott";
denn sie beinhaltet Belohnung und Bestrafung.

MHG Dev (ed. Fisch, 104)

Nach den beiden zuletzt zitierten Texten würde man also unsere Bibelstelle
so verstehen: "Ich bin sowohl der Herr als auch dein Gott..." oder: "Ich bin
entweder der Herr oder dein Gott...".

Der zweite der eben zitierten Texte (Nr. 9) fährt fort: "Selig die Gerechten,
die [Gottes] Eigenschaft der strengen Gerechtigkeit in [seine] Eigenschaft der
Barmherzigkeit umwandeln Wehe den Frevlern, die [Gottes] Eigenschaft der
Barmherzigkeit in [seine] Eigenschaft der strengen Gerechtigkeit umwandeln!
..." Hier kommt ein markanter Aspekt der rabbinischen Gotteserfahrung zum
Ausdruck: Gott ist von den Menschen abhängig, ja, er braucht sie10. In diesem
Sinn läßt Rabbi Abbahu Gott fragen und antworten: "Ich herrsche über die
Menschen. Wer herrscht über mich? Der Gerechte. Denn ich beschließe ein Verhängnis,

und er hebt es auf' (bMQ 16b).

10. Die Texte 10 und 11 beschäftigen sich mit der Frage, warum die Bibel
überhaupt die Worte: "Ich bin der Herr, dein Gott" anführt. Anders ausgedrückt:
Warum muß sich Gott auf diese Weise seinem Volk eigens vorstellen? Kennen
sie ihn nicht bereits? Haben sie nicht seine Gegenwart und Hilfe vor allem während

des Auszugs aus Ägypten so vielfältig erfahren, sind sie ihm nicht gerade
erst am Schilfmeer begegnet?

"Ich bin der Herr, dein Gott." Wozu ist dies gesagt? Weil er sich vorher
am Schilfmeer als Held in der Schlacht geoffenbart hatte, wie es heißt:
"Der Herr ist ein Mann des Krieges" (Ex 15,3). Jetzt aber auf dem Berg
Sinai offenbarte er sich als alter Mann, voller Erbarmen

MekhY (ed. Horowitz-Rabin, 219)

Gott muß sich seinem Volk zu erkennen geben. Sie hatten ihn kurz zuvor als

Krieger in jugendlicher Kraft kennengelernt; jetzt aber, am Sinai, erfahren sie ihn
als alten Mann, der ihnen voller Güte die Tora verkündet. Deshalb muß er zu

10 Zu diesem Gedanken, der sich vor allem in mystischen Traditionen findet, vgl. Slo-
nimsky, Henry, The Philosophy Implicit in the Midrash, in: Hebrew Union College
Annual 27 (1956), 235-290; Neudecker, Reinhard, Die vielen Gesichter des einen
Gottes, Juden und Christen im Gespräch, München 1989, 89-94.

186



ihnen sagen: Ich bin es; ich bin derselbe, dem ihr vorher in einer anderen Gestalt
begegnet seid.

11. Noch deutlicher kommt dieser Gedanke im folgenden Text zum
Ausdruck:

Rabbi Hijja bar Abba hat gesagt: Entsprechend seinem jeweiligen Handeln

erschien er ihnen. Am Schilfmeer erschien er ihnen als Held, der
Israels Kriege führte. Am Sinai lehrte er Israel die Tora und stand da
wie ein Schriftgelehrter. [Im Bundeszelt zeigte er sich Israel als Bräutigam,

der in sein Brautgemach einzieht".] In den Tagen Daniels
erschien er ihnen als greiser Toralehrer; denn es ist angebracht, daß Tora
aus dem Mund der Alten hervorgeht. In den Tagen Salomos erschien er
ihnen angesichts ihrer Lebenskraft als junger Mann, wie es heißt: "Sein
Aussehen war wie der Libanon, jung (kraftvoll) wie die Zedern" (Hld
5,15).

TanhB, Yitro 16

12. Gott offenbart sich entsprechend seinem jeweiligen Handeln. In diesem
Sinn ist auch die berühmte Stelle Ex 3,14 ausgelegt worden. Als Mose Gott nach
seinem Namen fragte, erhielt er nach Rabbi Abba bar Memel (3./4. Jh.) folgende
Antwort:

"Meinen Namen willst du wissen? Nach meinem jeweiligen Handeln
werde ich benannt. Manchmal heiße ich 'Allmächtiger Gott' {El Schad-
dai), manchmal 'Herr der Heere' (Zevaot), manchmal 'Gott' {Elohim),
manchmal 'Herr' (JHWH). Wenn ich die Menschen richte, heiße ich
Gott. Wenn ich gegen die Frevler Krieg führe, heiße ich 'Herr der Heere'.

Wenn ich das Urteil über die Sünden eines Menschen in der Schwebe

lasse, heiße ich 'Allmächtiger Gott'. Wenn ich mich über meine
Welt erbarme, heiße ich 'Herr'." Denn 'Herr' bezeichnet stets die
göttliche Eigenschaft der Barmherzigkeit, wie es heißt: "Der Herr, der
Herr, ein barmherziger und gnädiger Gott..." (Ex 34,6). Also heißt es:
"Ich bin, der ich bin" (Ex 3,14). (Das bedeutet:) Ich werde nach meinem
jeweiligen Handeln benannt.

ShemR 3,6

13. Wenngleich sich die Rabbinen anhand des ersten Gebots ausführlich mit
den vielen Erscheinungen des einen Gottes beschäftigten, dürfen wir nicht
übersehen, daß es rabbinische Zeugnisse auch von einer Erfahrung gibt, welche die
verschiedenen Bilder und Gesichter Gottes hinter sich läßt. Indem Gott am Sinai
die Fülle seines Namens kundgab, hat er nach der folgenden Interpretation
seinem Volk eine tiefe religiöse (mystische) Erfahrung seines Wesens zuteil werden

lassen.

11 So im Anschluß an die Version von PesR 33,11 (ed. Friedmann, 155b).

187



"Ich bin der Herr, dein Gott." Dies (die Selbstmitteilung durch den
göttlichen Namen) bedeutet, daß sie sein Antlitz sahen, welches die
Gerechten im Jenseits belohnen wird. Die Propheten beschreiben ihn auf
vielerlei Weise. Zum Beispiel heißt es in einem Text: "Sein Gewand
war weiß wie Schnee" (Dan 7,9). Ein anderer Text sagt dagegen: "Warum

ist dein Gewand rot (Jes 63,2)?" Kannst du dir aber vorstellen, daß

er jeweils verschieden war, als sie ihn sahen? Darum heißt es bei
Ezechiel: "Ich hatte Visionen Gottes" (Ez 1,1). Ezechiel wollte damit
sagen: Viele verschiedene Gesichter sah ich, bis es mir zuteil wurde, das
Antlitz der Schechina (der göttlichen Gegenwart) zu empfangen.

MekhSh (ed. Epstein-Melamed 147)

14. Wir wollen noch ein kurzes Wort zur Auslegung der abschließenden
Worte des ersten Gebots sagen. Diese sind uns in der Übersetzung: "der dich aus
dem Land Ägypten, aus dem Sklavenhaus, herausgeführt hat" vertraut.
Ursprünglich war der hebräische Text unvokasiliert und ließ deshalb bisweilen
nicht nur ein einziges Verständnis zu. Wenn man das hebräische Wort für "der
dich herausgeführt hat" nicht hozeticha (Aktivform), sondern huzeticha (Passivform)

liest, wie es tatsächlich ein Meister aus dem 2. Jh. n. Chr. (Hananja, der
Neffe des Rabbi Josua) getan hat, kommt man zu folgendem tiefsinnigen
Verständnis unseres Textes:

"Ich bin der Herr, dein Gott, der mit dir aus dem Land Ägypten, aus
dem Sklavenhaus, herausgeführt worden ist." [Gott sagte also]
gewissermaßen12: „Ich und ihr, wir sind gemeinsam aus Ägypten ausgezogen."

PesR 21,22 (ed. Friedmann, 110a)

Daß Gott mit seinem Volk in die Verbannung geht und überhaupt auf
vielfältige Weise mit den Menschen leidet, ist ein nicht übersehbares Merkmal der
rabbinischen Gotteserfahrung13.

15. Im vorliegenden Rahmen sei zum Thema des mit seinem Volk leidenden
Gottes nur noch ein Text zitiert:

Wohin immer die Israeliten verbannt wurden, dorthin wurde14 die
Schechina mit ihnen verbannt. Sie wurden nach Ägypten verbannt; die
Schechina war bei ihnen, wie es heißt: "Ich habe mich selbst in deine

12 Vgl. Anm. 14.

13 Zu diesem Thema vgl. Kuhn, Peter, Gottes Trauer und Klage in der rabbinischen
Überlieferung, Leiden 1978; Neudecker, Reinhard, aaO 82-88.

14 Der hebräische Text fügt hier das abschwächende Wort "gleichsam" ein. Auch in an¬
deren rabbinischen Texten, vor allem solchen, die von Gottes Leiden und seinem
Angewiesensein auf die Menschen sprechen, finden sich bisweilen derartige
Ausdrücke ("wenn man so sagen darf', "sozusagen" u.a.). Dabei dürfte es nicht nur dar-

188



Familie hineinverbannt, als sie in Ägypten waren" (1 Sam 2,27). Sie
wurden nach Babylon verbannt; die Schechina war bei ihnen, wie es
heißt: "Euretwegen wurde ich nach Babylon geschickt" (Jes 43,14). Sie
wurden nach Elam verbannt; die Schechina war bei ihnen, wie es heißt:
"Ich habe meinen Thron in Elam aufgestellt" (Jer 49,38). Sie wurden
nach Edom verbannt; die Schechina war bei ihnen, wie es heißt: "Wer
ist jener, der aus Edom kommt, aus Bozra in rot gefärbten Gewändern

Ich (der Herr) bin es ..." (Jes 63,1).

MekhY (ed. Horowitz-Rabin 5 lf.)

Abschließend wollen wir die Frage stellen, wie sich ein Christ zu solchen
jüdischen Interpretationen der heiligen Schrift verhalten kann. Etwas anders
formuliert: Welches war das Verhältnis Jesu zu seiner Bibel, dem Alten Testament?
Wie hat Jesus, der - wie ein neueres vatikanisches Dokument feststellt - "Jude
war und immer Jude geblieben ist"15, den Schriftausleger gesehen? Dazu gibt es
im Neuen Testament eine klare Aussage.

In Mt 13,52 beschreibt Jesus den Schriftgelehrten, d.h. denjenigen, der die
Bibel richtig auszulegen versteht, auf folgende Weise: "Jeder Schriftgelehrte,
der ein Jünger des Himmelreichs geworden ist, gleicht einem Hausherrn, der aus
seinem reichen Vorrat Neues und Altes16 hervorholt." Mit dieser Beschreibung
teilt Jesus die rabbinische Auffassung, daß aus der Bibel aufgrund ihres reichen
Vorrats alte, aber auch immer neue Auslegungen geschöpft werden können.
Indem er den Ausleger als Jünger des Himmelreichs charakterisiert, betont er wie
die Rabbinen, daß solche Auslegungen nur derjenige finden kann, der aus einer
tiefen religiösen Erfahrung lebt und ein waches Interesse für die spirituelle
Dimension der Dinge besitzt. Dieser Aspekt erweist sich als ernst zu nehmende
Herausforderung an die heutige Exegese.

um gehen, allzu kühne anthropomorphe Aussagen zu mildern; oft gewinnt man den
Eindruck, daß die einschränkenden Wendungen aufTradenten (welche die ursprünglichen

Worte oder Lehren weiterüberlieferten) oder auf Redaktoren zurückgehen,
welche die solchen Texten zugrunde liegenden Einsichten oder Erfahrungen nicht
ganz zu verstehen vermochten. Vgl. auch Bacher, Wilhelm, Die bibelexegetische
Terminologie der Tannaiten, Leipzig 1899,72; Böhl, Felix, "Wäre es nicht geschrieben,

man dürfte es nicht sagen", in: FJB 7 (1979), 95-104.

15 Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum, Hinweise für eine rich¬
tige Darstellung von Juden und Judentum in der Predigt und in der Katechese der
katholischen Kirche (24. Juni 1985), in: Rendtorff, Rolf/Henrix, Hans Hermann, aaO
98.

16 Vgl. Cant 7,14.

189


	"Ich bin der Herr, dein Gott..." : das erste Gebot des Dekalogs in rabbinischer Auslegung

