Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: “Ich bin der Herr, dein Gott..." : das erste Gebot des Dekalogs in
rabbinischer Auslegung

Autor: Neudecker, Reinhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960719

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960719
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

“Ich bin der Herr, dein Gott ...”

Das erste Gebot des Dekalogs in rabbinischer Auslegung’

von Reinhard Neudecker™

Seit Beginn der neuen Beziehungen zwischen der Kirche und dem jiidischen
Volk, welche fiir die Katholiken vor allem mit dem Zweiten Vatikanischen Kon-
zil einsetzten, ist es auch Christen nahegelegt worden, die Heilige Schrift zusam-
men mit Juden und mit Hilfe jiidischer Kommentare zu lesen. So heifit es etwa in
einem 1983 von der Diozese Rom verdffentlichten Dokument: “Zu empfehlen ist
im besonderen die gemeinsame Lektiire des Alten Testaments auch im Licht der
jidischen Tradition in ihren verschiedenen Stromungen (normativ, narrativ und
mystisch), um sich an einen Zugang zu dem heiligen Text zu gewohnen, der be-
sonders hilfreich sein kann, den unergriindlichen Widerhall des Wortes Gottes

’,l

zu vernehmen™!.

In diesem Sinn wollen wir einen kurzen biblischen Text, das erste Gebot des
Dekalogs, aus der Sicht einiger klassischer Auslegungen® zu verstehen suchen.
Ich lege hier eine kleine Auswahl aus einer groen Zahl von rabbinischen Kom-
mentaren vor; sie stammen so gut wie alle aus den ersten drei bis vier Jahrhun-
derten unserer Zeitrechnung?.

*  Der vorliegende Aufsatz beruht auf einem Vortrag, der am 23. Februar 1995 vor ei-
ner christlich-jiidischen Vereinigung in Mailand gehalten wurde.

** Prof. Dr. Reinhard Neudecker SJ, Pontificio Istituto Biblico, Via della Pilotta, 25,1 -
00187 Roma, Italien.

1 Verso l'unita dei cristiani, Sussidio per una pastorale ecumenica nella diocesi di
Roma, Rom 1983, 38 = Rendtorff, Rolf/Henrix, Hans Hermann (Hg), Die Kirchen
und das Judentum, Dokumente von 1945 bis 1985, Paderborn-Miinchen 1987, 217.

2 Die Quellen der hier vorgelegten Texte, die ich in freier, dem Sinn entsprechender
Ubersetzung vorlege, sind jeweils angegeben. Eine relativ vollstindige Sammlung
der rabbinischen Kommentare zum ersten Gebot des Dekalogs findet sich in dem von
Menahem M. Kasher herausgegebenen enzyklopiddischen Werk Torah Shelemah,
Band 16, New York 1955, 6-27 (hebriisch). Englische Ubersetzungen der wichtigsten
dieser Texte hat Harry Freedman herausgegeben; sie finden sich in Kasher, Menahem
M., Encyclopedia of Biblical Interpretation, Band 9, New York 1979, 111-130.

3 Eine genauere Datierung kann in unserem Rahmen nicht versucht werden. Der inter-
essierte Leser kann sich hier an Werken wie z.B. Stemberger, Giinter, Einleitung in
Talmud und Midrasch, Miinchen *1992 oder der Encyclopaedia Judaica, Jerusalem
1972ff orientieren.

179



Was ist die Eigenart der rabbinischen Bibelauslegung, die man mit dem
Begriff Midrasch bezeichnet? Horen wir, was ein Schriftgelehrter aus dem 2. Jh.,
Simeon ben Soma, dazu zu sagen hat. Er kommentiert den Vers Ex 19,1, mit dem
das Sinai-Geschehen eingeleitet wird. Dieser Vers enthélt ein Wort, das einen
aufmerksamen Leser aufmerken 148t: “Im dritten Monat nach dem Auszug der
Israeliten aus Agypten, an diesem (d.h. dem heutigen) Tag, kamen sie in der
Wiiste Sinai an.” MiiBte es nicht “an jenem Tag” heiflen, da doch das Sinai-Ge-
schehen in der Vergangenheit stattfand? Oft betrachtet man das eigenartige
“heute” als eine liturgische Einfiigung: sie geht zuriick auf die Verwendung des
Textes an einem bestimmten Festtag, an dem das Gedéchtnis des Sinai-Ereignis-
ses aktualisierend begangen wurde. Ben Soma geht noch einen Schritt weiter:
Die Bibel (die schriftliche Tora) spricht vom “heutigen Tag”, um den Leser zu
belehren: An jedem Tag, da man sich mit der Bibel beschiftigt, mufl man sich
sagen: “Es ist, als ob ich sie am heutigen Tag von [Gott auf dem Berg] Sinai
empfange” (TanB, Yitro 7). Der Tag, an dem ich die Bibel lese, das Zimmer, in
dem ich iiber die Bibel meditiere, sie werden mein Sinai. Es gilt also, aus der
Bibel nicht nur das herauszuhoren, was einst Mose oder die grofien Meister der
Vergangenheit gehort haben, und auf die biblische Botschaft so wie sie zu ant-
worten. Die Sache betrifft jeden ganz personlich, hier und jetzt: Was hore ich
heute, wie antworte ich heute?

Bei einer solchen Einstellung enthilt ein Text nicht nur eine einzige Deu-
tung, sondern ist offen fiir zahlreiche Interpretationen. Die Bibel als das Wort
Gottes besal fiir die Rabbinen besondere Tiefe und enthielt einen unerschopfli-
chen Reichtum, den es galt, im Erforschen nach allen Seiten hin aufzudecken:
“Wende sie (die Bibel) hin und wende sie her, denn in ihr ist alles enthalten!”
(mAv 5,22). Das Wort der Schrift war fiir die Rabbinen “wie Feuer ... und wie
ein Hammer, der den Felsen zerschmettert” (Jer 23,29). Wie durch den Hammer-
schlag auf den Felsen viele Funken spriihen, so entstrémt dem Wort der Schrift
eine vielfiltige Botschaft (vgl. bSan 34a). Die Bibel enthiillte immer neue Offen-
barungen, sie blieb immer lebendig: “Fiir alles gibt es Grenzen; Himmel und
Erde haben Grenzen. Nur ein Ding hat keine Grenzen: die Tora” (BerR 10,1)*.

Die rabbinische Bibelauslegung ist also etwas anderes, als was wir heute
unter Exegese verstehen, auch wenn sie vieles enthélt, was exegetisch richtig und
wertvoll 1st. Es handelt sich um ein Meditieren anhand der Bibel, um einen Dia-
log mit der Bibel. In weiten Teilen, vor allem bei der Beschéftigung mit nichtge-
setzlichen Texten, geht es um ein Theologisieren anhand der Heiligen Schrift;
man konnte von narrativer Theologie sprechen. Diese ist anschaulich, bildhaft,
unterhaltend, lebhaft, flexibel, spielerisch und doch ernst.

Noch ein kurzes Wort zum rabbinischen Bibelausleger. Um in einen frucht-
baren Dialog mit der Bibel treten und den “Hammer, der den Felsen zerschmet-
tert”, richtig beniitzen zu konnen, ist es unerlidBlich, dal der Ausleger nicht nur
theoretisches Wissen, sondern vor allem seine eigenen religiosen Einsichten und
Erfahrungen einbringt. Wer nur theoretisches Wissen hat, aber kein Interesse fiir

4 Angesichts dieses freien Umgangs mit dem Wort der Schrift gilt es zu beachten, daf3
Bibelstellen oft anders iibersetzt und verstanden werden miissen, als es in den heuti-
gen Ubersetzungen der Fall ist.

180



das Religitse, ist kein wahrer Schriftausleger, so wie ein Handwerker, der seine
Gerite nicht dabei hat, kein wahrer Handwerker ist; der Schliissel zum Verstéind-
nis der Bibel ist das religiose Leben (ShemR 40,1). Ahnlich heifit es im Zohar
(IL,99a): “... die Tora erschlieft ihre innersten Geheimnisse nur denen, die sie
lieben”.

Es soll nunmehr versucht werden, anhand von ausgewihlten Texten das er-
ste Gebot im Lichte einiger rabbinischer Traditionen zu lesen und zu verstehen.
Dieses Gebot umfaB3t nach jiidischer Auffassung nur den einen Vers: “Ich bin der
Herr, dein Gott, der dich aus dem Land Agypten, aus dem Sklavenhaus, heraus-
gefiihrt hat” (Ex 20,2 = Dtn 5,6). Die Kommentare, die ich zu den rabbinischen
Texten vorlege, sind bewuB3t kurz gefa3t. Ich méchte keineswegs versuchen, die-
se Texte auf rationalem Wege auszuloten oder gar ihre Aussagen in theologische
Fachbegriffe zu zwingen. Auf diese Weise kiimen fremde Aspekte in sie hinein;
vor allem aber hitte der Horer oder Leser dann wohl kaum die Moglichkeit, die
rabbinischen Texte auf sich wirken zu lassen und mit ihnen @hnliche Erfahrun-
gen zu machen wie jene, aus denen heraus sie erwachsen sind.

1. Der erste Text, dem wir uns zuwenden, stellt die Frage, warum Gott das
erste Gebot und iiberhaupt alle zehn Gebote nicht am Anfang seines Handelns
mit den Menschen gegeben hat. Wiirde man nicht erwarten, dal so zentrale Sit-
ze, in denen Gott seinen Herrschaftsanspruch zum Ausdruck bringt und die
Grundregeln des menschlichen Verhaltens verkiindet, schon dem ersten Men-
schenpaar hitten gegeben werden sollen? Warum hat sich Gott nicht wenigstens
in Agypten, als er die Israeliten durch Mose in die Freiheit fithren wollte, vor
ihnen feierlich geoffenbart und sich als ihr Herr und Gott proklamiert? Auf diese
Fragen antwortet unser Text mit einem Gleichnis. Es spricht von romischen
Machthabern, die sich als Herren und Gétter feiern liefen, und von der Situation,
die in den von ihnen besetzten Lindern anzutreffen war.

Warum sind die Zehn Gebote nicht gleich am Anfang der Tora verkiin-
det worden? Die Weisen haben zur Erkldrung folgendes Gleichnis er-
zdhlt: Ein Herrscher kam in ein Land und sprach zu den Einwohnern:
“Ich will euer Konig sein!” Sie entgegneten ihm: “Hast du uns denn
etwas Gutes getan, dal du unser Konig sein solltest?!” Was tat er? Er
baute ihnen eine Stadtmauer, errichtete ihnen eine Wasserleitung und
fiihrte Kriege fiir sie. Dann sprach er wiederum zu ihnen: “Ich will euer
Konig sein!” Sie antworteten: “Ja, gewi3!” Ebenso handelte der All-
michtige. Er fiihrte die Israeliten aus Agypten, spaltete fiir sie das
Meer, lieB fiir sie das Manna vom Himmel fallen, lie} den Brunnen in
der Wiiste aufsprudeln, trieb ihnen die Wachteln zu und fiihrte fiir sie
den Krieg gegen Amalek. Erst dann sprach er zu ihnen: “Ich will euer
Konig sein!” Sie antworteten: “Ja, gewif3!”

MekhY (ed. Horovitz-Rabin, 219)

Der Text will sagen: Gott verhilt sich nicht wie ein Herrscher, der seinen
Untertanen seinen Willen aufzwingt. Bevor er seine Gebote verkiindet, zeigt er

181



den Menschen, daf} er sich um sie kilmmert und es gut mit ihnen meint; nur so
kann er sicher sein, daf} sie seine Gebote richtig verstehen und innerlich anneh-
men.

2. Das erste Wort, das Gott an die Israeliten richtete, also das “Ich”, gab ei-
nem Meister des zweiten Jahrhunderts n. Chr., Rabbi Nehemja, Anlaf} zu einer
tiefsinnigen Uberlegung. Die Bibel verwendet hier nicht das iibliche hebrdische
Wort ani, sondern anochi. R. Nehemja bemerkt, es handle sich bei diesem ano-
chi um ein dgyptisches (koptisches) Fremdwort. Sollte Gott mit den Israeliten
nicht auf Hebréisch sprechen?

Warum hat Gott auf dgyptisch zu reden begonnen? Das 1463t sich mit
folgendem Gleichnis erkldaren: Ein Konig hatte einen Sohn, der in Ge-
fangenschaft geriet. Dort verbrachte er lange Zeit und lernte die Spra-
che derer, die ihn gefangen hielten. Als dann der Konig an seinen Fein-
den Rache nahm und seinen Sohn zuriickholte und mit ihm in seiner
eigenen Sprache reden wollte, konnte der Sohn ihn nicht mehr verste-
hen. Was tat der Konig? Er fing an, mit ihm in der Sprache derer, die ihn
gefangen gehalten hatten, zu reden. Ebenso handelte der Heilige, ge-
priesen sei er, mit Israel. In all den Jahren, welche die Israeliten in
Agypten verbrachten, lernten sie die Sprache der Agypter. Als dann der
Heilige, gepriesen sei er, sie befreite und ihnen die Tora geben wollte,
konnten sie ihn nicht verstehen. Da sagte der Heilige, gepriesen sei er:
“Wahrhaftig, ich mufl mit ihnen auf dgyptisch reden.” ... Darum fing er
in der Sprache der Agypter an und sagte: “Anochi.”

TanB, Yitro 16

In dem eben zitierten Text wird ausgedriickt, dal Gott, wenn er mit uns
spricht, auf unser Niveau herabsteigt. Er spricht so, wie wir ihn verstehen kon-
nen.

3. Die nichsten vier Texte beschiftigen sich mit der Frage, warum die Zehn
Gebote im Singular formuliert sind. Gott spricht doch zum ganzen Volk! Miifite
er also nicht sagen: “Ich bin der Herr, euer Gott ... Ihr sollt nicht ...”? Nach einer
ersten Erklarung hat Gott deshalb im Singular gesprochen, weil er sah, daf} alle
Israeliten eine enge Gemeinschaft, eine Einheit bildeten. Diese Tatsache wollte
er wiirdigen und anerkennen:

Rabbi Juda ha-Nasi sagte: Obwohl Gott zum ganzen Volk sprach, heif3t
es “dein Gott”, im Singular. Dadurch wollte er den Israeliten eine Aner-
kennung aussprechen. Als sie nimlich zum Empfang der Tora alle am
Berg Sinai standen, waren sie alle ein Herz und eine Seele, um so die
Herrschaft des Himmels freudig auf sich zu nehmen. Und nicht nur
dies, sie erkldrten sich sogar bereit, fiireinander einzustehen.

MekhY (ed. Horowitz-Rabin, 219)

5 Vgl. Thoma, Clemens/Lauer, Simon, Die Gleichnisse der Rabbinen, Bern etc. 1986,
I, 141-144.

182



4. Der folgende Text sieht hinter den Singularformen einen anderen Grund:

Warum sind die Zehn Gebote im Singular formuliert? Um dich zu leh-
ren, daB ein jeder Israelit sagen soll: Um meinetwillen sind die Zehn
Gebote gegeben worden, und ich muB sie beobachten. Dal} er also nicht
sage: Es geniigt, wenn die Tora von anderen beobachtet wird.

LeqT (ed. Buber, Yitro 26)

5. Derselbe Gedanke, etwas anders ausgedriickt:

Warum sind die Zehn Gebote im Singular formuliert? Um dadurch zu
lehren, daf} selbst, wenn ein einzelner sie millachtet, es so ist, als ob alle
sie miflachteten.

MHG Shem (ed. Margulies, 401)

DaB die Siinde eines einzelnen alle Menschen betrifft, wird mit folgendem
Gleichnis erklért: Eine Gruppe von Menschen fihrt in einem Boot. Da beginnt
einer von ihnen, den Boden unter seinem Sitz anzubohren. Als die anderen sich
zornig gegen ihn wenden, gibt er zur Antwort: “Was kiimmert es euch, ich bohre
ja nur an meinem Platz!” Die Reisegefihrten erwidern: “Aber wird dann nicht
das Wasser durch die Offnung dringen und das ganze Boot liberfluten!” (WaR
4,6).

Die Lehre, dal} die Siinde des einzelnen sich auf alle Menschen auswirkt,
wie umgekehrt das Verdienst eines einzelnen allen Menschen zugute kommt, hat
Paulus auf Adam bzw. Christus angewandt: “Wie durch den Ungehorsam des
einen Menschen die vielen (d.h. alle) zu Siindern wurden, so werden auch durch
den Gehorsam des einen die vielen zu Gerechten gemacht werden” (Rom 5,19).
Ahnlich 1 Kor 15,21-22: “Da nimlich durch einen Menschen der Tod gekom-
men ist, kommt durch einen Menschen auch die Auferstehung der Toten. Denn
wie in Adam alle sterben, so werden in Christus einst alle lebendig gemacht.”
Solche Aussagen konnen mit der Ratio kaum erfafit werden; durch Intuition oder
tiefe Erfahrung kann man dem, was gemeint ist, niher kommen.

6. Eine andere Erklédrung ersieht aus den Singularformen, dal} Gott tatsich-
lich mit jedem einzelnen geredet hat; er sprach zu jedem in ganz individueller
Weise. Dies wird am Beispiel des Manna verdeutlicht, iiber dessen Geschmack
die Bibel sonderbarerweise unterschiedliche Aussagen macht.

Rabbi Jose bar Hanina hat gesagt: Das gottliche Wort redete mit jedem
einzelnen nach dessen Fassungskraft. Wundere dich nicht dariiber;
denn als das Manna fiir die Israeliten herabkam, hatte es fiir die einzel-
nen einen je verschiedenen Geschmack. Es schmeckte ndmlich den
kleinen Kindern, den Jugendlichen und den Alten wie die ihnen jeweils
vertraute Speise. Den kleinen Kindern schmeckte es wie die Milch, mit
der sie an der Brust ihrer Mutter gestillt werden; denn es heilit: “Sein
Geschmack war wie der Geschmack der Milch an der Mutterbrust”
(Num 11,8). Von dem Manna, das die Jugendlichen aBen, heif3t es da-
gegen: “Mein Brot, das ich dir gegeben habe” (Ez 16,19). Und von dem

183



Manna, das die Alten allen, heilt es: “Sein Geschmack war wie Honig-
kuchen” (Ex 16,31). Wenn schon das Manna fiir die einzelnen einen
jeweils verschiedenen Geschmack hatte, um wieviel mehr gilt dies ent-
sprechend vom gottlichen Wort! Ein jeder horte es nach seiner eigenen
Fassungskraft. David® hat gesagt: “Die Stimme des Herrn ergeht mit
Macht” (Ps 29,4). Es steht nicht geschrieben: “Die Stimme des Herrn
ergeht mit seiner Macht”, sondern: “Die Stimme des Herrn ergeht mit
Macht”, das heiB3t, mit der Macht, die jedem einzelnen angemessen ist.

PesK 12,25 (ed. Mandelbaum I, 224)

Nach diesem Text wird Gott von jedem Menschen und in den verschiedenen
Lebensabschnitten eines jeden Menschen auf je andere Weise erfahren’. Es ist
mein Gott, dem ich begegne; mit mir ganz personlich redet er. Ganz personlich
will auch ich von ihm reden. Auf dem Hintergrund dieses und vieler anderer
Texte versteht man, dal die Theologie, also das Bestreben, die religiose Welt
systematisch und abstrakt als allgemeingiiltig zu erfassen und hinzustellen, im
Judentum eine untergeordnete Stelle einnimmt. Manche Juden behaupten, Theo-
logie sei eine nichtjiidische Angelegenheit; sie sei sogar ein Hindernis und eine
Bedrohung fiir den Glauben®.

7. Auch die nichste Erklarung nimmt die Singularformen im wortlichen
Sinn, versteht sie aber anders als der vorausgehende Text. Gott sprach zu einer
einzigen Person, nimlich zu Mose. Wir haben hier ein treffendes Beispiel fiir das
spielerische und doch ernste Moment des rabbinischen Midrasch vor uns.

Der Text gehort zu einer Reihe von AuBerungen, die sich mit der Geschichte
vom Goldenen Kalb (Ex 32) auseinandersetzen. Dabei ging es zum einen um die
Bewailtigung der Ubertretung des zweiten Gebots des Dekalogs: “Du sollst keine
anderen Gotter neben mir haben ...” (Ex 20,3-6), einer dullerst schweren Siinde,
von der es heift: “Wer anderen Gottern opfert auler dem Herrn, der soll vernich-
tet werden” (Ex 22,19). Zum andern muBten die Rabbinen zu Angriffen und
Behauptungen vor allem aus Kreisen des damaligen Christentums (vgl. schon
Apg 7,42) Stellung nehmen: Durch die Anfertigung des Goldenen Kalbs hitten
die Juden den Bund mit Gott gebrochen und seien deshalb von ihm fiir immer
verworfen worden’; die Kirche habe Israel abgelost, sie sei das wahre Israel und
das Gottesvolk eines neuen Bundes. Wie konnte man solchen Schwierigkeiten

6 Nach rabbinischer Auffassung ist er der Verfasser der Psalmen.

7 Man fiihlt sich an 1 Kor 13,11-12 erinnert: Paulus spricht von der Erkenntnis, die er
als Kind besaB}, von seiner spiteren Sicht als Erwachsener und von dem dereinstigen
vollkommenen Schauen “von Angesicht zu Angesicht”.

8 Vgl. Jacobs, Louis, Theology, in: Encyclopaedia Judaica, Bd. 15, 1103.

9 Von katholischer Seite sind solche Behauptungen offiziell erst in der Erkldarung des
Zweiten Vatikanischen Konzils “Nostra aetate” (Nr. 4) eindeutig zuriickgewiesen
worden. Im selben Sinn hat sich auch Johannes Paul II. geduBert, indem er die Juden
als das “Gottesvolk des von Gott nie gekiindigten (vgl. Rom 11,29) Alten Bundes”
bezeichnete (Rendtorff, Rolf/Henrix, Hans Hermann, aaO 75).

184



begegnen und Vorwiirfe dieser Art entkriften? Die Rabbinen und das jiidische
Volk, die diesen Siindenfall sehr ernst nahmen, waren sich einer Sache ganz be-
wullt: Was immer geschehen war, Gott stand weiterhin zu seinem Volk; der
Bund mit Gott war lebendig. Dies sagte ihnen ihre eigene Gotteserfahrung. Der
Text lautet:

Hier ist einer von den drei Fillen, in denen Mose vor dem Heiligen, ge-
priesen sel er, argumentierte und er (Gott) zu ihm sagte: “Du hast mich
belehrt!” Mose sprach zu ihm: “Herr der Welt, wie konnten sich die
Israeliten dessen bewuBt sein, was sie taten, als sie das Goldene Kalb
errichteten? Sind sie nicht in Agypten aufgewachsen, und sind nicht
alle Agypter Gotzendiener? Und als du die Tora gabst, hast du sie ihnen
iiberhaupt nicht gegeben. Sie standen nicht einmal in der Néhe; denn es
heiBt: ‘Und das Volk stand weit weg’ (Ex 20,18). Du hast die Tora nur
mir gegeben; denn es heiit: ‘Und zu Mose sagte er: Steige hinauf zum
Hermn!” (Ex 24,1). Und als du die Zehn Gebote gabst, hast du sie nicht
ihnen gegeben. Du hast nicht gesagt: ‘Ich bin der Herr, euer Gott ... Ihr
sollt nicht ...’, sondern: ‘Ich bin der Herr, dein Gott ... Du sollst nicht
.... Mir hast du das gesagt. Habe ich denn gesiindigt?” Da sagte der
Heilige, gespriesen sei er, zu ihm: “Wahrhaftig, du hast gut gespro-
chen! Du hast mich belehrt. Von jetzt ab werde ich sagen: ‘Ich bin der
Herr, euer Gott’ (Num 15,41)”.

BemR 19,33

8. Im ersten Gebot des Dekalogs steht der Gottesname zweimal: “Ich bin der
Herr (JHWH), dein Gott”. Wiirde nicht eine einzige Gottesbezeichnung genii-
gen? Fiir die Rabbinen war aber jedes einzelne Wort der Bibel von Bedeutung. In
der Heiligen Schrift, dem vollkommenen Werk der gottlichen Weisheit, gab es
fiir sie nichts, was zufillig oder iiberfliissig war.

In der modernen Exegese ist es iiblich, zwischen verschiedenen Quellen der
Bibel zu unterscheiden. Man will aufgrund des Gottesnamens, den sie jeweils
verwenden, zwei dieser Quellen ausmachen; doch ist dieses Unterfangen nicht
unumstritten. Die Quelle, welche JHWH - den Namen, den man vermeidet aus-
zusprechen - verwendet, wird nach der genannten Theorie als Jahwist, diejenige,
die Elohim (Gott) gebraucht, als Elohist bezeichnet. Der kurze Text von Ex 20,2
wire demnach aus zwei Quellen zusammengesetzt. Die Rabbinen sahen die Sa-
che ganz anders: Die zwei Namen benennen die beiden Haupteigenschaften
Gottes.

Warum heifit es: Ich bin “der Herr” und auBBerdem noch “dein Gott”?
Der Heilige, gepriesen sei er, sagte: “Wenn ihr meinen Willen tut, bin
ich ‘der Herr’; denn es heif3t von mir: ‘Der Herr, der Herr, ein barmher-
ziger und gnidiger Gott, langmiitig und reich an Gnade und Treue’ (Ex
34,6). Wenn aber nicht, bin ich ‘dein Gott’, der dich bestraft.” Die
Schrift verwendet nimlich das Wort ‘Gott’ immer dann, wenn sie von
Gott als Richter spricht.

MekhSh (ed. Epstein-Melamed, 146)

185



9. Dieselbe Auslegung liegt dem nédchsten Text zugrunde:

Uberall, wo in der Schrift “Herr” steht, ist Gottes Eigenschaft der
Barmherzigkeit gemeint; wo “Gott” steht, seine Eigenschaft der stren-
gen Gerechtigkeit. Die Welt wurde mit beiden erschaffen, wie es heil3t:
“Am Tag, da der Herr, Gott, Erde und Himmel machte” (Gen 2,4); denn
die Welt bedarf [, um bestehen zu kénnen,] sowohl der Eigenschaft der
strengen Gerechtigkeit [, welche die Siinder, die sonst die Welt zugrun-
de richteten, bestraft,] als auch der Eigenschaft der Barmherzigkeit
[, die dem reumiitigen Siinder verzeiht]. Auch die Tora wurde mit bei-
den Eigenschaften gegeben, wie es heifit: “Ich bin der Herr, dein Gott™;
denn sie beinhaltet Belohnung und Bestrafung.

MHG Deyv (ed. Fisch, 104)

Nach den beiden zuletzt zitierten Texten wiirde man also unsere Bibelstelle
so verstehen: “Ich bin sowohl der Herr als auch dein Gott ...” oder: “Ich bin ent-
weder der Herr oder dein Gott ...”.

Der zweite der eben zitierten Texte (Nr. 9) fahrt fort: “Selig die Gerechten,
die [Gottes] Eigenschaft der strengen Gerechtigkeit in [seine] Eigenschaft der
Barmherzigkeit umwandeln! ... Wehe den Frevlern, die [Gottes] Eigenschaft der
Barmherzigkeit in [seine] Eigenschaft der strengen Gerechtigkeit umwandeln!
...” Hier kommt ein markanter Aspekt der rabbinischen Gotteserfahrung zum
Ausdruck: Gott ist von den Menschen abhiingig, ja, er braucht sie!?. In diesem
Sinn 143t Rabbi Abbahu Gott fragen und antworten: “Ich herrsche tiber die Men-
schen. Wer herrscht iiber mich? Der Gerechte. Denn ich beschlie3e ein Verhéng-
nis, und er hebt es auf” (bMQ 16b).

10. Die Texte 10 und 11 beschiftigen sich mit der Frage, warum die Bibel
iiberhaupt die Worte: “Ich bin der Herr, dein Gott” anfiihrt. Anders ausgedriickt:
Warum mubB sich Gott auf diese Weise seinem Volk eigens vorstellen? Kennen
sie ihn nicht bereits? Haben sie nicht seine Gegenwart und Hilfe vor allem wih-
rend des Auszugs aus Agypten so vielfiltig erfahren, sind sie ihm nicht gerade
erst am Schilfmeer begegnet?

“Ich bin der Herr, dein Gott.” Wozu ist dies gesagt? Weil er sich vorher
am Schilfmeer als Held in der Schlacht geoffenbart hatte, wie es heift:
“Der Herr ist ein Mann des Krieges” (Ex 15,3). Jetzt aber auf dem Berg
Sinai offenbarte er sich als alter Mann, voller Erbarmen ...

MekhY (ed. Horowitz-Rabin, 219)
Gott muB sich seinem Volk zu erkennen geben. Sie hatten ihn kurz zuvor als

Krieger in jugendlicher Kraft kennengelernt; jetzt aber, am Sinai, erfahren sie ihn
als alten Mann, der ihnen voller Giite die Tora verkiindet. Deshalb muf} er zu

10 Zu diesem Gedanken, der sich vor allem in mystischen Traditionen findet, vgl. Slo-
nimsky, Henry, The Philosophy Implicit in the Midrash, in: Hebrew Union College
Annual 27 (1956), 235-290; Neudecker, Reinhard, Die vielen Gesichter des einen
Gottes, Juden und Christen im Gesprdch, Miinchen 1989, 89-94.

186



ihnen sagen: Ich bin es; ich bin derselbe, dem ihr vorher in einer anderen Gestalt
begegnet seid.

11. Noch deutlicher kommt dieser Gedanke im folgenden Text zum Aus-

druck:

Rabbi Hijja bar Abba hat gesagt: Entsprechend seinem jeweiligen Han-
deln erschien er ihnen. Am Schilfmeer erschien er ihnen als Held, der
Israels Kriege fiihrte. Am Sinai lehrte er Israel die Tora und stand da
wie ein Schriftgelehrter. [Im Bundeszelt zeigte er sich Israel als Briuti-
gam, der in sein Brautgemach einzieht''.] In den Tagen Daniels er-
schien er ihnen als greiser Toralehrer; denn es ist angebracht, da3 Tora
aus dem Mund der Alten hervorgeht. In den Tagen Salomos erschien er
ihnen angesichts ihrer Lebenskraft als junger Mann, wie es heif3t: “Sein
Aussehen war wie der Libanon, jung (kraftvoll) wie die Zedern” (Hld
5,15).

TanhB, Yitro 16

12. Gott offenbart sich entsprechend seinem jeweiligen Handeln. In diesem
Sinn ist auch die berithmte Stelle Ex 3,14 ausgelegt worden. Als Mose Gott nach
seinem Namen fragte, erhielt er nach Rabbi Abba bar Memel (3./4. Jh.) folgende

Antwort:

“Meinen Namen willst du wissen? Nach meinem jeweiligen Handeln
werde ich benannt. Manchmal heif3e ich ‘Allméchtiger Gott’ (El Schad-
dai), manchmal ‘Herr der Heere’ (Zevaot), manchmal ‘Gott’ (Elohim),
manchmal ‘Herr’ (JHWH). Wenn ich die Menschen richte, heifle ich
Gott. Wenn ich gegen die Frevler Krieg fiihre, heiBe ich ‘Herr der Hee-
re’. Wenn ich das Urteil iiber die Siinden eines Menschen in der Schwe-
be lasse, heifle ich ‘Allméchtiger Gott’. Wenn ich mich iiber meine
Welt erbarme, heille ich ‘Herr’.” Denn ‘Herr’ bezeichnet stets die gott-
liche Eigenschaft der Barmherzigkeit, wie es heifit: “Der Herr, der
Herr, ein barmherziger und gnidiger Gott ...” (Ex 34,6). Also heif3t es:
“Ich bin, derich bin”” (Ex 3,14). (Das bedeutet:) Ich werde nach meinem
jeweiligen Handeln benannt.

ShemR 3,6

13. Wenngleich sich die Rabbinen anhand des ersten Gebots ausfiihrlich mit
den vielen Erscheinungen des einen Gottes beschiftigten, diirfen wir nicht {iber-
sehen, dal} es rabbinische Zeugnisse auch von einer Erfahrung gibt, welche die
verschiedenen Bilder und Gesichter Gottes hinter sich 148t. Indem Gott am Sinai
die Fiille seines Namens kundgab, hat er nach der folgenden Interpretation sei-
nem Volk eine tiefe religiose (mystische) Erfahrung seines Wesens zuteil wer-
den lassen. :

11 So im Anschluf} an die Version von PesR 33,11 (ed. Friedmann, 155b).

187



“Ich bin der Herr, dein Gott.” Dies (die Selbstmitteilung durch den gott-
lichen Namen) bedeutet, daf} sie sein Antlitz sahen, welches die Ge-
rechten im Jenseits belohnen wird. Die Propheten beschreiben ihn auf
vielerlei Weise. Zum Beispiel heift es in einem Text: “Sein Gewand
war weil wie Schnee” (Dan 7,9). Ein anderer Text sagt dagegen: “War-
um ist dein Gewand rot (Jes 63,2)?” Kannst du dir aber vorstellen, dal}
er jeweils verschieden war, als sie ihn sahen? Darum heif3t es bei Eze-
chiel: “Ich hatte Visionen Gottes” (Ez 1,1). Ezechiel wollte damit sa-
gen: Viele verschiedene Gesichter sah ich, bis es mir zuteil wurde, das
Antlitz der Schechina (der gottlichen Gegenwart) zu empfangen.

MekhSh (ed. Epstein-Melamed 147)

14. Wir wollen noch ein kurzes Wort zur Auslegung der abschlieBenden
Worte des ersten Gebots sagen. Diese sind uns in der Ubersetzung: “der dich aus
dem Land Agypten, aus dem Sklavenhaus, herausgefiihrt hat” vertraut. Ur-
spriilnglich war der hebridische Text unvokasiliert und lieB deshalb bisweilen
nicht nur ein einziges Verstdndnis zu. Wenn man das hebrdische Wort fiir “der
dich herausgefiihrt hat” nicht hozeticha (Aktivform), sondern huzeticha (Passiv-
form) liest, wie es tatsdchlich ein Meister aus dem 2. Jh. n. Chr. (Hananja, der
Neffe des Rabbi Josua) getan hat, kommt man zu folgendem tiefsinnigen Ver-
standnis unseres Textes:

“Ich bin der Herr, dein Gott, der mit dir aus dem Land Agypten, aus
dem Sklavenhaus, herausgefiihrt worden ist.” [Gott sagte also] gewis-
sermalen'?: | Ich und ihr, wir sind gemeinsam aus Agypten ausgezo-

113

gen.
PesR 21,22 (ed. Friedmann, 110a)

Daf} Gott mit seinem Volk in die Verbannung geht und iiberhaupt auf viel-
faltige Weise mit den Menschen leidet, ist ein nicht tibersehbares Merkmal der
rabbinischen Gotteserfahrung'.

15. Im vorliegenden Rahmen sei zum Thema des mit seinem Volk leidenden
Gottes nur noch ein Text zitiert:

Wohin immer die Israeliten verbannt wurden, dorthin wurde'* die Sche-
china mit ihnen verbannt. Sie wurden nach Agypten verbannt; die
Schechina war bei ihnen, wie es heil3t: “Ich habe mich selbst in deine

12 Vgl. Anm. 14.

13 Zu diesem Thema vgl. Kuhn, Peter, Gottes Trauer und Klage in der rabbinischen
Uberlieferung, Leiden 1978; Neudecker, Reinhard, aaO 82-88.

14 Der hebriische Text fiigt hier das abschwidchende Wort “gleichsam” ein. Auch in an-
deren rabbinischen Texten, vor allem solchen, die von Gottes Leiden und seinem
Angewiesensein auf die Menschen sprechen, finden sich bisweilen derartige Aus-
driicke (“wenn man so sagen darf”, “sozusagen” u.a.). Dabei diirfte es nicht nur dar-

188



Familie hineinverbannt, als sie in Agypten waren” (1 Sam 2,27). Sie
wurden nach Babylon verbannt; die Schechina war bei ihnen, wie es
heift: “Euretwegen wurde ich nach Babylon geschickt” (Jes 43,14). Sie
wurden nach Elam verbannt; die Schechina war bei ihnen, wie es heif3t:
“Ich habe meinen Thron in Elam aufgestellt” (Jer 49,38). Sie wurden
nach Edom verbannt; die Schechina war bei ihnen, wie es heil3t: “Wer
ist jener, der aus Edom kommt, aus Bozra in rot gefarbten Gewindern
...7Ich (der Herr) bines ...” (Jes 63,1).

MekhY (ed. Horowitz-Rabin 51f.)

AbschlieBend wollen wir die Frage stellen, wie sich ein Christ zu solchen
judischen Interpretationen der heiligen Schrift verhalten kann. Etwas anders for-
muliert: Welches war das Verhiltnis Jesu zu seiner Bibel, dem Alten Testament?
Wie hat Jesus, der - wie ein neueres vatikanisches Dokument feststellt - “Jude
war und immer Jude geblieben ist”'°, den Schriftausleger gesehen? Dazu gibt es
im Neuen Testament eine klare Aussage.

In Mt 13,52 beschreibt Jesus den Schriftgelehrten, d.h. denjenigen, der die
Bibel richtig auszulegen versteht, auf folgende Weise: “Jeder Schriftgelehrte,
der ein Jiinger des Himmelreichs geworden ist, gleicht einem Hausherrn, der aus
seinem reichen Vorrat Neues und Altes'® hervorholt.” Mit dieser Beschreibung
teilt Jesus die rabbinische Auffassung, dafl aus der Bibel aufgrund ihres reichen
Vorrats alte, aber auch immer neue Auslegungen geschopft werden kdnnen. In-
dem er den Ausleger als Jiinger des Himmelreichs charakterisiert, betont er wie
die Rabbinen, daf} solche Auslegungen nur derjenige finden kann, der aus einer
tiefen religisen Erfahrung lebt und ein waches Interesse fiir die spirituelle Di-
mension der Dinge besitzt. Dieser Aspekt erweist sich als ernst zu nehmende
Herausforderung an die heutige Exegese.

um gehen, allzu kithne anthropomorphe Aussagen zu mildern; oft gewinnt man den
Eindruck, daB die einschrinkenden Wendungen auf Tradenten (welche die urspriing-
lichen Worte oder Lehren weiteriiberlieferten) oder auf Redaktoren zuriickgehen,
welche die solchen Texten zugrunde liegenden Einsichten oder Erfahrungen nicht
ganz zu verstehen vermochten. Vgl. auch Bacher, Wilhelm, Die bibelexegetische
Terminologie der Tannaiten, Leipzig 1899, 72; Bohl, Felix, “Wire es nicht geschrie-
ben, man diirfte es nicht sagen”, in: FJB 7 (1979), 95-104.

15 Kommission fiir die religiosen Beziehungen zum Judentum, Hinweise fiir eine rich-
tige Darstellung von Juden und Judentum in der Predigt und in der Katechese der ka-
tholischen Kirche (24. Juni 1985), in: Rendtorff, Rolf/Henrix, Hans Hermann, aaO
98. .

16 Vgl. Cant 7,14.

189



	"Ich bin der Herr, dein Gott..." : das erste Gebot des Dekalogs in rabbinischer Auslegung

