
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Die Antithesen der Bergpredigt als paränetische Rhetorik : durch
scheinbaren Widerspruch zu einem neuen Verständnis

Autor: Wick, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960718

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Antithesen der Bergpredigt
als paränetische Rhetorik

Durch scheinbaren Widerspruch zu einem neuen Verständnis

von Peter Wiek*

1. Die antithetische Formel
In dieser Arbeit soll nach der Bedeutung der Antithesenformel der Bergpredigt

in ihrem historischen Umfeld gefragt werden.1 Wer diese Formel in ihrem
jüdischen Kontext des ersten Jahrhunderts besser verstehen will, stösst immer
wieder an die Grenze der limitierten Quellenlage. Dennoch muss die Exegese um
des Textverständnisses willen ein solches Unterfangen wagen. Doch dieses Ziel
ist zugleich auch Grenze der vorliegenden Arbeit. Hier soll untersucht werden,
wie diese Formel im Matthäusevangelium gebraucht wird und sich in die
Gesamtkonzeption des ersten Evangeliums einordnen lässt. So ist etwa immer,
wenn von Jesus die Rede ist, Jesus gemäss der matthäischen Darstellung
gemeint.

Die sechs sogenannten Antithesen der Bergpredigt (Mt 5,21-48) erhielten
ihren Namen, weil sie scheinbar der Tora widersprechen. Sie werden alle durch
ein mit einer Aussage aus der Tora verbundenes "es ist gesagt" (errethê) eingeleitet.

Ausser bei der dritten Antithese wird diese Formel noch durch "ihr habt
gehört" (êkûsate) ergänzt. Die erste und die vierte wird durch den Zusatz "den
Alten" itois archaiois) erweitert. Nachdem auf diese Weise je ein Rechtssatz aus
der Tora eingeführt ist, wird diesem sogleich mit der Wendung "ich aber sage
Euch" (egô de legô hymin) scheinbar widersprochen.

Die passive Wendung "es ist gesagt worden" ist die in rabbinischen Schriften

übliche Form, um Zitierungen von Schriftstellen einzuleiten (nêêmar).
Besonders oft erscheint sie in der Verbindung schênnêêmar, in der sie auch in der
ersten, zweiten, vierten, fünften und sechsten Antithese vorliegt2. Auch in den
Antithesen werden damit Schriftzitate eingeführt. Deshalb müssten schon sehr

* Dr. Peter Wiek, Oberassistent für Neues Testament an der Universität Basel, Dor-
nacherstr. 276, CH - 4053 Basel, Schweiz.

1 Diese Arbeit wurde freundlicherweise durch den "Schweizerischen Nationalfonds
zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung" unterstützt. Ein besonderer Dank
sei auch an Prof. Dr. Daniel R. Schwartz und Rab. David Bollag in Jerusalem gerichtet,

die durch ihren kompetenten Rat viel zu dieser Arbeit beigetragen haben.

2 Vgl. Bacher, W., Die exegetische Terminologie der jüdischen Traditionsliteratur,
Leipzig 1899,1, 6.

156



gewichtige Gründe angeführt werden, um dieser Wendung eine andere Bedeutung

zu geben. Die Wendung "ihr habt gehört" ist schwieriger einzuordnen. Das

hebräische schema ' ist zwar in seiner Grundbedeutung mit "hören" zu übersetzen,

doch muss es in der rabbinischen Auslegungsterminologie im Sinne von
"verstehen des Schriftwortes" oder "entnehmen einer aus ihm sich ergebenden
These" verstanden werden3. Die ältere jüdische Forschung war sich nicht einig,
welche Übersetzung die adäquatere ist4. Allein auf sprachlicher Ebene wird diese

Frage nicht zu klären sein und erst eine genaue Untersuchung des Kontexts wird
eine Entscheidung ermöglichen. Das "ich aber sage euch"-Wort hat keine direkte
Parallele in den jüdischen Schriften. Doch dort ist mit einem menschlichen Subjekt

von amar oft der Schriftausleger gemeint5.

Der Vergleich der ganzen antithetischen Formeln mit der rabbinischen
Terminologie zeigt, dass in den Antithesen am ehesten Schriftauslegung zu erwarten
ist. Das zugespitzte egô de weist wahrscheinlich auf die Dringlichkeit und auch

auf den polemischen Kontext dieser Worte.

2. Probleme verschiedener Auslegungstraditionen
Mit der ersten Antithese dehnt Jesus das Mordverbot auf den Hass aus

(Mt 5,21-26). Mit der zweiten unterstellt er auch den lustvollen Blick dem
Ehebruchverbot (V. 27-30). Mit der dritten schränkt er die Möglichkeit zum Scheiden

drastisch ein (V. 31-32). Mit der vierten fordert er, auf Eide zu verzichten
(V. 33-37). Die fünfte stellt das Prinzip der ausgleichenden Vergeltung in Frage
(V. 38-42) und die sechste setzt sich für die kompromisslose Feindesliebe ein

(V. 43-48).
Schon immer haben die Antithesen der Bergpredigt den Exegeten Mühe

bereitet6. Die beiden Grundfragen lauten: 1. Wogegen sind sie gerichtet? 2. Wofür

setzen sie sich eigentlich ein? Diese Fragen wurden bis heute nicht befriedigend

geklärt.

3 Bacher, W., aaO I, 189f.

4 Bacher hat vorgeschlagen, diese Wendung in den matthäischen Antithesen als blosse

Verstärkung des "es ist gesagt" zu verstehen, und sie deshalb gemäss der Grundbedeutung

zu übersetzen, aaO I, 190, Anm. 3. S. Schechter jedoch vermutete, dassihr
die zweite, exegetische Bedeutung zugrunde liegt, vgl. Schechter, S., The Rabbinical

Conception of Holiness, in: Jewish Quarterly Review X (1898), 1-12; 11, Anm. 3.

5 Vgl. Bacher, W., aaO I, 6.

6 Überblick über die neuere Literatur etwa bei Zeller, Dieter, Jesus als vollmächtiger
Lehrer (Mt 5-7) und der hellenistische Gesetzgeber, in: Schenke, Ludger, Studien

zum Matthäusevangelium, Stuttgart 1988, 301-317, Anm. Iff. Viele Hinweise zur

jüdischen Literatur bei Kuhn, Heinz-Wolfgang, Das Liebesgebot Jesu als Tora und

als Evangelium, Zur Feindesliebe und zur christlichen und jüdischen Auslegung der

Bergpredigt, in: Frankemölle, Hubert/Kartelge, Karl (Hg), Vom Urchristentum zu

Jesus, FS für Joachim Gnilka, Freiburg etc. 1989, 194-230.
Weitere Schwierigkeiten der christlichen Auslegungstradition werden unten in Anm.
58 erwähnt.

157



In dieser Arbeit soll nicht nur eine Lösung der Probleme gesucht werden,
sondern zunächst einmal versucht werden, die eigentlichen Schwierigkeiten
aufzudecken. Die erste Schwierigkeit beginnt mit der Frage, wogegen die Antithesen

gerichtet sind. Die klassischen Alternativen sind entweder die Tora oder die
Halacha7. Bis heute sind dies die dominierenden und sich gegenseitig konkurrenzierenden

Hypothesen8.

Vertreter der Antitorahypothese kommen in krassen Widerspruch zur
Einleitung der eigentlichen Antithesen in Mt 5,17-20. In diesem Vorspann betont
Jesus, dass kein Buchstaben des Gesetzes ausser Kraft gesetzt oder aufgelöst
werden soll, sondern dass er im Gegenteil alle Schriften erfüllen will. Der Widerspruch

zwischen Einleitung und Inhalt ist ein weiteres grundsätzliches Problem
der Antithesen9. Diejenigen, die versuchen, die Tora vor den Antithesen zu
schützen, beziehen deren Kritik auf die Halacha. Wenn Jesus mit den Antithesen
nur die Halacha zurückweist, gibt es natürlich keinen Widerspruch zu deren
Vorspann (5,17-20).

Doch auch dieser Ansatz stösst auf massive Widersprüche im
Matthäusevangelium, die allerdings leichter zu überhören sind, weil sie zum Teil nicht so
nahe bei den Antithesen vorkommen oder nicht so deutlich formuliert sind. Im
Matthäusevangelium ist keine allgemeine Ablehnung halachischer Entscheidungen

feststellbar. Im Gegenteil, das Evangelium stimmt diesen prinzipiell zu. Je-

7 Die katholische und die freikirchliche Auslegung folgt weitgehend der Antitorahy¬
pothese, die reformierte hingegen der der Antihalacha, vgl. Luz, U., Das Evangelium
nach Matthäus (Mt 1-7), EKK, Zürich etc. 1985, 247f.

8 Die Antitorahypothese vertritt gemässigt im Sinne einer Überbietung etwa Luz, U.,
aaO 250 (Jesus stellt "sein Wort Mose gegenüber"), Zeher, D., aaO 304; 316f (Jesus
als Gesetzgeber) und Allison, Dale C. Jr., The New Moses, A Matthean Typology,
Edinburg 1993, 184 ("another lawgiver"). So auch Holtz, T., Ich aber sage euch,
Bemerkungen zum Verhältnis Jesu zur Tora, in: Broer, I. (Hg), Jesus und das jüdische

Gesetz, Stuttgart etc. 1992, 135-145, 141.
Die Antihalachahypothese im Sinne, dass falsche halachische Deutungen durch richtige

ersetzt werden, wird etwa von Schweizer, Eduard, Das Evangelium nach
Matthäus, NTD 2, Göttingen 1973, 69 (1. Antithese als "Polemik gegen schriftgelehrte
Haarspaltereien") oder Sand, Alexander, Das Evangelium nach Matthäus, Regensburger

Neues Testament, Regensburg 1986, 110 (Antithesen gegen Deutungen, die
der Tora nicht gerecht werden) vertreten. Auch Betz, Hans Dieter, Sermon on the
Mount/Plain, The Anchor Bible Dictionary 5, New York etc. 1992, 1106-1112,
1108.
Es gibt auch differenzierte Meinungen, die explizit keiner dieser Hypothesen folgen
wollen; etwa bei Burchard, Christoph, Versuch, das Thema der Bergpredigt zu
finden, in: Strecker, Georg, Jesus Christus in Historie und Theologie, FS für H. Conzel-
mann, Tübingen 1975,409-432,423. Auch Röhser, G., Jesus - der wahre "Schriftgelehrte",

Ein Beitrag zum Problem der "Toraverschärfung" in den Antithesen der
Bergpredigt, in: ZNW 86 (1995), 20-33.

9 S. Näheres bei Zeller, D., aaO 302ff; er betont, dass 5,17-20 "in krassem Wider¬
spruch zu 5,21-48" steht und schlägt als elegante Lösung eine Parallele zu den
hellenistischen Gesetzgebern vor, die zugleich die väterlichen Gesetze befolgt und neue
geschaffen haben, 316f.

158



sus fordert das Volk und seine Jünger dazu auf, alles zu tun und zu halten, was die
Pharisäer und Schriftgelehrten sagen (Mt 23,2f). Jesus will, dass seine Zuhörer
nicht nur den Weisungen der Tora folgen, sondern auch deren halachischen
Interpretationen. Ebenfalls bestätigt und bejaht Jesus explizit die halachischen
Entscheidungen der Schriftgelehrten und Pharisäer zu den Zehntenbestimmungen

der Tora (Mt 23,23)10.

Jesus lässt sich in halachische Diskussionen verwickeln und argumentiert
selber halachisch. Er erklärt den Pharisäern, weshalb er seine Jünger am Schabbat

Ähren ablesen lässt, indem er das Schabbatgebot durch andere Schriftstellen
aus der Tora und den Propheten interpretiert. Jesus lehnt nicht die Halacha ab,
sondern trifft manchmal eine andere halachische Entscheidung als die der Pharisäer

(12,Iff, bes. 3-5). Jesus interpretiert ebenfalls das Gesetz in der Frage, ob es

am Schabbat erlaubt sei, einen Kranken zu heilen, indem er in seiner Argumentation

auf die offensichtlich von den Fragenden geteilte halachische Meinung
zurückgreift, dass es am Schabbat erlaubt sei, ein Schaf aus einer Grube
herauszuziehen. Indem er die rabbinische Exegese-Regel qal wachomêru benützt und
a minori ad malus von der erlaubten Rettung eines Schafes auf das Heilen eines
kranken Menschen schliesst (Mt 12,9ff), begründet Jesus seine halachische
Entscheidung. Die Essener wären dieser Argumentation allerdings nicht gefolgt,
denn sie haben die Frage, ob die Rettung eines Tieres am Schabbat erlaubt sei,
klar verneint12.

Zweimal lehnt Jesus die pharisäischen Auslegungen von Rechtssätzen der
Tora ab, ohne eine Alternative zu bieten. Er weist jegliche halachische
Interpretationen des fünften Gebotes ab, weil diese für ihn die Erfüllung dieser
Gesetzesforderung nicht unterstützen und schützen, sondern abschwächen und ihr im
Wege stehen. Dagegen ruft er zur einfachen, wörtlichen Gebotserfüllung (Mt
15,3-6). Aus dem gleichen Grund lehnt er jede Kasuistik zum Geltungsbereich
von Eiden ab (23,16-22).

Doch diese Ablehnung ist nur scheinbar prinzipiell gemeint. Die Schärfe
dieser Worte ist in der Situation begründet. In diesen Gesetzesinterpretationen
sieht Jesus einen Missbrauch und eine Einschränkung der Tora. Er verwirft sie in
polemischer Absolutheit. Doch Jesus gibt nicht nur halachische Interpretationen
zu anderen Weisungen des Gesetzes, sondern interpretiert sogar diese beiden
Gebote, indem er an anderer Stelle dennoch das Gebot, Vater und Mutter zu
ehren, einschränkt (Mt 10,37) und diese Einschränkung auch praktiziert (Mt 12,46-
50), und indem er die Heiligkeit der Eide mit einem zusätzlichen, verschärfenden

10 So auch Sanders, E. P., Jewish Law, from Jesus to the Mishnah, London/Philadelphia
1990, 48.

11 Vgl. Bacher, W„ aaO 1,172-174; II, 189-190. S. auch Flusser, David, "Den Alten ist
gesagt", Zur Interpretation der sogenannten Antithesen der Bergpredigt, in: Judaica
48 (1992), 35-39, 36.

12 CD 11,13f u. 16. Im rabbinischen Judentum wurde später ebenfalls eine andere Ent¬

scheidung festgehalten, nach der nur das Helfen, aber nicht das Retten mit eigenen
Händen erlaubt ist, bShab 128b (Strack, Hermann L./Billerbeck, Paul, Kommentar
zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, München 1922,1, 629).

159



Verbot schützt (Mt 5,33ff13). Jesus ist nach der matthäischen Darstellung
realistisch und weiss, dass jegliches Gesetz auch mit praktischen Anwendungsbestimmungen

ausgelegt werden muss.

Nur eine einzige prinzipielle Ablehnung eines ganzen halachischen Gebietes

ohne direkte Alternative findet sich im Matthäusevangelium. Jesus befolgt
die Bestimmungen über das Händewaschen beim Essen nicht und verwirft diese
öffentlich (Mt 15,2.10f.l7ff/23,25f). Jesus ist gemäss Matthäus überzeugt, dass
diese Bestimmungen den Blick auf das Wesentliche versperren und zugleich
verhindern, die Tora zu erfüllen (15, lOf; 15,17ff; 23,25f). Wahrscheinlich ist die
Praxis des Händewaschens von diversen Gruppen überhaupt sehr verschieden
gehandhabt worden und hat eine nebensächliche Stellung gehabt14. Diese Ablehnung

bildet die Ausnahme und ist in Jesu Eifer um die Tora und in seinen herme-
neutischen Prinzipien begründet.

Diese kurze Übersicht hat gezeigt, dass Jesus gemäss Matthäus ein sehr
differenziertes und grundsätzlich positives Verhältnis zur Tora und deren halachischen

Interpretationen hat15. Jesus weist halachische Entscheidungen nur dort
zurück, wo sie seiner Meinung nach der Tora nicht dienen, sondern im Wege
stehen, und ersetzt sie durch andere halachische Weisungen. Überhaupt ist zu dieser
Zeit die Halacha noch sehr uneinheitlich und viel fliessender als nach ihrer
schriftlichen Fixierung in der Mischna um 20016. Wenn also die Antithesen der
Halacha widersprächen, stünden sie im Widerspruch zum Tenor des Evangeliums.

3. Aufnahme bekannter ethischer Traditionen in den Antithesen
Tatsächlich gibt es viele Bezüge zur Tora und einiges halachisches Material

in den Antithesen. Jede Antithese wird durch einen Rechtssatz aus der Tora
eingeleitet. Jesus unterstellt mit dem ersten antithetischen Wort auch den Bruder-
hass dem Mordverbot (Mt 5,22). Diese Ausweitung des sechsten Gebotes auf
Hass, der sich in Schimpfworten äussert, bietet jüdischen Zuhörern kaum etwas
Neues. Viele Quellen zeigen, dass nicht nur Jesus den Hass mit Mord verknüpft
hat17. Nicht nur der Mord, sondern auch der Zorn im Herzen der Menschen, der
schliesslich als innere Ursache zum Mord führen kann, ist Sünde.

Mit der zweiten Antithese unterstellt Jesus den lustvollen Blick dem
Ehebruchverbot. Wie Jesus das Mordverbot auf die zornigen Schwimpfworte inter-

13 S. u. bei Anm. 21.

14 Vgl. Sanders, E. P., aaO 39-41.

15 Vgl. Sanders, E. P., aaO bes. 90-96.

16 Vgl. Vermes, Geza, The Gospel ofJesus the Jew, Newcastle 1981,39; Müller, K. H.,
Beobachtungen zum Verhältnis von Tora und Halacha in frühjüdischen Quellen, in:
Broer, I. (Hg), aaO 105-134, bes. 105-115.

17 Vor allem in jüdischer Weisheitsliteratur: Sir 22,24; TestD l,7f; TestS 2,11; TestSeb
4,11, Did 3,2. In rabbinischer Literatur wurde dann nicht nur der Zorn diesem Verbot
unterstellt (bYom 9b; mAv 2,11), sondern auch als Mord angerechnet, wenn jemand
einen anderen öffentlich beschämte (bBM 58b).

160



pretierend ausweitet, dehnt er die Geltung des siebten Gebotes schon auf den
ersten vorbereitenden Schritt auf den Ehebruch hin aus. Diese Ausweitung ist in
den rabbinischen Quellen zwar nicht in halachischen, jedoch in haggadischen
Traditionen gut belegt18.

Die dritte Antithese enthält wieder eindeutig halachische Elemente. Jesus
fordert mit antithetischer Formulierung eine sehr strenge, einschränkende Auslegung

der Scheidungsbestimmungen der Tora. Nur im Falle von Unzucht darf
nach ihm aufgrund dieser Erlaubnis geschieden werden (Mt 5,3 lf). Die Frage,
unter welchen Bedingungen die Scheidung erlaubt sei, ist ein gutes Beispiel für
eine halachische Frage, die von verschiedenen Gruppen unterschiedlich
beantwortet wurde. Während Hillel die Scheidung schon aus dem geringsten Anlass
erlaubte, schränkte Schammai sie energisch ein und erlaubte sie nur aufgrund
von Unzucht. Die Essener vertraten eine ähnliche Auslegung. Die Mischna und
die Qumranfunde legen nahe, dass die Lösung von Jesus keineswegs etwas
prinzipiell Neues war19.

Nachdem Jesus also zweimal die Geltung der Gebote ausgeweitet hat,
schmälert er hier deren Anwendungsbereich. Sowohl das eine als auch das andere

ist durchaus übliche Gesetzesauslegung.

Mit den nächsten drei Worten scheint Jesus aber Torabestimmungen selber
zu widersprechen. Im Gegensatz zur Tora verbietet er zu schwören (Mt 5,33ff).
Er begründet das damit, dass weder der Himmel (V. 34), noch die Erde (V. 35)
und nicht einmal der eigene Körper (V. 36) in der Verfügungsgewalt des
Menschen liegen. Deshalb kann der Mensch auch letzlich nicht für eine Erfüllung der
bei diesen Instanzen geleisteten Eide garantieren. Jesus verbietet, Eide abzulegen.

Dadurch schützt er das Meineidverbot und das Gebot, die Gelübde zu erfüllen,

vor jeder möglichen Übertretung. Er zieht einen sehr engen Zaun um diese
Rechtssätze, damit sie nicht verletzt werden und sich der Mensch - der eine
Eideserfüllung letzlich nicht garantieren kann - durch sie nicht schuldig macht. In
rabbinischer Tradition ist es durchaus üblich, einen schützenden Zaun um Gebote

zu bilden20. Es gibt viele kritische zeitgenössische Stimmen, die die Inflation
und den Missbrauch der Eide eindämmen wollen21. So gibt Jesus also auch mit
der vierten antithetischen Formulierung eine in halachischer Tradition stehende
Toraauslegung. Nachdem er zuerst die Geltung zweier Gebote ausgedehnt hat,
schränkt er nun zweimal Gebote massiv ein. Beim zweiten Mal geschieht dies so
drastisch, dass das Gebot zwar nicht ausser Kraft gesetzt ist, aber doch seine
Übertretung verunmöglicht wird.

18 Vgl. Strack, Hermann L./Billerbeck, Paul, aaO I, 298ff mit vielen Beispielen. S. a.
Büchler, A., Types ofJewish-Palestinian Piety, New York 1968, 42-48.

19 mGit 9,10; yGit 9,50d,27 (Strack, H. L./Billerbeck, P., aaO I, 313ff); 11Q Tempel
57,17-19 als Königsrecht und vielleicht auch allgemein in CDC 4,21-5,2.

20 Vgl. Strack, Hermann L./Billerbeck, Paul, aaO I, 693 Nr. 2; 694 Nr. 3.4.

21 Vgl. die Bemühungen der Essener (Sanders, E. P., aaO 5Iff), Philos (Luz, U., aaO

282f) und die der rabbinischen Literatur (Strack, Hermann L./Billerbeck, Paul, aaO I,
328-330).

161



In den beiden letzten Antithesen lässt sich der halachisch ordnende Hintergrund

nicht nachweisen. Hier wird Bestimmungen der Tora scheinbar
widersprochen. Dem Grundsatz der einfachen, ausgleichenden Vergeltung wird ein
anderes, neues Prinzip entgegengestellt22. Jesus fordert, überhaupt keine Vergeltung

zu üben (Mt 5,38ff). Er geht mit der Aufhebung des Vergeltungsprinzips
weit über die verbreitete Mahnung, auf Rache zu verzichten23, hinaus.

Im darauf folgenden Gebot der Nächstenliebe ist die Aufforderung, den
Feind zu hassen, nicht vorhanden. Doch die Möglichkeit für diese Interpretation
ist gegeben24, und die Qumranfunde zeigen, dass die Essener tatsächlich
ausdrücklich dieser Meinung waren25. Jesus fordert demgegenüber zur radikalen
Feindesliebe auf, welche im Nächstenliebegebot keineswegs selbstverständlich
enthalten ist26. In dieser Hinsicht scheint Jesus tatsächlich der Tora zu widersprechen.

Weshalb widerspricht Jesus zweimal scheinbar der Tora mit den Antithesen,

gebraucht diese Formeln aber vorher viermal nur zur Einführung bereits
bekannter halachischer Entscheidungen?

4. Juridische Widersprüche in den Antithesen
Alle bereits erwähnten Probleme können noch nicht gelöst werden, wenn

nicht zuerst ein weiterer problematischer Aspekt offengelegt wird. Alle Gesetze
und deren praktische Ausführungsbestimmungen müssen mehrere Kriterien
erfüllen. Ein Gesetz gilt generell für alle und muss praktikabel sein27. Deshalb kann
eine Person aufgrund eines Vergehens angeklagt werden, aber zugleich kann
dieselbe Person gegenüber einer anderen Person wegen desselben Vergehens
Anklage erheben. Die Erfüllung oder Übertretung der Gesetzesbestimmung
muss wenigstens theoretisch nachweisbar und gegebenenfalls bestrafbar sein.
Wenn ein Gesetz diese Kriterien nicht erfüllt, ist es sinnlos und für den Richter
nicht zu gebrauchen. Die Halacha erfüllt diese Kriterien, da sie immer zugleich
religiöse Norm, Gesetz und Gerichtssystem ist28.

In der ersten Antithese kommt nach der Ausweitung des Mordverbotes auf

22 Das jus talionis wird zur Zeit Jesu nicht mehr wörtlich praktiziert, sondern Kompensationen

werden durch Geldbeträge geleistet; Daube, David, The New Testament and
Rabbinic Judaism, London 1956, 254ff; Vermes, Geza, aaO 36.

23 Vgl. Strack, Hermann L./Billerbeck, Paul, aaO I, 369.

24 Vgl. Flusser, David, "Den Alten ist gesagt", aaO 36.

25 1 QS 1,9-10; vgl. Flusser, David, Das essenische Abenteuer, Winterthur 1994, 67f.

26 Jüd. Auslegungstraditionen, die in dieser Richtung weisen, bei Strack, Hermann L./
Billerbeck, Paul, aaO I, 353-371 ; Nissen, A., Gott und der Nächste im Antiken Judentum,

o.O. 1974, 278-329; Luz, U., aaO 307, Anm. 18-20.

27 Später hat etwa Maimonides diesen Gesetzesgrundsatz betont, indem er erklärte,
dass ein Gesetz nur gültig ist, wenn es von einer Mehrheit gehalten werden kann.
Andernfalls verliert es seine Geltung wieder. Vgl. The Code ofMaimonides 14, The
Book of Judges, Hershman, A. M. (Ubers.), New Haven and London 21963, III, 2, 5-
7, 141f.

28 Vgl. Urbach, Ephraim, The Halacha, Tel Aviv 1986, 2.

162



den Zorn eine überraschende Wende. Obwohl Jesus seine Zuhörer vor dem Zorn
warnt, und denen schwere Strafe androht, die ihre Brüder beschimpfen, verbietet
er allen, sich untereinander wegen dieses Vergehens anzuklagen. Wer einen Bruder

hat, der etwas gegen ihn hat, soll weder untersuchen, ob der Bruder schon
dem soeben verurteilten Zorn verfallen ist, noch auf seiner eigenen, durchaus
möglichen Unschuld beharren, sondern selber alles daran setzen, um sich mit
ihm zu versöhnen (Mt 5,23-26). Jesus verbietet allen den Hass. Dennoch darf
niemand seinen Nächsten wegen möglichen Hasses anklagen, sondern muss
persönlich und unabhängig von der Schuldfrage alles dafür tun, um sich mit seinem
Bruder zu versöhnen. Auf der Ebene von Rechtssätzen und deren Interpretationen

ist das eine absurde Forderung und für den Strafrichter nicht brauchbar.
Schon das erste Wort (Mt 5,21f) verlässt den gesetzlichen Rahmen. Obwohl eine
Beschimpfung gerichtlich einklagbar ist, wird sich das höchste Gericht kaum
einer solchen unwichtigen Angelegenheit angenommen haben. Die Verurteilung
zur Gehenna liegt nicht in menschlicher Kompetenz. Auch kann kein Gericht
jemanden nur wegen Zorn im Herzen verurteilen29.

Das nächste Ansinnen von Jesus ist in dieser Hinsicht genau so grotesk.
Natürlich beginnt jeder Ehebruch mit einem begehrenden Blick (Mt 5,27f). Doch
der Tatbestand dieses Blickes ist nicht allgemein feststellbar und somit auch
nicht anklagbar und bestrafbar. Würden schlechte innere Haltungen, die sich
vielleicht in Blicken äussern, rechtlich belangt oder schon nur gegenseitig
überwacht, führte das zu endlosen Verdächtigungen und Exzessen. Die Sünde des

begehrenden Blicks ist weder objektiv feststellbar noch bestrafbar - im Gegensatz

zum Verbot des Zorns, das wenigstens an Schimpfworten festgemacht werden

kann. Nur der Einzelne kann sich selber dieser Forderung stellen30. Der Sprecher

ist sich dieser Spannung voll bewusst und betont sie zusätzlich, indem er zur
Selbstbestrafung aufruft (Mt 5,29f)31.

Jesus sprengt auch mit der dritten Forderung den gesetzlichen Rahmen.
Obwohl die Einschränkung der Scheidungsmöglichkeiten in halachischer Tradition

steht, begründet sie Jesus mit einer juristischen Absurdität. In biblischer
Tradition entehrt Ehebruch die von Gott gegebene Heiligkeit Israels (Dtn 22,21).
Ein Ehebrecher, beziehungsweise hier eine Ehebrecherin, begeht eine Schandtat.
Die Schuldige muss gesteinigt werden. In diesem Kontext sagt Jesus zuerst, dass
eine entlassene Frau bei ihrer Wiederverheiratung zur Ehebrecherin wird. Den
Zuhörern wird klar sein, welche Strafe diese Frau erwarten würde. Doch im
gleichen Wort nimmt Jesus die Schuld von der Frau weg und legt sie ganz auf ihren

29 Vgl. Friedlander, Gerald, The Jewish Sources ofthe Sermon on the Mount, New York
1969 ('1910), 43f.

30 Parallele Forderungen befinden sich deshalb auch nicht in der Halacha sondern in der
Haggada. Sie sind "Auslegungen, die erbaulich-homiletisch dem tieferen sittlichen
Gehalt des Gebotes gerecht zu werden sich bemühen", Strack, Hermann L./Bil-
lerbeck, Paul, aaO I, 298ff.

31 Solche Übertreibungen des Derasch gibt es auch in rabbinischen Erläuterungen: In
yBer 34b wird dazu aufgefordert, sich eher in den Feuerofen zu werfen als einen
anderen öffentlich zu beschämen.

163



ersten Ehemann. Er veranlasst durch ihre Entlassung, dass sie Ehebruch beginnt
und wird wohl als Verursacher dieser Schandtat keine geringere als die für
Ehebruch zustehende Strafe erwarten müssen. Wer sollte das "Vergehen" der Frau
vor Gericht einklagen: Der Ehemann, der die Ursache des Verbrechens ist? Der
neue Ehemann, der ebenfalls als Ehebrecher bezeichnet wird? Im Gegensatz zu
den mosaischen Gesetzen, die wirklich auf richterlicher Ebene angewendet werden

können, da jeweils klar ist, wer Kläger und wer Angeklagter ist, und die so
nicht nur die Heiligkeit des Landes sondern auch die Heiligkeit der Gottesbeziehung

des Volkes schützen, käme ein Richter mit den Anweisungen von Jesus in
arge Schwierigkeiten. Wenn Jesus die Halacha so verschärfen wollte, hätte er
einfach die Wiederverheiratung als Ehebruch bezeichnen und verbieten müssen.
Doch das macht er nicht. Er verbietet trotz der negativen Wertung die
Wiederverheiratung nicht, sondern setzt sie - wenigstens für die Frau32 - als notwendige
Konsequenz einer Scheidung voraus (poiein) und macht für diese Sünde vor
allem den ersten Ehemann verantwortlich. Jesus will weder eine halachische Weisung

noch ein neues Gesetz geben, sondern er fordert den Ehemann mit diesen
zugespitzten, paränetischen Worten dazu auf, Gott in seiner Beziehung zu seiner
Ehefrau zu heiligen. Der Kontext zeigt, dass diese Heiligung durch Liebe zur
Ehefrau realisiert wird (Mt 5,43ff; 22,36ff).

Ehebruch ist aber nicht nur Sünde gegen Gott, sondern auch auf
zwischenmenschlicher Ebene ein Vergehen. Der Ehebruch der Frau raubt dem Mann die
Ehre33. Die Ehre ist in der Antike ein noch viel wichtigeres Rechtsgut als heute.
Ein Ehebruch, der nicht an die Öffentlichkeit gelangt, muss nicht vor das Gericht
führen, sondern kann trotz den mosaischen Gesetzen etwa durch eine heimliche
Entlassung geregelt werden (Mt 1,19). Doch wenn der Ehebruch öffentlich
bekannt geworden ist, muss der Mann seine Ehre durch eine Anklage schützen. Da
dem Mann die Polygamie nicht grundsätzlich verboten ist, und einer Frau kaum
eine eigene unabhängige Ehre zugestanden wird, kann ein Mann die Ehe nur
gegenüber einem anderen, verheirateten Mann brechen, wenn er sich mit dessen
Ehefrau einlässt. So meinen die Worte Jesu in letzter Konsequenz, dass derjenige,

der seine Frau entlässt, sich selber seiner Ehre beraubt, und wer eine solche
heiratet, die Ehre desjenigen zerstört, der sie entlassen hat. Wenn diese Forderung

von Jesus vor Gericht angewendet würde, entstünde nun auch auf der
zwischenmenschlichen Ebene die widersprüchliche Situation, dass sich der Mann
selber anklagen müsste, weil er am Raub seiner Ehre Schuld ist, oder er wäre

32 In der matthäischen Fassung wird die Schuldfrage der Frau, die durch ihren Mann
zum Sünder gemacht wird, eigentlich gar nicht behandelt. Allerdings wird der neue
Ehemann auch als Ehebrecher verurteilt. Während die unterschiedlichen Versionen
von Mt 5,32 und Mk 10,11 textkritisch gut belegt sind, folgen in Mt 19,9 wichtige
Textzeugen der matthäischen, andere eher der markinischen Version. Die Annahme,
dass hier ursprünglich die Version von Mt 5,32 stand und unter Einfluss von Mk
geändert wurde, ist wahrscheinlicher, nicht zuletzt weil Mt sein Evangelium sehr
sorgfältig geplant hat (gegen Nestle, E./Aland, K. et al (Hg), Novum Testamentum
Graece, Stuttgart 271993).

33 Vgl. Kloppenborg, John S., Alms, Debt and Divorce: Jesus' Ethics in their Mediter¬
ranean Context, in: Toronto Journal of Theology 6 (1990), 182-200, 194.

164



durch Heirat für die Entehrung eines Anderen verantwortlich, obwohl dieser
zugleich der Schuldige wäre, weil er seine Frau entlassen hat34. Ein solches Gesetz
wäre keinesfalls praktikabel35. In diesem übertrieben formulierten Gebot steckt
also folgende, positive Aufforderung: Der Mann soll seine Ehefrau lieben; so

heiligt er nicht nur den Namen Gottes, sondern schützt und vermehrt seinen eigenen,

guten Ruf.

Mit dem nächsten antithetischen Wort verbietet Jesus jeglichen Eid (Mt
5,33-37). Matthäus zeigt erst viel später in seinem Evangelium den Hintergrund,
der offensichtlich zu diesem Verbot geführt hat (Mt 23,16ff). Durch missbräuch-
liche Anwendungsbestimmungen wird die unbedingte Eiderfüllungspflicht der
Tora untergraben. Jesus gibt eine polemische Alternative für die Halacha der
"blinden Führer". Der Vergleich zwischen diesen beiden Stellen lässt allerdings
Zweifel aufkommen, ob das Eidverbot trotz der absoluten Formulierung wirklich

als allgemeingültiges Gesetz gemeint ist. Im Weheruf scheint die implizit
geforderte Alternative zu den kritisierten Interpretationen nicht der Eidverzicht,
sondern die unbedingte Erfüllung der Eide zu sein, unabhängig davon, bei wem
oder was sie geleistet worden sind36.

Die beiden letzten Antithesen zeigen ebenfalls, dass sie auf gesetzlicher
Ebene nicht zu fassen sind und keinen Sinn machen würden. Die Forderungen
nach radikalem Rechtsverzieht und nach Feindesliebe sind Appelle an jeden
Einzelnen, die aber keine Partei im Ernstfall vor Gericht von der anderen Seite
fordern könnte (Mt 5,31-48). Sie sind auf juristischer Ebene unbrauchbar. Bei der
letzten Antithese wird ausdrücklich daraufhingewiesen, dass sie gerade nicht als

allgemeingültiges Gesetz verstanden werden kann, sondern dass diese Forderung

gerade nicht für die "Zöllner" und "die aus den Nationen" bestimmt ist (Mt
5,46f).

Zusammenfassend ist festzustellen, dass nur die beiden letzten Antithesen
anscheinend gegen Rechtssätze der Tora gerichtet sind. Die anderen vier legen
die Tora in halachischer Tradition aus, indem die ersten zwei die Geltung von

34 In Mk 10,11 ist die Perspektive anders: Wer sich von seiner Frau trennt und eine
andere heiratet, bricht die Ehe seiner Frau gegenüber. Auch das ist juristisch eine
unhaltbare Aussage, weil die Quellen dafür sprechen, dass gegenüber einer Frau in
diesem Sinn die Ehe gar nicht gebrochen werden kann, weil einem Mann die Polygamie

nicht grundsätzlich verboten ist (Strack, Hermann L./Billerbeck, Paul, aaO I,
297) und die Gesellschaft einer Frau gar keine eigene Ehre zuspricht, die geraubt
werden könnte. Jesus gibt mit dem Vers keine legalistische Anweisung, sondern
fordert paränetisch und hyperbolisch, dass der Frau die gleiche Ehre wie den Männern
gegeben wird (Kloppenborg, J. S., aaO 195f).

35 Etwa Luz vertritt eine juristische Auslegung, da das Scheidungsverbot rechtlich
durchsetzbar ist, Luz, U., aaO 272. Doch die hyperbolische Zuspitzung dieser Worte
schliesst - wie gezeigt - eine juridische Auslegung aus. Auch Paulus konnte dieses
Herrenwort nur in einen rechtlichen Grundsatz verwandeln, indem er die Worte über
den Ehebruch nicht einbezog (1 Kor 7,lOf).

36 Nach Lukas hatte weder die Urgemeinde noch Paulus Hemmungen, Gelübde abzule¬

gen (Apg 18,18; 21,23f).

165



Geboten ausweiten, die dritte und die vierte deren Geltung hingegen einschränken.

Der Inhalt dieser gesetzlichen Anwendungsbestimmungen ist keineswegs
originell und einzigartig im Vergleich zu anderen jüdischen Quellen. Es bleibt
deshalb unbegreiflich, weshalb sie mit den scharfen, antithetischen Worten
eingeführt werden. Zusätzlich hat sich gezeigt, dass alle Antithesen auf der legislativen

Ebene in Widersprüche und innere Unmöglichkeiten führen und offenkundig

nicht so verstanden werden können. Diese Rätsel können nur gelöst werden,
wenn die Antithesen nicht nur unter formalen Gesichtspunkten untersucht werden,

sondern auch danach gefragt wird, was bei einer antithetischen Formulierung

inhaltlich geschieht.

5. Die Wahrheit im Widerspruch
Die nächste formale Parallele zu den "ich aber sage euch"-Worten findet

sich bei Matthäus (und Lukas) in der Geschichte von Johannes dem Täufer. Er
fordert die Pharisäer und die Sadduzäer, die zur Taufe gekommen sind, mit
folgenden Worten auf, Werke zu tun, die der Busse würdig sind:

"Bringt nun der Busse würdige Frucht; und denkt nicht, bei euch selbst zu
sagen: Wir haben Abraham zum Vater; denn ich sage euch, dass Gott dem Abraham

aus diesen Steinen Kinder zu erwecken vermag." (Mt 3,8; par Lk 3,8)

Dem egô de legô hymin der Bergpredigt steht hier ein unbetonteres legô gar
hymin entgegen. Johannes gebraucht diese Worte in ganz besonderen Umständen.

Er ermahnt - wie die Propheten - Menschen dringend zur Umkehr. Durch
seine Antithese versucht er einen möglichen Einwand, der die Umkehr gefährden

könnte, von vornherein zurückzuweisen. Die ganze Gesprächssituation ist
sehr zugespitzt. Doch die Worte von Johannes dürfen nicht so verstanden werden,

als ob er ihren Anspruch auf die Abstammung von Abraham und die damit
verbundenen Privilegien grundsätzlich bestritte. Diese sind für ihn unhinterfrag-
bare Gegebenheiten. Doch indem der Täufer auf die Allmacht Gottes hinweist,
der, wie er sie zu Nachkommen Abrahams gemacht hat, dies auch mit jedem
Stein tun könnte, gibt er dem Abstammungsanspruch einen anderen Stellenwert
in dem sowohl von ihm als auch von den Hörern geteilten Wertsystem. Johannes
ordnet durch seine Antithese die Bedeutung der gehorsamen Lebensführung radikal

dem Wert der Abstammung vor. Er widerspricht also nicht ihrem
Abstammungsanspruch, sondern klärt und interpretiert ihn dahingehend, dass die Abstammung

nur einen Wert hat, wenn sie mit guten Taten verknüpft ist. Die Antithese
widerspricht also nicht etwas Gegebenem, sondern bestätigt es interpretierend.

Die Antithese dieses "letzten Propheten" lässt nach ähnlichen Worten bei
den Propheten fragen. Inhaltlich - nicht formal - führt der Weg etwa zur prophetischen

Kultkritik. Der Vergleich drängt sich auf, nicht nur wegen ihres antithetischen

Charakters37, sondern auch weil die moderne Forschung im Gegensatz

37 Vgl. Eichrodt, Walther, Theologie des Alten Testaments, Leipzig 1933, Bd. 1, betont
schon, dass das scharfe "Entweder - Oder" der Propheten zu Kult und Ethik in der
Rhetorik ihrer Situation begründet sei und nicht absolut, d.h. wörtlich verstanden
werden dürfe, da es keine Kultkritik an sich biete (I, 193ff).

166



zur früheren daraufhin tendiert, ihr die kultkritische Absicht abzusprechen38.

So sagt Jesaja als Wort des Herrn, dass Gott an den Opfern kein Gefallen
hat. Überhaupt ist der ganze Kult für ihn ein Greuel (Jes 1,10-14). Sogar Gebete
kann er nicht ausstehen (1,15). Der Grund liegt nicht darin, dass Jesaja sich für
einen Gottesdienst ohne Opfer - und auch ohne Gebet - einsetzt, sondern er ordnet

den ethischen Gehorsam dem Kult vor (1,16f). Obwohl er in gewissen Sätzen
scheinbar den Kult absolut und definitiv verwirft, zeigt der Zusammenhang, dass
dieser Gottesspruch keineswegs die Institution des Opfer- und Gebetsgottesdienstes

in Frage stellt, sondern ihr nur ein anderes Gewicht gibt. In antithetischer,
scheinbarer Negierung dieser letztlich von Gott eingesetzten und gewollten
Institution tritt er dem Missbrauch derselben entgegegen und gibt ihr die von Gott
gewollte Stellung zurück. Die sogenannte Kultkritik ist gar keine Kritik des Kultes,

sondern eine ethische Kritik, wie auch schon die Einleitung der Perikope
zeigt, wo die Zuhörer in Anspielung auf ihre Moral als Volk von Sodom und
Gomorra angesprochen werden (1,10). Jesaja verheisst kurz darauf die
Völkerwallfahrt zum jerusalemer Tempel (2,3). Die absolut formulierte Negierung des
Kultes soll diesen richtig interpretieren und vor Missbrauch schützen. Die
antithetische Negierung ist rein rhetorisch bedingt. Auch diese prophetische Antithese

widerspricht nicht Gegebenem, sondern bestätigt es interpretierend.
In Jes 66,1 wird der Tempel kritisiert und kurz darauf der ganze Opferkult

vom Tieropfer über das Speiseopfer bis zum Räuchern mit harten Worten
verworfen (66,3). Doch sogleich erscheint der Tempel wieder in positiver Bedeutung

als Sitz des göttlichen Richters (66,6), und ebenso wird die Darbringung der
Speiseopfer wieder gelobt (66,20). Auch hier wird trotz den harten, kultkritischen

Worten die Institution des Kults keineswegs kritisiert, sondern nur die
ethischen Frevler, die diesen als Schutz vor Strafe für ihre Vergehen verstehen
(66,2.4). Ebenfalls verwirft Jeremia vor den Ohren der Gesetzesbrecher (6,19)
anscheinend den Opferkult (6,20), obwohl derselbe Prophet dessen Wiedereinführung

als Verheissung proklamieren kann (Jer 17,26). Arnos und Hosea wollen
mit harten Worten, die den Opfergottesdienst der Israeliten scheinbar verwerfen,
sich nicht für eine andere Art von Gottesdienst stark machen, sondern das
moralische Benehmen ihrer Zuhörer kritisieren (Hos 5,5ff; 6,6; Arnos 5,21-24).

Die prophetischen Antithesen zum Tempel- und Opferkult sind rhetorische
und polemische Mittel, um diejenigen, die Unrecht tun und sich durch die
Teilnahme am Kult gerechtfertigt fühlen, aus ihrer falschen Sicherheit herauszureis-
sen. Obwohl die Propheten, durch die Umstände genötigt, den Opferkult scheinbar

absolut verwerfen, wird dieser im Gesamtzusammenhang dieser Worte weder

kritisiert noch verworfen, sondern geschützt und bestätigt. Schliesslich wird
schon von Samuel das Wort überliefert, dass Gehorchen besser als Schlachtopfer
ist (1 Sam 15,22).

38 Vgl. Schwartz, D. R., Priesthood, Temple, Sacrifices, Jerusalem 1979 (unveröffent¬
licht), 63; Freeman, Hobart E., An Introduction to the Old Testament Prophets,
Chicago 131979, 41ff; Anderson, Gary A., Sacrifice and Sacrificial Offerings, The
Anchor Bible Dictionary 5, New York etc. 1992, 870-886, 882. Vgl. auch die neueren
Kommentare zu den einschlägigen Texten, etwa Stuart, Douglas, Word Biblical
Commentary, Hosea-Jonah, Waco 1987, 351-356, zu Amos 5,18-27.

167



Offensichtlich sind solch rhetorisch bedingte Antithesen ein geeignetes Mittel,

um dasjenige, was sie scheinbar verwerfen, in Wahrheit vor Missbrauch zu
schützen, tiefer auszulegen und in ein Wertsystem (wieder) richtig einzuordnen.
Der Sitz im Leben solcher Antithesen wird vor allem im paränetischen Kontext
zu suchen sein.

Tatsächlich sind solche antithetische Predigten in der rabbinischen Literatur
zu finden. In der Mischna Ta 'anit 2,1 wird ein Fasttagsritual beschrieben. Nachdem

alle Asche auf ihr Haupt gestreut haben, soll der Älteste unter ihnen mit
folgenden Worten predigen: "Unsere Brüder, nicht steht geschrieben von den
Männern Ninives: und Gott sah an ihr Bussgewand und ihr Fasten, sondern: Und
Gott sah an ihre Taten; denn sie kehrten um von ihren bösen Wegen [Jon 3,10]!
Und was sagt man in der Überlieferung dazu? Aber zerreisst eure Herzen und
nicht eure Kleider [Joel 2,13]"39. In dieser Kurzpredigt finden sich mehrere
Widersprüche.

Zuerst widersprechen diese Worte der gegebenen Situation. Alle haben sich
soeben als äusserliches Zeichen Asche auf das Haupt gestreut. Anschliessend
wird ihnen gesagt, dass es Gott nicht um die äusserlichen Zeichen geht, sondern
um gute Taten, und dass Gott gar nicht die sichtbaren Zeichen wie etwa das
Zerreissen der Kleider will, sondern die richtige Herzenshaltung des Menschen
sucht. Die Worte - wörtlich verstanden - kritisieren und verwerfen die soeben
vollzogene Handlung als eine äusserliche. Dennoch werden sie weder vom
Prediger noch von den Zuhörern so verstanden. Sie werden durch den scheinbaren
Widerspruch nur daran erinnert, dass es richtig gewesen ist, sich Asche auf das

Haupt zu streuen, dass aber diese Handlung ihren tieferen und wahren Sinn nur
erhält, wenn sie durch die richtige Herzenshaltung begleitet ist und ihr gute Taten
folgen. Die Antithese entfaltet die eigentliche Bedeutung der Handlung.

Zugleich stellt der Prediger aber auch ein allzu wörtliches Verständnis des

Prophetenworts in Frage. Die Menschen von Ninive kehren in Sacktuch gehüllt
mit Fasten von ihren bösen Wegen zu Gott um. Obwohl keine anderen positiven
Taten als diese beiden äusseren Kennzeichen erwähnt werden, wird dem möglichen

und naheliegenden Verständnis widersprochen, dass sich die "Taten"
(3,10) auf diese äusseren Handlungen beziehen. Durch diesen Widerspruch werden

die "Taten" als ethische Handlungen gedeutet. Es ist auch hier offensichtlich,

dass diese Antithese nicht der Jonageschichte widerspricht, sondern den
tieferen Sinn des Textes gegen ein mögliches, allzu wörtliches Missverständnis
schützen will. Das erste mögliche, wörtliche Verständnis genügt nicht; das

Prophetenwort kann erst richtig verstanden werden, wenn auch sein tieferer Sinn
sichtbar wird.

Das aus dem Buch Joel zitierte Gotteswort ist selber schon antithetisch. In
Joel 2,12 fordert Gott in einer Strafrede die Umkehr, die sich in sichtbaren
Zeichen wie Fasten, Weinen und Klagen äussert. Aber Gott will nicht das Zerreissen
der Kleider - offensichtlich als pars pro toto für alle äusseren Zeichen - sondern
das Zerreissen des Herzens (2,13). Auch diese prophetische Antithese wird wohl

39 Übersetzung nach Correns, D., Die Mischna, Text, Übersetzung und ausführliche
Erklärung, Berlin etc. 1989, II Mo'ed, 9. Taan, 41.

168



nur meinen, dass die äusseren Zeichen ihren Wert erst durch die innere Herzenshaltung

empfangen.

Der Fastenprediger ruft also mit seinen antithetischen Worten die Fastenden
nicht dazu auf, nicht mehr zu fasten oder auf andere äussere Zeichen zu verzichten,

sondern deren tieferen Sinn zu sehen und ihm nachzuleben.

In der jüdischen Literatur finden sich viele Anklänge an die Antithesen der
Bergpredigt40 und zwar nicht nur im Predigtkontext, sondern auch in den Diskussionen

der Gelehrten über ToraVerständnis und Gesetzesinterpretation. David
Daube hat in einem hilfreichen Aufsatz die Parallelen zwischen der matthäischen
Antitheseformel und der rabbinischen Wendung schomea' ani (ich könnte
hören/verstehen) - amarta (aber du musst sagen) nachgewiesen41. "Ich könnte
verstehen" führt ein mögliches Schriftverständnis ein. Dieses Schriftverständnis ist
oft das auf den ersten Blick naheliegendste und wörtlichste. Die Wendung "aber
du musst sagen" widerspricht diesem Verständnis und will eine tiefere Auslegung

des Sinnes geben42. Indem etwa dem naheliegendsten wörtlichen Verständnis

widersprochen wird, öffnet sich die Tür zu einem tieferen Verständnis der
Schriftstelle. Diese Ausdrucksweise will die alte Meinung weniger wegfegen als
entfalten43.

Die engste formale Parallele zu den Antithesen der Bergpredigt findet sich
in Mt 15,4ff. Sie dient Matthäus als Beispiel für eine misslungene Torainterpretation

der Kontrahenten von Jesus. In V. 4f zitiert Jesus das Gebot und dessen

Auslegung durch seine Kontrahenten. Anstelle des "es ist gesagt" wird das
Gebot, Vater und Mutter zu ehren, direkter mit "Gott hat geboten und gesagt" eingeleitet

(Mt 15,4). Die einschränkende, halachische Interpretation dieses Gebotes
wird nun anstatt durch egô de legô hymin mit hymeis de legete eingeleitet (Mt
15,5). Jesus verwirft im Anschluss daran die einschränkende Auslegung des
fünften Gebotes, weil sie für ihn die Weisung Gottes ungültig macht (Mt 15,7).
Als direkte Parallele zu Mt 5,3lf (ohne egô) muss Mt 19,8f betrachtet werden.
Obwohl Jesus scheinbar Mose widerspricht, hebt er die Scheidungserlaubnis
keineswegs auf, sondern interpretiert sie nur sehr einschränkend von der
Schöpfungsgeschichte her (Gen 2,24).

Zusammenfassend kann festgestellt werden, dass Antithesen eine äusserst
wirksame rhetorische Figur sind, die sich besonders in der prophetisch-paräneti-
schen Tradition feststellen lässt. Sie hat aber auch mehr akademisch ausgerichtete

Lehrdiskussionen beeinflusst. Ein Redner kann mit dem scheinbaren Widerspruch

gegen eine meistens gottgegebene Institution die Zuhörer zu einem tieferen

Verständnis von dieser führen. Die Antithese hat in diesem Zusammenhang
drei mögliche Funktionen. Erstens kann sie einen neuen Verstehenshorizont auf
dem Fundament des naheliegenden und bekannten eröffnen. Zweitens kann sie
einem drohenden Missverständnis entgegentreten. Schliesslich wehrt sie in ihrer

40 Übersicht bei Luz, U., aaO 247.

41 Vgl. Daube, David, aaO 55ff.

42 Vgl. aaO 56f.

43 Vgl. aaO60.

169



schärfsten Form einem bereits vorliegenden und praktizierten Missverständnis.
Sie widerspricht dem Gegebenen nur scheinbar; tatsächlich fördert und schützt
sie es.

Indem nun dieser Befund auf die Antithesen der Bergpredigt angewendet
wird, soll gezeigt werden, dass keine der Tora und auch nicht prinzipiell der
Halacha widerspricht, sondern dass sie hinter der notwendigen und vorausgesetzten

legalistischen Interpretation eine neue, tiefere Verstehensebene er-
schliessen will.

6. Die Radikalisierung der Gebote durch das Liebesgebot
Die erste Antithese bezieht sich auf das sechste Gebot. Das Mordverbot

wird mit der "egô de legô hymiri"-Formel auf das Verbot des Zornes als innerer
Ursache, der sich juristisch etwa an verbalen Beschimpfungen nachweisen lässt,
halachisch ausgeweitet (Mt 5,21f). Diese Ausweitung ist in jüdischen Quellen
gut belegt. Jesus sagt nichts so Originelles, das die antithetische Einführung
erklären könnte. Doch mit den folgenden Sätzen wird der legale Rahmen gesprengt
und eine neue Ebene der Torainterpretation eingeführt. Jesus fordert die Zuhörer
auf, den Nächsten, der einem feindlich gesinnt ist, gegen alle Logik der gesetzlichen

Interpretationsebene nicht wegen mutmasslichen Hasses anzuklagen,
sondern im Gegenteil selber sofort alle nur möglichen Schritte zu unternehmen, um
die Versöhnung zu ermöglichen (Mt 5,23-26).

Offensichtlich denkt Jesus nicht daran, das sechste Gebot aufzuheben und
auch nicht dessen rechtliche Auslegung. Er unterstützt die halachische Ausweitung

des Gebotes auf den Hass, und fordert, dass derjenige, der seinen Bruder
beschimpft, dem Gericht zugeführt wird. Offensichtlich geht es Jesus aber nicht
um die gesetzliche Ebene der Toraauslegung, sondern er setzt diese als gegeben
und notwendig voraus. Er weist auf eine zweite, weniger wörtliche Verstehens-
und Forderungsebene der Tora hin. Es genügt nicht, den Rechtssätzen der Tora
nur rechtlich nachzuleben. Jeder soll selber für sich Forderungen nachleben, die
über das Prinzip der Gegenseitigkeit hinausgehen und vor Gericht nicht gefordert

werden könnten. Die rechtlich überprüfbare Ebene soll eingehalten, aber
zusätzlich durch weitergehende Handlung überboten werden. Die Erfüllung dieser

paränetischen Forderungen ist nicht freiwillig oder beliebig, sondern - wie
die gesetzliche Anwendung - der in der Tora geoffenbarte Wille Gottes. Wer
nicht nach dieser zweiten Verständnisebene handelt, dessen Opfer sind Gott
nicht wohlgefällig, und er verfällt dem Gericht des Höchsten, unabhängig davon,
ob er de jure schuldig ist oder nicht.

In der zweiten Antithese wird das siebte Gebot des Dekaloges auf den
begehrlichen Blick als erste Ursache des eigentlichen Ehebruches ausgeweitet. Da
innere Herzenshaltungen aber für den Strafrichter belanglos sind, wird auch hier
die halachisch gesetzliche Ebene verlassen. Dadurch wird diese nicht etwa
zurückgewiesen, sondern im Gegenteil die Auslegung des Gebotes mehr
verschärft, als das auf formal juristischer Ebene möglich ist. Solche, die halachische
Interpretationsebene übersteigende Radikalisierungen eines biblischen Rechtssatzes

finden sich auch in haggadischen Interpretationen gerade etwa im Zusam-

170



menhang mit dem siebten Gebot. Auch für die Rabbinen gab es nicht nur die
halachische Interpretationsebene der Tora. Somit ist es schwierig zu beweisen,
dass diese Worte von Jesus etwas Besonderes waren. Das Originellste wird wohl
sein, dass Jesus seine juristisch nicht praktizierbare Forderung zusätzlich
unterstreicht, indem er der rechtlichen Erfahrungsweisheit "wo kein Richter, da kein
Kläger" zuvorkommt, und seine Zuhörer paränetisch zugespitzt dazu aufruft,
sich um des Himmelreiches willen auf dieser tieferen Auslegungsebene selber
zum Kläger, zum Richter, ja sogar zum Scharfrichter zu machen und im Falle
einer Übertretung schwerste Strafen über sich selber zu verhängen (Mt 5,29f).
Auch diese Antithese will die rechtliche Anwendung des Toragebotes keineswegs

aufheben, sondern zusätzlich dessen Sinn auf eine nur individuell
praktizierbare Ebene ausweiten.

Mit der dritten Antithese wird die Scheidungserlaubnis drastisch
eingeschränkt und nur aufgrund von Unzucht erlaubt. Jesus verwirft nicht die
Scheidungserlaubnis der Tora, sondern interpretiert diese Satzung halachisch wie
Schammai und die Essener und wehrt damit etwa der Auslegung Hilleis. Er sagt
auf Gesetzesebene nichts Neues oder Unerwartetes. Die antithetische Wendung
scheint unpassend zu sein. Doch wiederum geht es Jesus nicht um die legale
Auslegung, sondern um den dahinterliegenden noch grösseren Anspruch der
Tora an die gesetzlich nicht zu regulierende, persönliche Ethik. Jesus behauptet
rhetorisch zugespitzt, dass, wer seine Frau entlässt, sie dazu veranlasst, die Ehe
mit ihm zu brechen; damit entheiligt er den Namen Gottes und entehrt sich selbst.
Der Mann soll nicht nur auf die rechtliche Möglichkeit der Scheidung so weit
wie möglich verzichten, sondern - positiv ausgedrückt - seine Frau so lieben, als
ob es dabei allein um die Heiligkeit Gottes und um seine eigene Ehre ginge.

Nachdem Jesus die Befolgung des gesetzlich nicht zu fordernden ethischen
Anspruchs der Tora zuerst damit motiviert hat, dass Gott dessen Erfüllung sogar
wichtiger ist als die Darbringung der Opfer und dass, weil dieser so wichtig ist,
sich jeder selber zum Kläger und Richter werden soll, wird nun als dritte Motivation

ausgerufen, dass nur, wer auch diesem tieferen Anspruch der Tora gerecht
wird, seine eigenen Interessen wie etwa seine Ehre schützt.

Gemäss Mt 22,34-40 will Jesus die ganze Tora und die Propheten vom
Doppelgebot der Gottes- und der Nächstenliebe her auslegen. Offensichtlich drängt
ihn dieser hermeneutische Schlüssel bei der Scheidungserlaubnis dazu, der absolut

einschränkenden halachischen Tradition zu folgen. Doch mit den Ehebruchsworten

geht Jesus noch einen Schritt weiter und postuliert, dass sogar hinter dem
wörtlichen gesetzlichen Verständnis der Scheidungserlaubnis implizit das Gebot
steht, seine Frau zu lieben wie sich selbst. Die Stilfigur der Antithese eignet sich
für eine so gewagte Auslegung sehr.

Parallel zu anderen zeitgenössischen Strömungen, die die Inflation der Eide
eindämmen wollten, verbietet Jesus paränetisch zugespitzt jeden Eid (Mt 5,33-
36). Doch im letzten Satz wird die Auslegung des Toragebotes von der halachischen

Ebene mit ihrer radikalen Einschränkung auf die Ebene der individuell
zusätzlichen ethischen Möglichkeiten gesteigert. Obwohl auf Eide ganz verzichtet

werden sollte, müssen alle Worte wahr wie Eide sein. Wegen der Abhängigkeit

von Gott kann der Mensch die Erfüllung seines Wortes letztlich nicht garan-

171



tieren; dennoch soll jedes Wort alle anderen Qualitäten eines Eides haben. Hinter
dem juristisch durchsetzbaren Verbot falscher Eide44, liegt der jeweils nur
persönlich zu realisierende Anspruch Gottes an den Menschen, immer wahr zu
reden45.

Mit der fünften Antithese will Jesus sicher nicht den Strafrichter davon
überzeugen, nicht mehr nach dem Prinzip der ausgleichenden Gerechtigkeit
durch massvolle Strafen oder Entschädigungen zu richten. In der paränetischen
Forderung von Jesus wird das Talionsrecht eigentlich gar nicht angetastet. Es gilt
immer noch "Backe um Backe". Doch der Geschädigte soll in radikaler
Nächstenliebe nicht nur den Schlag auf die Backe einstecken, sondern zusätzlich
bereit sein, die andere Backe hinzuhalten und so die dem Gegner zustehende Strafe
auf sich zu nehmen oder dessen Entschädiungspflicht selber nachzukommen.
Auch wenn das Toragebot auf der legalen Ebene regulierend wirken muss, soll es
auf der persönlichen Ebene als Anleitung zur kompromisslosen Liebe dienen.

Die letzte Antithese nimmt nicht nur auf das Gebot der Nächstenliebe,
sondern auch auf eine gesetzlich mögliche, wenn auch extreme Auslegung desselben

Bezug. Die Antithese will das Gebot vor dieser Auslegung schützen und
zugleich dessen Sinn über den gesetzlichen Kontext hinaus sichtbar machen.
Hinter dem wörtlichen Verständnis des Gebots der Nächstenliebe steht der
göttliche Anspruch, auch die Feinde zu lieben und für sie zu beten (Mt 5,43f). Als
letzte Motivation dafür, nicht nur die gesetzliche Ebene der Tora, sondern auch
ihren noch schärferen persönlichen Anspruch zu befolgen, wird in hyperbolischer

Zuspitzung proklamiert, dass, wer nicht auch auf dieser Ebene lebt, sich
überhaupt nicht von den Zöllnern und Heiden unterscheidet (Mt 5,45-47)46. Das
höchste Handlungskriterium ist das vorbildliche Verhalten Gottes47.

7. Das Liebesgebot als hermeneutischer Schlüssel

Die Antithesen müssen im Kontext der biblischen und jüdischen Tradition
interpretiert werden. Die antithetischen Formulierungen der Bergpredigt sind
rhetorische Mittel; ihr Widerspruch ist keine wirkliche Kontradiktion, sondern

44 Vgl. mShev 3,7; bShev 38a.

45 Nur derjenige, für den die Bergpredigt ein neues Gesetz ist, kann das "ja, ja - nein,
nein" relegalisierend als Eidersatzformel verstehen; näheres bei Gnilka, Joachim,
Das Matthäusevangelium, Teil 1, HthK, Freiburg etc. 1988, 175f; auch die Parallele
im slawischen Henoch sollte nicht überbewertet werden (2En 49,1 [J], vgl. Charlesworth,

James H., Jesus within Judaism, New Light from Exciting Archaeological
Discoveries, New York etc. 1988, X), ist dort doch ausdrücklich vom Schwören die
Rede, in Mt wird dieses aber ausdrücklich verboten.

46 Diese Worte sind hyperbolisch zugespitzt und nicht wörtlich zu nehmen, zeigt doch
5,22ff, dass Jesus die Bruderliebe überhaupt nicht als eine gegebene und realisierte
Tatsache betrachtet.

47 Die imitatio Dei als ethische Maxime findet sich auch in rabbinischen Schriften
(etwa: MekhY 37a; bShab 133a; Sifra 85a); Näheres bei Schechter, S., aaO 3ff. Geza
Vermes betrachtet sie sogar als Schlüssel zur Religion Jesu, vgl. Vermes, Geza, The

Religion ofJesus the Jew, Minneapolis 1993, 200ff.

172



nur Mittel zum Zweck. Jesus ist nicht gekommen, die Tora oder die Propheten
aufzulösen. In den antithetischen Worten wird die Tora nirgends zurückgewiesen.

Im Gegenteil wird in ihnen wie im ganzen Evangelium die Anwendung der
Tora auf legaler Ebene und die daraus resultierenden erläuternden
Ausführungsbestimmungen der Halacha als notwendige und undiskutierte Grundlage
vorausgesetzt.

Jesus will weder die Tora noch die Halacha erneuern. Er folgt in seiner ha-
lachischen Lehre meistens den schon älteren halachischen Entscheidungen, die
mit seiner Interpretation des Liebesgebotes zu vereinbaren sind. Jesus beruft sich
auf einen biblischen Rechtssatz und erweitert dessen Anwendungsbereich oder
schränkt ihn ein, wie das von einem richtigen Gesetzeslehrer erwartet wird. Doch
die innerhalachischen Diskussionen sind nie die Hauptintention der Aussagen
und würden auch die betonten "ich aber sage euch"-Worte nicht erklären, da
Jesus damit offensichtlich auf Vorgegebenes zurückgreift. Jesus beabsichtigt
etwas anderes. Durch den scheinbaren Widerspruch will er in prophetischer und
auch rabbinischer Tradition eine zweite, tiefere Ebene aufzeigen. Die Rechtssätze

müssen zwar rechtlich interpretiert und juristisch angewendet werden, doch
fordern sie noch mehr als das.

Jedes Gebot hat eine primäre, allgemeingültige, gesetzliche Ebene und
dahinter eine weitergehende Handlungsaufforderung, die legal gar nicht eingefordert

werden kann, ohne die zwischenmenschliche Gerechtigkeit zu zerstören.
Doch der Mensch kann sich selber mehr abverlangen, als es dem Strafrichter
möglich ist. Die Antithesen weisen so auf eine weniger wörtliche Verstehens-
und Forderungsebene hin, die aber in der Tora implizit vorhanden und gefordert
ist.

Den hermeneutischen Schlüssel Jesu für eine solche Exegese bildet das für
ihn die Tora und die Propheten zusammenfassende Doppelgebot der Liebe (Mt
22,34-40). Auf dem Boden der legalen Auslegung und Anwendung etwa im
Gerichtshof ruft jedes Gebot zur darüber hinausgehenden, bedingungslosen
Nächstenliebe auf48. Jesu Umgang mit der Scheidungserlaubnis zeigt dies
beispielhaft. Auch dieses Gebot hängt an dem Doppelgebot, und seine halachischen
Erläuterungen müssen von dort her entfaltet werden. Deshalb folgt Jesus den
Traditionen, die diese Erlaubnis radikal einschränken. Durch die antithetische
Rhetorik gelingt ihm die Schlussfolgerung, dass in der Tiefe dieser gesetzlichen
Bestimmung der Tora die positive Aufforderung an den Mann steckt, seine Frau
so zu lieben wie sich selber und ihr Wohlergehen zu schützen, als ob es um
Heiligkeit Gottes und um die eigene Ehre ginge49.

Auch ersetzt das Liebesgebot keineswegs das rechtliche Prinzip der Vergel-

48 Vgl. etwa Kuhn, der darauf hinweist, dass die ganze Bergpredigt vom Liebesgebot
her verstanden werden muss, 204. Allerdings führt das nach seiner Meinung in der
Praxis zu einer Reduktion und Konzentration der Tora, 211.

49 In der rabbinischen Tradition finden sich etwa Erweiterungen der Geltungsbereiche
von Geboten, weil man ihnen das Heiligkeitsgebot als oberstes Ziel vorordnete und
dieses als hermeneutischen Schlüssel gebrauchte, vgl. Schechter, S., aaO 2ff (bes.
seine erklärenden Antithesen in diesem Zusammenhang, 11).

173



tung und Wiedergutmachung, doch zeigt es, dass das Opfer einer Tat in der Liebe
so weit gehen kann, dass es freiwillig die rechtlich notwendige Vergeltung oder
Wiedergutmachung auf sich nimmt.

Doch anders als bei Paulus, für den die Tora durch die Liebe erfüllt wird
(Gal 5,14; Rom 13,8), ist bei Matthäus nicht die Liebe die Matrix der Toraauslegung,

sondern die Vollkommenheit im Sinne eines vollkommenen Gesetzesgehorsams

(Mt 5,17-20). Alle Gebote müssen gehalten werden, nicht nur in ihrem
wörtlichen Sinn, sondern auch in ihrem, durch das von Jesus systematisierend
zuoberst gesetzte Liebesgebot ausgelegten, noch viel radikaleren Sinn. Nach
Matthäus ersetzt Jesus nicht die Gebote und Verbote der Tora mit dem Liebesgebot,

sondern alle bleiben in Geltung, werden aber durch das Liebesgebot erst
recht radikalisiert50.

8. Jesus: Ein Prediger, kein Gesetzeslehrer
Jesus wählte die antithetischen Formulierungen, weil sie ein äusserst

wirksames Stilmittel sind. Doch leider können sie auch leicht missverstanden und

sogar missbraucht werden. So konnte die opferkritische, liberale Theologie des
Protestantismus die sogenannte Kultkritik der Propheten ihres rhetorischen
Kontextes berauben und als tatsächliche, dogmatische Kultkritik verstehen; und an-
tinomistische und z.T. antijüdische christliche Strömungen griffen immer wieder
dankbar auf die Antithesen der Bergpredigt zurück, indem sie sie aus ihrem
innertextlichen Zusammenhang herauslösten, ihrer rhetorischen Zuspitzung
beraubten und sie faktisch gegen die Tora auslegten.

Doch die die Antithesen einleitende, programmatische Erklärung, das
Gesetz zu erfüllen, heisst tatsächlich, dass hier alle seine Verstehensebenen hör-
und sichtbar gemacht und sein tiefster Sinn aufgedeckt werden soll. Die die
Antithesen abschliessende Aufforderung, vollkommen zu sein, meint, dass nur, wer
gemäss der ganzen Tora inklusive ihrem tiefsten Gehalt lebt, wirklich vollkommen

ist (Mt 5,48). Die Antithesen wollen in ihrem scharfen, scheinbaren Widerspruch

zu den göttlichen Geboten, deren innersten Sinn darlegen und entfalten.

Obwohl diese Worte der Bergpredigt formal eher den antithetischen
Formeln des Lehrgesprächs gleichen, stehen sie wegen ihres rhetorisch übertreibenden,

absoluteren und kämpferischen Charakters eher in der prophetisch-homiletischen
Tradition51. Anhand der prophetischen Kultkritik wurde gezeigt, wie

anfällig deren antithetische Worte für Missverständnisse sind. Maimonides etwa
hat auf dieses Problem der prophetischen Worte nachdrücklich hingewiesen und
sich zur Aufgabe gemacht, "die sehr dunkeln Gleichnisse zu erklären, die in den

50 Anders zuletzt Röhser, G., aaO 22.26.

51 So auch Daube, David, aaO 58 und Vermes, Geza, aaO 199: "Jesus' tendency to
accentuate a message by means of overstatement is an essential constituent of his
popular rhetoric". Martin Hengel betont besonders, dass das "euch" der "ich aber

sage euch"-Worte den Rahmen schriftgelehrter Diskussionen bei weitem sprengt.
Allerdings will er diese Intensität nicht in der prophetischen Tradition, sondern im
Messiasanspruch Jesu selber verankern. Zur matthäischen Bergpredigt und ihrem
jüdischen Hintergrund, Theologische Rundschau 52 (1987), 327-400, 376.

174



Prophetenbüchern vorkommen, ohne dass sie als Gleichnisse ausdrücklich
bezeichnet werden, die aber die Unwissenden und diejenigen, denen es an Überlegung

mangelt, nach ihrem Wortsinn auffassen, als hätten sie keinen tieferen
Inhalt. Betrachtet nun diese Gleichnisse einer, der die Wahrheit kennt, und fasst sie
wörtlich auf, so wird er gleichfalls in arge Verlegenheit geraten."52

Die Bergpredigt muss zuerst in ihrem jüdischen Kontext verstanden werden.

Die Antithesen zeigen, dass sie keine Gesetzgebung und auch keine halachi-
sche Diskussion ist, sondern vor allem Predigt. Die engen haggadischen Parallelen

zur zweiten Antithese, die das Ehebruchverbot ebenfalls auf Blicke ausdehnen,

demonstrieren, dass auch in anderen jüdischen erbaulich-homiletischen
Texten mehr gefordert werden kann, als das auf halachischer Ebene möglich ist.
Die haggadische Interpretation halachischer Bestimmungen ist zwar nicht für
den Gerichtshof bestimmt, dennoch aber für den Einzelnen und das Volk
verpflichtend. Im Gegensatz zu den immer auch möglichen sogënannten "über die
Zeile des Gesetzes hinweg" (li-fenim mi-schurat ha-din) gehenden Handlungen,
die freiwillig sind, müssen die haggadischen Verschärfungen obligatorisch
befolgt werden.

Jesus wendet sich in seiner Predigt gegen diejenigen, die meinen, dass mit
der bloss legalen Gesetzesbeobachtung dem in der Tora offenbarten göttlichen
Willen schon Genüge getan ist, und fordert paränetisch dazu auf, die im
Zusammenhang mit dem Liebesgebot implizit in jedem Gebot vorhandenen, weitergehenden

Forderungen zu befolgen.

Auf halachischer Ebene finden sich kaum Traditionen, die nicht auf die Zeit
vor Jesus und seine Bewegung zurückverfolgbar wären. Einiges findet sich
entweder bei den Essenern oder Philo, anderes gemäss - allerdings erst später historisch

greifbaren - rabbinischen Quellen in der Schule Hilleis oder Schammais.
Hier sagt Jesus kaum etwas Neues, ausser vielleicht in der Zusammenstellung
der verschiedenen Traditionen. Auf haggadischer Ebene ist die Frage viel
schwieriger zu beantworten, da es dazu viel weniger Belege in der zeitgenössischen

oder älteren jüdischen Literatur gibt. Wenn Jesus mit den Antithesen
verschiedene Toragebote in einem Gebot zusammenfasst und haggadisch
verschärft, ist sein Vorgehen zwar pointierter und schärfer als erwartet, doch
grundsätzlich im jüdischen Kontext zu erklären. Auf jeden Fall ist die Volksmenge
wegen dieser zweiten Ebene so erstaunt und anerkennt Jesu Vollmacht. Jesu
Lehrvollmacht liegt darin, dass er auch im kleinsten Gebot eine radikale
Liebesmaxime entdeckt und diese verkündigt. Matthäus streicht das vollmächtige
Erfüllen der Tora von dem Doppelgebot der Liebe her zusätzlich hervor, indem er
im Gegensatz zu Markus (12,28-34) und Lukas (10,25-28) verschweigt, dass
auch Schriftgelehrte dasselbe Zentrum der Schrift kennen (Mt 22, 34-40).

Matthäus stellt Jesus gerade nicht als Gesetzeslehrer, sondern als Prediger
dar. Als Prediger setzt er die Geltung der Tora und deren halachischer Regelungen

voraus. Die Schriftgelehrten und die Pharisäer haben halachische Autorität.
Ihr Urteil gilt (Mt 23,3). Jesus gesteht ihnen zu, dass sie "die Lehre Moses fort-

52 Nach der Übersetzung von Adolf Weiss: Mose ben Maimon, Führer der Unschlüssi¬

gen, Leipzig 1923, 5.

175



setzen und sie den Bedürfnissen der Zeit anpassen"53. Jesus greift nur dort selber
in halachische Diskussionen ein, wo er das Liebesgebot als übergeordnete Grösse

gefährdet sieht (15,3ff). Jesus kann mit so übertriebenen und zugespitzten
Worten54 reden, weil er zum Volk predigt und diese Worte nicht als Richter vor
Gericht in Urteile umsetzen muss.

Es gibt Indizien dafür, dass Jesus, trotz seiner bejahenden Haltung gegenüber

Gericht und Halacha und obwohl er sich gelegentlich in halachische
Diskussionen verwickeln liess, dennoch wegen seiner radikalen Verkündigung des

Liebesgebotes zu diesen Institutionen möglichst auf Distanz bleibt. Er braucht
diese Distanz, um seine juristisch unbrauchbare Predigt nicht zu gefährden, und
weil ein Gericht auf halachischer Ebene urteilen muss und seine Radikalisierungen

nicht berücksichtigen kann und darf, um die Gerechtigkeit nicht zu gefährden.

Ist ein zwischenmenschlicher Streit vor dem Gericht angelangt, kann zwar
noch eine gerechte Lösung gesucht und gefunden werden; doch zugleich ist
sogar ein gerechtes Gerichtsurteil Zeichen dafür, dass ein Streit vorher nicht in Liebe

gelöst worden ist. Jesus fordert, dass jeder Streit - wenn immer möglich - auch
unabhängig von der Schuldfrage gelöst wird, bevor er zur richterlichen
Begutachtung gelangt (Mt 5,26.40). Jesus möchte eigentlich, dass alle darauf
verzichten, andere zu richten (7,1 -5). Er weigert sich bei der Frage, ob es erlaubt sei,
dem Kaiser Steuern zu geben, eine halachische Antwort zu geben (22,15-22).
Neben den Parallelstellen bei Markus und Lukas berichtet letzterer davon, wie
Jesus sich bei einer entsprechenden Anfrage explizit geweigert hat, in einer
Vermögenssache eine Richterfunktion zu übernehmen (Lk 12,13f). Das Johannesevangelium

erzählt - auch wenn dieser Bericht vielleicht ursprünglich nicht durch
Johannes überliefert worden ist -, wie Jesus sogar, als die Schriftgelehrten und
die Pharisäer ihn zwingen wollten, eine Ehebrecherin zu richten, mit seiner
Antwort einem halachischen Urteil ausgewichen ist (Joh 8,2-11). Dennoch muss
nochmals festgehalten werden, dass Jesus das Gericht als notwendige Institution,
um das Zusammenleben zu regeln, anerkennt. Im Matthäusevangelium wird
sogar selbst für die Gemeinschaft der Ekklêsia eine gerichtliche Ebene eingeführt
und in der Apostelgeschichte (Apg 5,1-11) und auch von Paulus praktiziert (1
Kor 5,1-8).

Die Bergpredigt ist Predigt für die Jünger und das Volk. Sie ist für den
Gerichtshof unbrauchbar und kann vom Richter nicht angewandt werden. Sogar für
den Angeklagten scheint diese Weisung vor Gericht kein sinnvoller Weg zu sein.
So hält Jesus dem Gerichtsdiener, der ihn auf die Wange geschlagen hat, nicht
die andere hin (Joh 18,22f), und Paulus, anstatt nochmals hinzuhalten, droht dem
Hohen Gericht mit göttlicher Strafe, nachdem er auf den Mund geschlagen worden

ist (Apg 23,2f). Wenn Jesus im Matthäusevangelium eine "Gerichts"-Rede
hält, kann er sogar zu Wendungen greifen, die er im paränetischen Kontext der

53 Klausner, Joseph, Jesus von Nazareth, Seine Zeit, sein Leben und seine Lehre, Berlin
1930, 509.

54 Mt 5,17-48 wurden sogar schon als nicht wörtlich zu nehmende "Rhetoric ofExcess"
bezeichnet; Williams, James G., Paraenesis, Excess, and Ethics: Matthew's Rhetoric
in the Sermon on the Mount, in: Semeia 50 (1990), 163-187, 173f.

176



Bergpredigt strengstens verboten hat. So nennt er die Pharisäer und Schriftgelehrten

"Toren" (Mt 23,17), obwohl der Ausdruck "Tor" mit der Feuergehenna
bestraft werden kann (Mt 5,22).

Zu der "ich aber sage euch"-Wendung ist immer wieder bemerkt worden,
wie sie in Gesetzesdiskussionen unvorstellbar ist, oder einen im jüdischen Umfeld

nicht vorstellbaren Anspruch darstellt55. Doch die Bergpredigt ist keine ha-
lachische Diskussion, sondern Predigt. Als Predigtformel ist diese Wendung
zwar sehr pointiert, aber dennoch viel gemässigter als die "so spricht der Herr"-
Worte der Propheten, mit denen sogar göttlichen Institutionen der Tora, wie etwa
dem Opferkult, scheinbar direkt widersprochen wird. Jedenfalls gebraucht
Paulus die egô de legô + Dativ Wendung, um seine eigenen Worte von göttlichen
Institutionen wie der Ehe (1 Kor 7,1-5) oder Herrenworten (7,1 Of) unterordnend
abzugrenzen.

9. Ertrag
Auch wenn der Gegenstand dieser Arbeit nur die synchrone Textebene der

matthäischen Niederschrift und deren Theologie und Sicht von Jesus ist, und
nicht nach den dem Verfasser vorliegenden Quellen gefragt worden ist, mahnt
sie doch zu grösserer Vorsicht mit Iiterarkritischen Vermutungen. Oft wird etwa
nur der Anfang der ersten Antithese mit der Ausweitung des Mordverbots auf
den Zorn als ursprünglich betrachtet (Mt 5,21f). Die beiden folgenden Worte (Mt
5,23-26) werden als klärende Beispiele verstanden, die allerdings schlecht passen,

weil sie nicht vor dem eigenen Zorn warnen, sondern fordern, sich mit dem
Bruder zu versöhnen, wenn dieser verärgert und möglicherweise sogar zornig ist.
Deshalb werden sie als sekundäre Zusätze verstanden56. Doch oben ist gezeigt
worden, dass das Wort von der Versöhnung vor der Opferdarbringung und von
der Versöhnung auf dem Weg zum Gericht nicht Beispiele sind für die vorhergehende

gesetzliche Bestimmung, sondern die bekannte und verbreitete Ausweitung

des Mordverbots auf Zorn zusätzlich zur Aufforderung hin radikalisieren,
unabhängig von der Schuldfrage alles gegen mutmasslichen Zorn zu unternehmen.

Wer nur das erste Wort als ursprünglich betrachtet, nimmt der ganzen Peri-
kope den Witz und müsste erklären, weshalb Jesus das im Zusammenhang mit
dem sechsten Gebot stehende, durchaus bekannte Zorn- beziehungsweise
Beschimpfungverbot57 mit der scharfen Antithesenformel vorträgt.

Überhaupt scheint es eine gewisse Diskrepanz zwischen christlicher und
jüdischer Forschung zu geben. Wahrscheinlich weil in christlich-exegetischer
Tradition die gesetzliche Auslegung über die Jahrhunderte hinweg tief verankert

55 Vgl. Hengel, Martin, Zur matthäischen Bergpredigt und ihrem jüdischen Hinter¬
grund, in: Theologische Rundschau 52 (1987), 327-400, 376.

56 Vgl. Hagner, Donald A., The Jewish Reclamation ofJesus, An Analysis and Critique
of Modern Jewish Study of Jesus, Grand Rapids 1984, 114; Luz, U., aaO 251;
Schweizer, E., aaO 69 und viele andere.

57 Auch die zugespitzte Drohung mit dem göttlichen Gericht ist im jüdischen Kontext
nicht ungewöhnlich (bBM 58b).

177



worden ist und die diachrone Analyse immer noch dominant im Vordergrund
steht, wurden jüdische Forschungsergebnisse zur Bergpredigt und zum
Matthäusevangelium mit seiner Jesusdarstellung zu wenig wahrgenommen. Von
jüdischer Seite wurde schon oft darauf hingewiesen, dass die Antithesen der
Bergpredigt keine eigentliche halachische Diskussion, geschweige denn eine
Gesetzesoffenbarung sind, sondern vor allem Predigt, und dass Jesus auch sonst vor
allem als Prediger aufgetreten ist58.

Zusammenfassend kann gefolgert werden, dass eine sinngemässe Übertragung

der antithetischen Formeln der Bergpredigt nicht nur der allgemeinen
Wortbedeutung folgen darf, sondern doch vor allem die hebräische exegetische
Terminologie beachten59 muss. Sie sollte etwa folgendermassen lauten: "Ihr habt
das Schriftwort wörtlich verstanden. Ich aber sage euch als vollmächtiger
Schriftausleger: Ihr müsst nicht nur dessen halachische Interpretation, sondern
auch die dahinterstehenden, weit radikaleren Forderungen befolgen, die da sind

Bei der sechsten Antithese ist folgende Variante vorzuziehen: "Ihr habt aus
dem Schriftwort die sich aus ihm (unter Umständen) ergebende These
entnommen. Ich aber sage Euch, dieses Verständnis genügt nicht, denn sogar die
Sünder und die Heiden handeln so ,.."60.

Wenn Jesus im Matthäusevangelium behauptet, dass er gekommen ist, das

ganze Gesetz mit all seinen Geboten und die Propheten zu erfüllen, ist das kein
Etikettenschwindel, sondern tatsächlich sein höchstes ethisches Ziel, für das ihm
keine Forderung zu hoch und keine Rhetorik zu scharf ist.

58 Vgl. Cohon, Samuel, The Place of Jesus in the Religious Life of His Days, in: JBL 48
(1929), 82-108, 95.108; Daube, David, aaO 58; Zeitlin, Solomon, Jesus and the
Pharisees, in: Weiss-Rosmarin, Trude (Hg), Jewish Expressions on Jesus, New York
1977, 148-156: Jesus als utopischer Moralprediger, der weder Staat noch Gesellschaft

und somit auch die Gerichtsebene nicht beachtet, aber sich keineswegs gegen
die Tora stellt, s. aaO 152f. Vgl. auch Vermes, Geza, The Religion ofJesus the Jew,
30ff. 199; Vermes stellt fest, dass in christlicher Auslegungstradition die Antithesen
als echt erklärt werden können, um Jesus antijüdisch abzugrenzen und in projüdischer

Haltung manchmal für unecht gehalten werden, weil mit ihnen Jesus überhaupt
nicht mehr von den Pharisäern unterschieden werden könne, s. aaO 30.
Zur christlichen Kritik an diesen jüdischen Ansätzen s. Hagner, Donald A., aaO bes.
99-102 und 122-26 als eigentliche Rückweisung dieser jüdischen Ansätze zu Mt
5,17-48: Indem er den haggadischen Elementen in der Lehre Jesu ohne Begründung
eine grössere Bedeutung abspricht (101) und die Unvorstellbarkeit der "ich aber sage
euch"-Worte in rabbinischen Diskussionen hervorhebt (100-101), weist er diese
Ansätze zurück. Doch diese Arbeit hat gezeigt, dass Jesus sehr haggadisch redet und
dass die Antithesen gerade nicht Gesetzesdiskussion, sondern engagierte Volkspredigt

in prophetisch-hyperbolischem Ton sind.

59 S. o. Anm. 2.

60 Schechters Vermutung war richtig, s. o. Anm. 4.

178


	Die Antithesen der Bergpredigt als paränetische Rhetorik : durch scheinbaren Widerspruch zu einem neuen Verständnis

