Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Die Antithesen der Bergpredigt als parénetische Rhetorik : durch
scheinbaren Widerspruch zu einem neuen Verstandnis

Autor: Wick, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960718

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960718
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Antithesen der Bergpredigt
als paranetische Rhetorik

Durch scheinbaren Widerspruch zu einem neuen Verstandnis

von Peter Wick™

1. Die antithetische Formel

In dieser Arbeit soll nach der Bedeutung der Antithesenformel der Bergpre-
digt in ihrem historischen Umfeld gefragt werden.! Wer diese Formel in ihrem
jidischen Kontext des ersten Jahrhunderts besser verstehen will, stosst immer
wieder an die Grenze der limitierten Quellenlage. Dennoch muss die Exegese um
des Textverstindnisses willen ein solches Unterfangen wagen. Doch dieses Ziel
ist zugleich auch Grenze der vorliegenden Arbeit. Hier soll untersucht werden,
wie diese Formel im Matthiusevangelium gebraucht wird und sich in die Ge-
samtkonzeption des ersten Evangeliums einordnen lédsst. So ist etwa immer,
wenn von Jesus die Rede ist, Jesus gemdss der matthidischen Darstellung ge-
meint.

Die sechs sogenannten Antithesen der Bergpredigt (Mt 5,21-48) erhielten
ihren Namen, weil sie scheinbar der Tora widersprechen. Sie werden alle durch
ein mit einer Aussage aus der Tora verbundenes “es ist gesagt” (errethé) einge-
leitet. Ausser bei der dritten Antithese wird diese Formel noch durch “ihr habt
gehort” (ékiisate) ergéanzt. Die erste und die vierte wird durch den Zusatz “den
Alten” (tois archaiois) erweitert. Nachdem auf diese Weise je ein Rechtssatz aus
der Tora eingefiihrt ist, wird diesem sogleich mit der Wendung “ich aber sage
Euch” (egé de legé hymin) scheinbar widersprochen.

Die passive Wendung “es ist gesagt worden” ist die in rabbinischen Schrif-
ten iibliche Form, um Zitierungen von Schriftstellen einzuleiten (néémar). Be-
sonders oft erscheint sie in der Verbindung schénnéémar, in der sie auch in der
ersten, zweiten, vierten, fiinften und sechsten Antithese vorliegt®>. Auch in den
Antithesen werden damit Schriftzitate eingefiihrt. Deshalb miissten schon sehr

*  Dr. Peter Wick, Oberassistent fiir Neues Testament an der Universitit Basel, Dor-
nacherstr. 276, CH - 4053 Basel, Schweiz.

1 Diese Arbeit wurde freundlicherweise durch den “Schweizerischen Nationalfonds
zur Forderung der wissenschaftlichen Forschung™ unterstiitzt. Ein besonderer Dank
sei auch an Prof. Dr. Daniel R. Schwartz und Rab. David Bollag in Jerusalem gerich-
tet, die durch ihren kompetenten Rat viel zu dieser Arbeit beigetragen haben.

2 Vgl. Bacher, W., Die exegetische Terminologie der jiidischen Traditionsliteratur,
Leipzig 1899, 1, 6.

156



gewichtige Griinde angefiihrt werden, um dieser Wendung eine andere Bedeu-
tung zu geben. Die Wendung “ihr habt gehort” ist schwieriger einzuordnen. Das
hebriische schema® ist zwar in seiner Grundbedeutung mit “héren” zu liberset-
zen, doch muss es in der rabbinischen Auslegungsterminologie im Sinne von
“verstehen des Schriftwortes” oder “entnehmen einer aus ihm sich ergebenden
These” verstanden werden®. Die iltere jiidische Forschung war sich nicht einig,
welche Ubersetzung die adiquatere ist*. Allein auf sprachlicher Ebene wird diese
Frage nicht zu kliren sein und erst eine genaue Untersuchung des Kontexts wird
eine Entscheidung ermdglichen. Das “ich aber sage euch”-Wort hat keine direkte
Parallele in den jiidischen Schriften. Doch dort ist mit einem menschlichen Sub-
jekt von amar oft der Schriftausleger gemeint®.

Der Vergleich der ganzen antithetischen Formeln mit der rabbinischen Ter-
minologie zeigt, dass in den Antithesen am ehesten Schriftauslegung zu erwarten
ist. Das zugespitzte egd de weist wahrscheinlich auf die Dringlichkeit und auch
auf den polemischen Kontext dieser Worte.

2. Probleme verschiedener Auslegungstraditionen

Mit der ersten Antithese dehnt Jesus das Mordverbot auf den Hass aus
(Mt 5,21-26). Mit der zweiten unterstellt er auch den lustvollen Blick dem Ehe-
bruchverbot (V. 27-30). Mit der dritten schrinkt er die Mdglichkeit zum Schei-
den drastisch ein (V. 31-32). Mit der vierten fordert er, auf Eide zu verzichten
(V. 33-37). Die fiinfte stellt das Prinzip der ausgleichenden Vergeltung in Frage
(V. 38-42) und die sechste setzt sich fiir die kompromisslose Feindesliebe ein
(V. 43-48).

Schon immer haben die Antithesen der Bergpredigt den Exegeten Miihe
bereitetS. Die beiden Grundfragen lauten: 1. Wogegen sind sie gerichtet? 2. Wo-
fiir setzen sie sich eigentlich ein? Diese Fragen wurden bis heute nicht befriedi-
gend geklirt.

3 Bacher, W., aaO I, 189f.

4 Bacher hat vorgeschlagen, diese Wendung in den matthiischen Antithesen als blosse
Verstiarkung des “es ist gesagt” zu verstehen, und sie deshalb gemiss der Grundl?e—
deutung zu iibersetzen, aa0 I, 190, Anm. 3. S. Schechter jedoch vermutete, dass ihr
die zweite, exegetische Bedeutung zugrunde liegt, vgl. Schechter, S., The Rabbinical
Conception of Holiness, in: Jewish Quarterly Review X (1898), 1-12; 11, Anm. 3.

S Vgl Bacher, W, aaO 1, 6.

6 Uberblick iiber die neuere Literatur etwa bei Zeller, Dieter, Jesus als vollméachtiger
Lehrer (Mt 5-7) und der hellenistische Gesetzgeber, in: Schenke, Ludger, Studten
zum Matthéusevangelium, Stuttgart 1988, 301-317, Anm. 1ff. Viele Hinweise zur
jiidischen Literatur bei Kuhn, Heinz-Wolfgang, Das Liebesgebot Jesu als Tora und
als Evangelium, Zur Feindesliebe und zur christlichen und judischen Au§1egung der
Bergpredigt, in: Frankemolle, Hubert/Kartelge, Karl (Hg), Vom Urchristentum zu
Jesus, FS fiir Joachim Gnilka, Freiburg etc. 1989, 194-230. -
Weitere Schwierigkeiten der christlichen Auslegungstradition werden unten in Anm.
58 erwihnt.

157



In dieser Arbeit soll nicht nur eine Losung der Probleme gesucht werden,
sondern zunéchst einmal versucht werden, die eigentlichen Schwierigkeiten auf-
zudecken. Die erste Schwierigkeit beginnt mit der Frage, wogegen die Antithe-
sen gerichtet sind. Die klassischen Alternativen sind entweder die Tora oder die
Halacha’. Bis heute sind dies die dominierenden und sich gegenseitig konkurren-
zierenden Hypothesen®.

Vertreter der Antitorahypothese kommen in krassen Widerspruch zur Ein-
leitung der eigentlichen Antithesen in Mt 5,17-20. In diesem Vorspann betont
Jesus, dass kein Buchstaben des Gesetzes ausser Kraft gesetzt oder aufgelost
werden soll, sondern dass er im Gegenteil alle Schriften erfiillen will. Der Wider-
spruch zwischen Einleitung und Inhalt ist ein weiteres grundsitzliches Problem
der Antithesen’. Diejenigen, die versuchen, die Tora vor den Antithesen zu
schiitzen, beziehen deren Kritik auf die Halacha. Wenn Jesus mit den Antithesen
nur die Halacha zuriickweist, gibt es natiirlich keinen Widerspruch zu deren
Vorspann (5,17-20).

Doch auch dieser Ansatz stosst auf massive Widerspriiche im Matthidus-
evangelium, die allerdings leichter zu iiberhoren sind, weil sie zum Teil nicht so
nahe bei den Antithesen vorkommen oder nicht so deutlich formuliert sind. Im
Matthidusevangelium ist keine allgemeine Ablehnung halachischer Entscheidun-
gen feststellbar. Im Gegenteil, das Evangelium stimmt diesen prinzipiell zu. Je-

7 Die katholische und die freikirchliche Auslegung folgt weitgehend der Antitorahy-
pothese, die reformierte hingegen der der Antihalacha, vgl. Luz, U., Das Evangelium
nach Matthédus (Mt 1-7), EKK, Ziirich etc. 1985, 247f.

8 Die Antitorahypothese vertritt geméssigt im Sinne einer Uberbietung etwa Luz, U.,
aa0 250 (Jesus stellt “sein Wort Mose gegeniiber”), Zeller, D., aaO 304; 316f (Jesus
als Gesetzgeber) und Allison, Dale C. Jr., The New Moses, A Matthean Typology,
Edinburg 1993, 184 (“another lawgiver”). So auch Holtz, T., Ich aber sage euch,
Bemerkungen zum Verhiltnis Jesu zur Tora, in: Broer, 1. (Hg), Jesus und das jiidi-
sche Gesetz, Stuttgart etc. 1992, 135-145, 141.

Die Antihalachahypothese im Sinne, dass falsche halachische Deutungen durch rich-
tige ersetzt werden, wird etwa von Schweizer, Eduard, Das Evangelium nach Mat-
thdus, NTD 2, Gottingen 1973, 69 (1. Antithese als “Polemik gegen schriftgelehrte
Haarspaltereien”) oder Sand, Alexander, Das Evangelium nach Matthdus, Regens-
burger Neues Testament, Regensburg 1986, 110 (Antithesen gegen Deutungen, die
der Tora nicht gerecht werden) vertreten. Auch Betz, Hans Dieter, Sermon on the
Mount/Plain, The Anchor Bible Dictionary 5, New York etc. 1992, 1106-1112,
1108.

Es gibt auch differenzierte Meinungen, die explizit keiner dieser Hypothesen folgen
wollen; etwa bei Burchard, Christoph, Versuch, das Thema der Bergpredigt zu fin-
den, in: Strecker, Georg, Jesus Christus in Historie und Theologie, FS fiir H. Conzel-
mann, Tiibingen 1975, 409-432, 423. Auch Réhser, G., Jesus - der wahre “Schriftge-
lehrte”, Ein Beitrag zum Problem der “Toraverschédrfung” in den Antithesen der
Bergpredigt, in: ZNW 86 (1995), 20-33.

9 S. Niheres bei Zeller, D., aaO 302ff; er betont, dass 5,17-20 “in krassem Wider-
spruch zu 5,21-48” steht und schlégt als elegante Losung eine Parallele zu den helle-
nistischen Gesetzgebern vor, die zugleich die viterlichen Gesetze befolgt und neue
geschaffen haben, 316f.

158



sus fordert das Volk und seine Jiinger dazu auf, alles zu tun und zu halten, was die
Pharisder und Schriftgelehrten sagen (Mt 23,2f). Jesus will, dass seine Zuhorer
nicht nur den Weisungen der Tora folgen, sondern auch deren halachischen In-
terpretationen. Ebenfalls bestiitigt und bejaht Jesus explizit die halachischen
Entscheidungen der Schriftgelehrten und Phariséier zu den Zehntenbestimmun-
gen der Tora (Mt 23,23)'°,

Jesus ldsst sich in halachische Diskussionen verwickeln und argumentiert
selber halachisch. Er erklirt den Pharisiiern, weshalb er seine Jiinger am Schab-
bat Ahren ablesen lasst, indem er das Schabbatgebot durch andere Schriftstellen
aus der Tora und den Propheten interpretiert. Jesus lehnt nicht die Halacha ab,
sondern trifft manchmal eine andere halachische Entscheidung als die der Phari-
sder (12,1ff, bes. 3-5). Jesus interpretiert ebenfalls das Gesetz in der Frage, ob es
am Schabbat erlaubt sei, einen Kranken zu heilen, indem er in seiner Argumen-
tation auf die offensichtlich von den Fragenden geteilte halachische Meinung
zuriickgreift, dass es am Schabbat erlaubt sei, ein Schaf aus einer Grube heraus-
zuziehen. Indem er die rabbinische Exegese-Regel gal wachomér'! beniitzt und
a minori ad maius von der erlaubten Rettung eines Schafes auf das Heilen eines
kranken Menschen schliesst (Mt 12,91ff), begriindet Jesus seine halachische Ent-
scheidung. Die Essener wiren dieser Argumentation allerdings nicht gefolgt,
denn sie haben die Frage, ob die Rettung eines Tieres am Schabbat erlaubt sei,
klar verneint!?.

Zweimal lehnt Jesus die pharisdischen Auslegungen von Rechtssitzen der
Tora ab, ohne eine Alternative zu bieten. Er weist jegliche halachische Inter-
pretationen des fiinften Gebotes ab, weil diese fiir ihn die Erfiillung dieser Geset-
zesforderung nicht unterstiitzen und schiitzen, sondern abschwiéchen und ihr im
Wege stehen. Dagegen ruft er zur einfachen, wortlichen Gebotserfiillung (Mt
15,3-6). Aus dem gleichen Grund lehnt er jede Kasuistik zum Geltungsbereich
von Eiden ab (23,16-22).

Doch diese Ablehnung ist nur scheinbar prinzipiell gemeint. Die Schiirfe
dieser Worte ist in der Situation begriindet. In diesen Gesetzesinterpretationen
sieht Jesus einen Missbrauch und eine Einschrinkung der Tora. Er verwirft sie in
polemischer Absolutheit. Doch Jesus gibt nicht nur halachische Interpretationen
zu anderen Weisungen des Gesetzes, sondern interpretiert sogar diese beiden
Gebote, indem er an anderer Stelle dennoch das Gebot, Vater und Mutter zu eh-
ren, einschréankt (Mt 10,37) und diese Einschrinkung auch praktiziert (Mt 12,46-
50), und indem er die Heiligkeit der Eide mit einem zusitzlichen, verschiirfenden

10 Soauch Sanders, E. P., Jewish Law, from Jesus to the Mishnah, London/Philadelphia
1990, 48.

11 Vgl. Bacher, W.,aa0O I, 172-174; 11, 189-190. S. auch Flusser, David,.“De':n Alten.ist
gesagt”, Zur Interpretation der sogenannten Antithesen der Bergpredigt, in: Judaica
48 (1992), 35-39, 36.

12 CD 11,13f u. 16. Im rabbinischen Judentum wurde spiiter ebenfalls eine andere Ent-
scheidung festgehalten, nach der nur das Helfen, aber nicht das Retten mit eigenen
Hinden erlaubt ist, bShab 128b (Strack, Hermann L./Billerbeck, Paul, Kommentar
zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch, Miinchen 1922, 1, 629).

159



Verbot schiitzt (Mt 5,33ff"). Jesus ist nach der matthiischen Darstellung reali-
stisch und weiss, dass jegliches Gesetz auch mit praktischen Anwendungsbe-
stimmungen ausgelegt werden muss.

Nur eine einzige prinzipielle Ablehnung eines ganzen halachischen Gebie-
tes ohne direkte Alternative findet sich im Matthdusevangelium. Jesus befolgt
die Bestimmungen iiber das Hindewaschen beim Essen nicht und verwirft diese
offentlich (Mt 15,2.10f.17f£/23,25f). Jesus ist gemiss Matthéus liberzeugt, dass
diese Bestimmungen den Blick auf das Wesentliche versperren und zugleich
verhindern, die Tora zu erfiillen (15,10f; 15,17ff; 23,25f). Wahrscheinlich ist die
Praxis des Hindewaschens von diversen Gruppen iiberhaupt sehr verschieden
gehandhabt worden und hat eine nebensichliche Stellung gehabt'*. Diese Ableh-
nung bildet die Ausnahme und ist in Jesu Eifer um die Tora und in seinen herme-
neutischen Prinzipien begriindet.

Diese kurze Ubersicht hat gezeigt, dass Jesus gemiss Matthdus ein sehr dif-
ferenziertes und grundsitzlich positives Verhiltnis zur Tora und deren halachi-
schen Interpretationen hat!®. Jesus weist halachische Entscheidungen nur dort
zuriick, wo sie seiner Meinung nach der Tora nicht dienen, sondern im Wege ste-
hen, und ersetzt sie durch andere halachische Weisungen. Uberhaupt ist zu dieser
Zeit die Halacha noch sehr uneinheitlich und viel fliessender als nach ihrer
schriftlichen Fixierung in der Mischna um 200'°. Wenn also die Antithesen der
Halacha widerspriachen, stiinden sie im Widerspruch zum Tenor des Evangeli-
ums.

3. Aufnahme bekannter ethischer Traditionen in den Antithesen

Tatsichlich gibt es viele Beziige zur Tora und einiges halachisches Material
in den Antithesen. Jede Antithese wird durch einen Rechtssatz aus der Tora ein-
geleitet. Jesus unterstellt mit dem ersten antithetischen Wort auch den Bruder-
hass dem Mordverbot (Mt 5,22). Diese Ausweitung des sechsten Gebotes auf
Hass, der sich in Schimpfworten dussert, bietet jiidischen Zuhorern kaum etwas
Neues. Viele Quellen zeigen, dass nicht nur Jesus den Hass mit Mord verkniipft
hat'”. Nicht nur der Mord, sondern auch der Zorn im Herzen der Menschen, der
schliesslich als innere Ursache zum Mord fiihren kann, ist Siinde.

Mit der zweiten Antithese unterstellt Jesus den lustvollen Blick dem Ehe-
bruchverbot. Wie Jesus das Mordverbot auf die zornigen Schwimpfworte inter-

13 S. u. bei Anm. 21.
14 Vgl. Sanders, E. P., aaO 39-41.
15 Vgl. Sanders, E. P., aaO bes. 90-96.

16 Vgl. Vermes, Geza, The Gospel of Jesus the Jew, Newcastle 1981, 39; Miiller, K. H.,
Beobachtungen zum Verhiltnis von Tora und Halacha in friihjiidischen Quellen, in:
Broer, I. (Hg), aaO 105-134, bes. 105-115.

17 Vor allem in jiidischer Weisheitsliteratur: Sir 22,24, TestD 1,7f; TestS 2,11; TestSeb
4,11, Did 3,2. In rabbinischer Literatur wurde dann nicht nur der Zorn diesem Verbot
unterstellt (bYom 9b; mAv 2,11), sondern auch als Mord angerechnet, wenn jemand
einen anderen offentlich beschimte (bBM 58b).

160



pretierend ausweitet, dehnt er die Geltung des siebten Gebotes schon auf den
ersten vorbereitenden Schritt auf den Ehebruch hin aus. Diese Ausweitung ist in
den rabbinischen Quellen zwar nicht in halachischen, jedoch in haggadischen
Traditionen gut belegt'®.

Die dritte Antithese enthélt wieder eindeutig halachische Elemente. Jesus
fordert mit antithetischer Formulierung eine sehr strenge, einschrinkende Ausle-
gung der Scheidungsbestimmungen der Tora. Nur im Falle von Unzucht darf
nach ihm aufgrund dieser Erlaubnis geschieden werden (Mt 5,31f). Die Frage,
unter welchen Bedingungen die Scheidung erlaubt sei, ist ein gutes Beispiel fiir
eine halachische Frage, die von verschiedenen Gruppen unterschiedlich beant-
wortet wurde. Wihrend Hillel die Scheidung schon aus dem geringsten Anlass
erlaubte, schrinkte Schammai sie energisch ein und erlaubte sie nur aufgrund
von Unzucht. Die Essener vertraten eine dhnliche Auslegung. Die Mischna und
die Qumranfunde legen nahe, dass die Losung von Jesus keineswegs etwas prin-
zipiell Neues war'®.

Nachdem Jesus also zweimal die Geltung der Gebote ausgeweitet hat,
schmailert er hier deren Anwendungsbereich. Sowohl das eine als auch das ande-
re ist durchaus iibliche Gesetzesauslegung.

Mit den néchsten drei Worten scheint Jesus aber Torabestimmungen selber
zu widersprechen. Im Gegensatz zur Tora verbietet er zu schworen (Mt 5,33ff),
Er begriindet das damit, dass weder der Himmel (V. 34), noch die Erde (V. 35)
und nicht einmal der eigene Korper (V. 36) in der Verfiigungsgewalt des Men-
schen liegen. Deshalb kann der Mensch auch letzlich nicht fiir eine Erfiillung der
bei diesen Instanzen geleisteten Eide garantieren. Jesus verbietet, Eide abzule-
gen. Dadurch schiitzt er das Meineidverbot und das Gebot, die Geliibde zu erfiil-
len, vor jeder moglichen Ubertretung. Er zieht einen sehr engen Zaun um diese
Rechtssatze, damit sie nicht verletzt werden und sich der Mensch - der eine Ei-
deserfiillung letzlich nicht garantieren kann - durch sie nicht schuldig macht. In
rabbinischer Tradition ist es durchaus iiblich, einen schiitzenden Zaun um Gebo-
te zu bilden®. Es gibt viele kritische zeitgenossische Stimmen, die die Inflation
und den Missbrauch der Eide einddmmen wollen®'. So gibt Jesus also auch mit
der vierten antithetischen Formulierung eine in halachischer Tradition stehende
Toraauslegung. Nachdem er zuerst die Geltung zweier Gebote ausgedehnt hat,
schrinkt er nun zweimal Gebote massiv ein. Beim zweiten Mal geschieht dies so
drastisch, dass das Gebot zwar nicht ausser Kraft gesetzt ist, aber doch seine
Ubertretung verunméglicht wird.

18 Vgl. Strack, Hermann L./Billerbeck, Paul, aaO I, 298ff mit vielen Beispielen. S. a.
Biichler, A., Types of Jewish-Palestinian Piety, New York 1968, 42-48.

19 mGit 9,10; yGit 9,50d,27 (Strack, H. L./Billerbeck, P., aaO I, 313ff); 11Q Tempel
57,17-19 als Konigsrecht und vielleicht auch allgemein in CDC 4,21-5,2.

20 Vgl. Strack, Hermann L./Billerbeck, Paul, aaO I, 693 Nr. 2; 694 Nr. 3.4.

21 Vgl. die Bemiihungen der Essener (Sanders, E. P., aaO 51ff), Philos (Luz, U., aaO
282f) und die der rabbinischen Literatur (Strack, Hermann L./Billerbeck, Paul, aaO I,
328-330).

161



In den beiden letzten Antithesen lisst sich der halachisch ordnende Hinter-
grund nicht nachweisen. Hier wird Bestimmungen der Tora scheinbar wider-
sprochen. Dem Grundsatz der einfachen, ausgleichenden Vergeltung wird ein
anderes, neues Prinzip entgegengestellt?. Jesus fordert, iiberhaupt keine Vergel-
tung zu iiben (Mt 5,38ff). Er geht mit der Aufhebung des Vergeltungsprinzips
weit iiber die verbreitete Mahnung, auf Rache zu verzichten®, hinaus.

Im darauf folgenden Gebot der Nichstenliebe ist die Aufforderung, den
Feind zu hassen, nicht vorhanden. Doch die Moglichkeit fiir diese Interpretation
ist gegeben®, und die Qumranfunde zeigen, dass die Essener tatsdchlich aus-
driicklich dieser Meinung waren®. Jesus fordert demgegeniiber zur radikalen
Feindesliebe auf, welche im Nichstenliebegebot keineswegs selbstverstindlich
enthalten ist*®. In dieser Hinsicht scheint Jesus tatsdchlich der Tora zu widerspre-
chen. Weshalb widerspricht Jesus zweimal scheinbar der Tora mit den Antithe-
sen, gebraucht diese Formeln aber vorher viermal nur zur Einfithrung bereits
bekannter halachischer Entscheidungen?

4. Juridische Widerspriiche in den Antithesen

Alle bereits erwihnten Probleme konnen noch nicht gelést werden, wenn
nicht zuerst ein weiterer problematischer Aspekt offengelegt wird. Alle Gesetze
und deren praktische Ausfithrungsbestimmungen miissen mehrere Kriterien er-
fiillen. Ein Gesetz gilt generell fiir alle und muss praktikabel sein*’. Deshalb kann
eine Person aufgrund eines Vergehens angeklagt werden, aber zugleich kann
dieselbe Person gegeniiber einer anderen Person wegen desselben Vergehens
Anklage erheben. Die Erfiillung oder Ubertretung der Gesetzesbestimmung
muss wenigstens theoretisch nachweisbar und gegebenenfalls bestrafbar sein.
Wenn ein Gesetz diese Kriterien nicht erfiillt, ist es sinnlos und fiir den Richter
nicht zu gebrauchen. Die Halacha erfiillt diese Kriterien, da sie immer zugleich
religiose Norm, Gesetz und Gerichtssystem ist?.

In der ersten Antithese kommt nach der Ausweitung des Mordverbotes auf

22 Das jus talionis wird zur Zeit Jesu nicht mehr wortlich praktiziert, sondern Kompen-
sationen werden durch Geldbetrige geleistet; Daube, David, The New Testament and
Rabbinic Judaism, London 1956, 254ff; Vermes, Geza, aaO 36.

23 Vgl. Strack, Hermann L./Billerbeck, Paul, aaO I, 369.
24 Vgl. Flusser, David, “Den Alten ist gesagt”, aaO 36.
25 1 QS 1,9-10; vgl. Flusser, David, Das essenische Abenteuer, Winterthur 1994, 67f.

26 Jid. Auslegungstraditionen, die in dieser Richtung weisen, bei Strack, Hermann L./
Billerbeck, Paul, aaO I, 353-371; Nissen, A., Gott und der Ncichste im Antiken Juden-
tum, 0.0. 1974, 278-329; Luz, U., aaO 307, Anm. 18-20.

27 Spiter hat etwa Maimonides diesen Gesetzesgrundsatz betont, indem er erklirte,
dass ein Gesetz nur giiltig ist, wenn es von einer Mehrheit gehalten werden kann.
Andernfalls verliert es seine Geltung wieder. Vgl. The Code of Maimonides 14, The
Book of Judges, Hershman, A. M. (Ubers.), New Haven and London 21963, 11, 2, 5-
7, 141f.

28 Vgl. Urbach, Ephraim, The Halacha, Tel Aviv 1986, 2.

162



den Zorn eine iiberraschende Wende. Obwohl Jesus seine Zuhorer vor dem Zorn
warnt, und denen schwere Strafe androht, die ihre Briider beschimpfen, verbietet
er allen, sich untereinander wegen dieses Vergehens anzuklagen. Wer einen Bru-
der hat, der etwas gegen ihn hat, soll weder untersuchen, ob der Bruder schon
dem soeben verurteilten Zorn verfallen ist, noch auf seiner eigenen, durchaus
moglichen Unschuld beharren, sondern selber alles daran setzen, um sich mit
ihm zu verséhnen (Mt 5,23-26). Jesus verbietet allen den Hass. Dennoch darf
niemand seinen Nichsten wegen moglichen Hasses anklagen, sondern muss per-
sonlich und unabhingig von der Schuldfrage alles dafiir tun, um sich mit seinem
Bruder zu versohnen. Auf der Ebene von Rechtssétzen und deren Interpretatio-
nen ist das eine absurde Forderung und fiir den Strafrichter nicht brauchbar.
Schon das erste Wort (Mt 5,21f) verldsst den gesetzlichen Rahmen. Obwohl eine
Beschimpfung gerichtlich einklagbar ist, wird sich das hochste Gericht kaum
einer solchen unwichtigen Angelegenheit angenommen haben. Die Verurteilung
zur Gehenna liegt nicht in menschlicher Kompetenz. Auch kann kein Gericht
jemanden nur wegen Zorn im Herzen verurteilen®.

Das ndchste Ansinnen von Jesus ist in dieser Hinsicht genau so grotesk.
Natiirlich beginnt jeder Ehebruch mit einem begehrenden Blick (Mt 5,27f). Doch
der Tatbestand dieses Blickes ist nicht allgemein feststellbar und. somit auch
nicht anklagbar und bestrafbar. Wiirden schlechte innere Haltungen, die sich
vielleicht in Blicken dussern, rechtlich belangt oder schon nur gegenseitig iiber-
wacht, fithrte das zu endlosen Verdichtigungen und Exzessen. Die Siinde des
begehrenden Blicks ist weder objektiv feststellbar noch bestrafbar - im Gegen-
satz zum Verbot des Zorns, das wenigstens an Schimpfworten festgemacht wer-
den kann. Nur der Einzelne kann sich selber dieser Forderung stellen®®. Der Spre-
cher ist sich dieser Spannung voll bewusst und betont sie zusétzlich, indem er zur
Selbstbestrafung aufruft (Mt 5,29f)*!.

Jesus sprengt auch mit der dritten Forderung den gesetzlichen Rahmen.
Obwohl die Einschriankung der Scheidungsmoglichkeiten in halachischer Tradi-
tion steht, begriindet sie Jesus mit einer juristischen Absurditét. In biblischer
Tradition entehrt Ehebruch die von Gott gegebene Heiligkeit Israels (Dtn 22,21).
Ein Ehebrecher, beziechungsweise hier eine Ehebrecherin, begeht eine Schandtat.
Die Schuldige muss gesteinigt werden. In diesem Kontext sagt Jesus zuerst, dass
eine entlassene Frau bei ihrer Wiederverheiratung zur Ehebrecherin wird. Den
Zuhorern wird klar sein, welche Strafe diese Frau erwarten wiirde. Doch im glei-
chen Wort nimmt Jesus die Schuld von der Frau weg und legt sie ganz auf ihren

29 Vgl. Friedlander, Gerald, The Jewish Sources of the Sermon on the Mount, New Y ork
1969 ('1910), 43f.

30 Parallele Forderungen befinden sich deshalb auch nicht in der Halacha sondern in der
Haggada. Sie sind “Auslegungen, die erbaulich-homiletisch dem tieferen sittlichen
Gehalt des Gebotes gerecht zu werden sich bemiihen”, Strack, Hermann L./Bil-
lerbeck, Paul, aaO I, 298ff.

31 Solche Ubertreibungen des Derasch gibt es auch in rabbinischen Erlduterungen: In
yBer 34b wird dazu aufgefordert, sich eher in den Feuerofen zu werfen als einen
anderen 6ffentlich zu beschdmen.

163



ersten Ehemann. Er veranlasst durch ihre Entlassung, dass sie Ehebruch beginnt
und wird wohl als Verursacher dieser Schandtat keine geringere als die fiir Ehe-
bruch zustehende Strafe erwarten miissen. Wer sollte das “Vergehen” der Frau
vor Gericht einklagen: Der Ehemann, der die Ursache des Verbrechens ist? Der
neue Ehemann, der ebenfalls als Ehebrecher bezeichnet wird? Im Gegensatz zu
den mosaischen Gesetzen, die wirklich auf richterlicher Ebene angewendet wer-
den konnen, da jeweils klar ist, wer Kldger und wer Angeklagter ist, und die so
nicht nur die Heiligkeit des Landes sondern auch die Heiligkeit der Gottesbezie-
hung des Volkes schiitzen, kime ein Richter mit den Anweisungen von Jesus in
arge Schwierigkeiten. Wenn Jesus die Halacha so verschérfen wollte, hitte er
einfach die Wiederverheiratung als Ehebruch bezeichnen und verbieten miissen.
Doch das macht er nicht. Er verbietet trotz der negativen Wertung die Wieder-
verheiratung nicht, sondern setzt sie - wenigstens fiir die Frau® - als notwendige
Konsequenz einer Scheidung voraus (poiein) und macht fiir diese Siinde vor al-
lem den ersten Ehemann verantwortlich. Jesus will weder eine halachische Wei-
sung noch ein neues Gesetz geben, sondern er fordert den Ehemann mit diesen
zugespitzten, pardnetischen Worten dazu auf, Gott in seiner Beziehung zu seiner
Ehefrau zu heiligen. Der Kontext zeigt, dass diese Heiligung durch Liebe zur
Ehefrau realisiert wird (Mt 5,43ff; 22 36ff).

Ehebruch ist aber nicht nur Siinde gegen Gott, sondern auch auf zwischen-
menschlicher Ebene ein Vergehen. Der Ehebruch der Frau raubt dem Mann die
Ehre®. Die Ehre ist in der Antike ein noch viel wichtigeres Rechtsgut als heute.
Ein Ehebruch, der nicht an die Offentlichkeit gelangt, muss nicht vor das Gericht
fithren, sondern kann trotz den mosaischen Gesetzen etwa durch eine heimliche
Entlassung geregelt werden (Mt 1,19). Doch wenn der Ehebruch offentlich be-
kannt geworden ist, muss der Mann seine Ehre durch eine Anklage schiitzen. Da
dem Mann die Polygamie nicht grundsatzlich verboten ist, und einer Frau kaum
eine eigene unabhingige Ehre zugestanden wird, kann ein Mann die Ehe nur
gegeniiber einem anderen, verheirateten Mann brechen, wenn er sich mit dessen
Ehefrau einlisst. So meinen die Worte Jesu in letzter Konsequenz, dass derjeni-
ge, der seine Frau entldsst, sich selber seiner Ehre beraubt, und wer eine solche
heiratet, die Ehre desjenigen zerstort, der sie entlassen hat. Wenn diese Forde-
rung von Jesus vor Gericht angewendet wiirde, entstiinde nun auch auf der zwi-
schenmenschlichen Ebene die widerspriichliche Situation, dass sich der Mann
selber anklagen miisste, weil er am Raub seiner Ehre Schuld ist, oder er wire

32 In der matthdischen Fassung wird die Schuldfrage der Frau, die durch ihren Mann
zum Siinder gemacht wird, eigentlich gar nicht behandelt. Allerdings wird der neue
Ehemann auch als Ehebrecher verurteilt. Wihrend die unterschiedlichen Versionen
von Mt 5,32 und Mk 10,11 textkritisch gut belegt sind, folgen in Mt 19,9 wichtige
Textzeugen der matthdischen, andere eher der markinischen Version. Die Annahme,
dass hier urspriinglich die Version von Mt 5,32 stand und unter Einfluss von Mk
gedndert wurde, ist wahrscheinlicher, nicht zuletzt weil Mt sein Evangelium sehr
sorgfiltig geplant hat (gegen Nestle, E./Aland, K. et al (Hg), Novum Testamentum
Graece, Stuttgart 271993).

33 Vgl. Kloppenborg, John S., Alms, Debt and Divorce: Jesus’ Ethics in their Mediter-
ranean Context, in: Toronto Journal of Theology 6 (1990), 182-200, 194.

164



durch Heirat fiir die Entehrung eines Anderen verantwortlich, obwohl dieser zu-
gleich der Schuldige wire, weil er seine Frau entlassen hat*. Ein solches Gesetz
wire keinesfalls praktikabel®. In diesem iibertrieben formulierten Gebot steckt
also folgende, positive Aufforderung: Der Mann soll seine Ehefrau lieben; so
heiligt er nicht nur den Namen Gottes, sondern schiitzt und vermehrt seinen eige-
nen, guten Ruf.

Mit dem nichsten antithetischen Wort verbietet Jesus jeglichen Eid (Mt
5,33-37). Matthidus zeigt erst viel spiiter in seinem Evangelium den Hintergrund,
der offensichtlich zu diesem Verbot gefiihrt hat (Mt 23,16ff). Durch missbriauch-
liche Anwendungsbestimmungen wird die unbedingte Eiderfiillungspflicht der
Tora untergraben. Jesus gibt eine polemische Alternative fiir die Halacha der
“blinden Fiihrer”. Der Vergleich zwischen diesen beiden Stellen lésst allerdings
Zweifel aufkommen, ob das Eidverbot trotz der absoluten Formulierung wirk-
lich als allgemeingiiltiges Gesetz gemeint ist. Im Weheruf scheint die implizit
geforderte Alternative zu den kritisierten Interpretationen nicht der Eidverzicht,
sondern die unbedingte Erfiillung der Eide zu sein, unabhingig davon, bei wem
oder was sie geleistet worden sind™.

Die beiden letzten Antithesen zeigen ebenfalls, dass sie auf gesetzlicher
Ebene nicht zu fassen sind und keinen Sinn machen wiirden. Die Forderungen
nach radikalem Rechtsverzicht und nach Feindesliebe sind Appelle an jeden Ein-
zelnen, die aber keine Partei im Ernstfall vor Gericht von der anderen Seite for-
dern konnte (Mt 5,31-48). Sie sind auf juristischer Ebene unbrauchbar. Bei der
letzten Antithese wird ausdriicklich darauf hingewiesen, dass sie gerade nicht als
allgemeingiiltiges Gesetz verstanden werden kann, sondern dass diese Forde-
rung gerade nicht fiir die “Zo6llner” und “die aus den Nationen” bestimmt ist (Mt
5,46f).

Zusammenfassend ist festzustellen, dass nur die beiden letzten Antithesen
anscheinend gegen Rechtssitze der Tora gerichtet sind. Die anderen vier legen
die Tora in halachischer Tradition aus, indem die ersten zwei die Geltung von

34 In Mk 10,11 ist die Perspektive anders: Wer sich von seiner Frau trennt und eine
andere heiratet, bricht die Ehe seiner Frau gegeniiber. Auch das ist juristisch eine
unhaltbare Aussage, weil die Quellen dafiir sprechen, dass gegeniiber einer Frau in
diesem Sinn die Ehe gar nicht gebrochen werden kann, weil einem Mann die Polyga-
mie nicht grundsitzlich verboten ist (Strack, Hermann L./Billerbeck, Paul, aaO I,
297) und die Gesellschaft einer Frau gar keine eigene Ehre zuspricht, die geraubt
werden konnte. Jesus gibt mit dem Vers keine legalistische Anweisung, sondern for-
dert pardnetisch und hyperbolisch, dass der Frau die gleiche Ehre wie den Ménnern
gegeben wird (Kloppenborg, J. S., aaO 195f).

35 Etwa Luz vertritt eine juristische Auslegung, da das Scheidungsverbot rechtlich
durchsetzbar ist, Luz, U., aaO 272. Doch die hyperbolische Zuspitzung dieser Worte
schliesst - wie gezeigt - eine juridische Auslegung aus. Auch Paulus konnte dieses
Herrenwort nur in einen rechtlichen Grundsatz verwandeln, indem er die Worte liber
den Ehebruch nicht einbezog (1 Kor 7,10f).

36 Nach Lukas hatte weder die Urgemeinde noch Paulus Hemmungen, Geliibde abzule-
gen (Apg 18,18; 21,23f).

165



Geboten ausweiten, die dritte und die vierte deren Geltung hingegen einschrin-
ken. Der Inhalt dieser gesetzlichen Anwendungsbestimmungen ist keineswegs
originell und einzigartig im Vergleich zu anderen jiidischen Quellen. Es bleibt
deshalb unbegreiflich, weshalb sie mit den scharfen, antithetischen Worten ein-
gefiihrt werden. Zusitzlich hat sich gezeigt, dass alle Antithesen auf der legisla-
tiven Ebene in Widerspriiche und innere Unmdglichkeiten fithren und offenkun-
dig nicht so verstanden werden konnen. Diese Ritsel konnen nur gelost werden,
wenn die Antithesen nicht nur unter formalen Gesichtspunkten untersucht wer-
den, sondern auch danach gefragt wird, was bei einer antithetischen Formulie-
rung inhaltlich geschieht.

5. Die Wahrheit im Widerspruch

Die nichste formale Parallele zu den “ich aber sage euch”-Worten findet
sich bei Matthaus (und Lukas) in der Geschichte von Johannes dem T#ufer. Er
fordert die Pharisder und die Sadduzier, die zur Taufe gegkommen sind, mit fol-
genden Worten auf, Werke zu tun, die der Busse wiirdig sind:

“Bringt nun der Busse wiirdige Frucht; und denkt nicht, bei euch selbst zu
sagen: Wir haben Abraham zum Vater; denn ich sage euch, dass Gott dem Abra-
ham aus diesen Steinen Kinder zu erwecken vermag.” (Mt 3,8; par Lk 3,8)

Dem egé de legé hymin der Bergpredigt steht hier ein unbetonteres legd gar
hymin entgegen. Johannes gebraucht diese Worte in ganz besonderen Umstéin-
den. Er ermahnt - wie die Propheten - Menschen dringend zur Umkehr. Durch
seine Antithese versucht er einen moglichen Einwand, der die Umkehr gefihr-
den konnte, von vornherein zuriickzuweisen. Die ganze Gesprichssituation ist
sehr zugespitzt. Doch die Worte von Johannes diirfen nicht so verstanden wer-
den, als ob er ihren Anspruch auf die Abstammung von Abraham und die damit
verbundenen Privilegien grundsitzlich bestritte. Diese sind fiir ihn unhinterfrag-
bare Gegebenheiten. Doch indem der Taufer auf die Allmacht Gottes hinweist,
der, wie er sie zu Nachkommen Abrahams gemacht hat, dies auch mit jedem
Stein tun konnte, gibt er dem Abstammungsanspruch einen anderen Stellenwert
in dem sowohl von ihm als auch von den Horern geteilten Wertsystem. Johannes
ordnet durch seine Antithese die Bedeutung der gehorsamen Lebensfithrung radi-
kal dem Wert der Abstammung vor. Er widerspricht also nicht ihrem Abstam-
mungsanspruch, sondern klért und interpretiert ihn dahingehend, dass die Abstam-
mung nur einen Wert hat, wenn sie mit guten Taten verkniipft ist. Die Antithese
widerspricht also nicht etwas Gegebenem, sondern bestitigt es interpretierend.

Die Antithese dieses “letzten Propheten” ldsst nach dhnlichen Worten bei
den Propheten fragen. Inhaltlich - nicht formal - fiihrt der Weg etwa zur prophe-
tischen Kultkritik. Der Vergleich dréngt sich auf, nicht nur wegen ihres antithe-
tischen Charakters®, sondern auch weil die moderne Forschung im Gegensatz

37 Vgl. Eichrodt, Walther, Theologie des Alten Testaments, Leipzig 1933, Bd. 1, betont

schon, dass das scharfe “Entweder - Oder” der Propheten zu Kult und Ethik in der

" Rhetorik ihrer Situation begriindet sei und nicht absolut, d.h. wortlich verstanden
werden diirfe, da es keine Kultkritik an sich biete (I, 193ff).

166



zur fritheren daraufhin tendiert, ihr die kultkritische Absicht abzusprechen®.

So sagt Jesaja als Wort des Herrn, dass Gott an den Opfern kein Gefallen
hat. Uberhaupt ist der ganze Kult fiir ihn ein Greuel (Jes 1,10-14). Sogar Gebete
kann er nicht ausstehen (1,15). Der Grund liegt nicht darin, dass Jesaja sich fiir
einen Gottesdienst ohne Opfer - und auch ohne Gebet - einsetzt, sondern er ord-
net den ethischen Gehorsam dem Kult vor (1,16f). Obwohl er in gewissen Sitzen
scheinbar den Kult absolut und definitiv verwirft, zeigt der Zusammenhang, dass
dieser Gottesspruch keineswegs die Institution des Opfer- und Gebetsgottesdien-
stes in Frage stellt, sondern ihr nur ein anderes Gewicht gibt. In antithetischer,
scheinbarer Negierung dieser letztlich von Gott eingesetzten und gewollten In-
stitution tritt er dem Missbrauch derselben entgegegen und gibt ihr die von Gott
gewollte Stellung zuriick. Die sogenannte Kultkritik ist gar keine Kritik des Kul-
tes, sondern eine ethische Kritik, wie auch schon die Einleitung der Perikope
zeigt, wo die Zuhorer in Anspielung auf ihre Moral als Volk von Sodom und
Gomorra angesprochen werden (1,10). Jesaja verheisst kurz darauf die Volker-
wallfahrt zum jerusalemer Tempel (2,3). Die absolut formulierte Negierung des
Kultes soll diesen richtig interpretieren und vor Missbrauch schiitzen. Die anti-
thetische Negierung ist rein rhetorisch bedingt. Auch diese prophetische Antit-
hese widerspricht nicht Gegebenem, sondern bestitigt es interpretierend.

In Jes 66,1 wird der Tempel kritisiert und kurz darauf der ganze Opferkult
vom Tieropfer iiber das Speiseopfer bis zum Riuchern mit harten Worten ver-
worfen (66,3). Doch sogleich erscheint der Tempel wieder in positiver Bedeu-
tung als Sitz des gottlichen Richters (66,6), und ebenso wird die Darbringung der
Speiseopfer wieder gelobt (66,20). Auch hier wird trotz den harten, kultkriti-
schen Worten die Institution des Kults keineswegs kritisiert, sondern nur die
ethischen Frevler, die diesen als Schutz vor Strafe fiir ihre Vergehen verstehen
(66,2.4). Ebenfalls verwirft Jeremia vor den Ohren der Gesetzesbrecher (6,19)
anscheinend den Opferkult (6,20), obwohl derselbe Prophet dessen Wiederein-
fiihrung als Verheissung proklamieren kann (Jer 17,26). Amos und Hosea wollen
mit harten Worten, die den Opfergottesdienst der Israeliten scheinbar verwerfen,
sich nicht fiir eine andere Art von Gottesdienst stark machen, sondern das mora-
lische Benehmen ihrer Zuhorer kritisieren (Hos 5,5ff; 6,6; Amos 5,21-24).

Die prophetischen Antithesen zum Tempel- und Opferkult sind rhetorische
und polemische Mittel, um diejenigen, die Unrecht tun und sich durch die Teil-
nahme am Kult gerechtfertigt fiihlen, aus ihrer falschen Sicherheit herauszureis-
sen. Obwohl die Propheten, durch die Umstinde genotigt, den Opferkult schein-
bar absolut verwerfen, wird dieser im Gesamtzusammenhang dieser Worte we-
der kritisiert noch verworfen, sondern geschiitzt und bestitigt. Schliesslich wird
schon von Samuel das Wort iiberliefert, dass Gehorchen besser als Schlachtopfer
ist (1 Sam 15,22).

38 Vgl. Schwartz, D. R., Priesthood, Temple, Sacrifices, Jerusalem 1979 (unveroffent-
licht), 63; Freeman, Hobart E., An Introduction to the Old Testament Prophets, Chi-
cago *1979, 41ff; Anderson, Gary A., Sacrifice and Sacrificial Offerings, The An-
chor Bible Dictionary 5, New York etc. 1992, 870-886, 882. Vgl. auch die neueren
Kommentare zu den einschldgigen Texten, etwa Stuart, Douglas, Word Biblical
Commentary, Hosea-Jonah, Waco 1987, 351-356, zu Amos 5,18-27.

167



Offensichtlich sind solch rhetorisch bedingte Antithesen ein geeignetes Mit-
tel, um dasjenige, was sie scheinbar verwerfen, in Wahrheit vor Missbrauch zu
schiitzen, tiefer auszulegen und in ein Wertsystem (wieder) richtig einzuordnen.
Der Sitz im Leben solcher Antithesen wird vor allem im parédnetischen Kontext
zu suchen sein.

Tatsdchlich sind solche antithetische Predigten in der rabbinischen Literatur
zu finden. In der Mischna Ta‘anit 2,1 wird ein Fasttagsritual beschrieben. Nach-
dem alle Asche auf ihr Haupt gestreut haben, soll der Alteste unter ihnen mit
folgenden Worten predigen: “Unsere Briider, nicht steht geschrieben von den
Minnern Ninives: und Gott sah an ihr Bussgewand und ihr Fasten, sondern: Und
Gott sah an ihre Taten; denn sie kehrten um von ihren bosen Wegen [Jon 3,10]!
Und was sagt man in der Uberlieferung dazu? Aber zerreisst eure Herzen und
nicht eure Kleider [Joel 2,13]"%. In dieser Kurzpredigt finden sich mehrere Wi-
derspriiche.

Zuerst widersprechen diese Worte der gegebenen Situation. Alle haben sich
soeben als dusserliches Zeichen Asche auf das Haupt gestreut. Anschliessend
wird ihnen gesagt, dass es Gott nicht um die dusserlichen Zeichen geht, sondern
um gute Taten, und dass Gott gar nicht die sichtbaren Zeichen wie etwa das Zer-
reissen der Kleider will, sondern die richtige Herzenshaltung des Menschen
sucht. Die Worte - wortlich verstanden - kritisieren und verwerfen die soeben
vollzogene Handlung als eine dusserliche. Dennoch werden sie weder vom Pre-
diger noch von den Zuhdorern so verstanden. Sie werden durch den scheinbaren
Widerspruch nur daran erinnert, dass es richtig gewesen ist, sich Asche auf das
Haupt zu streuen, dass aber diese Handlung ihren tieferen und wahren Sinn nur
erhilt, wenn sie durch die richtige Herzenshaltung begleitet ist und ihr gute Taten
folgen. Die Antithese entfaltet die eigentliche Bedeutung der Handlung.

Zugleich stellt der Prediger aber auch ein allzu wortliches Verstindnis des
Prophetenworts in Frage. Die Menschen von Ninive kehren in Sacktuch gehiillt
mit Fasten von ihren bosen Wegen zu Gott um. Obwohl keine anderen positiven
Taten als diese beiden dusseren Kennzeichen erwihnt werden, wird dem mogli-
chen und naheliegenden Verstindnis widersprochen, dass sich die “Taten”
(3,10) auf diese dusseren Handlungen beziehen. Durch diesen Widerspruch wer-
den die “Taten” als ethische Handlungen gedeutet. Es ist auch hier offensicht-
lich, dass diese Antithese nicht der Jonageschichte widerspricht, sondern den tie-
feren Sinn des Textes gegen ein mogliches, allzu wortliches Missverstindnis
schiitzen will. Das erste mogliche, wortliche Verstindnis geniigt nicht; das Pro-
phetenwort kann erst richtig verstanden werden, wenn auch sein tieferer Sinn
sichtbar wird.

Das aus dem Buch Joel zitierte Gotteswort ist selber schon antithetisch. In
Joel 2,12 fordert Gott in einer Strafrede die Umkehr, die sich in sichtbaren Zei-
chen wie Fasten, Weinen und Klagen dussert. Aber Gott will nicht das Zerreissen
der Kleider - offensichtlich als pars pro toto fiir alle dusseren Zeichen - sondern
das Zerreissen des Herzens (2,13). Auch diese prophetische Antithese wird wohl

39 Ubersetzung nach Correns, D., Die Mischna, Text, Ubersetzung und ausfiihrliche
Erklarung, Berlin etc. 1989, Il Mo‘ed, 9. Taan, 41.

168



nur meinen, dass die dusseren Zeichen ihren Wert erst durch die innere Herzens-
haltung empfangen.

Der Fastenprediger ruft also mit seinen antithetischen Worten die Fastenden
nicht dazu auf, nicht mehr zu fasten oder auf andere dussere Zeichen zu verzich-
ten, sondern deren tieferen Sinn zu sehen und thm nachzuleben.

In der jiidischen Literatur finden sich viele Anklédnge an die Antithesen der
Bergpredigt* und zwar nicht nur im Predigtkontext, sondern auch in den Diskus-
sionen der Gelehrten iiber Toraverstindnis und Gesetzesinterpretation. David
Daube hat in einem hilfreichen Aufsatz die Parallelen zwischen der matthéischen
Antitheseformel und der rabbinischen Wendung schomea‘ ani (ich konnte ho-
ren/verstehen) - amarta (aber du musst sagen) nachgewiesen®!. “Ich konnte ver-
stehen” fiihrt ein mégliches Schriftverstindnis ein. Dieses Schriftverstandnis ist
oft das auf den ersten Blick naheliegendste und wortlichste. Die Wendung “aber
du musst sagen” widerspricht diesem Verstindnis und will eine tiefere Ausle-
gung des Sinnes geben*. Indem etwa dem naheliegendsten wortlichen Verstéind-
nis widersprochen wird, 6ffnet sich die Tiir zu einem tieferen Verstindnis der
Schriftstelle. Diese Ausdrucksweise will die alte Meinung weniger wegfegen als
entfalten®. '

Die engste formale Parallele zu den Antithesen der Bergpredigt findet sich
in Mt 15,4ff. Sie dient Matthéus als Beispiel fiir eine misslungene Torainterpre-
tation der Kontrahenten von Jesus. In V. 4f zitiert Jesus das Gebot und dessen
Auslegung durch seine Kontrahenten. Anstelle des “es ist gesagt” wird das Ge-
bot, Vater und Mutter zu ehren, direkter mit “Gott hat geboten und gesagt” einge-
leitet (Mt 15,4). Die einschriinkende, halachische Interpretation dieses Gebotes
wird nun anstatt durch egd de legd hymin mit hymeis de legete eingeleitet (Mt
15,5). Jesus verwirft im Anschluss daran die einschrinkende Auslegung des
fiinften Gebotes, weil sie fiir ihn die Weisung Gottes ungiiltig macht (Mt 15,7).
Als direkte Parallele zu Mt 5,31f (ohne egd) muss Mt 19,8f betrachtet werden.
Obwohl Jesus scheinbar Mose widerspricht, hebt er die Scheidungserlaubnis
keineswegs auf, sondern interpretiert sie nur sehr einschriinkend von der Schop-
fungsgeschichte her (Gen 2,24).

Zusammenfassend kann festgestellt werden, dass Antithesen eine dusserst
wirksame rhetorische Figur sind, die sich besonders in der prophetisch-parineti-
schen Tradition feststellen ldsst. Sie hat aber auch mehr akademisch ausgerichte-
te Lehrdiskussionen beeinflusst. Ein Redner kann mit dem scheinbaren Wider-
spruch gegen eine meistens gottgegebene Institution die Zuhorer zu einem tiefe-
ren Verstiandnis von dieser fithren. Die Antithese hat in diesem Zusammenhang
drei mogliche Funktionen. Erstens kann sie einen neuen Verstehenshorizont auf
dem Fundament des naheliegenden und bekannten er6ffnen. Zweitens kann sie
einem drohenden Missverstindnis entgegentreten. Schliesslich wehrt sie in ihrer

40 Ubersicht bei Luz, U., aaO 247.
41 Vgl. Daube, David, aaO 55ff.
42 Vgl. aa0O 56f.

43 Vgl. aaO 60.

169



schirfsten Form einem bereits vorliegenden und praktizierten Missverstidndnis.
Sie widerspricht dem Gegebenen nur scheinbar; tatsidchlich fordert und schiitzt
sie es.

Indem nun dieser Befund auf die Antithesen der Bergpredigt angewendet
wird, soll gezeigt werden, dass keine der Tora und auch nicht prinzipiell der
Halacha widerspricht, sondern dass sie hinter der notwendigen und vorausge-
setzten legalistischen Interpretation eine neue, tiefere Verstehensebene er-
schliessen will.

6. Die Radikalisierung der Gebote durch das Liebesgebot

Die erste Antithese bezieht sich auf das sechste Gebot. Das Mordverbot
wird mit der “egd de legé hymin”-Formel auf das Verbot des Zornes als innerer
Ursache, der sich juristisch etwa an verbalen Beschimpfungen nachweisen lisst,
halachisch ausgeweitet (Mt 5,21f). Diese Ausweitung ist in jiidischen Quellen
gut belegt. Jesus sagt nichts so Originelles, das die antithetische Einfiihrung er-
kldren konnte. Doch mit den folgenden Sétzen wird der legale Rahmen gesprengt
und eine neue Ebene der Torainterpretation eingefiihrt. Jesus fordert die Zuhorer
auf, den Nichsten, der einem feindlich gesinnt ist, gegen alle Logik der gesetzli-
chen Interpretationsebene nicht wegen mutmasslichen Hasses anzuklagen, son-
dern im Gegenteil selber sofort alle nur moglichen Schritte zu unternehmen, um
die Versohnung zu ermdéglichen (Mt 5,23-26).

Offensichtlich denkt Jesus nicht daran, das sechste Gebot aufzuheben und
auch nicht dessen rechtliche Auslegung. Er unterstiitzt die halachische Auswei-
tung des Gebotes auf den Hass, und fordert, dass derjenige, der seinen Bruder
beschimpft, dem Gericht zugefiihrt wird. Offensichtlich geht es Jesus aber nicht
um die gesetzliche Ebene der Toraauslegung, sondern er setzt diese als gegeben
und notwendig voraus. Er weist auf eine zweite, weniger wortliche Verstehens-
und Forderungsebene der Tora hin. Es geniigt nicht, den Rechtssitzen der Tora
nur rechtlich nachzuleben. Jeder soll selber fiir sich Forderungen nachleben, die
iiber das Prinzip der Gegenseitigkeit hinausgehen und vor Gericht nicht gefor-
dert werden konnten. Die rechtlich iiberpriifbare Ebene soll eingehalten, aber
zusitzlich durch weitergehende Handlung iiberboten werden. Die Erfiillung die-
ser pardnetischen Forderungen ist nicht freiwillig oder beliebig, sondern - wie
die gesetzliche Anwendung - der in der Tora geoffenbarte Wille Gottes. Wer
nicht nach dieser zweiten Verstindnisebene handelt, dessen Opfer sind Gott
nicht wohlgefillig, und er verfillt dem Gericht des Hochsten, unabhéngig davon,
ob er de jure schuldig ist oder nicht.

In der zweiten Antithese wird das siebte Gebot des Dekaloges auf den be-
gehrlichen Blick als erste Ursache des eigentlichen Ehebruches ausgeweitet. Da
innere Herzenshaltungen aber fiir den Strafrichter belanglos sind, wird auch hier
die halachisch gesetzliche Ebene verlassen. Dadurch wird diese nicht etwa zu-
riickgewiesen, sondern im Gegenteil die Auslegung des Gebotes mehr ver-
scharft, als das auf formal juristischer Ebene moglich ist. Solche, die halachische
Interpretationsebene iibersteigende Radikalisierungen eines biblischen Rechts-
satzes finden sich auch in haggadischen Interpretationen gerade etwa im Zusam-

170



menhang mit dem siebten Gebot. Auch fiir die Rabbinen gab es nicht nur die
halachische Interpretationsebene der Tora. Somit ist es schwierig zu beweisen,
dass diese Worte von Jesus etwas Besonderes waren. Das Originellste wird wohl
sein, dass Jesus seine juristisch nicht praktizierbare Forderung zusitzlich unter-
streicht, indem er der rechtlichen Erfahrungsweisheit “wo kein Richter, da kein
Kldger” zuvorkommt, und seine Zuhorer pardnetisch zugespitzt dazu aufruft,
sich um des Himmelreiches willen auf dieser tieferen Auslegungsebene selber
zum Kléger, zum Richter, ja sogar zum Scharfrichter zu machen und im Falle
einer Ubertretung schwerste Strafen iiber sich selber zu verhiingen (Mt 5,29f).
Auch diese Antithese will die rechtliche Anwendung des Toragebotes keines-
wegs aufheben, sondern zusétzlich dessen Sinn auf eine nur individuell prakti-
zierbare Ebene ausweiten.

Mit der dritten Antithese wird die Scheidungserlaubnis drastisch einge-
schrinkt und nur aufgrund von Unzucht erlaubt. Jesus verwirft nicht die Schei-
dungserlaubnis der Tora, sondern interpretiert diese Satzung halachisch wie
Schammai und die Essener und wehrt damit etwa der Auslegung Hillels. Er sagt
auf Gesetzesebene nichts Neues oder Unerwartetes. Die antithetische Wendung
scheint unpassend zu sein. Doch wiederum geht es Jesus nicht um die legale
Auslegung, sondern um den dahinterliegenden noch grosseren Anspruch der
Tora an die gesetzlich nicht zu regulierende, personliche Ethik. Jesus behauptet
rhetorisch zugespitzt, dass, wer seine Frau entlisst, sie dazu veranlasst, die Ehe
mit thm zu brechen; damit entheiligt er den Namen Gottes und entehrt sich selbst.
Der Mann soll nicht nur auf die rechtliche Moglichkeit der Scheidung so weit
wie moglich verzichten, sondern - positiv ausgedriickt - seine Frau so lieben, als
ob es dabei allein um die Heiligkeit Gottes und um seine eigene Ehre ginge.

Nachdem Jesus die Befolgung des gesetzlich nicht zu fordernden ethischen
Anspruchs der Tora zuerst damit motiviert hat, dass Gott dessen Erfiillung sogar
wichtiger ist als die Darbringung der Opfer und dass, weil dieser so wichtig ist,
sich jeder selber zum Klédger und Richter werden soll, wird nun als dritte Motiva-
tion ausgerufen, dass nur, wer auch diesem tieferen Anspruch der Tora gerecht
wird, seine eigenen Interessen wie etwa seine Ehre schiitzt.

Gemiss Mt 22,34-40 will Jesus die ganze Tora und die Propheten vom Dop-
pelgebot der Gottes- und der Néchstenliebe her auslegen. Offensichtlich dringt
ihn dieser hermeneutische Schliissel bei der Scheidungserlaubnis dazu, der abso-
lut einschriinkenden halachischen Tradition zu folgen. Doch mit den Ehebruchs-
worten geht Jesus noch einen Schritt weiter und postuliert, dass sogar hinter dem
wortlichen gesetzlichen Verstiandnis der Scheidungserlaubnis implizit das Gebot
steht, seine Frau zu lieben wie sich selbst. Die Stilfigur der Antithese eignet sich
fiir eine so gewagte Auslegung sehr.

Parallel zu anderen zeitgendssischen Stromungen, die die Inflation der Eide
einddmmen wollten, verbietet Jesus pardnetisch zugespitzt jeden Eid (Mt 5,33-
36). Doch im letzten Satz wird die Auslegung des Toragebotes von der halachi-
schen Ebene mit ihrer radikalen Einschrinkung auf die Ebene der individuell
zusitzlichen ethischen Moglichkeiten gesteigert. Obwohl auf Eide ganz verzich-
tet werden sollte, miissen alle Worte wahr wie Eide sein. Wegen der Abhéngig-
keit von Gott kann der Mensch die Erfiillung seines Wortes letztlich nicht garan-

171



tieren; dennoch soll jedes Wort alle anderen Qualititen eines Eides haben. Hinter
dem juristisch durchsetzbaren Verbot falscher Eide*, liegt der jeweils nur per-
sonlich zu realisierende Anspruch Gottes an den Menschen, immer wahr zu re-
den®.

Mit der fiinften Antithese will Jesus sicher nicht den Strafrichter davon
iberzeugen, nicht mehr nach dem Prinzip der ausgleichenden Gerechtigkeit
durch massvolle Strafen oder Entschédigungen zu richten. In der parinetischen
Forderung von Jesus wird das Talionsrecht eigentlich gar nicht angetastet. Es gilt
immer noch “Backe um Backe”. Doch der Geschédigte soll in radikaler Nich-
stenliebe nicht nur den Schlag auf die Backe einstecken, sondern zusitzlich be-
reit sein, die andere Backe hinzuhalten und so die dem Gegner zustehende Strafe
auf sich zu nehmen oder dessen Entschddiungspflicht selber nachzukommen.
Auch wenn das Toragebot auf der legalen Ebene regulierend wirken muss, soll es
auf der personlichen Ebene als Anleitung zur kompromisslosen Liebe dienen.

Die letzte Antithese nimmt nicht nur auf das Gebot der Nichstenliebe, son-
dern auch auf eine gesetzlich mogliche, wenn auch extreme Auslegung dessel-
ben Bezug. Die Antithese will das Gebot vor dieser Auslegung schiitzen und
zugleich dessen Sinn iiber den gesetzlichen Kontext hinaus sichtbar machen.
Hinter dem wortlichen Verstdndnis des Gebots der Nachstenliebe steht der gott-
liche Anspruch, auch die Feinde zu lieben und fiir sie zu beten (Mt 5,43f). Als
letzte Motivation dafiir, nicht nur die gesetzliche Ebene der Tora, sondern auch
ihren noch schirferen personlichen Anspruch zu befolgen, wird in hyperboli-
scher Zuspitzung proklamiert, dass, wer nicht auch auf dieser Ebene lebt, sich
iiberhaupt nicht von den Zollnern und Heiden unterscheidet (Mt 5,45-47)%. Das
hochste Handlungskriterium ist das vorbildliche Verhalten Gottes®’.

7. Das Liebesgebot als hermeneutischer Schliissel

Die Antithesen miissen im Kontext der biblischen und jiidischen Tradition
interpretiert werden. Die antithetischen Formulierungen der Bergpredigt sind
rhetorische Mittel; ihr Widerspruch ist keine wirkliche Kontradiktion, sondern

44 Vgl. mShev 3,7; bShev 38a.

45 Nur derjenige, fiir den die Bergpredigt ein neues Gesetz ist, kann das “ja, ja - nein,
nein” relegalisierend als Eidersatzformel verstehen; nidheres bei Gnilka, Joachim,
Das Matthdusevangelium, Teil 1, HthK, Freiburg etc. 1988, 175f; auch die Parallele
im slawischen Henoch sollte nicht iiberbewertet werden (2En 49,1[J], vgl. Charles-
worth, James H., Jesus within Judaism, New Light from Exciting Archaeological
Discoveries, New York etc. 1988, X), ist dort doch ausdriicklich vom Schworen die
Rede, in Mt wird dieses aber ausdriicklich verboten.

46 Diese Worte sind hyperbolisch zugespitzt und nicht wortlich zu nehmen, zeigt doch
5,22ff, dass Jesus die Bruderliebe iiberhaupt nicht als eine gegebene und realisierte
Tatsache betrachtet.

47 Die imitatio Dei als ethische Maxime findet sich auch in rabbinischen Schriften
(etwa: MekhY 37a; bShab 133a; Sifra 85a); Niheres bei Schechter, S., aaO 3ff. Geza
Vermes betrachtet sie sogar als Schliissel zur Religion Jesu, vgl. Vermes, Geza, The
Religion of Jesus the Jew, Minneapolis 1993, 200ff.

172



nur Mittel zum Zweck. Jesus ist nicht gekommen, die Tora oder die Propheten
aufzultsen. In den antithetischen Worten wird die Tora nirgends zuriickgewie-
sen. Im Gegenteil wird in ihnen wie im ganzen Evangelium die Anwendung der
Tora auf legaler Ebene und die daraus resultierenden erlduternden Ausfiithrungs-
bestimmungen der Halacha als notwendige und undiskutierte Grundlage voraus-
gesetzt.

Jesus will weder die Tora noch die Halacha erneuern. Er folgt in seiner ha-
lachischen Lehre meistens den schon ilteren halachischen Entscheidungen, die
mit seiner Interpretation des Liebesgebotes zu vereinbaren sind. Jesus beruft sich
auf einen biblischen Rechtssatz und erweitert dessen Anwendungsbereich oder
schréankt ihn ein, wie das von einem richtigen Gesetzeslehrer erwartet wird. Doch
die innerhalachischen Diskussionen sind nie die Hauptintention der Aussagen
und wiirden auch die betonten “ich aber sage euch”-Worte nicht erklédren, da Je-
sus damit offensichtlich auf Vorgegebenes zuriickgreift. Jesus beabsichtigt et-
was anderes. Durch den scheinbaren Widerspruch will er in prophetischer und
auch rabbinischer Tradition eine zweite, tiefere Ebene aufzeigen. Die Rechtssit-
ze miissen zwar rechtlich interpretiert und juristisch angewendet werden, doch
fordern sie noch mehr als das.

Jedes Gebot hat eine primire, allgemeingiiltige, gesetzliche Ebene und da-
hinter eine weitergehende Handlungsaufforderung, die legal gar nicht eingefor-
dert werden kann, ohne die zwischenmenschliche Gerechtigkeit zu zerstoren.
Doch der Mensch kann sich selber mehr abverlangen, als es dem Strafrichter
moglich ist. Die Antithesen weisen so auf eine weniger wortliche Verstehens-
und Forderungsebene hin, die aber in der Tora implizit vorhanden und gefordert
ist.

Den hermeneutischen Schliissel Jesu fiir eine solche Exegese bildet das fiir
ihn die Tora und die Propheten zusammenfassende Doppelgebot der Liebe (Mt
22,34-40). Auf dem Boden der legalen Auslegung und Anwendung etwa im
Gerichtshof ruft jedes Gebot zur dariiber hinausgehenden, bedingungslosen
Nichstenliebe auf*. Jesu Umgang mit der Scheidungserlaubnis zeigt dies bei-
spielhaft. Auch dieses Gebot hiingt an dem Doppelgebot, und seine halachischen
Erlduterungen miissen von dort her entfaltet werden. Deshalb folgt Jesus den
Traditionen, die diese Erlaubnis radikal einschrinken. Durch die antithetische
Rhetorik gelingt ihm die Schlussfolgerung, dass in der Tiefe dieser gesetzlichen
Bestimmung der Tora die positive Aufforderung an den Mann steckt, seine Frau
so zu lieben wie sich selber und ihr Wohlergehen zu schiitzen, als ob es um Hei-
ligkeit Gottes und um die eigene Ehre ginge®.

Auch ersetzt das Liebesgebot keineswegs das rechtliche Prinzip der Vergel-

48 Vgl. etwa Kuhn, der darauf hinweist, dass die ganze Bergpredigt vom Liebesgebot
her verstanden werden muss, 204. Allerdings fiihrt das nach seiner Meinung in der
Praxis zu einer Reduktion und Konzentration der Tora, 211.

49 In der rabbinischen Tradition finden sich etwa Erweiterungen der Geltungsbereiche
von Geboten, weil man ihnen das Heiligkeitsgebot als oberstes Ziel vorordnete und
dieses als hermeneutischen Schliissel gebrauchte, vgl. Schechter, S., aaO 2ff (bes.
seine erkldrenden Antithesen in diesem Zusammenhang, 11).

173



tung und Wiedergutmachung, doch zeigt es, dass das Opfer einer Tat in der Liebe
so weit gehen kann, dass es freiwillig die rechtlich notwendige Vergeltung oder
Wiedergutmachung auf sich nimmt.

J Doch anders als bei Paulus, fiir den die Tora durch die Liebe erfiillt wird
(Gal 5,14; Rom 13,8), ist bei Matthius nicht die Liebe die Matrix der Toraausle-
gung, sondern die Vollkommenheit im Sinne eines vollkommenen Gesetzesge-
horsams (Mt 5,17-20). Alle Gebote miissen gehalten werden, nicht nur in ihrem
wortlichen Sinn, sondern auch in ihrem, durch das von Jesus systematisierend
zuoberst gesetzte Liebesgebot ausgelegten, noch viel radikaleren Sinn. Nach
Matthius ersetzt Jesus nicht die Gebote und Verbote der Tora mit dem Liebesge-
bot, sondern alle bleiben in Geltung, werden aber durch das Liebesgebot erst
recht radikalisiert™.

8. Jesus: Ein Prediger, kein Gesetzeslehrer

Jesus wiihlte die antithetischen Formulierungen, weil sie ein dusserst wirk-
sames Stilmittel sind. Doch leider kénnen sie auch leicht missverstanden und
sogar missbraucht werden. So konnte die opferkritische, liberale Theologie des
Protestantismus die sogenannte Kultkritik der Propheten ihres rhetorischen Kon-
textes berauben und als tatsdchliche, dogmatische Kultkritik verstehen; und an-
tinomistische und z.T. antijiidische christliche Stromungen griffen immer wieder
dankbar auf die Antithesen der Bergpredigt zuriick, indem sie sie aus ihrem in-
nertextlichen Zusammenhang herauslosten, ihrer rhetorischen Zuspitzung be-
raubten und sie faktisch gegen die Tora auslegten.

Doch die die Antithesen einleitende, programmatische Erkldrung, das Ge-
setz zu erfiillen, heisst tatsdchlich, dass hier alle seine Verstehensebenen hor-
und sichtbar gemacht und sein tiefster Sinn aufgedeckt werden soll. Die die An-
tithesen abschliessende Aufforderung, vollkommen zu sein, meint, dass nur, wer
gemiss der ganzen Tora inklusive ihrem tiefsten Gehalt lebt, wirklich vollkom-
men ist (Mt 5,48). Die Antithesen wollen in ithrem scharfen, scheinbaren Wider-
spruch zu den gottlichen Geboten, deren innersten Sinn darlegen und entfalten.

Obwohl diese Worte der Bergpredigt formal eher den antithetischen For-
meln des Lehrgesprichs gleichen, stehen sie wegen ihres rhetorisch iibertreiben-
den, absoluteren und kimpferischen Charakters eher in der prophetisch-homile-
tischen Tradition®'. Anhand der prophetischen Kultkritik wurde gezeigt, wie an-
fillig deren antithetische Worte fiir Missverstdndnisse sind. Maimonides etwa
hat auf dieses Problem der prophetischen Worte nachdriicklich hingewiesen und
sich zur Aufgabe gemacht, “die sehr dunkeln Gleichnisse zu erkléren, die in den

50 Anders zuletzt Rohser, G., aaO 22.26.

51 So auch Daube, David, aaO 58 und Vermes, Geza, aaO 199: “Jesus’ tendency to
accentuate a message by means of overstatement is ... an essential constituent of his
popular rhetoric”. Martin Hengel betont besonders, dass das “euch” der “ich aber
sage euch”-Worte den Rahmen schriftgelehrter Diskussionen bei weitem sprengt.
Allerdings will er diese Intensitit nicht in der prophetischen Tradition, sondern im
Messiasanspruch Jesu selber verankern. Zur matthidischen Bergpredigt und ihrem
jidischen Hintergrund, Theologische Rundschau 52 (1987), 327-400, 376.

174



Prophetenbiichern vorkommen, ohne dass sie als Gleichnisse ausdriicklich be-
zeichnet werden, die aber die Unwissenden und diejenigen, denen es an Uberle-
gung mangelt, nach ihrem Wortsinn auffassen, als hiitten sie keinen tieferen In-
halt. Betrachtet nun diese Gleichnisse einer, der die Wahrheit kennt, und fasst sie
wortlich auf, so wird er gleichfalls in arge Verlegenheit geraten.”*

Die Bergpredigt muss zuerst in ihrem jiidischen Kontext verstanden wer-
den. Die Antithesen zeigen, dass sie keine Gesetzgebung und auch keine halachi-
sche Diskussion ist, sondern vor allem Predigt. Die engen haggadischen Paralle-
len zur zweiten Antithese, die das Ehebruchverbot ebenfalls auf Blicke ausdeh-
nen, demonstrieren, dass auch in anderen jiidischen erbaulich-homiletischen
Texten mehr gefordert werden kann, als das auf halachischer Ebene moglich ist.
Die haggadische Interpretation halachischer Bestimmungen ist zwar nicht fiir
den Gerichtshof bestimmt, dennoch aber fiir den Einzelnen und das Volk ver-
pflichtend. Im Gegensatz zu den immer auch moglichen sogenannten “iliber die
Zeile des Gesetzes hinweg” (li-fenim mi-schurat ha-din) gehenden Handlungen,
die freiwillig sind, miissen die haggadischen Verschirfungen obligatorisch be-
folgt werden.

Jesus wendet sich in seiner Predigt gegen diejenigen, die meinen, dass mit
der bloss legalen Gesetzesbeobachtung dem in der Tora offenbarten gottlichen
Willen schon Geniige getan ist, und fordert parénetisch dazu auf, die im Zusam-
menhang mit dem Liebesgebot implizit in jedem Gebot vorhandenen, weiterge-
henden Forderungen zu befolgen.

Auf halachischer Ebene finden sich kaum Traditionen, die nicht auf die Zeit
vor Jesus und seine Bewegung zuriickverfolgbar wiren. Einiges findet sich ent-
weder bei den Essenern oder Philo, anderes gemiiss - allerdings erst spéter histo-
risch greifbaren - rabbinischen Quellen in der Schule Hillels oder Schammais.
Hier sagt Jesus kaum etwas Neues, ausser vielleicht in der Zusammenstellung
der verschiedenen Traditionen. Auf haggadischer Ebene ist die Frage viel
schwieriger zu beantworten, da es dazu viel weniger Belege in der zeitgendssi-
schen oder élteren jiidischen Literatur gibt. Wenn Jesus mit den Antithesen ver-
schiedene Toragebote in einem Gebot zusammenfasst und haggadisch ver-
schirft, ist sein Vorgehen zwar pointierter und schérfer als erwartet, doch grund-
satzlich im jiidischen Kontext zu erkldren. Auf jeden Fall ist die Volksmenge
wegen dieser zweiten Ebene so erstaunt und anerkennt Jesu Vollmacht. Jesu
Lehrvollmacht liegt darin, dass er auch im kleinsten Gebot eine radikale Liebes-
maxime entdeckt und diese verkiindigt. Matthdus streicht das vollméchtige Er-
fiillen der Tora von dem Doppelgebot der Liebe her zusitzlich hervor, indem er
im Gegensatz zu Markus (12,28-34) und Lukas (10,25-28) verschweigt, dass
auch Schriftgelehrte dasselbe Zentrum der Schrift kennen (Mt 22, 34-40).

Matthius stellt Jesus gerade nicht als Gesetzeslehrer, sondern als Prediger
dar. Als Prediger setzt er die Geltung der Tora und deren halachischer Regelun-
gen voraus. Die Schriftgelehrten und die Pharisder haben halachische Autoritit.
Ihr Urteil gilt (Mt 23,3). Jesus gesteht ihnen zu, dass sie “die Lehre Moses fort-

52 Nach der Ubersetzung von Adolf Weiss: Mose ben Maimon, Fiihrer der Unschliissi-
gen, Leipzig 1923, 5.

175



setzen und sie den Bediirfnissen der Zeit anpassen’. Jesus greift nur dort selber
in halachische Diskussionen ein, wo er das Liebesgebot als iibergeordnete Gros-
se gefihrdet sieht (15,3ff). Jesus kann mit so iibertriebenen und zugespitzten
Worten* reden, weil er zum Volk predigt und diese Worte nicht als Richter vor
Gericht in Urteile umsetzen muss.

Es gibt Indizien dafiir, dass Jesus, trotz seiner bejahenden Haltung gegen-
iiber Gericht und Halacha und obwohl er sich gelegentlich in halachische Dis-
kussionen verwickeln liess, dennoch wegen seiner radikalen Verkiindigung des
Liebesgebotes zu diesen Institutionen moéglichst auf Distanz bleibt. Er braucht
diese Distanz, um seine juristisch unbrauchbare Predigt nicht zu gefihrden, und
weil ein Gericht auf halachischer Ebene urteilen muss und seine Radikalisierun-
gen nicht beriicksichtigen kann und darf, um die Gerechtigkeit nicht zu gefihr-
den. Ist ein zwischenmenschlicher Streit vor dem Gericht angelangt, kann zwar
noch eine gerechte Losung gesucht und gefunden werden; doch zugleich ist so-
gar ein gerechtes Gerichtsurteil Zeichen dafiir, dass ein Streit vorher nicht in Lie-
be geldst worden ist. Jesus fordert, dass jeder Streit - wenn immer méglich - auch
unabhingig von der Schuldfrage gelost wird, bevor er zur richterlichen Be-
gutachtung gelangt (Mt 5,26.40). Jesus mochte eigentlich, dass alle darauf ver-
zichten, andere zu richten (7,1-5). Er weigert sich bei der Frage, ob es erlaubt sei,
dem Kaiser Steuern zu geben, eine halachische Antwort zu geben (22,15-22).
Neben den Parallelstellen bei Markus und Lukas berichtet letzterer davon, wie
Jesus sich bei einer entsprechenden Anfrage explizit geweigert hat, in einer Ver-
mogenssache eine Richterfunktion zu iibernehmen (Lk 12,13f). Das Johannese-
vangelium erzihlt - auch wenn dieser Bericht vielleicht urspriinglich nicht durch
Johannes iiberliefert worden ist -, wie Jesus sogar, als die Schriftgelehrten und
die Phariséder ihn zwingen wollten, eine Ehebrecherin zu richten, mit seiner Ant-
wort einem halachischen Urteil ausgewichen ist (Joh 8,2-11). Dennoch muss
nochmals festgehalten werden, dass Jesus das Gericht als notwendige Institution,
um das Zusammenleben zu regeln, anerkennt. Im Matthdusevangelium wird so-
gar selbst fiir die Gemeinschaft der Fkklésia eine gerichtliche Ebene eingefiihrt
und in der Apostelgeschichte (Apg 5,1-11) und auch von Paulus praktiziert (1
Kor 5,1-8).

Die Bergpredigt ist Predigt fiir die Jiinger und das Volk. Sie ist fiir den Ge-
richtshof unbrauchbar und kann vom Richter nicht angewandt werden. Sogar fiir
den Angeklagten scheint diese Weisung vor Gericht kein sinnvoller Weg zu sein.
So hilt Jesus dem Gerichtsdiener, der ihn auf die Wange geschlagen hat, nicht
die andere hin (Joh 18,22f), und Paulus, anstatt nochmals hinzuhalten, droht dem
Hohen Gericht mit gottlicher Strafe, nachdem er auf den Mund geschlagen wor-
den ist (Apg 23,2f). Wenn Jesus im Matthdusevangelium eine “Gerichts”-Rede
hilt, kann er sogar zu Wendungen greifen, die er im parédnetischen Kontext der

53 Klausner, Joseph, Jesus von Nazareth, Seine Zeit, sein Leben und seine Lehre, Berlin
1930, 509.

54 Mt 5,17-48 wurden sogar schon als nicht wortlich zu nehmende “Rhetoric of Excess”™
bezeichnet; Williams, James G., Paraenesis, Excess, and Ethics: Matthew’s Rhetoric
in the Sermon on the Mount, in: Semeia 50 (1990), 163-187, 173f.

176



Bergpredigt strengstens (!) verboten hat. So nennt er die Pharisder und Schriftge-
lehrten “Toren” (Mt 23,17), obwohl der Ausdruck “Tor” mit der Feuergehenna
bestraft werden kann (Mt 5,22).

Zu der “ich aber sage euch”-Wendung ist immer wieder bemerkt worden,
wie sie in Gesetzesdiskussionen unvorstellbar ist, oder einen im jiidischen Um-
feld nicht vorstellbaren Anspruch darstellt™. Doch die Bergpredigt ist keine ha-
lachische Diskussion, sondern Predigt. Als Predigtformel ist diese Wendung
zwar sehr pointiert, aber dennoch viel gemissigter als die “so spricht der Herr”-
Worte der Propheten, mit denen sogar gottlichen Institutionen der Tora, wie etwa
dem Opferkult, scheinbar direkt widersprochen wird. Jedenfalls gebraucht
Paulus die egé de legd + Dativ Wendung, um seine eigenen Worte von gottlichen
Institutionen wie der Ehe (1 Kor 7,1-5) oder Herrenworten (7,10f) unterordnend
abzugrenzen.

9. Ertrag

Auch wenn der Gegenstand dieser Arbeit nur die synchrone Textebene der
matthdischen Niederschrift und deren Theologie und Sicht von Jesus ist, und
nicht nach den dem Verfasser vorliegenden Quellen gefragt worden ist, mahnt
sie doch zu grésserer Vorsicht mit literarkritischen Vermutungen. Oft wird etwa
nur der Anfang der ersten Antithese mit der Ausweitung des Mordverbots auf
den Zorn als urspriinglich betrachtet (Mt 5,21f). Die beiden folgenden Worte (Mt
5,23-26) werden als kldarende Beispiele verstanden, die allerdings schlecht pas-
sen, weil sie nicht vor dem eigenen Zorn warnen, sondern fordern, sich mit dem
Bruder zu verséhnen, wenn dieser verdrgert und moglicherweise sogar zornig ist.
Deshalb werden sie als sekundire Zusitze verstanden®®. Doch oben ist gezeigt
worden, dass das Wort von der Versohnung vor der Opferdarbringung und von
der Versohnung auf dem Weg zum Gericht nicht Beispiele sind fiir die vorherge-
hende gesetzliche Bestimmung, sondern die bekannte und verbreitete Auswei-
tung des Mordverbots auf Zorn zusétzlich zur Aufforderung hin radikalisieren,
unabhingig von der Schuldfrage alles gegen mutmasslichen Zorn zu unterneh-
men. Wer nur das erste Wort als urspriinglich betrachtet, nimmt der ganzen Peri-
kope den Witz und miisste erkldren, weshalb Jesus das im Zusammenhang mit
dem sechsten Gebot stehende, durchaus bekannte Zorn- beziehungsweise Be-
schimpfungverbot®” mit der scharfen Antithesenformel vortrigt.

Uberhaupt scheint es eine gewisse Diskrepanz zwischen christlicher und
judischer Forschung zu geben. Wahrscheinlich weil in christlich-exegetischer
Tradition die gesetzliche Auslegung iiber die Jahrhunderte hinweg tief verankert

55 Vgl. Hengel, Martin, Zur matthdischen Bergpredigt und ihrem jiidischen Hinter-
grund, in: Theologische Rundschau 52 (1987), 327-400, 376.

56 Vgl. Hagner, Donald A., The Jewish Reclamation of Jesus, An Analysis and Critique
of Modern Jewish Study of Jesus, Grand Rapids 1984, 114; Luz, U., aaO 251;
Schweizer, E., aa0O 69 und viele andere.

57 Auch die zugespitzte Drohung mit dem gottlichen Gericht ist im jidischen Kontext
nicht ungewohnlich (bBM 58b).

177



worden ist und die diachrone Analyse immer noch dominant im Vordergrund
steht, wurden jiidische Forschungsergebnisse zur Bergpredigt und zum Mattha-
usevangelium mit seiner Jesusdarstellung zu wenig wahrgenommen. Von jiidi-
scher Seite wurde schon oft darauf hingewiesen, dass die Antithesen der Berg-
predigt keine eigentliche halachische Diskussion, geschweige denn eine Geset-
zesoffenbarung sind, sondern vor allem Predigt, und dass Jesus auch sonst vor
allem als Prediger aufgetreten ist>®.

Zusammenfassend kann gefolgert werden, dass eine sinngemiisse Ubertra-
gung der antithetischen Formeln der Bergpredigt nicht nur der allgemeinen
Wortbedeutung folgen darf, sondern doch vor allem die hebréische exegetische
Terminologie beachten® muss. Sie sollte etwa folgendermassen lauten: “Ihr habt
das Schriftwort ... wortlich verstanden. Ich aber sage euch als vollmichtiger
Schriftausleger: Ihr miisst nicht nur dessen halachische Interpretation, sondern
auch die dahinterstehenden, weit radikaleren Forderungen befolgen, die da sind
...”. Bei der sechsten Antithese ist folgende Variante vorzuziehen: “Ihr habt aus
dem Schriftwort die sich aus ihm (unter Umsténden) ergebende These ... ent-
nommen. Ich aber sage Euch, dieses Verstindnis geniigt nicht, denn sogar die
Siinder und die Heiden handeln so ..."®.

Wenn Jesus im Matthdusevangelium behauptet, dass er gekommen ist, das
ganze Gesetz mit all seinen Geboten und die Propheten zu erfiillen, ist das kein
Etikettenschwindel, sondern tatsichlich sein hochstes ethisches Ziel, fiir das ihm
keine Forderung zu hoch und keine Rhetorik zu scharf ist.

58 Vgl. Cohon, Samuel, The Place of Jesus in the Religious Life of His Days, in: JBL 48

(1929), 82-108, 95.108; Daube, David, aaO 58; Zeitlin, Solomon, Jesus and the Pha-
risees, in: Weiss-Rosmarin, Trude (Hg), Jewish Expressions on Jesus, New York
1977, 148-156: Jesus als utopischer Moralprediger, der weder Staat noch Gesell-
schaft und somit auch die Gerichtsebene nicht beachtet, aber sich keineswegs gegen
die Tora stellt, s. aaO 152f. Vgl. auch Vermes, Geza, The Religion of Jesus the Jew,
30££.199; Vermes stellt fest, dass in christlicher Auslegungstradition die Antithesen
als echt erklart werden kdnnen, um Jesus antijiidisch abzugrenzen und in projiidi-
scher Haltung manchmal fiir unecht gehalten werden, weil mit ihnen Jesus iiberhaupt
nicht mehr von den Pharisiern unterschieden werden konne, s. aaO 30.
Zur christlichen Kiritik an diesen jiidischen Ansitzen s. Hagner, Donald A., aaO bes.
99-102 und 122-26 als eigentliche Riickweisung dieser jiidischen Ansitze zu Mt
5,17-48: Indem er den haggadischen Elementen in der Lehre Jesu ohne Begriindung
eine grossere Bedeutung abspricht (101) und die Unvorstellbarkeit der “ich aber sage
euch”-Worte in rabbinischen Diskussionen hervorhebt (100-101), weist er diese
Ansitze zuriick. Doch diese Arbeit hat gezeigt, dass Jesus sehr haggadisch redet und
dass die Antithesen gerade nicht Gesetzesdiskussion, sondern engagierte Volkspre-
digt in prophetisch-hyperbolischem Ton sind.

59 S.o. Anm. 2.
60 Schechters Vermutung war richtig, s. 0. Anm. 4.

178



	Die Antithesen der Bergpredigt als paränetische Rhetorik : durch scheinbaren Widerspruch zu einem neuen Verständnis

