
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Die zweidimensionale Eschatologie des Maimonides

Autor: Krochmalnik, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960716

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Zweidimensionale Eschatologie
des Maimonides

von Daniel Krochmalnik*

1. Es muß auf Maimonides zurückgegangen werden!

Maimonides war die einzige maßgebliche halachische Autorität, die die
jüdische Eschatologie kodifiziert hat. Populäre Darstellungen des normativen
jüdischen Glaubens berufen sich daher gerne auf Maimonides. Häufig begnügen
sie sich dabei mit einem Hinweis auf seine dreizehn "Fundamentals" (SCHLO-
SCHA ASSAR JESSODOT) des Judentums.1 Dieses "Credo" hat er in der
Einleitung zu seinem Kommentar des PEREQ CHELÊK der Mischna formuliert,2
der mit dem berühmten rabbinischen Ausspruch beginnt: KOL JISRAEL
JESCH LAHEM CHELÊK LA'OLAM HABA WEELLU SCHÊEIN LA-
HEM CHELÊK LA'OLAM HABA [Ganz Israel hat Anteil an der zukünftigen

Welt folgende haben keinen Anteil an der zukünftigen Welt )].3
Maimonides listet in diesem "Credo" heilsnotwendige Dogmen, unter anderem
Dogmen über das Heil: über die Vergeltung, den Messias und die Auferstehung,
auf. Doch man verkennt den Charakter dieser Dogmatik völlig, wenn man sie

von der vorangehenden philosophischen Diskussion über den Sinn und die
Geltung der eschatologischen Vorstellungen trennt. Wir haben es bei diesem Text
mit einem seltsamen Zwitter von religiöser Dogmatik und philosophischer Kritik
zu tun. Der vermeintlich eindeutige Text führt mehr als jeder andere Text von
Maimonides in das Labyrinth seiner beabsichtigten Zweideutigkeiten und
Widersprüchlichkeiten. Das mußte verwirren und hat auch doktrinale Streitigkeiten
provoziert.

Maimonides stellt in seinen kritischen Erörterungen erst einmal fest, daß in
der jüdischen Eschatologie ein unheilvolles Durcheinander (SCHIBBUSCH
GADOL) verschiedenster Vorstellungen herrsche. Er zählt fünf verschiedene
Typen solcher Vorstellungen auf:

* Dr. Daniel Krochmalnik, Hochschule für jüdische Studien Heidelberg, Friedrich-
str. 9, D - 69117 Heidelberg, Deutschland.

1 Vgl. Friedländer, Michael, Die Jüdische Religion, Frankfurt am Main 1936; Ben-
Chorin, Schalom, Jüdischer Glaube, Strukturen einer Theologie des Judentums
anhand des Maimonidischen Credo, Tübingen 21979; Bleich, J. David, With Perfect
Faith, The Foundations of Jewish Belief, New York 1983.

2 Maimonides, Moses, Einleitung zum Abschnitt Anteil (HAQDAMA LEPÊRÊQ
CHELÊK), Einleitungen zum Kommentar der Mischna, Mordechai Dow Rabino-
witsch (Hg), Rambam La'am, Jerusalem: Ed. Mossad HaRav Kook 71976, Bd. 18,
110-113.

3 mSan 10, 1

116



1. Das Paradies (GAN 'EDÊN) und die Hölle (GEHINNOM). Das sind
sinnliche Vorstellungen von einem zukünftigen jenseitigen Vergeltungszustand:
Die Gerechten schlemmen, die Sünder brennen.

2. Die Messianische Zeit (JEMOT HAMMASCHIACH). Das sind sinnliche
Vorstellungen eines zukünftigen diesseitigen Vergeltungszustandes: Ein
wunderbares Schlaraffenland.

3. Die Auferstehung der Toten (TCHIJAT HAMMETIM). Es handelt sich
um die sinnliche Vorstellung von einem zukünftigen diesseitigen Zustand, die
Wiederkehr der Toten und die Fortsetzung ihres gewohnten Lebens - unter
Ausschluß der Sünder.

4. Die gegenwärtige, diesseitige Vergeltung: Die Gerechten werden durch
Wohlstand, Gesundheit, Herrschaft usw. belohnt, die Sünder durch Vertreibung
und Exil (GALUT) bestraft.

5. Die jüdische Eschatologie verbindet diese einzelnen Vorstellung
meistens zu einem komplexen Bild: Der Messias bewirke die Auferstehung der
Toten, führe sie ins Paradies ein, wo sie ewig ein schönes Leben führen dürfen. Die
jüdische Eschatologie kennt detaillierte und reich bebilderte Fahrpläne dieser
Art - von den kabbalistischen Seelenwanderungen (GILGULIM) und Erlösungs-
zuständen (TIQQUNIM) hier einmal ganz abgesehen.

Maimonides verwirft diese traditionellen und populären Vorstellungen
nicht, er kritisiert aber, daß sie sich immer, ob sie sich nun auf das Diesseits oder
auf das Jenseits, auf die Gegenwart oder die Zukunft beziehen, an dieser Welt
COLAM HASE) orientieren und die radikale Andersartigkeit (HA-
CHIDDUSCH HANIFLA) der kommenden Welt ('OLAM HABA) verfehlen.
Maimonides wirft den üblichen Glaubensvorstellungn wie der modernen
Religionskritik vor, nichts anderes als die Befriedigung frustrierter sinnlicher Wünsche
zu bieten. Wenn aber das höchste Gut nichts anderes als der unbeschränkte
Genuß sinnlicher Güter ist, dann wäre der Glaube ein moralischer Widersinn. Der
Gerechte, der sich eine Berechtigung am höchsten Gut verdient hat, sollte sich
gegenüber dem Sünder zumindestens durch die Veredelung seiner Wünsche
auszeichnen. Der Gerechte, der sich derartige Güter wünscht, würde sich vom Sünder

nur insofern unvorteilhaft unterscheiden, als er in Erwartung dauernden
Genusses auf die augenblickliche Befriedigung verzichtet, er wäre nur ein klügerer
Sünder. Eine solche Vergeltungslehre versagt gerade am entscheidenden Punkt:
einer inneren Unterscheidung zwischen Gerechten und Sündern.

Trotz ihrer schwerwiegenden moralischen und religiösen Mängel verwirft
Maimonides die traditionellen und populären eschatologischen Vorstellungen,
wie schon gesagt, nicht. Er stellt sie vielmehr als Lernstimuli, um von den üblichen

zu höheren Lebenszielen zu führen. Das erläutert er mit einer berühmten
Parabel (MASCHAL): Der Pädagoge motiviert seine Schüler durch Versprechungen

zum Lernen. Je nach Alter verspricht er Süßigkeiten, Kleider, Gelder,
Ehre oder Titel, bis er in ihnen den Wunsch auf das wahre Gut erregt, nämlich
das Lernen um seiner selbst willen (TORA LISCHMA). Der Zweck der
Belohnungen ist die Überwindung des Erstrebens von Belohnungen, die Veränderung
des Lernmotivs und die Erweckung der Lust und Liebe für die "Sache" selbst

117



('OVED MEAHAVA). Das eigennützige Interesse an der "Sache" wird solange
unterstützt, bis es sich in ein sachliches Interesse wandelt. Die Anwendung des

pädagogischen Gleichnisses auf die Eschatologie ist indes vom doktrinalen
Standpunkt problematisch. Auf den ersten Blick will das Gleichnis sagen, daß
die eschatologische Belohnung bei der Entwicklung des religiösen Menschen die
gleiche Funktion haben soll wie die pädagogische Belohnung bei der Entwicklung

des Schülers: Wie sie hier zum uneigennützigen Lernen, so soll sie dort zum
selbstlosen Gottesdienst erziehen. So gesehen wären die eschatologischen Visionen

pädagogische Fiktionen, bestimmt, sich selbst aufzuheben. Die Verheißungen

eines besseren zukünftigen Lebens für ein gerechtes, das heißt gottgemäßes,
gegenwärtiges Leben sollen nur so lange als Ziel dienen, bis das gerechte Leben
selbst als höchstes Ziel erkannt wird. Wir werden auf die problematischen
doktrinalen Folgen des pädagogischen Gleichnisses gleich zurückkommen. Zuvor
muß aber das Ziel des religiösen Erziehungsprozesses noch näher bestimmt werden.

Die gängigen eschatologischen Wunschvorstellungen, nämlich materielle
Kompensationen für materielle Entbehrungen, machen den durchschnittlichen
Gläubigen zu einem Epikuräer in spe. Nach unserer Mischna ist aber gerade der
Epikuräer einer von denen, die von der kommenden Welt ausgeschlossen sind;4
der Gläubige soll vielmehr stoisch werden und als Lohn der Gerechtigkeit die
Gerechtigkeit selbst ansehen. Selbstlosigkeit bedeutet aber nicht Anspruchslosigkeit

sich selbst gegenüber. Das gerechte Leben ist ja ein höchst anspruchsvolles
Ziel. Dieser Rigorismus ist bloß die Kehrseite eines höheren Eudämonismus,

bei dem es nicht auf äußere, sondern auf innere, nicht auf materielle, sondern auf
spirituelle Güter ankommt. Derartige moralische Güter wie das gerechte Leben
sind nicht zu haben, sie müssen verwirklicht werden; ihr Genuß ist lediglich eine
unbeabsichtigte Begleiterscheinung, kein beabsichtigtes Ziel. Es ist kein
Widerspruch, wenn Maimonides fordert, uneigennützig ein höchstes Gut dieser Art
anzustreben5. Eine Eschatologie, die ein solches Gut weniger verheißt als
verlangt, entspricht nicht einer Lohnmoral sondern gerade einer Moral des Lohnverzichts,

wie sie Kant am Ende seiner "Träume eines Geistersehers" gefordert hat:
"Wie ist es denn nur darum gut, tugendhaft zu sein, weil es eine andre Welt gibt,
oder werden unsere Handlungen nicht vielmehr dereinst belohnt werden, weil
sie an sich selbst gut und tugendhaft waren?"6 Worin besteht nun nach Maimonides

das summum bonum, das im höchsten Maß wünschenswert ist und doch

4 mSan 10, 1. Die Mischna setzt als bekannt voraus, daß der Epikuräer die Vorsehung
und Vergeltung leugnet. Die Diskussion in den Talmudim über den Terminus zeigt,
daß "Epikuräer" zu einer häresiographischen Kategorie ohne Bezug zur gleichnamigen

Philosophenschule geworden ist. Das Wort wird mit dem aramäischen Ausdruck
"HEFQERA", d.h. "Zügellosigkeit" assoziert. Maimonides schließt sich dieser
Erklärung an, und leitet das griechische Wort von der Wurzel "PQR" ab; vgl. Maimonides,

Moses, Einleitung zum Abschnitt Anteil (HAQDAMA LEPÊRÊQ CHELÊK),
aaO 134.

5 Vgl. Maimonides, Moses, Einleitung zum Abschnitt Anteil (HAQDAMA LE-
PÊRÊQ CHELÊK), aaO 132f.

6 Kants Gesammelte Schriften, Akad.-Ausg., Bd. II, Berlin 1912, 372.

118



nicht auf eine Wunschbefriedigung, sondern auf eine Wunschbekehrung hinausläuft?

Es ist, wie Maimonides ausdrücklich sagt, die Glückseligkeit der Philosophen7:

die Überwindung der sinnlichen und die Teilhabe an der geistigen Welt,
am amor dei intellectualis. Diese Ewigkeit und Seligkeit des Geistes sei eigentlich

gemeint, wo von der Unsterblichkeit der Seele (QIJJUM HANNÊFÊSCH,
HISCHAARUT HANNÊFÊSCH) und der kommenden Welt ('OLAM HABA)
die Rede ist.8 Der Ausdruck "kommende Weif' ('OLAM HABA), der in der
Mischna die Welt nach der Auferstehung meint, ist eigentlich unpassend, weil
die ewige Welt des Geistes immer schon da ist - 'OLAM HASÊ und 'OLAM
HABA folgen in der Zeit nicht aufeinander, sie sind parallel. "Zukünftig" ist die
"kommende Welt" nur insofern, als sie für den einzelnen Sinnenmenschen das

Ziel seiner Bemühungen um Vergeistigung ist. Das summum malum besteht
demgegenüber darin, das der Sinnenmensch vom summum bonum, vom ewigen
Leben ausgeschlossen oder, wie es in der religiösen Sprache heißt, ausgerottet
wird (KARET). Maimonides amalgamiert offenbar die philosophische und die

religiöse Eschatologie. Wie verhalten sich dabei das summum bonum der
Philosophen und die gewöhnlichen bona der Religion? Sie sind wie materielle und
immaterielle Güter aufeinander bezogen, wobei der Vorrang der immateriellen
vor den materiellen Gütern auch schon auf den niederen Stufen der Wertehierarchie

gegeben ist. Macht und Ehre gelten zum Beispiel mehr als die Sinnenlust.
Insofern können die niederen bona als Mittel zur Erreichung des höchsten bonum
dienen: Sie gewöhnen daran, auf die unmittelbare Befriedigung sinnlicher Wünsche

zu verzichten und erziehen den Menschen zum Wunsch nach zukünftigen,
gegenwärtig nicht vorhandenen Gütern und bereiten ihn somit auf den Wunsch
nach einem rein immateriellen Gut vor9. Das entspricht dem pädagogischen
Gleichnis, wonach der Sinnenmensch durch relative Güter nach und nach von
den üblichen Wünschen entwöhnt und auf höhere Wünsche gelenkt wird.

Die Übertragung des pädagogischen Gleichnisses auf die Eschatologie ist
aber vom doktrinalen Standpunkt, wie gesagt, sehr problematisch. In der
Durchführung des Gleichnisses könnten etwa die fünf oben unterschiedenen
Wunschvorstellungen den fünf Arten von Lernstimulierung in etwa entsprechen: die

Süßigkeiten dem Paradies, die neuen Kleider der Auferstehung, der Wohlstand
der messianischen Zeit, Titel und Ehre der dieseitigen Belohnung. Der Gläubige
würde nach dieser Parallele von der Befriedigung seiner gegenwärtigen Wünsche

über die aufgeschobene zukünftige diesseitige Belohnung zu einer ewigen
jenseitigen Belohnung geführt. Die gewöhnlichen eschatologischen Wunschbil-

7 KEMO SCHÊSECHARUHU GDOLEIHAPILOSOFIM, Maimonides, Moses, Ein¬

leitung zum Abschnitt Anteil (HAQDAMA LEPÊRÊQ CHELÊK), aaO 125f;
KEMO SCHÊHITBAER HAPILOSOFJA HARISCHONA, aaO 126.

8 5 Mose 22,7; 4 Mose 15,31; 1 Sam 25,29 und Jes 64,3. Dafür, daß die kommende
Welt 'OLAM HABA) von den Propheten nicht beschrieben wurde, zitiert Maimonides

bBer 34b, BSchab 63a zu Jes 64, 3: "Kein Auge außer dir, O Gott, hat es
gesehen."

9 Vgl. Maimonides, Moses, Einleitung zum Abschnitt Anteil (HAQDAMA LE-
PÊRÊQ CHELÊK), aaO 123f.

119



der hätten dann nur einen didaktischen Wert und mtissten wie in Lessings Erziehung

des Menschengeschlechts nach und nach einander ersetzen. Die Doktrin
vom Messias und der Auferstehung wären nur Lock- und Lehrmittel, die sich
erledigen würden, sobald ihre Funktion erfüllt wäre. Eine solche Anwendung
des Gleichnisses stellt aber die Rechtgläubigkeit in Frage. Maimonides leistet
dieser Interpretation auch noch Vorschub, wenn er die philosophische Eschatologie

zum Hintergedanken der gewöhnlichen Eschatologie macht. Die Buchstaben-

oder Sinnenmenschen, schreibt er, die die Schrift und die Tradition wörtlich
verstehen und entweder im buchstäblichen Sinn glauben oder im buchstäblichen
Sinn verwerfen, nehmen sie beim Wort und durchschauen nicht ihren höheren
Sinn10. Da die Schrift und die Tradition sich in erster Linie an den gewöhnlichen
Menschen richten, müssen sie vordergründig den gewöhnlichen Wünschen und
Hoffnungen Rechnung tragen. Anders würde auch die pädagogische List nicht
gelingen. Das heißt aber, daß das wahre und höchste Gut in der Schrift und der
Tradition gar nicht ausdrücklich thematisiert, sondern nur angedeutet wird. Die
philosophische Eschatologie wäre der esoterische Kern, die traditionelle und
populäre Eschatologie die exoterische Schale. Die Schale könnte man demnach
fortwerfen, sobald man den Kern erfaßt hat. Der Glaube wäre nur eine Präambel
des Wissens, die religiöse eine Vorbereitung auf die philosophische Eschatologie.

Maimonides Interpretation der gewöhnlichen eschatologischen Wunschvorstellungen

bestätigt diese radikale aufklärerische Schlußfolgerung, die ihm seine
zeitgenößischen Gegner und seine modernen Ausleger gerne in die Schuhe
schieben möchten, nicht.

1. Das Paradies - warum nicht? Es ist nicht unmöglich, und es ist in der
Schrift bezeugt. Über die Hölle wissen wir dagegen nichts sicheres, vielleicht ist
es nur die innere Flamme, die den Sünder verzehrt. Diese Asymmetrie zwischen
Himmel und Hölle ist seltsam: der Mythos des Paradieses wird geschont, dem
Mythos der Hölle wird die Legitimation entzogen. Die Regel scheint zu sein: der
vernunftwidrige Mythos wird im Gegensatz zum vernunftgemäßen oder zumindest

nicht vernunftwidrigen Mythos entmythologisiert. Da nun nach dem
eschatologischen System des Maimonides der Geist, der sich keine Anteile an der
Ewigkeit erworben hat, mit dem Körper aus dem Leben einfach verschwindet,
verliert die Hölle ihre raison d'être". Die Hölle ist das Nichts!

2. Die Auferstehung hat, nach Maimonides, auch nur eine Existenzberechtigung,

insofern sie mit der philosophischen Eschatologie kompatibel ist. Sie darf
also weder die Körperlichkeit des ewigen Lebens noch das Wiederaufleben der
Sünder beinhalten. Maimonides deutet mit dem rabbinischen Diktum, daß die
Sünder schon zu Lebzeiten Tote genannt werden12 und der Rede von der
Auferstehung der Seele (TICHJE NAFSCHO13) eine Entmythologisierung dieses Motivs

an. Nach der Mischna ist aber der Glaube an die leibliche Auferstehung ju-

10 Vgl. aaO 117-123.

11 Vgl. aa0 128f.

12 Vgl. aaO 129,bBerl8b.
13 Maimonides, Moses, Einleitung zum Abschnitt Anteil (HAQDAMA LEPÊRÊQ

CHELÊK), aaO 133.

120



stament die Voraussetzung für die Teilhabe an der kommenden Welt. Kein Wunder.

daß die Behandlung dieses Punktes, wie wir noch sehen werden, den stärksten

Widerstand herausgefordert hat.

3. Die messianische Zeit ist an sich nicht unmöglich; es ist eine ganz natürliche

politische Restauration Israels, aus der sich Friede, Wohlstand, Langlebigkeit

ergibt. Nicht sollen niedere Rache- oder Herrschaftsgelüste befriedigt werden,

sondern eine gesellschaftliche Ordnung entstehen, die die geistige Kultur
fördert und so die gesellschaftliche Voraussetzung für das ewige Leben des Geistes

schafft. Die restitutio imperii judaeorum dient in erster Linie der restitutio
studii judaeorum. Die messianische Zeit ist aber wie Auferstehung und Paradies
dem ewigen Leben gegenüber zweitrangig; sie sind nur Mittel zur Erreichung
des höheren Ziels (HATACHLIT HU HA'OLAM HABA, ULUMATO HI HA-
HISCHTADLUT)I4.

Diese kritischen Urteile über die traditionellen eschatologischen Vorstellungen

erlauben es, den Status, den sie für Maimonides haben, zu klären: Handelt
es sich bloß um didaktische Veranschaulichungen der künftigen Welt, die lehren,
daß diesseitige Zwecke nicht alles sind und daß es noch eine höhere Bestimmung
des Menschen gibt? Oder handelt es sich um mögliche und tatsächliche Zustände?

Allein die Möglichkeit, daß die Realität der traditionellen Heilsereignisse
nicht nur zu Vorstufen des philosophischen Heils degradiert, sondern zu bloßen
Fiktionen reduziert werden, musste aufschrecken. Maimonides hat sich,
allerdings unter erheblichem Druck, für die Objektivität dieser Vorstellungen
ausgesprochen, ohne ihren Rang gegenüber dem ewigen Leben aufzuwerten. Die fik-
tionalistische und die realistische Erklärungen müssen sich ja auch nicht unbedingt

ausschließen. Die Vision der messianischen Zeit kann gleichzeitig einen
realen Zustand und ein Ideal meinen; ein objektives Ereignis kann auch Sinnbild
sein. Die oben beschriebenen eschatologischen Bilder sind mit gewissen
Einschränkungen möglich und können deshalb auch wirklich sein. Es ist nicht
notwendig und zwingend, Maimonides reduktionistisch zu interpretieren. Die ewige

muß nicht die historische Wahrheit, die Teleologie nicht die reale Geschichte
aufheben. Es ist denkbar, belegbar und philosophisch wünschbar, daß Maimonides

Singularitäten wie die Ereignisse der Schöpfung, der Wunder, der Erlösung
anerkennt, wenn sie denn der Kritik standhalten und mit den Forderungen der
Vernunft kompatibel sind. Wenn diese Interpretation, die den Buchstaben stehen
läßt, zutrifft, dann wäre die Eschatologie des Maimonides, die die normative
Eschatologie des Judentums geworden ist, im Gegensatz zu linearen eschatologischen

Fahrplänen etwa Sa'adjas, zweidimensional.15 Sie läßt sich schematisch
in einem Koordinatensystem mit zwei Achsen darstellen. Auf der horizontalen,

14 AaO 132f.

15 Vgl. Sa'adja Gaon, SEFÊR EMUNOT WEDE'OT, 8. Dieses Kapitel ist auch unter
dem Titel SEFÊR HAPEDUT WEHAPURQAN gedruckt worden. Dort schildert er
den Erlösungsplan folgendermaßen. Nach einer Judenverfolgung 1 taucht der Messias

ben Josef auf (2) und erobert Jerusalem (3), Armilus zieht gegen Jerusalem (4)
und erobert die Stadt (5). Der Messias ben Josef wird gefangengenommen, leidet und
stirbt (6). Wegen der Auflehnung gegen die Fremdherrschaft setzt eine allgemeine
Verfolgung ein. Die Juden fliehen in die Wüste und fallen wegen der

121



immanenten Achse - der zeitlichen, historischen, sozialen, politischen Dimension

- sind zu bestimmten Zeiten natürliche oder übernatürliche Ereignisse wie der
Beginn des messianischen Reiches oder die Auferstehung der Toten eingezeichnet.

Auf der vertikalen, transzendenten Achse - einer individuellen, psychischen,
philosophische Dimension - sind die geistige Entwicklung der einzelnen Seele
dargestellt. Diese beiden Dimensionen sind kategorial verschieden. Die diesseitige

Eschatologie kann durch prophetische Bilder veranschaulicht werden, die
jenseitige Eschatologie dagegen ist, weil sie rein geistig ist, sinnlich nicht
darstellbar. Der kategoriale Fehler der religiösen Eschatologien besteht nach Mai-
monides darin, die diesseitigen Bilder auf das Jenseits zu projizieren und mithin
das Jenseits auf das Diesseits zu reduzieren. Im eschatologischen Prozess sind
beide Zeitachsen gleichwohl verknüpft. So hängen etwa die dianoetischen
Tugenden, die auf der Vertikalen zählen, jederzeit mit den ethischen Tugenden, die
zur Horizontalen gehören, zusammen; ferner bietet die messianische Zeit, die
sich auf der Horizontalen abspielt, besonders günstige Bedingungen für den
geistigen Aufstieg auf der Vertikalen; dem geistigen Aufstieg in der messianischen

Enttäuschung vom Glauben ab (7). Es erscheint Elias (8) und endlich der Messias
ben David (9). Jerusalem wird aus der Hand des Armilos zurückerobert (10). Gog
will aus Neid Jerusalem erobern (11). Die Völker rüsten sich aus materiellem und
spirituellem Neid, Jerusalem zu erobern 12). Gog wird vernichtet und die Uberlebenden

gezeichnet. Sie tragen ihr Mal in die Welt (13). Die Bekehrten werden
geknechtet und tributpflichtig gemacht und pilgern jährlich nach Jerusalem, um ihren
Wohlstand zu sichern (14). Der Wunsch, sich der Herrschaft Davids zu unterwerfen,
wird allgemein (15). Die jüdischen Exulanten werden auf wunderbare Weise
eingesammelt 16). Die Toten stehen auf, besonders der Messias ben Josef 17). Der Tempel

wird wiedererrichtet (18). Es folgt die Verwandlung der Natur in fruchtbares
Land (19). Die Schechina scheint in Jerusalem gleichsam als Leuchtturm der Welt
(20). In Israel herrscht allgemeine Prophétie (21). Dieser Zustand stabilisiert sich
(22). Die Verbreitung des Glücks und der Erkenntnis wird allgemein - eine Art
Neuschöpfung findet statt (23). Sa'adja erhebt ausdrücklich keinen philosophischen
Anspruch bei der Erstellung dieses Fahrplans, seine Logik ist aber erkennbar. Wenn
Israel sich nicht freiwillig bekehrt und auf diese Weise selbst das Kommen des Messias

provoziert, inszeniert Gott ein Erlösungsdrama. Es beginnt mit einem
Scheinmessias und einer Scheinerlösung (2,3). Der falsche Messias wird in den Quellen als

Zwilling des wahren beschrieben (MidrTeh 87, 5; PesR 8), er ist dem wahren
täuschend ähnlich. Um so größer die Enttäuschung bei seinem Scheitern. Anstatt das
Volk zu sammeln, bewirkt er eine radikalere Zerstreuung als schon zuvor, aber auch
eine Läuterung (6,7). Nach dieser zentrifugalen Bewegung setzt mit dem wahren
Messias eine allgemeine zentripetale Bewegung ein. Die universale Koalition, die
aus spirituellen und materiellen Neid nach Jerusalem zieht, ist die erste allgemeine
zentripetale Bewegung (12). Die nach der Schlacht Gezeichneten (13), die Bekehrten

und Unterworfenen, die Pilger( 14), die Rückkehrer (16), die Auferstandenen
lösen immer neue zentripetale Wellen aus. In diesem Prozeß zunehmender Konzentration

wächst der Tempel, wird das Land fruchtbar, verbreitet sich die Erleuchtung etc.
Anstelle der Aneinanderreihung von Wundern bemüht sich Sa'adja, den Erlösungsprozeß

als einen kontinuierlichen Prozeß zu schildern, als Resultat natürlicher Motive

und Kräfte (14,23). Zu einem Vergleich der eschatologischen Fahrpläne bei Mai-
monides, Sa'adja und Chai Gaon vgl. Schwarzfuchs, Simon R., Les lois royales de
Maimonide, in: Revue des Etude Juives NS XI [CXI] (1951-52) 84f.

122



Zeit entspricht dann der körperliche Abstieg, wenn die geistige Ernte der Zeit
eingebracht ist, in der Auferstehung.

Die Zweidimensionalität der Eschatologie erweist sich bei näherer Prüfung
nicht nur als eine bequeme Konkordienformel, die den Konflikt zwischen Religion

und Philosophie entschärft, sondern als eine sehr wichtige eschatologische
Einsicht. Wenn die horizontale Dimension der Eschatologie annuliert wird und
nur noch das Himmelreich zählt, dann geht die Hoffnung für die Erde verloren.
Sie wird dann zur Zwischenstation für Jenseits-Pilger - und auch entsprechend
zurückgelassen. Wenn umgekehrt die vertikale Dimension annuliert wird, dann
zählt nur noch das irdische, soziale, historische Ziel, und der Einzelne bleibt auf
der Strecke. Damit der Mensch auf der einen Seite nicht dem Heil der Menschheit,

damit die Menschheit auf der anderen Seite nicht dem Seelenheil des
Menschen geopfert wird, muß die Eschatologie zweidimensional sein. Das ist
psychologisch auch naheliegend. Niemand mag den Ertrag seines Lebens nur auf
das Konto künftiger Generationen verbucht sehen. Der jenseitige Genuß des

eigenen Guthabens ist vielleicht ein Protest gegen die Kollektivierung des
individuellen Ertrages - das eigene Leben muß auch einen eigenen Sinn haben.
Andererseits kann aber auch niemand damit leben, daß sein Beitrag für die Zukunft der
Menschheit null und nichtig sein soll. Jede Bereitschaft zum Handeln würde vor
solchen Zukunftsaussichten erlahmen. Die Vorstellung der Auferstehung
entspringt vielleicht dem Wunsch, diesen Beitrag vor der göttlichen Jury und vor
aller Welt bewertet zu sehen; den Abgang an einer beliebigen Stelle des Dramas,
das absurde Drama kann der Mensch nicht verkraften. Wichtiger noch ist, daß
die moralischen Funktionen der beiden eschatologischen Dimensionen unerläßlich

sind. Moralisch ist die Perspektive auf eine Verobjektivierung der individuellen

Verantwortung im Jenseits ebenso wichtig wie die Perspektive auf eine
Verobjektivierung der kollektiven Verantwortung in der Utopie. Eine
ausschließlich der seelischen Erlösung verpflichtete Ethik wäre ebenso unmoralisch
wie eine ausschließlich der gesellschaftlichen Utopie verpflichtete Ethik. Die
eine wäre egoistisch, die andere machiavellistisch. Weitere transzendentalphilosophische

und fundamentalontologische Gründe für eine zweidimensionale
Eschatologie, wie die Notwendigkeit eines gleichzeitigen In- und Aus-der-Welt-
Seins des Daseins ließen sich noch hinzufügen.

In jedem Fall ist das Modell der zweidimensionalen Eschatologie nützlich,
um die eschatologischen Positionen des bzw. zum Judentum darzustellen. Typen
einer eindimensionalen Eschatologie sind auf der einen Seite säkulare Messia-
nismen, die eine immanente Eschatologie vertreten und den Transzendenzbezug
kappen, oder, auf der anderen Seite, die gnostischen Aufstiegslehren, die eine
rein transzendente Eschatologie lehren und die Welt negieren. Die christliche
und die deistische Polemik hat immer wieder die jüdische Eschatologie auf die
horizontale Perspektive verkürzt, das sogenannte "Alte Testament" als materialistisch

und die jüdische Eschatologie als diesseitig dargestellt und sich als

Proprium und Novum die vertikale Dimension vorbehalten. Damit ist sie auch
immer wieder einer einseitigen, gnostischen Jenseitsorientierung verfallen. Es wäre
gewiß zu einfach zu sagen: Christentum zur rechten, Marxismus zur linken und
das Judentum als Weltkind in der Mitten - im idealen Gleichgewicht. Es ist in

123



unserem Zusammenhang aber bemerkenswert, daß gegen die Eschatologie des

Maimonides, die eine gewisse Verbindlichkeit erlangt hat, gerade der zum
üblichen antijüdischen Vorurteil entgegengesetzte Vorwurf der Einseitigkeit erhoben

wurde: Sein auschließlich vertikal ausgerichteter philosophischer Spiritualismus

annuliere die horizontale Dimension. Dieser Vorwurf hat noch zu seinen
Lebzeiten zum Auferstehungsstreit geführt, in dessen Verlauf Maimonides seine

eschatologische Position zu klären versucht hat. Er bekräftigt die Zweidimensio-
nalität der jüdischen Eschatologie und leitet sie exegetisch ab. Dabei geht es also
nicht nur um irgend einen entlegenen doktrinalen Streitpunkt, sondern um die
Gestalt der maimonidischen, der jüdischen Esachtologie. Für uns geht es bei der
Darstellung dieses Streites um die Bestätigung unseres nichtreduktionistischen
Interpretationsansatzes.

2. Der Auferstehungsstreit
Es gab Anhaltspunkte für die Annahme, daß Maimonides an die Auferstehung

im wörtlichen Sinn nicht glaube. Unter seinen Dogmen zählt er an
dreizehnter Stelle das Dogma der Auferstehung der Toten zwar auf. Gleich anschließend

heißt es sogar, wer daran nicht glaube, sei ein Ketzer (KAFAR BA'IQAR),
der verfolgt und vernichtet werden müsse. Zur näheren Erläuterung verweist
Maimonides aber auf seine oben erwähnte Interpretation dieser eschatologischen
Vorstellung. Wenn wir dort nachsehen, dann finden wir zwar die Aussage, daß
die Wiederbelebung der Toten zu den "Fundamentals" (JESSODOT) des Judentums

gehöre;16 er versieht jedoch diesen Glaubenssatz sofort mit Klauseln, um
jede Inkompatibilität mit dem eigentlichen Kernsatz seiner Eschatologie, nämlich

der Ewigkeit des Geistes, zu vermeiden. An der Ewigkeit des Geistes hat
erstens nur der vergeistigte Mensch teil, der seine Körperlichkeit überwunden
hat. Die leibliche Auferstehung der Toten darf also nicht den leiblichen Fortbestand

des Menschen nach dem Tod einschließen. Maimonides unterstreicht, daß
der menschliche Körper wie jeder Körper ein Dividuum ist und nach dem Tod
verwest. Demnach müßte unter der Voraussetzung der dualistischen Anthropologie

und Ethik des Maimonides die Auferstehung eine Art Neuschöpfung sein.
Zweitens können nach Maimonides nur die Menschen in den Genuß der
Auferstehung kommen, die sich ihren Anteil am ewigen Leben auch verdient haben. In
dem Maß, wie der Mensch in diesem Leben seinen Geist verewigt, kann er auch
an der Ewigkeit teilnehmen; in dem Maß, wie er sich den vergänglichen Genüssen

hingibt, ist er vergänglich. Nur die Erweckten können wiedererweckt werden;

die Toten - die lebenden Toten - leben dagegen nicht wieder auf. In der
Eschatologie des Maimonides kommt es auf das Leben vor dem Tod an. Das
Leben oder Sterben nach dem Tod ist nur eine folgerichtige Fortsetzung des
Lebens vor dem Tod. Eine Auferstehung bei der unterschiedslos alle zum Gericht
erscheinen, gar eine zweite Chance bekommen, paßt nicht zu einer Eschatologie,

16 WEEIN DAT WELO DWEQUT BEDAT JEHUDI LEMI SCHELO JAAMIN SÊ,
Maimonides, Moses, Einleitung zum Abschnitt Anteil (HAQDAMA LEPEREQ
CHELÊK), aaO 129.

124



in der das Leben das Gericht ist, vor dem das Urteil unwideruflich gesprochen
wird. In Maimonides' Mischne Tora findet man bezüglich der Auferstehung die

gleiche Ambivalenz.17 In seiner Häresiologie, die ein Pendant zu seiner Dogma-
tik ist, wiederholt er, daß die Leugner der Auferstehung der Toten (KOFRIM
BITCHIJAT HAMMETIM) keinen Anteil am Heil hätten. Etwas weiter heißt es

dann: "In der künftigen Welt gibt es weder Körper noch Fleischlichkeit, sondern

nur Seelen der Frommen ohne Körper Das Wort Seele, dessen wir uns hier
öfters bedienen, bedeutet nicht diejenige Seele, welche des Körpers bedarf,
sondern die Wesenheit der Seele, welche die Erkenntnis ist, die den Schöpfer nach
ihrer Fähigkeit begreift, so wie die abstrakten Erkenntnisse Das also wird
hier mit dem Worte Seele bezeichnet. Da es dort keinen Tod gibt, und dieser
überhaupt nur bei körperlichen Vorgängen eintreten kann, so wird das Leben,
welches wir erwähnt haben, 'Lebensbund' genannt; Das ist der Lohn,
über den es keinen höhern gibt, und das ist das Glück, nach welchem es kein
weiteres Glück gibt. Nur nach diesem Leben sehnten sich alle Propheten."18 Zu
der Aussage: "In der künftigen Welt gibt es weder Körper noch Fleischlichkeit"
notiert der Kritiker des Maimonides R. Abraham ben David aus Posquières
folgenden Einwand: "Die Worte dieses Mannes sind in meinen Augen dem sehr
nah, der sagt, es gibt keine leibliche sondern nur eine seelische Auferstehung."
Aber nicht nur erklärte Gegner des Maimonides, sondern auch Anhänger haben
Maimonides so interpretiert.19 Nachdem sich der doktrinale Streit durch den
Autoritätskonflikt mit dem babylonischen Gaonat verstärkt hatte, verfasste Maimonides

1191 ein Lehrschreiben über die Auferstehung der Toten, dessen Echtheit
freilich bezweifelt worden ist.20 In jedem Fall enthält der Brief, eine konsistente
und für die Eschatologie des Maimonides sehr erhellende Antwort.

In dem Lehrschreiben weist Maimonides den Verdacht seiner Kritiker und
Anhänger scharf zurück. Er erinnert an die eben angeführten Stellen in seinem
Kommentar zur Mischna und in seinem Kodex, wo er die Lehre von der leiblichen

Auferstehung der Toten doch eindeutig als Dogma des Judentums aufgestellt

habe. Wenn er das Gewicht mehr auf die Unsterblichkeit der Seele gelegt
habe, dann nicht, weil er die leibliche Auferstehung leugne, sondern gerade um-

17 Vgl. HILCHOT TSCHUWA, 3,6-14. Moses Maimonides, Das Buch der Erkenntnis
(dt.-hebr.), Sack, Chajim (Üb), Goodman-Thau, Eveline/Schulte, Christoph (Hg),
Berlin 1994, 485-491.

18 HILCHOT TSCHUWA, 8,1-3. Die Stelle: SCHEHI HADE'A SCHEHISSIGA ME-
HABORE KEFI KOCHA; WEHISSIGA HADE'OT HANIFRADOT USCHEAR
HAMA'ASIM wird von Sack mit "welche das selbstständige Bewußtsein ausmacht"
wiedergegeben! Es hätte einer modernen Übersetzung bedurft.

19 Maimonides, Moses, Brief über die Auferstehung der Toten (IGGERET O MAA-
MAR TCHIJAT HAMMETIM), Rabinowitsch, Mordechai Dow (Hg), Rambam
La'am, Jerusalem: Ed. Mossad HaRav Kook 71976, Bd. 20, III, 357-362.

20 Zur Echtheitsfrage vgl. Hayoun, Maurice-Ruben, Maimonide ou l'autre Moise, 1138

- 1204, Paris 1994, 373. Goldfeld. L. N., Moses Maimonides' Treatise on Resurrection,

An Inquiry into its Authenticity, New York 1986. "Si non e vero," möchte man

sagen, "e ben trovato!"

125



gekehrt, weil er wie alle Juden daran glaube.21 Das Dogma der Auferstehung sei
über alle Zweifel erhaben, während das Dogma der Unsterblichkeit des Geistes
den Horizont der meisten Menschen übersteige und deshalb ausdrüklich festgestellt

und erklärt werden müsse.22 Seine Kritiker verdächtigt er, Materialisten zu
sein, die sich eine rein geistige Existenz nicht vorstellen könnten und deshalb so
großen Nachdruck auf die leibliche Auferstehung legten23, und er vergleicht sie
mit den Anthropomorphisten, die sich Gott nur körperlich vorstellen können.24
Es läge nahe, daß er hier mit den Materialisten nicht anders als mit Anthropomorphisten

im Führer der Verirrten verfahren und alle ihre exegetischen Belege für
die Materialität der Seele als Allegorie erklären werde.25 Aber gerade ein solches
Vorgehen war Auslöser der Kontroverse um die Auferstehung gewesen. Ein
Anhänger des Maimonides hatte in Damaskus in seinem Namen alle einschlägigen

Stellen allegorisch erklärt.26 Das Lehrschreiben des Maimonides hatte nicht
nur den Zweck, die Materialisten eines anderen, besseren zu belehren, sondern
auch die Allegoristen in die Schranken zu weisen. Im Hinblick auf die großen
Maimonides-Kontroversen des 13. und 14. Jahrhunderts kann das Schreiben als
ein Versuch gesehen werden, die Grenzen der philosophischen Allegorese zu
bestimmen und die Rechtgläubigkeit seines Werkes und seiner Wirkung zu
sichern. Maimonides muß gleichsam einen Zwei-Fronten-Krieg führen. Den
Allegoristen gegenüber, die die horizontale Achse der Eschatologie kappen wollen
und alle Verheißungen zu Bildern eines rein geistigen Gutes machen,
unterstreicht er die Realität der eschatologischen Ereignisse; den Literalisten gegenüber,

die die vertikale Achse der Eschatologie kappen oder jegliche Jenseitserwartung

in der Tora leugnen, bekräftigt und rechtfertigt er die traditionelle
Exegese. Es ist nicht für diese spezielle Frage, sondern für die ganze Philosophie des
Maimonides wichtig zu sehen, wie er, wenn das Bild hier erlaubt ist, zwischen
Skylla und Charybdis manövriert.

Maimonides geht selbstverständlich von der oben erwähnten eschatologischen

Mischna aus27. Danach hat u.a. keinen Anteil an der zukünftigen Welt
(OLAM HABA), "wer sagt, die Auferstehung der Toten sei nicht von der Tora
herzuleiten" (HAOMER EIN TCHIJAT HAMMETIM MIN HATORA).28 Nach
der üblichen Lesart dieser Mischna, die aber nicht die Lesart des Maimonides
war, ist, nota bene, nicht derjenige ein Ketzer, der nicht an die Auferstehung der

21 Vgl. Maimonides, Moses, Brief über die Auferstehung der Toten (IGGERET O
MAAMAR TCHIJAT HAMMETIM), aaO IV, 363.

22 Vgl. aaO I, 343; II, 353; III, 362.

23 Vgl. aaO II, 354; IV, 366f.

24 Vgl. aaO I, 345f; II, 355.

25 Vgl. aaO II, 354.

26 Vgl. III, 357; IV, 362; V, 368.

27 mSan 10,1.

28 Das ist nach der überwiegenden Mehrzahl der Erklärer übrigens nicht, wie Maimoni¬
des meint, der ewige mundus intelligibilis sondern, wie z.B. Nachmanides schreibt,
die Welt bzw. Zeit, die nach der Auferstehung kommt.

126



Toten glaubt, sondern derjenige, welcher nicht an die Ableitung der Auferstehung

der Toten aus der Tora glaubt: es handelt sich sozusagen um eine exegetische,

nicht um eine dogmatische Häresie.29 Im babylonischen Talmud tritt nun
die ganze Schar der Zweifler auf: Minäer, Sadduzäer, Römer, Samaritaner und
stellt die Ableitung der Auferstehung aus der Schrift in Frage.30 Auf die Frage:
"Woher, die Auferstehung der Toten aus der Tora ?" (MINAJIN LITCHIJAT
HAMMETIM MIN HATORA) werden zahlreiche Verse der Schrift angeführt,
die die Auferstehung andeuten.31 Es ist seltsam, daß erst die letzten Amoräer,
Rawina und Raw Aschi, die Verse aus dem Buch Daniel 12, 2 und 13 heranziehen,

die die Auferweckung der Toten doch buchstäblich beschreiben: "Und viele,

so unter der Erde schlafen liegen, werden aufwachen: etliche zum ewigen
Leben, etliche zu ewiger Schmach und SchandeUnd: "Du aber gehe hin, bis
das Ende kommt; und ruhe, daß du aufstehest zu deinem Erbteil am Ende der
Tage."32 Und noch seltsamer ist, daß die andere einschlägige biblische Stütze,
nämlich Ezechiel 37 für diesen Zweck mit allen Mitteln unbrauchbar gemacht
wird. In der Diskussion dieser Stelle (bSan 92b) behaupten einige, daß es sich bei
der Vision des Propheten in Wirklichkeit um ein Gleichnis (MASCHAL) handle;
andere, daß die dort verheißene Auferstehung, als die Juden aus dem Exil
zurückgekehrt seien, bereits stattgefunden habe; wieder andere, daß die trockenen
Gebeine einer bestimmten Gruppe von Sündern gehören: Apokalyptikern, die
die Auferstehung nahe wähnten und sich geirrt hätten (SCHEMANU LAQETZ
.WETA'U) - so sehr geirrt, könnte man sagen, daß ihre Gebeine inzwischen ganz
vertrocknet seien; Häretiker, die keine Hoffnung auf die Auferstehung hatten
(SCHEKOFRU BITCHIJAT HAMMETIM) - und sich nun in einem hoffnungslosen

Zustand befänden; Sünder, denen die Feuchtigkeit der Gebote (LACHLUCHIT

SCHEL MITZWA) abgehe und wegen ihres sündigen Leben ganz ver-

29 So nach der üblichen Lesart, die Raschi in seinem Kommentar folgte. Nach der Les¬

art des Maimonides fehlt der Ausdruck MIN HATORA. Demzufolge meint die
Mischna nur den dogmatischen Sachverhalt: Die Leugnung der Auferstehung der
Toten. Die Gemara bSan 90a ff stützt beide Lesarten. Der ersten Baraita liegt offenbar

die letztgenannte Lesart zugrunde. Sie geht von dem Ketzer aus, der die Auferstehung

der Toten leugnet (HU KAFAR BITCHIJAT HAMMETIM). Die gerechte
Strafe für einen solchen Ketzer ist, Maß für Maß (MIDA KENEGED MIDA), der
Ausschluß aus der künftigen Welt. Wer nicht daran glaubt, hat gerechterweise auch
keinen Anteil daran. Allerdings geht es in der Gemara sonst, entsprechend der
erstgenannten Lesart, überwiegend um den exegtischen Nachweis der Auferstehung der
Toten aus der Schrift. Das ergibt sich aus der dort gestellten Frage: MINAJIN
LITCHIJAT HAMMETIM MIN HATORA?

30 Eine Königin Kleopatra (bSan 90b) bezweifelt die exegetische Fundierung des Dogmas

nicht, sie will Details wissen; ein Cäsar (bSan 91a) bestreitet das Dogma vom
Standpunkt des common sense und wird mit einem Gleichnis abgefertigt, ebenso ein
Minäer (bSan 91a). Diese Kontroversen stützen eher die zweite Lesart der Mischna.

31 In bSan 90b-92a werden nacheinander 4 Mose 18,28; 2 Mose 6,4; 5 Mose 31,16; Jes

26,19; 5 Mose 11,9; 5 Mose 4,4; 4 Mose 15,31, 2 Mose 15,1; Jos 8,30; Ps 84,5; Jes

52,8; 5 Mose 33,6 herangezogen. Diese Stellen sind aber unter den Rabbinen
umstritten.

32 bSan 92b. Unter den Diskutanten treten Rawa und Raw Aschi auch fast als letzte auf.

127



trocknet seien usw. Offenbar zogen die Rabbinen die nicht sehr beweiskräftigen
Belege aus dem Pentateuch den schlagenden Stellen aus den Propheten vor und
haben die Stellen bei den Propheten in Zweifel gezogen, um die Stellen im
Pentateuch vor dem Zweifel zu schützen. Es sollte der mosaische Ursprung der Lehre

festgestellt werden. Die Frage bleibt, weshalb sich Moses so undeutlich und
die Propheten so deutlich ausgesprochen haben.

Auch Maimonides hat sich mit diesen exegetischen Auffälligkeiten
auseinandergesetzt, aber andere, für seine eschatologische Position erhellende Antworten

gegeben33: Warum ist die Lehre von der Auferstehung nur einmal in Dan 12,
2 und 13 belegt? Die Stelle in Ezechiel ist auch nach Maimonides nicht eindeutig,

sie lasse sich ohne Gefahr für die Rechtgläubigkeit auch als Bild (MASCH

AL) auffassen.34 Die Stelle Dan 12,2 und 13 lasse aber keine Allegorese zu,
sie sage unzweideutig die leibliche Auferstehung voraus. Maimonides betont
ähnlich wie im Fall der Schöpfung im Führer der Verirrten, daß er unter solchen
Umständen die Objektivität der Aussage nicht aufheben könne! So wie es in dieser

Welt ('OLAM HASÊ) eine messianische Zeit (JEMOT HAMMA-
SCHIACH) geben werde, so wird es auch eine leibliche Auferstehung (TCHI-
JAT HAMMETIM) geben.35 Diese Aussage bestätigt unseren Interpretationsansatz.

Wenn die Auferstehung ein reales Ereignis und der Glaube an dieses Ereignis

ein Dogma ist, dann fragt sich, warum in der Bibel dieser Punkt nicht öfter als
einmal vorkomme - eine Frage die in der deistischen Kontroverse im 18.
Jahrhundert eine große Rolle spielen wird. Maimonides weist in seiner Antwort
zunächst einmal darauf hin, daß auch das Einheitsbekenntnis: "Höre Israel!" (5
Mose 6, 4) nur einmal in der Tora vorkomme, was seine Bedeutung nicht schmälere.36

Es fragt sich weiter, weswegen die Schrift nicht nur die Auferstehung
stillschweigend übergehe, sondern meistens geradezu vom Gegenteil ausgehe.37
Darauf gibt Maimonides eine bemerkenswerte Antwort. Die Schrift gehe ge-

33 Vgl. Maimonides, Moses, Brief über die Auferstehung der Toten (IGGERET O
MAAMAR TCHIJAT HAMMETIM), aaO VIII, 378f.

34 Vgl. aaO IV, 364 und Maimonides, Moses, Einleitung zum Abschnitt Anteil
(HAQDAMA LEPÊRÊQ CHELÊK), aaO 122.

35 Maimonides unterscheidet allerdings zwischen der messianischen Zeit und der Auf¬
erstehung. Der Messias, hatte er ausdrücklich festgestellt, ist kein Wundertäter und
Totenerwecker, MT Hilchot Melachim 12,1. Die messianische Zeit ist lediglich eine
Friedensperiode. Die wunderbaren Verheißungen der Propheten legt er, gestützt auf
die Ansichten Schmueis in bBer 34b, bSchab 63a, als Allegorien aus. Er besteht aber
nicht auf seinen Allegoresen und meint, wenn der Messias komme, dann werde man
schon sehen, ob die Verheißungen wörtlich oder im übertragenen Sinn gemeint seien.

Im Gegensatz zur messianischen Zeit ist aber die Auferstehung der Toten, nach
Maimonides, eindeutig ein Wunder.

36 Vgl. Maimonides, Moses, Brief über die Auferstehung der Toten (IGGERET O
MAAMAR TCHIJAT HAMMETIM), aaO V, 368.

37 Es handelt sich um Stellen, die auch in der deistischen Kontroverse angeführt wer¬
den: Hi 14,14;7,9; 10,21; Jes 38,18-19; 2 Sam 14,14; Ps 88, 11; 78,39; Koh 12,7.

128



wohnlich von der natürlichen Ordnung der Welt aus, die Auferstehung sei dagegen

ein Wunder38 - freilich kein widernatürliches Wunder. Die Natur ist selber
ein Wunder, und so wie die Schöpfung möglich war, so muß auch eine
Neuschöpfung, wie die Auferstehung der Leiber, möglich sein.39 Die Auferstehung
ist also eine Singularität und dürfe gerade deshalb nicht als Regel erscheinen.

Bleibt die Frage, weshalb die Auferstehung nicht wie das Bekenntnis im
Pentateuch, sondern erst bei Daniel, der noch nicht einmal ein Prophet war,
mitgeteilt werde.40 Die rabbinischen Ableitungen der Auferstehung aus dem Pentateuch

findet Maimonides übrigens, wie er nebenbei andeutet, nicht schlüssig.41
Nicht das Vorkommen, sondern das Fehlen einer exegetischen Evidenz für die
Auferstehung im Pentateuch ist erklärungsbedürftig. Maimonides Begründung
verwendet wieder das pädagogische Paradigma. Das Fehlen der Lehre von der
Auferstehung der Toten in der Tora sei eine List (TACHBULA) Gottes42. So, wie
er die eben aus Ägypten befreiten Israeliten um unüberwindliche militärische
Flindernisse, so mußte er sie auch um unüberwindliche religiöse Hindernisse
herumführen, um sie nicht zu demoralisieren.43 Eine Lehre von der zukünftigen
Vergeltung nach dem Tod hätte die ungläubigen und unreifen Sklaven in jeder
Hinsicht überfordert und ihren disziplinarischen Zweck vollkommen verfehlt -

die Sklaven hätten sich durch so ferne Strafandrohungen kaum abschrecken lassen

und deshalb hat Gott sie durch unmittelbare Vergeltung regiert44 und erst
allmählich zur Annahme so schwieriger Lehren wie der Auferstehung vorbereitet.
Dieses unmittelbare innerweltliche Regiment Gottes sei ein "permanentes Wunder"

(MOFET TAMID) gewesen, das die übernatürliche Verfassung Israels im
Gegensatz zur natürlichen Verfassung der Völker auszeichnete.45 Das gleiche
Argument wird der orthodoxe William Warburton, der sich oft auf den "exellenf '

und "famous" Maimonides beruft, in seiner Schrift The Divine Legation ofMo-

38 Vgl. Maimonides, Moses, Brief über die Auferstehung der Toten (IGGERET O

MAAMAR TCHIJAT HAMMETIM), aaO VIII, 379.

39 Vgl. aaO VIII, 381-383.

40 Vgl. aaO VIII 378f; IX, 383-389.

41 Vgl. aaO VIII, 379.

42 Vgl. aaO IX, 386.

43 Zum Paradigma des DÊRÊCH ÊRÊTZ PLISCHTIM (2 Mose 3,17) und der Vorstel¬

lung der göttlichen List vgl. Führer der Verirrten III, 32. Die hebräische Übersetzung

der arabischen Ausdrücke TALATTUF und CHILA von Samuel Ibn Tibbon
lautet hier: 'ORMAT HAELOHIT WECHOCHMATO. Rawidowicz, Simon,
Knowledge of God, A Study in Maimonides' Philosophy of Religion (1936), in:
ders., Studies in Jewish Thought, Nahum N. Glatzer (Hg), Philadelphia 1974, 286-
290.

44 Vgl. Maimonides, Moses, Brief über die Auferstehung der Toten (IGGERET O

MAAMAR TCHIJAT HAMMETIM), aaO IX, 387-389ff.

45 'INJANEIHÊM EINAM NOHAGIM 'INJAN MINHAG SCHEAR HAUMOT,
AVAL JICHDAM HASCHEM BASÉ HAMMOFET HAGADOL: SCHEJIHJU
PE'ULOTEIHÊM TAMID NIQSCHAROT BETIQQUN 'INJANEIHEM O
BEHÊFSEDAM. AaO 389.

129



ses (1738ff) gegen die Deisten anführen, um das Fehlen von Aussichten in die
Ewigkeit in der Hebräischen Bibel zu rechtfertigen, und Lessing wird damit seine

Vision von der Erziehung des Menschengeschlechts illustrieren.46 Der göttliche

Pädagog arbeitet zunächst mit natürlichen und übernatürlichen diesseitigen
Vergeltungen, um das Volk von den Wundern und der besonderen göttlichen
Vorsehung zu überzeugen; erst wenn es diese Grundlehren im Laufe der Generationen

verinnerlicht hat (HITAMTU BEHÊMSCHECH HADDOROT), ist es in
der Lage, die Verheißung des Wunders der Auferstehung anzunehmen. Die
Entwicklung der Eschatologie in der Schrift hängt also mit religiösen Entwicklung
des Volkes zusammen - eine Annahme, die in starker Spannung zu Maimonides'
Prophetologie und zur jüdischen Lehre von der Schrift steht. Hier ist aber nicht
davon die Rede, daß die leibliche Auferstehung nur ein didaktischer Hinweis auf
die Unsterblichkeit der Seele sei, die nach dem Lehrschreiben unproblematisch
ist,47 sondern der Wunderglaube ist vielmehr Lernziel. Auch das Diesseitswunder

will gelernt sein und es hat eine eigene religiöse und historische Dignität.
Obwohl Maimonides vorrangig das Heil der Philosophen im Auge hat, nimmt er
die Heilszusagen der Propheten an und rechtfertigt sie in einer zweidimensionalen

Eschatologie.

46 Vgl. Warburton, William, The Divine Legation ofMoses Demonstrated on the Prin¬
ciples ofa Religious Deist, From the Omission of the Doctrine ofa Future State of
Rewards and Punishments in the Jewish Dispensation, In six books, London [Bd. I

(1738), II 1741,21742), III (1765), IV (1765)] 51766. Neudruck: Wellek, René (Hg),
New York/London 1978. Schmidt, Johann Christian (Üb), Wilhelm Warburtons
göttliche Sendung Mosis, Aus den Grundsätzen der Deisten erwiesen, 3 Bde.,
Frankfurt am Main/Leipzig 1751 -53. Lessing, Gotthold Ephraim, Die Erziehung des
Menschengeschlechts {Mil), §§ 24f, 33 in: Schilson, Arno (Hg), Werke 1774-1778;
Barner, Wilfried et al (Hg), Gotthold Ephraim Lessings Werke und Briefe, Bd. 8,
333-350. Siehe auch Krochmalnik, Daniel, Jenseits vom Judentum, Judentum in der
Eschatologie der Aufklärung (im Druck).

47 Maimonides, Moses, Brief über die Auferstehung der Toten (IGGERET O MAA-
MAR TCHIJAT HAMMETIM), aaO IX, 384f: WELO HOZIJAM METNJANEI
HA'OLAM HASÊ BIGMUL WE'ONÊSCH; UMEHATNJAN ASCHÊR HU
BATÊVA: WEHU HISCHAER HANNÊFÊSCH O HAQQARÊT.

130


	Die zweidimensionale Eschatologie des Maimonides

