Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Die Symbiose deutsch-judischer Philosophie : Mendelssohn und das
Christentum

Autor: Greenberg, Gershon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960715

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Symbiose deutsch-judischer Philosophie
Mendelssohn und das Christentum

von Gershon Greenberg”

fiir Amos Funkenstein s.A., Gaon haDor, dem geliebten Lehrer und Freund

Die Dynamik der deutsch-jiidischen Philosophie war in ihrem Wesen sym-

biotisch; sie spiegelte die Dynamik des Verhiltnisses, das die jiidische Gemein-
de zur deutsch-christlichen Kultur wihrend der Emanzipation hatte.! Diese Dy-
namik enthielt Unterschiede und Gemeinsamkeiten zwischen dem traditionellen
Judentum und dem christlichen Deutschland. Einige Elemente sind bereits unter-
sucht worden: die Wechselwirkungen der jiidischen Philosophie mit Kant,
Schelling und Hegel?; deutsche philosophische Ansichten tiber das Judentum’
und christlich-philosophische Auffassungen von Mendelssohn*. Ich werde mich

*

82

Prof. Dr. Gershon Greenberg, The American University, Department of Philosophy
and Religion, 4400 Massachusetts Avenue, N. W., Washington, D. C. 20016, USA.
Aus dem Amerikanischen ilibersetzt von Marianne Albrecht-Roth, Muttenz/Basel.

Vgl. Leschnitzer, Adolf, The Magic Background of Modern Anti-Semitism, An Ana-
lysis of the German Jewish Relationship, New York: International Universities 1956.

Vgl. Lewkowitz, Albert, Das Judentum und die geistigen Stroemungen des 19. Jahr-
hunderts, Breslau: M.H. Marcus 1935; Guttmann, Julius, Die Jiidische Religionsphi-
losophie in der Neuzeit, in: Die Philosophie des Judentums, Miinchen: Ernst Rein-
hardt 1933, 301-362; Rotenstreich, Nathan, HaMachschava hajehudit be ‘Et hacha-
dascha, Tel Aviv: ‘Am-‘Oved 1945-1949; Fackenheim, Emil, Encounters Between
Judaism and Modern Philosophy, A Preface to Future Jewish Thought, New York:
Basic Books 1973; Greenberg, Gershon, Impact of Hegel on Samuel Hirsch’s “Die
Religionsphilosophie der Juden”, Dissertation, Columbia University 1969; Brumlik,
Micha, Der Begriff der Offenbarung bei Steinheim und Schelling, und She’ar-Yas-
huv, Aharon, Die Theologie des Salomon Ludwig Steinheim in ihrer Bezichung zur
europdischen Philosophie, in : Schoeps, Julius H./Bagel-Bohlan, Anja/Heitmann,
Margret/Lohmeier, Dieter (Hg), Philo des 19. Jahrhunderts, Studien zu Salomon
Ludwig Steinheim, Hildesheim: George Olms 1993, 63-76, 77-96 und Graupe, Heinz
M., Steinheim und Kant, in: YLBI 5 (1960), 140-176.

Vgl. Liebeschuetz, Hans, Das Judentum im deutschen Geschichtsbild von Hegel bis
Max Weber, Tiibingen: Mohr 1967; Heschel, Susannah, Abraham Geiger on the Ori-
gins of Christianity, The Political Strategies of Wissenschaft des Judentums in an Era
of Acculturation, in: Jewish Assimilation, Acculturation and Accomodation, Lanham
Md.: University Press of America 1992, 110-126.

Eine christlich-philosophische Kritik Mendelssohns beinhalten Hamann, Johann
Georg, Golgatha und Scheblimini [1784], in: Roth, Friedrich (Hg), Hamanns Schrif-
ten, Leipzig: Reiner 1825, VII, 17-70; und Stattler, Benedikt, Wahres Jerusalem,
Augsburg: Reiger 1787. Zu Kant siehe Kinkel, Walter, Moses Mendelssohn und Im-
manuel Kant, in: Kant-Studien 34 (1929) 3-4, 391-409.



hier auf das Thema “Mendelssohn und das Christentum” konzentrieren’. Inner-
halb des deutsch-jiidischen Lagers personifizierte Mendelssohn - der dem Ein-
tritt des Judentums in die Moderne eine konkrete Form gab - diese Symbiose und
wurde zum Ausgangspunkt der nachfolgenden Entwicklungen. Ausserhalb des
deutsch-jlidischen Lagers war das Christentum im Zentrum der Beschiftigung
der jiidischen Philosophie mit der deutschen Philosophie®.

I. Mendelssohn und seine jiidischen Kritiker

Die Emanzipation brachte die in sich geschlossene jiidische Gemeinde und
die Ubereinstimmung zwischen innerem und dusserem jiidischen Verhalten
durcheinander. Auf der Begriffsebene liess sie die vorausgesetzte metaphysische
Realitit der Offenbarung und den Ort der Philosophie innerhalb der Grenzen der
Offenbarung ausser acht’. Mendelssohns Leben (1729-1786) und Gedanken
wurden zur Feuerprobe fiir die intellektuelle Dimension des Prozesses. Er for-
derte eine Struktur, die das traditionelle Judentum mit der neuen Umgebung und
das spezifizierte Universum der Mitzwot (gottliche Gebote) mit der universellen
Welt der Naturgesetze verbindet. Das “Erdgeschoss” seines “Gebdudes” beher-
bergt die allgemeine, alles umfassende Religion der Menschheit mit ihren ewi-
gen, universellen und notwendigen, von der menschlichen Vernunft produzier-
ten Wahrheiten, wie sie von Gott geoffenbart wurden. Im “ersten Stock”, nur fiir
Juden, sind die historischen, zeitlichen Wahrheiten; diese werden vom Glauben
akzeptiert und durch Wunder und Autoritit unterstiitzt; sie sind den Umstinden
gemdss verdnderlich (insbesondere durch das Verlassen des Landes Israel). Im
“zweiten Obergeschoss”, wieder exklusiv fiir Juden, sind die ewigen, bedingten
Wabhrheiten, die von Gott bestimmt sind und nur von Ihm allein verandert wer-
den konnen.?

Fiir einige jlidische philosophischen Denker war Mendelssohns Symbiose
im wesentlichen lobenswert. Fiir Salomon Formstecher (1808-1889) habe Men-
delssohn die Juden von ihrem Erbe entfernt und “Licht” in die “Dunkelheit” des
mittelalterlichen Judentums gebracht: Seine Wissenschaft verkiindete seinen
Zeitgenossen, dass der Schwung des Geistes des Judentums vielleicht befangen,
aber niemals beeintrichtigt war: “Errang er fiir den Juden die, vielleicht mit Wi-
derstreben gezollte, Achtung der gebildeten Zeitgenossen und ziindete zugleich

5 Die Haltung gegeniiber Mendelssohn und dem Christentum seitens historiosophi-
schen Denkern (z.B. Graetz, Geiger, Zunz, Hess), neo-orthodoxen Denkern (v.a.
Samson Raphael Hirsch) und deutsch-jiidischen Denkern der Schoa (z.B. Jakob Ro-
senheim, Isaac Breuer) bilden Themen fiir eine separate Studie.

6 Vgl. Schwarcz, Moshe, Religious Currents and General Culture, in: YLBI 16 (1971),
9-11.

7 Vgl Seligmann, Cisar, Geschichte der jiidischen Reformbewegung von Mendels-
sohn bis zur Gegenwart, Frankfurt a.M.: Kaufmann 1922, 12 und Wiener, Max, Jii-
dische Religion im Zeitalter der Emanzipation, Berlin: Philo 1933.

8 Vgl. Rawidowicz, Shimon, HaFilosofija schel Jeruschalajim, in: Ravid, Benjamin
(Hg), ‘ljunim beMachshevet Israel, Jerusalem: Reuven Mass 1971, 11, 70-117.

83



in der Brust seiner Religionsverwandten jene heiligen Geistesfunken, welche, im
Laufe eines Jahrhunderts gendhrt, zur weihevollen Flamme aufloderten, die uns
gegenwirtig erleuchtet und erwédrmt.” Wie Abraham Geiger (1810-1874) schon
schrieb, brachte Mendelssohn den religiosen Wahrheiten rationale Glaubwiir-
digkeit; er war ein Philosoph, dessen Werk zu den “volkstiimlichen Weltweis-
heiten auf dem Gebiet des Judentums” gehorte. Mendelssohns Beitrag ging iiber
das Judentum hinaus in die Weltgeschichte. Im Streit zwischen dem Bereich der
Natur (unfrei und unbewusst, gemiss bleibenden Naturgesetzen funktionierend)
und dem Bereich des Geistes (frei, autonom und sich erkennend), der sich im
Streit zwischen Heidentum und Judentum spiegelte, sah das letzte Viertel des 18.
Jahrhunderts, wie der Geist sich wieder gegeniiber der Unterjochung durch die
Natur durchsetzte. Kants kritische Philosophie - um des Geistes willen - zeigte
den Selbstbetrug der heidnischen Metaphysik und der philosophischen Erkla-
rung von Gott. Seine Schiiler aber kehrten zu Erkldrungen von Gott mit heidni-
schen Untertonen zuriick: Fichte erklirte die Existenz als “Ich” und “Nicht-Ich”;
Schelling setzte das Absolute als “Nicht-Ich” und Hegel erhob das “Ich” zum
Gott im Sinne von Selbstexistenz und seinem Gegenteil. Mendelssohn hingegen
brachte die Philosophie in ihre eigentlichen Grenzen zuriick, und indem er dies
tat, beforderte er das Leben des Geistes. Er versuchte nicht, das Wesen Gottes zu
erkldren. Er wandte vielmehr die Gesetze des Denkens auf Gottes Existenz an
und konzentrierte sich darauf, die Seele des Menschen kennenzulernen: War die
selbstbewusste Seele unabhingig und unsterblich? Wie wurden die angeborenen
Ideen der Seele iiber das Wahre, Schone und Gute von der Vernunft erkannt? Fiir
Formstecher brachte Mendelssohns Errungenschaft das Judentum dem Reich
Gottes ndher’.

Moritz Lazarus (1824-1903) hielt zwar Mendelssohns Konzept des freien
Willens und der Vernunft gegeniiber dem Befehl und der Verbindlichkeit in sei-
nem Jerusalem fiir mangelhaft, als “eng und beschrinkt verniinftelnd”, [das]
“weder mit der durchgehenden talmudischen Uberlieferung, noch auch mit einer
hohen und freien Betrachtung des Gesetzes, am allerwenigsten aber mit der hi-
storischen Erkenntnis iibereinstimmt™'!, sah aber Mendelssohn als den paradig-
matischen deutschen Juden an, vergleichbar mit Lessing (1729-1781) als deut-
schen Christ. Auf der einen Seite war Mendelssohn mit Lessing einig, auf der

9 Formstecher, Salomon, Moses Mendelssohn, Ein Philosoph auf dem Gebiet des Ju-
dentums, in: Gedenkblditter an Moses Mendelssohn, Leipzig: Verein zur Forderung
geistiger Interessen im Judentume 1863, 5.

10 Vgl. Mendelssohn, Moses, Phaedon, Oder iiber die Unsterblichkeit der Seele, In drei
Gesprichen [1768], in: Moses Mendelssohns Gesammelte Schriften, Leipzig: F.A.
Brockhaus 1843, 11, 65-206. Geiger, Abraham, Briefe iiber Judentum von Ben Usiel,
Dritter Artikel, in: Wissenschaftliche Zeitschrift fiir jiidische Theologie 3 (1837), 90-
91. Formstecher, Salomon, Die Religion des Geistes, Frankfurt a.M.: Joh. Chr. Her-
mann 1841, 11f und Formstecher, Salomon, Moses Mendelssohn, aaO 7.

11 Lazarus, Moritz, Die Ethik des Judentums, Frankfurt am Main: J. Kauffmann 1904,
I, 166f.

84



anderen Seite stand er Lavater (1741-1801) und Jacobi (1743-1819) feindlich
gegeniiber. Er beteiligte sich an der Suche nach dem zivilen Status der Juden wie
auch am Aufstieg der deutschen Volksseele (die Luthers Besinnlichkeit inner-
halb der Religiositit einschloss). Obwohl er kein Kant und kein Spinoza war,
war sein philosophischer Stil beispielhaft im Sinne des deutschen Volksgeistes.
Lazarus bewunderte, wie Mendelssohns Gedanken iiber Gott vom menschlichen
“Gemiit” und seinem moralischen Leben hervorgebracht wurden, wie er die
Unterscheidung der Aufkldrung zwischen religioser Institution und Moral (“Sitt-
lichkeit™) anwandte, indem er die Frage nach gleichen Rechten und Pflichten von
der Religion trennte. Lazarus weitete die Ethik - die Mendelssohn in der mensch-
lichen Natur ansiedelte - aus in die ontische Realitit, wo Ethik und Gott in einer
Wechselbeziehung stehen wie unendlich alternierende konzentrische Kreise.
Die Gesetze vom Sinai konnen imperativ sein, weil die Ethik autonom im Men-
schen prisent ist. In der Tat lebt der Mensch, um fiir seine Taten aus der onti-
schen Realitit zu schopfen und um sich gemiss dem gottlichen moralischen Pro-
totyp zu entwickeln'.

Formstecher und Lazarus akzeptierten den symbiotischen Beitrag Mendels-
sohns. Formstecher sah seine Rolle als derjenige, der das Judentum aus der Mit-
telalterlichkeit in eine modern rationale Gedankenwelt katapultiert hatte, obwohl
er die Flamme der jiidischen Tradition und die transzendente Dimension des Ju-
dentums erhalten hatte, wie eine Wasserscheide in der Geistesgeschichte.
Lazarus lobte ihn fiir seine Unterscheidung zwischen Ethik und religitsen insti-
tutionellen Pflichten und fiir die Sublimierung dieser Unterscheidung in eine
neue Identitit: der deutsche Jude. Aber wie es sich herausstellte, war ihre Mei-
nung eine Ausnahme. Die meisten deutschen jiidischen Philosophen kritisierten
ihn hart, obwohl sie offensichtlich ihr #dusserst intellektuell-soziales raison
d’étre Mendelssohn verdankten.

I a. Zeitgebundenheit

Aus der Sicht der einen niitzte Mendelssohn zwar seiner eigenen Gegen-
wart, nicht aber der Zukunft. Samuel Hirsch (1815-1889) schitzte es, wie Men-
delssohn versuchte, mit den Herausforderungen der zeitgengssischen rationali-
stischen Philosophie fertigzuwerden und das Judentum “aufzuwerten”, indem er

12 Vgl. Mendelssohn, Moses, Schreiben an den Herrn Diaconus Lavater zu Ziirich [12.
Dez. 1769], Berlin etc: Friedrich Nicolai 1770. Jakobi brachte Mendelssohns gespal-
tene Ansichten iiber Spinoza auf den Punkt. Vgl. Mendelssohn, Moses, Spinozismus
- Pantheismus - alles ist Eins und Eins ist Alles - Widerlegung, in: Morgenstunden,
Oder Vorlesungen iiber das Dasein Gottes, Berlin: Christian Friedrich Voss 1786,
211-232, und Jacobi, Friedrich H., Uber die Lehre des Spinoza in Briefen an den
Herrn Moses Mendelssohn, Breslau: Gottl. Loewe 1789. Vgl. Lazarus, Moritz, Zwei
Reden auf Moses Mendelssohn zur Gedenkfeier seines hundertjidhrigen Todestages,
I. am 4. Januar 1886 im Friedericianum zu Dessau, II. am 11. Januar 1886 in der “Ge-
sellschaft der Freunde™ zu Berlin gehalten, in: Treu und Frei, Gesammelte Reden und
Vortriige iiber Juden und Judentum, Leipzig: C. F. Winter 1887, 183-223 und
Lazarus, Moritz, Was heisst national? Berlin: Ferd. Duemmler 1880, 30-31.

85



es der christlichen humanistischen Bildung aussetzte. Aber bis zur Mitte des 19.
Jahrhunderts verédnderten sich die Bediirfnisse Israels, und es wurde notwendig,
positiv auszusprechen, was am Judentum speziell war: Warum waren Zeremoni-
en und Briuche absolut notwendig? Wie konnten sie zu lebendigen, aufrichtigen
Taten erhoben werden? Wie konnte das Judentum in seiner Urspriinglichkeit er-
halten werden? Mendelssohns Schwerpunkt war nicht mehr relevant.'?

Franz Rosenzweig (1886-1929) fand nicht, dass Mendelssohns Denken ge-
nau auf seine eigene Gegenwart ausgerichtet oder dass es fiir die Zukunft struk-
turiert sei. Er rechnete es Mendelssohn an, dass er die implizite Beziehung zwi-
schen dem Judentum und der Weltkultur ans Tageslicht brachte und dass er Ju-
den und Deutsche ins Deutschjudentum zusammenschmolz:

“Einer geliebten Gefidhrdung einer, die wir nicht missen mochten - nicht
bloss um der geliebten beiden Verbundenen, des Judentums und des
Deutschtums, selber willen, sondern auch aus Liebe eben zur Gefahr, und in
dem Glauben, dass das Durchkédmpfen und das Durchleben dieser Gefahr
uns als Aufgabe gegeben ist.”'

Im Zusammenschmelzen aber gehe die innere jlidische Lehre verloren. Juden
seien Deutsche im Sinn des intellektuellen und spirituellen Lebens (“Kultur”)
(z.B. Mendelssohns Ubersetzung der Hebriischen Schrift ins Hochdeutsche im
hebriischen Alphabet), und nur jiidisch im Sinn der gottlichen Gesetzgebung
und des zeremoniellen Gesetzes. Es bestehe auch ein Hang dazu, die gegenwiir-
tige historische Realitit zu vermeiden oder sie in eine messianische Zukunft zu
erhohen - wie wenn guter Wille und Intellekt genug wiren, um kulturelle und re-
ligidse Unterschiede zu neutralisieren:

“Vom Lavaterstreit.erzidhlen: Entstehung des jiidischen Bewusstseins in

Mendelssohn. Aber was fiir ein Bewusstsein! Messianischer gefirbt als es

die Zeit erlaubte (Beweis: die Familie Mendelssohn) und doch so messia-

nisch wie die Zeit verlangte. Denn allerdings sie rettete den messianischen

Juden. So eingekeilt zwischen der Forderung der Zeit (im hochsten Sinn)
~und der Notwendigkeit uns zu erhalten, sind wir heute.”'

Ferner existierte die Gonnerschaft, die Mendelssohn durch die Weltanschauung
seiner eigenen Generation zuteil wurde, fiir die Erben seiner Position nicht:

“Aber Mendelssohn hat uns als Wehrlose in diese Gefahr hineingefiihrt,
denn sein eigener Schutz war die Weltanschauung seines Jahrhunderts, an
deren ersten Erkrankungskeimen er - ein grossartiges Zeichen fiir die Le-
bensechtheit seines Philosophierens - gestorben ist. So musste schon das
neunzehnte Jahrhundert sich auf eigene, also auf unmendelssohnsche, Wei-

13 Vgl. Hirsch, Samuel, Die Religionsphilosophie der Juden, Leipzig: Heinrich Hunger
1842, 9f.

14 Rosenzweig, Franz, Vorspruch zu einer Mendelssohnfeier [Herbst 1929], in: Franz

Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk, Gesammelte Schriften, Den Haag: Martinus
Nijhoff 1984, III, 457.

15 Rosenzweig, Franz, Lessings Nathan, in: Franz Rosenzweig, Der Mensch und sein
Werk, aaO 111, 449-453.

86



se weiterhelfen und miissen wir, Kinder einer wieder verinderten Zeit, uns
wieder auf neue Wege wagen.”'e

Rosenzweigs Auffassung, dass iiber die Beziehung seines Deutschjuden-
tums hinaus Mendelssohn weder mit der Gegenwart noch mit der Zukunft ver-
sohnt sei, war eng verbunden mit seiner Auffassung, dass Mendelssohns jiidi-
sche Person gespalten sei. Er spiegle den Ubergang wihrend der Emanzipation
vom Nachdenken tiber die eigene Wahrheit in der Umgebung und dem Trennen
zwischen der jiidischen Welt und dem jiidischen Individuum. Die personliche
Spaltung und die zeitliche Dissonanz schliessen sich gegenseitig ein:

“In Mendelssohn haben Sie noch beides zusammen. Nicht in Mischung, gar
nicht mehr. Mendelssohn ist gar kein einheitlicher Mensch, gar nicht, in
keiner Weise ein Zukunftstyp. Ebenso wenig der Vergangenheitstyp. Auch
nicht der Zeittyp. Denn er ist weder noch. Sondern er ist beides nebeneinan-
der in ihm. Unbegreiflich fiir die Zeitgenossen. Wie sollten sie begreifen,
dass hier nicht ein Mensch vor ihnen stand, sondern zwei. Beide dabei ohne
Bewusstsein.”"’

Mendelssohns fehlerhafter Synchronismus untergrabe seine Rolle als Para-
digma und als bleibende Quelle. Hirschs und Rosenzweigs religiose Philosophi-
en wiren natiirlich undenkbar gewesen ohne Mendelssohns symbiotischen Pri-
zedenzfall, weil sie allein auf Hegel und Schelling aufbauten. Sie wollten das Ju-
dentum im einzelnen und die universelle (deutsche) Kultur auf ihre eigene Art
zusammenziehen; sie wollten “Mendelssohns” in ihrer eigenen Zeit sein - dies
erforderte implizit die Akzeptanz und gleichzeitig explizit die Verwerfung seiner
Rolle.

I b. Gefiahrdeter Rationalismus

Die Rolle der Rationalitéit in Mendelssohns Denken rief Kritik hervor. Wie
Lazarus spiter, so folgte Solomon Maimon (1754-1800) der Antwort seines
Freundes Mendelssohn auf den Angriff von Lavater gegen das Christentum und
von Jacobi gegen Spinoza: “Mendelssohn hat sich sowohl gegen Jacobi als ge-
gen Lavater als ein Held benommen. Nein, nein! Dieser Held ist im fiinften Akt
[von Shakespeares Drama] gestorben.”'® Aber wie konnte Mendelssohn die Rea-
litiit bestimmter Attribute Gottes behaupten? Weil ein Konzept Realitit impli-
ziert, wenn es einmal gedacht worden ist? Positive Attribute von Gott seien nicht

16 Rosenzweig, Franz, Vorspruch zu einer Mendelssohnfeier [Herbst 1929], aaO 457.

17 Rosenzweig, Franz, Der jiidische Mensch, in: Franz Rosenzweig, Der Mensch und
sein Werk, aaO III, 566. Vgl. Rosenzweig, Franz, Brief an Ernst Simon, Sommer
1922, in: Franz Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk, aaO 1979, 1, 2, 797-799;
Mendes-Flohr, Paul, Mendelssohn und Rosenzweig, in: Der Philosoph Franz Rosen-
zweig (1886-1929), Internationaler Kongress-Kassel 1986, Freiburg: Karl Alber
1988, I, 213-223.

18 Maimon, Salomon, Mendelssohn, Ein Kapitel dem Andenken eines wiirdigen Freqn-
des geweiht, in: Moritz, K. P. (Hg), Salomon Maimons Lebensgeschichte, Berlin:
Friedrich Bieweg 1793, 11, 185.

87



moglich, konterte Maimon, weil sie nur begrenzte menschliche Darstellungen
sein konnen. Gott sei das vollkommenste Wesen, und vom Menschen erdachte
Attribute seien nicht reale, objektive Konzepte. Zweitens, wie konnte Mendels-
sohns Moral den natiirlichen Féahigkeiten (“Triebe, Fihigkeiten und Krifte™) er-
lauben, von sich aus gut zu sein? Weil seine Moral iiber die Wahrheit hinaus-
ging? Fiir Maimon verlieh nur das Wissen um die Wahrheit dem menschlichen
Guten die Wiirde; denn das Wissen um das Gute und das Wissen um die Wahr-
heit seien dasselbe. Maimon konnte Mendelssohns Ansicht, dass geoffenbarte
Religionsgesetze ewig wahr seien - und als solche fiir die theokratische Konstitu-
tion unentbehrlich sind,- auch nicht akzeptieren. Was immer auch die Inhalte der
geoffenbarten Religion sei, sie seien an sich schon falsch und nur von zeitlichem
Nutzen."

David Einhorn (1809-1879) rechnete es Mendelssohn an, dass er das Juden-
tum zu einem Teil der universellen religiosen Erfahrung machte, aber er kritisier-
te ihn, weil er die Vernunft im Judentum nur eingefiihrt habe, um es damit im
Zaum zu halten. Dies fiihrte ihn dazu, sein eigenes a priori-Prinzip des “Mosais-
mus”’ zu entwickeln: “Zentralisation der verschiedenen Existenzen ohne willkiir-
liche Beeintriachtigung der Einzel-Existenz.”?” Einhorn kritisierte Mendelssohns
widerspriichliche Position, dass ein Gottesbegriff, der sich in der Vernunft be-
griindet, sich trotzdem durch eine geoffenbarte Gesetzgebung auf Israel bezog;
eine Gesetzgebung, die weder explizit noch praktisch rational sei. Fiir Einhorn
vermittelt die menschliche Vernunft die geoffenbarten Wahrheiten; diese form-
ten den gottlichen Geist, der in der Natur, in der Geschichte und im Menschen
prasent ist. Der Mensch sollte seine Erfahrung beniitzen, die geoffenbarten
Wahrheiten, die bereits in der Welt vorhanden sind, rational zu erkliren - und die
Gesetzgebung sei das Produkt einer solchen Erklidrung. Einhorn sagte, Offenba-
rung sei die “Feuchtigkeit” der “Erde”, die verdunstete, sobald die Vernunft in
die Ndhe komme, und die wie Regen niederging, wenn sie erklirt wiirde. Die
Geschichte biete der Vernunft Zeit und Mittel, Erfahrung aufzubauen und Resul-
tate zu sammeln; sie sei unentbehrlich, damit sich der Mensch auf die géttliche
Offenbarung beziehen konne. Fiir Einhorn wurde die “Wurzel” der Offenbarung
vom “himmlischen Tau” der jahrtausendalten Geschichte der Vernunft genéhrt.
Einhorn kritisierte auch, dass Mendelssohn nicht-rationale Zeremonien beibe-
hielt und dass er eher Gott als der Vernunft oder der Geschichte zutraute, diese
verindern zu konnen. Einhorn seinerseits zog eine absolute Trennungslinie zwi-
schen essentiellen Wahrheiten, welche ewig seien, und zeremoniellen Formen,
die sich veridndern. Die Zeremonie miisse rational verstanden werden, als sym-
bolischen Zutritt zu den essentiellen Wahrheiten; zeremonielle Feiern sollten nur

19 Vgl. Maimon, Salomon, Mendelssohn, aaO II, 168-186; Altmann, Alexander, Moses
Mendelssohn, A Bibliographical Study, Alabama: University of Alabama 1973, 380-
384.

20 Einhorn, David, Das Prinzip des Mosaismus und dessen Verhdltnis zum Heidentum
und rabbinischen Judentum, Leipzig: Frische 1854, 1, 13.

88



dann beibehalten werden, wenn sie mit den Standards der progressiven, rationa-
len Geschichte tibereinstimmten.?!

Maimon und Einhorn wollten beide, dass Mendelssohn seinen Gedanken-
gang zu Ende fiihrt. Wihrenddessen lieferte Mendelssohns fiihrende Rolle bei
der Kombination von Vernunft und geoffenbarter Gesetzgebung eine personli-

“che und intellektuelle Umgebung fiir Maimons Werk; er 6ffnete das Judentum
und die universelle Vernunft fiireinander, was fiir Einhorn das Noétige fiir seine
radikale Anwendung der Vernunft lieferte. Einmal mehr schuf Mendelssohns
Symbiose zwischen Israel und der deutschen Kultur die Voraussetzung fiir die
Maoglichkeit neuer Symbiosen - nur war jetzt die Konfrontation beziehungsweise
Auss6hnung eine Stufe von den Grenzen Israels und Deutschlands entfernt und
entfaltete sich im Kontext der personlichen Feuerprobe der Emanzipation.

I c. “Leere” Gesetzgebung

Als Jugendlicher kannte Shaul Ascher (1762-1822) Mendelssohn. Er be-
trachtete ihn als Apologeten, der sein Judentum an Anreizen von aussen fest-
machte, dies jedoch nicht so stark wie seine Vorginger. Maimonides neigte
dazu, die ganze aristotelische Philosophie im Judentum zu finden; Spinoza woll-
te vom Judentum ausgehend jede Offenbarungsreligion stiirzen, und “Mendels-
sohn suchte die Zudringlichkeit eines Gegners seines Glaubens zu schwichen™,
Mit der Zeit verlor er seine eigene religiose Identitét:

“Ich weiss nicht, welcher gute Genius einen Maimonides ermunterte, das
Judentum auf reinere Principien zuriickzubringen. Ich weiss nicht, welcher
bose Genius einen Spinoza abfallen liess, um das Judentum in ein Nichts zu
verwandeln. Ich weiss nicht, welcher gleichgiiltige Genius einen Mendels-
sohn leitete, seinen Gegner iiberwinden zu wollen, und sich doch selbst
liberwinden zu lassen.”*

Im besonderen war die gesetzgeberische Identitit der Offenbarung unsolide:
Wenn Mendelssohns Gesetze gegeben wurden, um die Nation auf dem Pfad des
patriarchalischen Wissens zu halten und um historische Wahrheiten im Gedécht-
nis zu bewahren, warum liess er die Vernunft und den Glauben die Wahrheiten
nicht einfach vom legalen Instrument befreien? Indem er nicht zwischen dem
Wesen des Ritus (Mischpatim) und dem der Statuten (Chugim) in der geoffen-
barten Gesetzgebung unterschied, liess er das Praktische und das Wesentliche
sich miteinander vermischen. Weil seine Lehren der ewigen religiosen Wahrhei-
ten durch das Gesetz bekannt wiirden, konnten sie vom Arbitrdren und Geoffen-
barten bestimmt werden; das Notwendige konne vom Zufélligen festgesetzt wer-
den. Seine Gesetze seien auch Symbole der ewigen Wahrheiten - und keine Na-

21 Vgl. Einhorn, David, Das Prinzip des Mosaismus, aaO 1. Siehe Greenberg, Gershon,
Mendelssohn in America, David Einhorn’s Radical Reform Judaism, in: YLBI 27
(1982), 281-293.

22 Ascher, Shaul, Leviathan, Oder iiber Religion in Riicksicht des Judentums, Berlin:
Frankesch 1792, 160.

23 Ascher, Shaul, Leviathan, aaO 239f.

89



tion, behauptete Ascher, schirfte sich erfolgreich ewige Wahrheiten symbolisch
ein. Ferner, wenn seine Gesetze die konkrete Funktion hitten, das mosaische
Grundgesetz aufzubauen, wiirden sie nicht ihre Funktion verlieren, sobald das
Grundgesetz beendet war? Und wenn sie zu Glauben und Wissen von histori-
schen und religiosen Wahrheiten fiihren sollten, wiren sie nicht entbehrlich, so-
bald die Menschen die Wahrheiten gefunden haben?

Shaul Ascher betonte den Kern des Glaubens und das Hemmnis der Gesetz-
gebung. Er beschrieb die Geschichte in drei Stadien: erstens die natiirliche Reli-
gion mit ihrer Idee eines libermenschlichen Wesens, das natiirliche Perfektion
ausdriickt (Gotzendienst); zweitens die geoffenbarte Religion, wo sich das tiber-
menschliche Wesen von jenseits der Geschichte einmischt (Judentum, Christen-
tum, Islam); und drittens die rationale Religion (zuriickzufiihren auf das Phino-
men Napoleon), wo das iibermenschliche Wesen die metaphysische Quelle fiir
die menschliche Ethik darstellt. Das Judentum sollte im héchsten Stadium betei-
ligt sein. Dies erfordere das Entfernen der “konstitutiven”, gesetzlichen (hala-
chischen) Schicht. Diese hat mit der Zeit das Wesen der Glaubenskerne hinzuge-
wihlt und das “Organon” des Glaubens, welcher fiir das Judentum von Abraham
durch die Propheten urspriinglich war, verkiindet: der Glaube an den einen, lie-
benden Gott, der sich mit dem Heilsversprechen den Patriarchen offenbart hat,
der die Propheten ausgewiihlt hat und am Sinai Gesetze gab, der das Gute be-
lohnte und das Bose bestrafte, der die Welt regierte und Israel gefiihrt hat; der
Glaube an die messianische Erlosung und Auferstehung und an das Einhalten der
Beschneidung, des Schabbats, der Feste und der Busse. Das Resultat wiirde eine
Harmonie zwischen dem Glauben Israels und der rationalen Religion sein, d.h.
ihrer im Ursprung gottlichen Ethik und der universellen, natiirlichen Ethik.*

Hermann Cohen (1842-1919) bewunderte, wie Mendelssohn das histori-
sche Judentum zu einer Zeit verteidigte, als es bedroht war, sich mit dem deut-
schen Christentum zu vermischen. Er ging nicht nédher auf eine jiidisch-christli-
che Union ein, ein Thema, das das Judentum in eine Konfrontation mit dem
christlichen Messiasglauben zwingen wiirde. Er vermied den Messianismus des
Judentums, dessen universelle Konsequenz die christlichen Denker der Aufkla-
rung geargert hétte. In der Tat entfernte er die Geschichte aus dem Diskurs. (“So
lasst sich auch sein Selbstbekenntnis wohl verstehen, dass der Sinn fiir Geschich-
te ihm abgehe.””) Zudem nahm er Anstoss an Lessings Die Erziehung des Men-
schengeschlechts (1780), indem er den stetigen historische Fortschritt prinzipiell

24 Vgl. Ascher, Shaul, Leviathan, aaO 156-160; Ascher, Shaul, Napoleon, Oder iiber
den Fortschritt der Regierung, Berlin: Lange 1808, 156-160. Siehe Schweid, Elie-
zer, Arba‘a Degamim schel Historiosofija hajehudit schel haMea hatescha‘ esre
[Vier Modelle der jiidischen Historiosophie des 19. Jhdts.], in: Divre haQongres
ha‘olami haschischi leMada ‘e halJahadut [Beitrdge des 3. Weltkongresses fiir die
Wissenschaft des Judentums] (13.-19. August 1975), Jerusalem: World Union of
Jewish Studies 1937, 111, 479-487 und Pinkuss, Fritz, Shaul Ascher, Ein unbekannter
Theoretiker der Judentums und der Juden Emanzipation, Rabbinische Dissertation,
Berlin: Hochschule fiir die Wissenschaft des Judentums 1930.

25 Cohen, Hermann, Deutschtum und Judentum [1915], in: Jiidische Schriften, Berlin:
C. A. Schwetschke 1924, II, 267.

90



verneinte und indem er sich im besonderen der Idee widersetzte, dass das Chri-
stentum einen Fortschritt gegeniiber dem Judentum darstelle. Mendelssohn kon-
zentrierte sich zu Recht auf die rationalen Wahrheiten der Ethik. Cohen schitzte
auch sein Bestreben, das Judentum mit dem Geist des Deutschtums zu ergénzen
und die deutsche Kultur mit dem Judentum zu erhellen. Seine Bibeliibersetzung
zum Beispiel machte Juden mit dem deutschen Gemiit, Gefiihl und mit der Spra-
che, die sie vom Ghetto befreite, bekannt, wihrend die Ubersetzung die deutsche
spirituelle Welt in das Judentum brachte.

Cohen hingegen opponierte, dass Mendelssohn die Gesetzgebung zur rai-
son d’étre des Judentums machte, so dass die gottliche Offenbarung und die Leh-
re des Glaubens fiir das Judentum als Unterscheidungsmerkmale unnétig wur-
den. Er trennte die Gesetzgebung vom Inhalt religiosen Wissens und von der re-
ligiosen Liebe, die darin wurzelt, obwohl diese die eigentliche Quelle fiir die
Wabhrheit der Gesetzgebung waren. Ferner wollte Mendelssohn das kulturelle
und politische Leben des Judentums in Deutschland und als Folge davon tiberall
(eine Art Messianismus) verdndern, wihrend er das gesetzlich relevante Juden-
tum isolierte.*

Ascher und Cohen protestierten beide dagegen, wie Mendelssohn mit dem
religiosen Glauben gegeniiber der Gesetzgebung umging. Ascher glaubte, dass
Mendelssohn in seinem Sprung in die Apologetik die Gesetzgebung implizit zu
einem verfligbaren Instrument machte, dem er - anstatt dariiber zu verfiigen -
erlaubte, die religiosen Wahrheiten zu gefidhrden. Cohen glaubte, dass die Tren-
nung zwischen dem religiosen Wissen und der Gesetzgebung das Gesetz seiner
eigentlichen Quelle beraubte. Sie waren sich beide einig, dass Mendelssohn die
religiose Wahrheit gefihrdete, entweder indem er der Gesetzgebung eine zu
grosse Rolle gab oder indem er der Gesetzgebung ihren Finfluss entzog. Ascher
versdumte zu erwéhnen, dass Mendelssohns dreiteiliges System es ihm ermog-
lichte, das Aufgeben des ganzen konstitutiven Korpus zu diskutieren. Es bleibt
eine offene Frage, ob ohne dieselbe Trennung die Zentralitit der ontischen Ethik
fiir Cohens System moglich gewesen wire.

I d. Unterwanderte Offenbarung

Salomon Ludwig Steinheim lobte, wie Formstecher, Mendelssohns charis-
matische Rolle in seiner Zeit. Wie ein neuer Vulkan, der die Ebenen an seinem
Fusse veredle, so befreie er die jiidische Gemeinde von der tyrannischen Ortho-
doxie:

“Moses Mendelssohn war der Mann, den die Vorsehung zum Erldser der

jiidischen Gemeinde vom Sklavenjoche einer unertriaglichen Autoritdt aus-

ersehen hatte™’. “Es ist bekannt genug, aus welcher tiefen Versunkenheit in

26 Vgl. Cohen, Hermann, Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums,
Frankfurt a.M.: J. Kauffmann 1929, 415-417.

27 Steinheim, Salomon Ludwig, Moses Mendelssohn und seine Schule in ihrer Bezie-
hung zur Aufgabe des neuen Jahrhunderts der alten Zeitrechnung, Hamburg: Hoff-
mann und Campe 1840, 8f.

91



einen todten Buchstabendienst und in unniitze Spitzfindigkeiten, in geistige
Glaubensknechtschaft und darauf berechnete Hyperkrisie der Genius Men-
delssohns uns errettet hat.”*

Dafiir, so sagte er, sei Mendelssohn Lessing zu Dank verpflichtet:

“Dieser [Lessing] hatte mit dem penetranten Schlaglichte seiner gewaltigen
Kritik alles verbrauchte Riistzeug und alle abgeniitzten Rdderwerke einer
tiberjdhrigen Glaubensmaschinerie zum Entsetzen einer steifen Orthodoxie
beleuchtet, und dem Verstidndigen in aller ihrer Schwiiche und Bettelhaftig-
keit blossgestellt.””*

Mendelssohns Verméchtnis habe aber ein destruktives Element. Mendels-
sohn betrachtete nicht die Ganzheit der Schrift als geoffenbart; er behauptete
sogar, “dass die Biicher des alten Testaments nicht geschrieben wurden, eine
Religion zu offenbaren” (Wolfenbiittler Fragmente™). “Mendelssohn hielt den
rationellen Monotheismus mit dem der heiligen Urkunde fiir identisch; und wie
er in der zweiten Abteilung seines Jerusalem die zuversichtliche Behauptung
aufstellte, Gebote, die sich von selbst verstehen und aus der Beschaffenheit
menschlicher Gemiitsart abgeleitet werden konnten, brauchen nicht geoffenbart
zu werden.”*!' Ferner sei Gottes Existenz more mathematico beweisbar. Das Wis-
sen um Gottes Existenz sei der Vernunft zuzuschreiben, was die Offenbarung in
dieser Hinsicht tiberfliissig mache (Morgenstunden), d.h. dass er sie “also fiir
eine Unwahrheit gehalten habe.”* Bei einem Angriff auf Samuel Hirsch schrieb
Steinheim, wie Mendelssohn die gottliche Offenbarung verneinte, weil die Got-
tes-Idee dem Menschen schon angeboren sei, “und nur durch einen gewissen dia-
lektischen Prozess entwickelt, zu sich selbst gekommen ist.”** Allgemein formu-
liert, jedesmal wenn Gott will, dass der Mensch eine Wahrheit erkennt, liefert Er
die Weisheit, diese zu erreichen. Wenn es eine notwendige Wahrheit ist, so lie-
fert Gott das erforderliche Mass an Vernunft, wenn es ein natiirliches Gesetz ist,
den Beobachtungssinn. Wenn eine historische Wahrheit fiir zukiinftige Genera-
tionen bewahrt werden sollte, wurde seine historische Gewissheit versichert und

28 Steinheim, Salomon Ludwig, Synagoge und Tempel, Ein modernes Schisma, in: All-
gemeine Zeitung des Judentums 6 (24. September 1842) 39, 582.

29 Steinheim, Salomon Ludwig, Moses Mendelssohn, aaO 9.

30 Steinheim schrieb filschlicherweise [Hermann Samuel Reimarus], Fragmente des
Wolfenbiittelschen Ungenannten, Berlin: Arnold Wever 1788, Fragment Nummer 4
Mendelssohn zu. Siehe Altmann, Alexander, Moses Mendelssohn, aaO 565. Stein-
heim, Salomon Ludwig, Moses Mendelssohn, aaO 135. Vgl. Mendelssohn, Moses,
Jerusalem, Oder iiber religiose Macht und Judentum, in: Moses Mendelssohns
Sdmmtliche Werke, Wien: Michael Schmidts selige Witwe, 1838, 258.

31 Steinheim, Salomon Ludwig, Moses Mendelssohn, aaO 10.

32 Ebd. Vgl. Mendelssohn, Moses, Morgenstunden, Oder Vorlesungen iiber das Dasein
Gottes, in: Moses Mendelssohns Sammtliche Werke, aaO 105-217.

33 Steinheim, Salomon Ludwig, Religionsphilosophie: Die Religionsphilosophie der
Juden ... von Samuel Hirsch, Rabbiner, in: Literaturblatt des Orients, Berichte, Stu-
dien und Kritiken fiir jiidische Geschichte und Literatur 5 (4. Juni 1844) 23, 365.

92



jeglichen Zweifel iiber den Erzihler aus dem Weg gerdumt (Jerusalem). Die Tat-
sache, dass Mendelssohn die Macht der Offenbarung beseitigte, bedrohte das
ganze Judentum, so Steimheim: “Ohne diese ‘Axt an die Wurzel” wire hdchst
wahrscheinlich noch lange nicht das dichte Gestriippe um sie her, nicht das para-
sidische Schlingkraut um den edlen Stamm zu vertilgen gewesen.”

Mendelssohn hielt die Lebensfihigkeit der gesetzlichen Tradition aufrecht -
ob aus Angst vor seiner personlichen inneren moralischen Degeneration oder aus
Ehrfurcht vor dem Heiligtum der gottlichen Geschichte. Obwohl Gott sein We-
sen oder seinen Wille in der Schrift nicht offenbarte, offenbart er sich darin in
Form von spezifischen Gesetzen und Riten. Dies vermindert die Stellung dessen,
was alleine bedeutsam war. Ferner liess Mendelssohn eine unendliche Kluft zwi-
schen dem bewiesenen Gott von “Die Morgenstunden” und dem Gott, der die
Gesetze offenbarte. Steinheim fragte sich, ob sich Mendelssohn, “der Stifter der
rationalistischen Sekte”, bewusst war tiber den Widerspruch zwischen dem phi-
losophierenden und dem geoffenbarten Lehren. Versuchte er sie zu versdhnen
oder in eine “genetische Verbindung” zu bringen? Liess er die Frage einfach of-
fen fiir seine Schiiler? Steinheim war geneigt zu glauben, dass er die Kluft er-
kannt hatte, sich aber zu ihr nicht verhalten konnte. Nachdem er einmal dem ra-
tionalen Dogma Vorrang gewihrt hatte, wollte Mendelssohn nicht dariiber nach-
denken, was ihn daran hinderte, “dem ausgestossenen Gotte seine Gesetze nach-
zusenden™. Steinheim seinerseits jedoch fiihlte sich sicher: Die alten “Alpen”
Israels, die sich in den Himmel erhoben, die von Moses gelehrte Offenbarung,
bleiben hinter dem Mendelssohnschen Vulkan stehen.*

Steinheim fiigte hinzu, dass die Destruktivitit der rationalistischen Schule
Mendelssohns von Leuten wie dem Schellingianer Formstecher und dem Hege-
lianer Hirsch fortgefiihrt wurde: “Denn im Grunde destruiren alle, die da gewe-
sen sind, und sein werden, als Pritendenten eines Wissens vor aller eigentlichen
Offenbarung, diese selbst in ihrem tiefinnern Grunde ... teils leugnen teils auf
den Kopf stellen.”®” Beide waren beschriankt auf dialektisches Denken, auf a
priori Vernunft, auf Wissen, das geméss absoluter, logischer Notwendigkeit
funktioniert; fiir sie hing Gottes Selbstverwirklichung vom menschlichen Den-
ken ab. Aber wie steht es mit der Wirklichkeit der Dinge an sich? Oder, wie
Friedrich Adolf Trendelenburg (1802-1872) fragte, wie steht es mit der Erfah-
rung 7%

34 Steinheim, Salomon Ludwig, Moses Mendelssohn, aaO 91.

35 Steinheim, Salomon Ludwig, Weder zur Rechten noch zur Linken, in: Israelitische
Volkslehrer 7 (1857), 155f.

36 Vgl. Meyer, Michael A., Reform Jewish Thinkers and Their German Intellectual
Context, in: Reinhartz/Shatzberg (Hg), The Jewish Response to German Culture,
Hanover/New Hampshire: University Press of New England 1985, 64-84 und
Meyer, Salomon Ludwig Steinheim and the Reform Movement, in: Schoeps, Julius
H. et al (Hg), Philo des 19. Jahrhunderts, aaO 143-158.

37 Steinheim, Salomon Ludwig, Religionsphilosophie: Die Religionsphilosophie der
Juden, aaO 365.

38 “Die dialektische Bewegung ist nichts anderes als die sich selbst begreifende Ver-

93



Steinheim entwarf eine Dichotomie des heidnischen Verstands einerseits,
der sich aus der menschlichen Vernunft entwickelt hatte und die Welt in Form
von kausalen Notwendigkeiten verstand, und des jiidischen Verstandes anderer-
seits, dem Gott als ein transzendentes Wesen und als der Schopfer der kausalen
Folgerung geoffenbart worden war. Er setzte den Ursprung in der Offenbarung
und trennte das Judentum von der Vernunft und seinen anthropozentrischen Ver-
zweigungen. Die einzige positive Funktion der Vernunft sei, sich selbst zu
durchdringen. Sie sollte die Grenzen in bezug auf das Verstehen der empirischen
Wirklichkeit, der Zukunft und Gott abstecken. Das Judentum liess sich in der Tat
mit Begriffen, die der Vernunft entgegengesetzt waren, identifizieren: Die Of-
fenbarung am Sinai war dramatisch, sie schloss das potentielle Wissen des Men-
schen aus und vice versa. Besonders die am Sinai offenbarten Schibbolet: (1)
Gott ist eine einfache Einheit - weder die Einheit der Vielfalt noch die von der
Vernunft formulierte Vielfalt der Einheit. (2) Der Mensch ist frei, auf das gottli-
che Gebot einzugehen - nicht zwischen der rationalen Entscheidung zum Gehor-
sam oder der Verpflichtung zum Selbst. (3) Die Welt ist geschaffen - weder
selbst erzeugt noch unendlich alt, wie die Vernunft folgerte. Das Sinai-Gesche-
hen ist in die Geschichte hineingebrochen und blieb unberiihrt von ihr, wihrend
die Geschichte sich daran anpasste.*

Steinheims Kritik an Mendelssohns Rationalismus und an seinem gespalte-
nen Standpunkt zur Philosophie gegeniiber dem geoffenbarten Gesetz war kate-
gorisch. Unterdessen lebte er selbst ein Leben im Stile Mendelssohns irgendwo
zwischen der jidischen Gemeinde mit ihren Briuchen und der nicht-jiidischen
europdischen Kultur: sein eigenes Verhiltnis zur Offenbarung war abgeleitet
von Kants kritisch-rationaler Philosophie. Anstatt einen Weg direkt zwischen
der deutschen Philosophie und dem traditionellen Judentum zu finden, kehrte
Steinheim zu einem angeblich authentischeren Judentum zuriick: einem Juden-
tum der Offenbarung (im emanzipatorischen Kontext eher der Lehren als der
Gesetze), indem er Mendelssohn als Folie brauchte. Er konnte eine Religion der
Offenbarung vorschlagen, weil Mendelssohn da war, gegen den man sich richten
konnte und der die Aufmerksamkeit von der Frage des traditionellen, strikt ge-
setzlichen Judentums ablenkte.

nunft. Der ganze Kreislauf, den sie beschreibt, bezeichnet daher Erkenntnisse a priori.
Es wird dabei vergessen, ob denn und wie weit diese Begriffe auf vorangegangener
Erfahrung ruhen.” Trendelenburg, Logische Untersuchungen, Leipzig: S. Herzel
1870, I, 90. Es ist bemerkenswert, dass Samuel Hirsch und Hermann Cohen beide
Studenten von Trendelenburg waren. Hirsch hatte Steinheim kritisiert, weil er
Schleiermacher gefolgt war, der sich auf Gott mit “Abhéngigkeitsbewusstsein” und
“Abhingigkeitsgefiihl” bezog und der die Religion mit “Unverstand” identifizierte.
Hirsch, Samuel, Die Religionsphilosophie der Juden, aaO 6, 8, 554f.

39 Vgl. Steinheim, Salomon Ludwig, Die Offenbarung nach dem Lehrbegriffe der Syn-
agoge, 4 Binde, Frankfurt a.M.: Schmerber 1835/Leipzig: Schnauss 1856/Leipzig:
Leiner 1863/Altona: Gebriider Bonn 1865. Steinheim, Salomon Ludwig, Was kniipft
den Juden an sein Volk und seinen Glauben? in: Allgemeine Zeitung des Judentums
3 (1839) 8/10/13/17, 30-58 passim.

94



I e. Beobachtungen

Formstecher lobte Mendelssohn dafiir, dass er durch wissenschaftliches
Studium und durch Rationalitit Licht ins Judentum brachte. Er lobte auch, dass
Mendelssohn einen Beitrag zum Leben des Geistes verglichen mit der Natur lei-
stete, indem er innerhalb genauer Grenzen, ohne unbegrenzt das menschliche
Ego zu verteidigen, Gottes Existenz erforschte. Lazarus pries ihn fiir die Schaf-
fung des paradigmatischen deutschen Juden, fiir das Fordern des deutschen
Volksgeistes und fiir die Trennung zwischen religitsen Institutionen und Ethik.

Obwohl seine Nachfolger Mendelssohns historische Rolle anerkannten, kri-
tisierten sie das Wesen seines Werkes. Einige folgerten, sein Beitrag sei zeitge-
bunden. Hirsch schrieb, dass Mendelssohns Konzentration auf die christliche,
humanistische Erziehung, was zu seiner Zeit angemessen war, dem entgegenge-
setzt war, was in den Vierzigerjahren des 19. Jahrhunderts notwendig war. Ro-
senzweig schitzte, dass Mendelssohn die implizite Beziehung des Deutschen-
Juden geschaffen hatte; er war aber gegen Mendelssohns gespaltene Personlich-
keit, gespalten zwischen der deutschen Kultur und dem jiidischen Gesetz, was
eine deutsch-jiidische Mischung schuf, die fiir seine Nachfolger gefdhrlich und
eine messianische Unterlassung der Gegenwart war. Andere glaubten, er hitte
die Vernunft nur eingefiihrt, um sie zu verstimmeln. Maimon schitzte Mendels-
sohns heroisches Verhalten Jacobi und Lavater gegeniiber. Seines Erachtens irr-
te er sich, dass er Realitit nur ausgedachten Attributen Gottes zuschrieb, dass er
die Ethik in Bereichen ausserhalb der Grenzen der bekannten Wahrheit fand und
dass er geoffenbarte, nicht-rationale Gesetzgebung akzeptierte. Einhorn kriti-
sierte Mendelssohn wegen seines Begriffs eines Gottes der Vernunft, dessen
Offenbarung nicht existiert, und wegen seines Beibehaltens von nicht-rationalen
Brauchen. Andere griffen die Rolle an, die er der Gesetzgebung zuwies. Ascher
wertete Mendelssohns ganzen Ansatz ab: er sei defensiv und mangle innerer
Redlichkeit. Wenn Mendelssohn Gesetze als Instrumente fiir das Fortsetzen und
Erinnern von Wahrheiten betrachtete, warum versuchte er nicht, Wahrheiten zu
setzen - auch jenseits des Gesetzes? Er zog ewige Wahrheiten ins Willkiirliche.
Welchen Zweck hatten die Gesetze, nachdem sie einmal dazu gedient hatten, das
mosaische Grundgesetz zu bauen und zu historischen und religiosen Wahrheiten
zu fiihren, wenn das Grundgesetz nicht mehr bestand und wenn die Wahrheiten
erreicht worden sind? Cohen bewunderte Mendelssohns Verteidigung des histo-
rischen Judentums angesichts der Assimilation. Indem er den Messianismus und
die progressive Geschichte vermied und sich auf die rationalen Wahrheiten der
Ethik konzentrierte, beugte er einer Entweder-oder-Konfrontation mit deutschen
christlichen Denkern vor. Er schitzte auch seine sich gegenseitig bereichernde
Verbindung der deutschen Kultur mit dem Judentum. Aber Cohen war dagegen,
die Gesetzgebung als die raison d’étre des Judentums darzustellen unter Aus-
schluss der Glaubenslehren, was die Gesetzgebung von seiner eigentlichen
Quelle des religiosen Wissens trennte. Steinheim stimmte der charismatischen
Rolle Mendelssohns zu, als er das Judentum vom Druck der Orthodoxie befreite.
Aber er griff ihn an, weil er auf die ganze Offenbarung am Sinai und auf die
Offenbarung des Wesen Gottes im besonderen verzichtete - zudem, weil er einen
tiefen Widerspruch zwischen seinem bewiesenen Gott und der geoffenbarten
Gesetzgebung gelassen hatte.

95



Im Gegensatz zu Formstecher, der Mendelssohn als Aspekt in der Verteidi-
gung des kosmischen Geistes betrachtete, und Lazarus, der ihn fiir die Befreiung
der Ethik pries, kritisierte man Mendelssohn von allen Seiten: er sei voriiberge-
hend fiir die Geschichte relevant, im Grunde passe er nicht in ihren Lauf; sein
Vernunftbegriff sei verstiimmelt; seine Gesetzgebung blockiere entweder die
religiose Wahrheit oder sie bleibe losgelost von ihr; er entferne die wesentliche
Offenbarung und seine geoffenbarte Gesetzgebung stehe in kategorischem Wi-
derspruch zu seinem Gebrauch von Vernunft. Wihrenddessen profitierten seine
Kritiker alle von Mendelssohns Werk des deutsch-jiidischen rapprochement,
davon, dass er die Vernunft in den Vordergrund brachte, und von seiner Be-
schreibung des Bereiches der Gesetzgebung - wie sie’ implizit (Ascher) oder ex-
plizit zugaben. Aber: wie hitte Hirsch sich {iber den jiidischen Minderheitensta-
tus in der deutschen, christlichen Umgebung sorgen kénnen, hitte Mendelssohn
nicht den Dialog ertffnet? Hiétte Maimon die Fehler des Rationalismus’ bei
Mendelssohn diskutieren konnen, wenn Mendelssohn den rationalen Diskurs
nicht geschaffen hitte? War nicht Mendelssohns Trennung zwischen Gesetzge-
bung und Vernunft die Bedingung fiir die Moglichkeit der radikalen Vernunft bei
Einhorn? Welche andere Wahrheit hiitte Ascher befreit als diejenige, die Men-
delssohn beschrieben hatte? Und hitte Mendelssohn nicht das traditionelle Ju-
dentum niedergerissen, wie hitte Steinheim seine radikale Offenbarung propa-
gieren konnen? Es gab auch auffallende Widerspriiche in den Kritiken: Wie
konnte Rosenzweig erwarten, dass Mendelssohn das Deutschjudentum forderte
ohne eine messianische, nicht-empirische Empfindung? Wenn Mendelssohn
nicht das religiose Wissen von der Gesetzgebung unterschieden hitte, wie hitte
Cohen iiber ihre richtige Beziehung disputieren konnen?

Die Antwort auf Mendelssohn weist auf den wesentlichen symbiotischen
Charakter der deutsch-jiidischen Philosophie. Die verschiedenen Denker entwik-
kelten ihre Positionen, indem sie gleichzeitig verwarfen und akzeptierten. So wie
Mendelssohn seine Philosophie schuf, indem er versuchte, die universalen Ra-
tionalisten auf der linken Seite und die partikularen Rationalisten auf der rechten
Seite zufrieden zu stellen, so schufen seine Nachfolger ihre Systeme, indem sie
Mendelssohn einerseits positiv gebrauchten, ihn andererseits verwarfen. Pole-
mik und Apologetik kamen symbiotisch zusammen. Welche neuartigen Systeme
auch immer Mendelssohns Nachfolger entwarfen, in dem Masse, wie sie sich aus
thm heraus entwickelten - und er war in jedem Fall unentbehrlich -, widerspie-
gelten sie seine urspriingliche Symbiose. Nur war sie jetzt eine Stufe entfernt von
der grundlegenden Konfrontation und dem Bezug der traditionellen jiidischen
Gemeinde zur deutschen Kultur.

I1. Das Christentum
IT a. Mendelssohn

Cohen bemerkte, wie Mendelssohn die kontroversen Fragen des Messianis-
mus und eines historischen Fortschritts vermied. Gegeniiber Lessings Ansatz
eines stetigen religiosen Fortschritts in der Geschichte, sagte er: “Aber dass auch
das Ganze, die Menschheit hienieden, in der Folge der Zeiten immer vorwirts

96



riicken, und sich vervollkommnen soll, dieses scheint mir der Zweck der Vorse-
hung nicht gewesen zu sein” (Jerusalem*’). Mendelssohn dachte auch, dass jegli-
che Kritik des Christentums bereits formuliert und beantwortet worden sei; es
gebe keine neuen historischen Daten oder Dokumente zu diskutieren. Er habe
nichts Neues ans Licht zu bringen, “das nicht schon unzihlige Male von Juden
und Naturalisten gesagt und wiederholt, und von der Gegenpartei beantwortet
und wiederholt worden sei”™*'. Ferner wollte er keine Religion kritisieren, “von
der so viele meiner Nebenmenschen Zufriedenheit in diesem Leben und unbe-
grenztes Gliick nach demselben erwarten”*, Mendelssohns verborgene Ausnah-
men hatten mit historischer Prioritit, Offenbarungsinhalt und Theismus zu tun.
Das Judentum war die Grundlage fiir das Christentum. Es stand ohne das Chri-
stentum - wihrend das Christentum ohne Judentum zusammenbrechen wiirde.

“Wenn es wahr ist, dass die Ecksteine meines Hauses austreten, und das
Gebéude einzustiirzen drohet, ist es wohlgetan, wenn ich meine Habselig-
keit aus dem untersten Stockwerke in das oberste rette? Bin ich da sicherer?
Nun ist das Christentum, wie Sie wissen, auf dem Judentume gebauet, und
muss notwendig, wenn dieses fillt, mit ihm iiber einen Hauffen stiirzen.”*

Er bemerkte, dass - withrend die Offenbarung des Judentums auf die Gesetzge-
bung beschrdnkt war - die Offenbarung des Christentums religiose Wahrheiten,
Lehren und rationale Prinzipien enthielt:

“Ich glaube, das Judentum wisse von keiner geoffenbarten Religion, in dem

- Verstande, in welchem dieses von den Christen genommen wird. Die Israe-
liten haben gottliche Gesetzgebung. Gesetze, Gebote, Befehle, Lebensre-
geln, Unterricht vom Willen Gottes, wie sie sich zu verhalten haben, um zur
zeitlichen und ewigen Gliickseligkeit zu gelangen; dergleichen Sétze und
Vorschriften sind ihnen durch Mosen auf eine wunderbare und tibernatiirli-
che Weise geoffenbaret worden; aber keine Lehrmeinungen, keine Heils-
wahrheiten, keine allgemeine Vernunftsitze.”*

Er unterschied das Judentum auch hinsichtlich des authentischen Theismus. Als
er im September 1783 an Naftali Herz Homberg dariiber schrieb, wie rituelle
Gesetze, die in bezug auf “Schriftart oder Zeichensprache” nicht mehr im Ge-
brauch waren, trotzdem noch als zusammenhaltende Gemeindebande notwendig
waren, fligte er hinzu:

“Diese Vereinigung selbst wird in dem Plane der Vorsehung nach meiner
Meinung so lange erhalten werden miissen, so lange noch Polytheismus,
Anthropomorphismus und religise Usurpation den Erdball beherrschen.
So lange diese Plagegeister der Vernunft vereinigt sind, miissen auch die

40 Mendelssohn, Moses, Jerusalem, Berlin: Mauer 1783, 11, 45.
41 AaO 29.
42 AaO 30.
43 AaO 25.
44 AaO 31.

97



echten Theisten eine Art von Verbindung unter sich stattfinden lassen, wenn
jene nicht alles unter den Fuss bringen sollen.”*

Nachdem er die kontroversen Bereiche vermieden hatte, beschrinkte sich
Mendelssohn auf neutrale Vergleiche und vage Andeutungen. Auf seiner Suche
nach dem deutschen Judentum hatte er keine veridchtlichen Bemerkungen zu
machen. Seine Nachfolger aber waren nicht ausweichend. Im Gegenteil, sie
spiirten auf aggressive Weise Gemeinsamkeiten und Unterschiede auf.

II b. Wurzeln der Ethik: Shaul Ascher und Moritz Lazarus

Mendelssohns Thema der jiidischen Wurzeln des Christentums wurde von
Shaul Ascher und Moritz Lazarus weiterverfolgt. In Leviathan (1792) klassifi-
zierte Ascher das Judentum und das Christentum als Offenbarungsreligionen,
die ein Verhiltnis zwischen dem Menschen und einem hdheren, vollkommenen -
Wesen beinhalten und sich bei Naturereignissen auf dieses Wesen konzentrieren.
Im Judentum offenbarte sich das gottliche Wesen zuerst den Patriarchen und
schliesslich ganz Israel. Die Wahrheit der Realitdt Gottes, Monotheismus und
Ethik hatten sich in Israel ldangst etabliert bis Christus erschien und sich darin
unterscheidete, dass er diesen Inhalt allen Volkern lehrte. Der Geist des Christen-
tums war aus dem Judentum abgeleitet, schrieb Ascher in Eisenmenger der
Zweite (1794):

“In welcher politischen Verfassung waren die Juden zur Zeit der Geburt Je-
sus’ von Nazareth? Welche Kultur hatte die Nation in sich selbst und vom
Auslande erlangt? Und welchen Einfluss hatte dies alles auf ihre Religion
und ihre Sitten? - Wer sich diese Fragen mit kritischem Geiste beantwortet,
der wird nicht plotzlich das Christentum entstehen sehen. Im Gegenteil, er
wird miissen den ganzen Geist der Christentums in dem damaligen Juden-
tum auffinden.”*

Er schrieb in Leviathan, dass das Judentum dem Christentum iiberlegen sei, weil
es die Basis fiir die moralischen Wahrheiten des Christentums darstellt. “Christi
Grundsitze, wird man sagen, sind fiir alle Menschen. Ist aber nicht ein Haupt-
punkt, der die Quelle aller dieser angibt, vorziiglicher? Und gibt nicht diesen
Hauptpunkt das Judentum im eigentlichen Verstande an?’ In dieser Hinsicht
irre sich Kant mit seiner Behauptung, das Judentum sei eigentlich ein politisches
Konstrukt, die moralischen Interessen seien hingegen Anhédngsel: “Das Juden-
tum ist keine Religion, sondern besteht in der Vereinigung eines besondern
Stammes zu einem gemeinen Wesen unter politischen Gesetzen.”** Oder:

45 Mendelssohn, Moses, Brief vom 22. September 1783 an Naftali Herz Homberg, in:
Moses Mendelssohns Gesammelte Schriften, aaO 1844, V, 668-670.

46 Ascher, Shaul, Eisenmenger der Zweite, Nebst einem vorangesetzten Sendschreiben
an den Herrn Professor Fichte in Jena [1794], in: Ascher, Shaul, 4 Flugschriften,
Berlin: Aufbau 1991, 63f.

47 Ascher, Shaul, Leviathan, Oder iiber Religion in Riicksicht des Judentums, Berlin:
Frankeschen Buchhandlung 1792, 108.

48 Ascher, Shaul, Eisenmenger, aaO 57f.

98



“Der jiidische Glaube ist, seiner urspriinglichen Einrichtung nach, ein Inbe-
griff bloss statuarischer Gesetze, auf welchem eine Staatsverfassung ge-
griindet war; denn welche moralische Zusitze entweder damals schon, oder
auch in der Folge ihm angehingt worden sind, die sind schlechterdings
nicht zum Judentum, als einem solchen, gehorig.”*

Kant habe nicht nur historisch Unrecht; sein eigenes Christentum hinge von der
eigentlichen Quelle ab, die er verneinte.”

Im Jahre 1793 attackierte Johann Gottlieb Fichte (1762-1814) die Juden als
Verkommene und dem Rest der Menschheit verhasst. Er machte ihre zivilen
Rechte davon abhiingig, dass sie ihre Kopfe durch solche ersetzten, die frei von
jlidischen Ideen sein sollten. Ascher schrieb darauf, dass “Das Judentum keines-
wegs auf den Hass des ganzen Menschengeschlechts gegriindet ist, sondern viel-
mehr den Keim zu einer allgemeinen Kirche enthalten diirfte™'. Er griff spater
den mittelalterlichen Nationalismus von Fichtes christlich-jiidischer Gesell-
schaft (1811) und seine Position einer Verschmelzung von Deutschtum und
Christentum in eine anti-jiidische Macht (Die Germanomanie) an®?. Die morali-
schen Prinzipien, die in der Aufkldrung verkiindet worden waren, mussten sich
durchsetzen, und die religiosen Denker brauchten die Aufmerksamkeit der Of-
fentlichkeit nur auf eine reine Religion der Ethik richten (Eisenmenger der Zwei-
te)>. Jene moralischen Prinzipien stammten letztlich aus jiidischer Quelle. Nach-
dem Die Germanomanie verbrannt worden war, tadelte Ascher in Die Wart-
burgsfeier die mystischen und mythischen deutschen “Vorrang-Ideologen”, die
Nicht-Juden das Deutschtum absprachen und die aufkléarerischen Prinzipien der
Gleichheit aller Menschen, vor Gott recht zu handeln, untergruben:

“So verbrannten sie z.B. die Schrift Die Germanomanie, etwa weil ich darin
behauptet habe, dass jeder Mensch so organisiert wie der Deutsche ist; dass
das Christentum keine deutsche Religion sei, dass Deutschland nicht vor-
zugsweise den Urdeutschen zum Wohnsitz angewiesen ist, und der Schop-
fer einem jeden, der da tut was Recht vor Gott und Menschen ein Fortkom-
men darin nicht versagt hat?’>

49 Kant, Immanuel, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft, Leipzig:
Philipp Reclam 1879, 3,2.134.

50 Vgl. Ascher, Shaul, Eisenmenger, aaQ 57-67.

51 AaO6l.

52 Vgl. Ascher, Shaul, in: Zschokke, Heinrich [1771-1843] (Hg), Miszellen fiir die neu-
este Weltkunde (1. Mai 1811), zitiert nach Grab, Walter, Shaul Ascher, Ein jtidisch-
deutscher Spitaufklirer zwischen Revolution und Restauration, in: Zeitschrift fiir die
Geschichte der Juden (1977), 131-179. Vgl. Ascher, Shaul, Die Germanomaf?ie.'
Skizze zu einem Zeitgemdilde, Berlin: Achenwall 1815, 14. Fichte, Johann Gottlieb,
Beitrag zur Berichtigung der Urteile des Publikums iiber die franzosische Revoluti-

on, Erster Teil, Zur Beurteilung ihrer Rechtmdssigkeit (1793) [Schaltky, Richard
(Hg)], Hamburg: Meiner 1973, 114f.

53 Vgl. Ascher, Shaul, Eisenmenger, aa0 68.

54 Ascher, Shaul, Die Wartburgs-Feier, Mit Hinsicht auf Deutschlands religiése und
politische Stimmung, Leipzig: Achenwall 1818, 34.

04



Aschers ideale Gesellschaft der Welt - das Resultat eines revolutionidren Geistes
tiber die Trégheit - wiirde durch die Ethik angetrieben. Sie wiirde eine Offenba-
rungsreligion verkiinden: “Es ist die Absicht der Natur, dass mit dem Fortschritt
der Geistesbildung die Offenbarungsidee in eine Weltreligion versenkt werden
wird, welche durch die ganze Menschheit allmihlich konstituiert werden soll”™.
Das Christentum, das Mord geschiirt hatte, habe kein Anrecht, Weltreligion zu
sein (Die Falke). Dies iiberliess die Zukunft der Menschheit fiir Ascher einer Re-
ligion der Ethik, deren exklusive historische Quelle das Judentum war.*®

Also, wihrend Mendelssohn die neutrale Beobachtung machte, dass das
Christentum ohne das Judentum zusammenbrechen wiirde, so beniitzte Ascher
die Tatsache, dass das Christentum auf der Ethik des Judentums begriindet war,
um die Uberlegenheit des Judentums zu zeigen. Die Quelle sei besser als das
Instrument der Uberbringung (Jesus). Ferner entgegnete Ascher beiden, Kant
und Fichte, mit der Tatsache der urspriinglichen Ethik des Judentum und zwei-
felte den deutschen Chauvinismus an im Namen der Aufkldrungsethik, die sich
auf das Judentum zuriickfiihren liess. In der Tat deutet im Verlauf der Geschichte
diese moralische Identitét auf den Triumph des Judentums iiber das Christentum.
Fiir Ascher war das Christentum mit seiner germanischen Verirrung eine Stufe in
der Geschichte, eingebettet vom Anfang bis zum Ende in die moralische Religi-
on des Judentums. -

Bezugnehmend auf Ernest Renans (1823-1892) Diskussion der jiidischen
Wurzeln des Christentums in Das Leben Jesu, warnte Lazarus diejenigen, die das
Ideal der menschlichen Ethik im Neuen Testament fanden, um es der Quelle zu-
zuschreiben. (““‘Anti-Semitentum ist Anti-Christentum. Denn Christus der Stifter
Selbst und alle seine Apostel sind Semiten”.) Die jiidische Mutter liebe das
christliche Kind, betonte er:

“Wir, die wir fort und fort Beweise hdaufen, dass unsere Sittenlehre dieselbe
ist, wie die des Christentums, wir sollten die Grundlehren des Christentums
verachten? Verachtet wohl eine Mutter ihr eigenes Kind? Und ist nicht die
Sittenlehre des Christentums, wie verschieden das Dogma sey, Geist von
unserem Geiste?®

55 Ascher, Shaul, Ansicht von dem kiinftigen Schicksal des Christentums, Leipzig 1819,
38, zitiert nach Grab, Walter, aaO.

56 Vgl. Ascher, Shaul, in: Die Falke, Eine Viertelsjahresschrift, Der Politik und Litera-
tur gewidmet, 2 (1818), 58f, 152, zitiert nach Pinkuss, Fritz, Shaul Ascher, aaO 36
und Ascher, Shaul, Ideen zur natiirlichen Geschichte der politischen Revolutionen,
1802, zitiert nach Grab, Walter, aaO.

57 Lazarus, Moritz, Was heisst national? aaO 21. “Uber das Almosen, Frommigkeit,
gute Werke, Sanftmut, Friedfertigkeit, vollstindige Uneigenniitzigkeit des Herzens
hatte (Christus) zu der Lehre der Synagoge wenig hinzuzufiigen ...” Renan, Ernest,
Das Leben Jesu, tibersetzt von Ludwig Eichler, Berlin: Reinhold Schlingmann 1864,
122f.

58 AaO 34.

100



Wie Oskar Ferdinand Peschel (1826-1875) schrieb, was immer auch die Unter-
schiede zwischen dem Judentum und dem Christentum seien (Kirche, Dogma,
Intoleranz), sie seien ausserhalb der wesentlichen moralischen Lehren.”

Dies hingegen machte das Judentum nicht iiberlegen. Insofern das Juden-
tum und das Christentum das gleiche moralische Gesetz teilen, seien sie iden-
tisch. Sie teilen dieselben belebenden Ideale, die in Eintracht in der Zukunft rea-
lisiert werden sollten: Verehrung des einen Gottes, in Geist und Wahrheit und
bedingungslose Anerkennung des moralischen Gesetzes als das hochste Ziel:

“Dies steht hoher, und dies ist dem Judentum und dem Christentum gemein-
schaftlich. Dann erst kommt die Vollendung, wenn der Unterschied von
Jude und Christ nicht mehr als Unterschied empfunden wird, oder als nicht
grosserer Unterschied, wie er innerhalb der verschiedenen Parteien des Ju-
dentums oder innerhalb der verschiedenen Parteien des Christentums statt-
findet, wenn der letzte Grundgedanke als gemeinsamer Gedanke festgehal-
ten wird.”®

Das heisst, wihrend fiir Ascher die moralische Eigenart des Judentums bedeute-
te, dass Israel die Geschichte vom Anfang bis zum Ende umrahmte, neutralisierte
Lazarus’ transtemporale Ethik jeglichen Vorrang fiir Israel.

Wihrend Ascher Fichte angriff, beschiiftigte sich Lazarus mit Heinrich von
Treitschke (1834-1896). Lazarus konnte die Angriffe des spiten Martin Luther,
dem Symbol des christlichen Deutschlands, verstehen. Sie waren motiviert
durch die Frustration tiber die Tatsache, dass das jiidische Dogma weiterhin die
jiidischen Massen davon abhielt, Christen zu werden, obwohl das Christentum
sich in die Aufkldrung bewegt habe und das Alte Testament den Beweis fiir das
Neue liefere. Was Treitschke angeht, so erklirte er, dass es kein solches Ding wie
die “deutsche” Religion (d.h. das deutsche Christentum) gebe. Das Judentum,
der Katholizismus und der Protestantismus seien ebenso franzosisch, englisch
und italienisch wie deutsch. Es gebe franzosische, englische und italienische Ju-
den, und das Judentum sei franzosisch, englisch und italienisch: “Das Judentum
ist ganz in demselben Sinne deutsch, wie das Christentum deutsch ist. Jede Na-
tionalitdt umfasst heute mehrere Religionen, wie jede Religion mehrere Nationa-
litdten.”®" Wie konnte die deutsche Identitiit auf einer Genealogie basieren? Es
wire zum Beispiel ldcherlich, einen “Verrat an der deutschen Nation”, zu be-
haupten, Kant sei nicht Deutscher, weil er von schottischer Abstammung war.*
Deutsche Identitiit sei eine Frage allein der Sprache, und Deutsch war die Mutter-

59 “Werden dem Christentume seine Ketzerverfolgungen, seine Inquisitionen, seine
Religionskriege, iiberhaupt seine Unduldsamkeit zur Last gelegt, so treffen die Vor-
wiirfe doch nur diejenigen, welche die Lehren der Milde in ihr Gegenteil verwandel-
ten. Um den sittlichen Inhalt des Christentums hat sich aber nie Streit erhoben, son-
dern nur um die Glaubenssitze, wie sie durch Conzilienbeschliisse festgesetzt wur-
den.” Peschel, Oskar Ferdinand, Volkerkunde, Leipzig: Duncker und Humblot 1897,
315. Lazarus, Moritz, Was heisst national? aaO 21.34.

60 Lazarus, Moritz, Unser Standpunkt, in: Treu und Frei, aaO 151.
61 Lazarus, Moritz, Was heisst national? aaO 25.
62 AaO 20.

101



sprache seiner Juden - so wie das deutsche Land ihr “Vaterland” war: “Wie wir
deutsch reden und denken, wie unsere Seele durch deutsche Dichtung und Wis-
senschaft erfiillt und gebildet ist, also wirken wir mit Geist und Herz, nach dem
Masse unserer Kraft an deutschen Werken; die Grosse, Hoheit und Macht der
deutschen Nation ist die Sehnsucht unseres Gemiithes.”®

Wihrend Lazarus die religiose Identitdt von der nationalen Zugehorigkeit
trennte, um den Platz des Judentums in Deutschland zu betonen, beniitzte er auch
die moralische Dimension des Judentums, um diesen Platz zu bestitigen. Weil
das Judentum und das Christentum zusammen moralische Prinzipien schufen,
seien sie zusammen Quellen des deutschen Geistes. In dem Masse wie Juden sich
vom deutschen Geist nihrten, seien sie tatsdchlich dem Christentum Deutsch-
lands zu Dank verpflichtet: Das Christentum hatte sich einst aus dem Judentum
gendhrt und jetzt nihre sich das Judentum aus dem Christentum. Der Talmud er-
klirte, wie der Jude nicht den Agypter verabscheuen sollte, “denn Du bist in sei-
nem Lande Gast gewesen” (Dn 23,8); denn man soll nicht einen Stein in den
Brunnen werfen, aus welchem man trinkt (Bava Qamma 92b): “Und wir, die wir
tdglich aus dem Brunnen des deutschen Geistes schopfen, von dessen Quellen
das Christentum eine der tiefsten ist, wir sollten einen Stein hineinwerfen wol-
len?”% Fiir Lazarus war das Christentum der “Zwillingsbruder” des Judentums,
sie teilten moralische Prinzipien - ungeachtet der Authentizitét Israels und Jesu
Vertrauen darauf.®

Lazarus begann mit der ontologischen Ethik und vereinigte das Judentum
und das Christentum darin. In ihrer moralischen Vereinigung fand er eine Basis
fiir das Judentum in einem christlich genihrten Deutschland. Er sprach lieber
nicht von der “Uberlegenheit durch Vorrang” des Judentums, und dies erlaubte
ihm letztlich, eine Rolle fiir das Judentum im “Vaterland” zu beanspruchen.

IIc. Der Abstieg des Christentums ins Heidentum:
Salomon Ludwig Steinheim und David Einhorn

Steinheim schrieb, dass — obwohl das Christentum urspriinglich offenba-
rungsgldubig war — es mit der Zeit die Grenze zum Heidentum {iberschritt. Es
konne nie mehr zuriickkehren und stelle es dem Judentum anheim, die einzige
Offenbarungsreligion zu bleiben bis ans Ende der Zeit.

Er akzeptierte die “bekannte Unterscheidung” zwischen der reinen “Chri-
stusreligion” einerseits, wie sie im Markusevangelium (Kapitel 12) beschrieben
ist, d.h. einer geoffenbarten Religion, die auf Lehren der Eintracht, Freiheit und
Weltschopfung basiert, und der “christlichen Religion” andererseits. Die syste-
matischen Lehrwerke der “christlichen Religion” seien gefiillt mit Mythen,

63 Lazarus, Moritz, Unser Standpunkt, aaO 133f.
64 Lazarus, Moritz, Was heisst national? aaO 33.

65 Siehe Meyer, Michael, Great Debate on Antisemitism, Jewish Reaction to New Ho-
stility in Germany, 1879-1881, in: YLBI X1 (1966), 137-170 und Petuchowski, Jakob
I., On the Validity of German-Jewish Self-Definitions, 29th Leo Baeck Memorial
Lecture, New York: Leo Baeck Institute 1985.

102



Symbolismus und “Faselei orientalisch-pythagoreischer Mystik™, sogar wenn
sie sich filschlicherweise als authentischer “Glaube-an-sich” darstellte. Sie be-
niitze die Religion von Christi Waffen des strengen Glaubens zur Selbstzersto-
rung: “Und wihrend sie mit dem trivialen Rationalismus tapfer kimpfte und ihm
gefdhrliche Wunden schlug, merkte sie nicht, oder wollte es nicht merken, wel-
che Waffen gegen sie in der Riistkammer des strengen Glaubens selber geschlif-
fen waren, und wie sie selbst schon aus Todeswunden blutete.”® Die christliche
Religion sei darauf aus, die orientalischen mystischen Theophanien im Bereich
der Natur zusammen mit den Strukturen der Vernunft im Bereich der Metaphy-
sik zu zerstoren; sie erlaube der reinen Offenbarung, sich mit Mythen und der
Philosophie zu vermischen. Diese christlichen “falschen Zionswichter” ver-
fdlschten das reine Konzept der Offenbarung des Judentums und verschmutzten
es mit heidnisch-philosophischen Elementen. Sie missbrauchten ihr Verwalter-
amt des edlen Schatzes der Offenbarung: “Das mag ein gutes Philosophem, ein
tiefsinniger Mythus, eine gemiitliche Gefiihlsreligion heissen; dagegen habe ich
nichts! Nur Offenbarung, und Lehre Christi nenne man es nicht, sondern einen
Abfall von ihr, ihr Gegenteil ist es.”®” Schliesslich sei das Vermittlen zwischen
Offenbarung und Heidentum nie eine Moglichkeit gewesen:

“Giebt es eine Vermittelung, eine Ausgleichung, eine Versohnung zwischen
der Offenbarung und dem Heidentume, so antworten wir: Nein! Die Gegen-
sdtze lassen sich nicht unter einen Hut bringen, und es ist der Mensch ge-
zwungen, sich fiir Eins von Beiden zu entscheiden, und zu bestimmen. Man
kann nur Eins von Beiden sein, entweder Heide und Philosoph, oder Offen-
barungsgliubiger; es giebt kein Mittelding ohne Widerspruch.”®®

Die jiidische Offenbarungsreligion jedoch unterscheide sich kategorisch
vom Heidentum:

“Denn ein schweres Bedenken gesellte sich zu unserer Wissbegier, das
namlich, dass uns weit mehr von einem verbindenden Zusammenhange zwi-
schen Heidentum und Judentum, als von einem trennenden Unterschiede
beider, mitgeteilt werden mdchte. Da dachten wir denn auch, durch schirfe-
re Betonung des letzteren, jener Theorie keine unwichtige Ergédnzung zuzu-
tragen, und der, nur zu nahen Gefahr, aus dem verbindenden, einen vermi-
schenden Zusammenhang hervortreten zu sehen; einer unseligen Mischehe
von Heiligem und Profanem, gottlicher Offenbarung und menschlichem
Theophilosopheme von Anfang an jede Aussicht abzuschneiden.”®

Schlussendlich wiirde die jiidische Offenbarungsreligion - unabhéngig vom
Christentum - tiber das Heidentum triumphieren:

“Der schlichte Menschenverstand, der geht schwerlich, ist er anders nicht
verleitet, oder sich selbst iiberlassen, in der Irre. Er wird das Rechte finden,
oder er miisste denn ganz seine gottliche Natur verdndern und verleugnen.

66 Steinheim, Salomon Ludwig, Die Offenbarung, aaO 1, xi.
67 AaO I, xiif.
68 AaO1, 361.
69 AaO1V, 84,

103



Desshalb habe ich die feste Uberzeugung, dass iiber Kurz oder Lang die
Offenbarung, in ihrer reinen, unverfilschten Urgestalt, den Sieg iiber das
Heidentum vollenden werde, so sehr es sich striube und steife.””

Fiir Steinheim also waren Offenbarung und Heidentum metaphysisch ver-
schieden. In diesem Sinne war die Abweichung des Christentums von der Religi-
on Christi in die heidnische Welt von Anfang an zum Scheitern verurteilt. Ob-
wohl die urspriingliche Religion Christi theoretisch mit dem Judentum verbiin-
det war, erklirte Steinheim nicht, wie es sich im Verlauf der Geschichte vom
Judentum unterschieden hitte. Es gibt in seiner Philosophie keine positive Rolle
fuir das Christentum.

In einer Serie von Aufsitzen in Sinai (Baltimore 1860-1862) sprach Stein-
heim vom Judentum und dem Christentum als zwei “Gebilde” des jiidischen
Geistes. Aber das Christentum entfernte sich von der gemeinsamen Quelle. Zur
Zeit, als das Christentum kam, hatte sich das Judentum gut etabliert; es war in der
Schwebe, die “staatliche Hiille” zu brechen und seine “schlummernde Psyche”
zu beleben. Paulus, dessen System das Christentum charakterisierte und erméch-
tigte, machte den einzigen unabhiingigen Beitrag des Christentums: er 16ste die
jlidische Morallehre vom zeremoniellen Gesetz. Aber im Prozess, als rabbini-
sche und heidnische Elemente durch den Glauben an Christi Opfertod in einer
Erlosungslehre aufgingen - wo das mosaische Gesetz “aufgehoben” war und die
Nachfolger Abrahams jene waren, die vom Glauben allein lebten -, verlor er die
Wabhrheiten des jiidischen Glaubens. Wihrenddessen definierte das Judentum
(Einhorns “Mosaismus”) die Zeremonien selbst neu. Der Geist der Weltge-
schichte produzierte neue, niitzliche Ideen auf den dlteren - bis der innerste “Gei-
steskern” durch die Schale brach. Zeremonien wurden als Instrumente zum Ein-
prigen der Heiligkeit umgeformt. Paulus’ Beitrag wurde iiberfliissig. Aber er
blieb nicht als neutrales Phianomen iibrig. Wihrend das Judentum mit der Zeit die
rabbinischen Prinzipien verarbeitet hatte, tat Paulus dies nicht. Und im Verlauf
der Zeit glitt das Christentum ins Heidentum ab.

Einhorn zitierte den Religionshistoriker Georg Friedrich Creuzer (1771-
1858) und behauptete, dass die Trinititslehre auf indische und dgyptische Quel-
len zuriickzufiihren sei - im Gegensatz zur mosaischen Lehre der “Einig-Einzig-
keit Gottes”. Die Erbsiinde sei abgeleitet von der heidnischen Primisse, dass die
Welt von Gott abfalle und ebenso siindig sei und dass das Bose dem Menschen
angeboren sei. Dies steht im Gegensatz zur jiidischen Primisse, dass Gott die
Welt geschaffen hat, dass sie gut ist und dass der Mensch von Natur aus mora-
lisch und frei sei. Zudem basiere die christliche Siihne auf dem Sakrament von
Christi Blut am Kreuz und nicht auf der individuellen Heiligung. Dies steht im
Gegensatz zum mosaischen Glauben, wo der Mensch gleichzeitig Subjekt und
Objekt der Siihne sei und wo kein iibernatiirliches Sakrament nétig sei. Der
menschliche Geist, von Gott geschaffen, bleibe im Heiligungsprinzip; der
Mensch sei innerlich rein und konne Busse tun. Die Begierde der Tierseele in der
menschlichen Seele (Néfésch) sei eine Quelle fiir das Bose, aber nicht das Bose

70 AaO I, 359. Siehe Meyer, Michael A., Reform Jewish Thinkers and their German
Intellectual Context, aaO.

104



“an-sich”. Die Schuldvergebung heile die von der selbsterwihlten Siinde krank
gewordene Néfésch durch den heiligen Willen des “zu Gott emporflammenden
Geistes”. Ferner stelle das Christentum die Gegenwart in einen Gegensatz zur
Zukunft wie den Kérper zum Geist. Wie der Korper von Natur aus unrein und die
Inkarnation des Bosen sei, so sei ebenfalls die materielle und sichtbare Welt. Der
Mosaismus verwirft die heidnische Ansicht, das Vergingliche mit dem Bosen zu
identifizieren, und betrachtete die materielle Welt und das physische Leben, das
von Gott geschaffen wurde, als rein und gut. Géttliche Liebe und Gnade spiegeln
sich im Verginglichen. Schliesslich, wihrend im Christentum das Fleisch des
Korpers siindig ist und nur der einzelne spirituelle Korper auferweckt wird, istim
Mosaismus der Geist ewig, wihrend der siindlose fleischliche Korper lediglich
zur Erde zuriickkehrt. Die Lehre der physischen Auferstehung, die an der Wurzel
der christlichen individuellen Auferstehung eines himmlichen Korpers stand, sei
heidnisch. In der mittelalterlichen Zeit explodierte das Heidentum im Christen-
tum. Die Inquistition hielt Gétzenfeiern ab, indem sie Menschen ermordeten,
und die Kreuzfahrer téteten Juden auf ihrem Weg zum Grab ihrer jiidischen Er-
16ser und verdienten sich damit Gefilligkeiten. Israel, der iibriggebliebene Tri-
ger der moralischen “Gesinnung”, zog sich zuriick. Aber die Welt wiirde zuletzt
von der Tora umschlossen sein.”

71 Zum Beispiel: “Und hierin besteht die Indische Dreieinigkeit, die Trimurti. Das hei-
lige Wort dafiir in der heiligen Liturgie, das kein Inder ausspricht, ist OM, welches
aus den Buchstaben AUM zusammengeflossen ist, und die drei hochsten Gottheiten,
Wischnu, Schiwa, Brahma, in Einer Chiffre bezeichnet.” Oder: “In der theologischen
Denkart der Agyptischen Priester, so wie des ganzen Morgenlandes, ist ein Emana-
tions- oder Evolutionssystem gegeben; in der Weise, dass das ewige, hochste Wesen
nach seinen Eigenschaften nicht etwa bloss gedacht, sondern gewissermassen in die-
selben zerlegt wird, so zwar, dass jede Eigenschaft zu einer eigenen Person wird. Da
aber jede Eigenschaft in Gott wieder Gott ganz ist, oder mit dem ganzen Gott iden-
tisch ist, so wird jede solche emanirte Person, wie Osiris, in ihrer hochsten Potenz
gedacht, zum hochsten Wesen selber; oder Osiris wird eine der Offenbarungen des
hochsten Wesens.” Creuzer, Georg Friedrich, Symbolik und Mythologie der alten
Vilker besonders der Griechen, Leipzig/Darmstadt: Carl Wilhelm Leske 1836-
1840, 1, 1, 395 und 11, 1, 46-47.

Einhorn schrieb hinsichtlich des Umgangs mit dem Bosen im Heidentum zum Bei-
spiel: “Selbst die Religion des Zoroaster, die in Bezug auf den moralischen Charak-
ter alle heidnischen Religionen weit iiberragt, lisst alle endlichen Dinge durch den
Kampf zwischen dem guten und bdsen Prinzipe entstehen und betrachtet sie daher
als Zwittergeschopfe, woran Ormuzd und Ahriman gleichen Anteil hitten. Die indi-
sche Religion sieht das Bdse sogar schon in dem Bestreben des Individuums, etwas
fiir sich zu sein und zu gelten, in allem Personlichen und Selbstischen, und stellt an
den Menschen die Forderung der Abtddtung seiner selbst, die Forderung, sich bis
zum Verluste des Selbstbewusstseins in Gott zu versenken. Berithmte griechische
Philosophen nennen die Materie das Leidende, das dem ewig Wirkenden, nimlich
der Gottheit, gegeniibersteht und iiberhaupt erst durch eine widerstrebende Bewe-
gung von dem wahren und Allerkennenden Wesen hinweg entstanden ist.”” Einhorn,
David, Unterscheidungslehre zwischen Judentum und Christentum, in: Sinai V (Au-
gust 1860) 7, 193-197; 8 (September 1860) 8, 225-232; (Dezember 1860) 11, 323-
325; (Januar 1861) 12, 355-359; VI (Mai 1861) 4, 101-105; (September 1861) 8,
239-244; (November 1861) 10, 299-302; (Dezember 1861) 11, 331-333; VII (Juni

105



Einhorn, wie auch Steinheim, sprach von einem urspriinglich positiven Po-
tential des Christentums und seinem anschliessenden Fall ins Heidentum. Fiir
Steinheim war die Mischung von Offenbarung und Heidentum von Anfang an
unmoglich. Fiir Einhorn wurde die Trennung zwischen Ethik und Zeremonie,
wie sie von Paulus eingebracht worden war, vom Judentum tibernommen, wiéh-
rend sich das Christentum in heidnischen Lehren verlor und sich schliesslich
gegen Israel wandte. Beide unterschieden urspriingliches Christentum und
christliche Geschichte. Nachdem sie ihre Anerkennung fiir das, was aus dem
Christentum hitte werden konnen, beteuert hatten, fuhren sie fort das zu diskre-
ditieren, was aus dem Christentum geworden war. Im Fall von Steinheim bedeu-
tete der Eintritt in den heidnischen Bereich de facto Selbstzerstérung. Fiir Ein-
horn wurde das Christentum durch die vermischte Anwendung von heidnischen
Lehren entwertet.

II d. Theologische Nachteile: Hermann Cohen

Hermann Cohen konzentrierte sich auf systematische theologische Gemein-
samkeiten und Unterschiede. Im Fall der Gemeinsamkeiten hielt er fest, dass es
im Sinne des wissenschaftlichen Konzepts von Religion keinen feststellbaren
Unterschied zwischen dem israelitischen Monotheismus und dem protestanti-
schen Christentum gebe. Sie teilten den Glauben an den einen, einzigen Gott:

“Denn wir wissen, dass bei aller notwendigen Humanisierung des Sittlichen
doch ein der Vermenschlichung unzuginglicher Kern des alten Propheten-
gottes gewahrt bleiben muss: “Wem wollt ihr mich vergleichen, dass ich
gliche?’ In diesem ewigen und keineswegs lediglich kosmologischen Kern
des Gottesglaubens sind alle Christen Israeliten. Und die, welche, die einen
in sittlicher Begeisterung, die andern in naturalistischem Unglauben oder
metaphysischer Phantasie, die Idee des Einen Gottes bekdmpfen, sind zu-
gleich Feinde des Christentums und Gegner des Judentums.”"

Cohen beobachtete, wie mittelalterliche jiidische Philosophen anerkannten, dass
das Christentum die Idee des Monotheismus unter den Volkern der Welt verbrei-
tet hatte. Dass das Christentum und das Judentum in theistischem Sinn verséhn-
bar seien, wurde durch Cohens Sicht des ‘“Zuhauseseins” des Judentums in
Deutschland gezeigt. Er sprach von einem “durch das Christentum vermittelten
Verhiltnis zwischen Deutschtum und Judentum.””® Das Judentum sei dann als
Hauptquelle fiir das Christentum die wichtigste, unerschopfliche Quelle fiir das
Deutschtum. Cohen hoffte auf eine dialektische Vermischung zwischen dem

1862) 5, 117-121; (Dezember 1862) 11, 291-295. Vgl. Einhorn, David, Des Men-
schen Ursprung, Laufbahn und Ziel, Predigt am Siihnfeste 1868, in: Kohler/Kauf-
mann (Hg), David Einhorn Memorial Volume, New York: Bloch 1911, 229-240.

72 Cohen, Hermann, Ein Bekenntnis in der Judenfrage, in: Jiidische Schriften, aaO 11,
75.77. Vgl. Cohen, Hermann, Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums,
aa0 279f.

73 Cohen, Hermann, Deutschtum und Judentum [1915], in: Jiidische Schriften, aaO 11,
238.

106



Deutschen und dem Juden: “Wir wollen als Deutsche Juden sein, und als Juden
Deutsche”™, verwurzelt im Monotheismus:

“Dabher ist unser deutsches Staats- und Volksgefiihl uns gleichsam religios
verklirt und bestitigt; unsere Seele schwingt ebenmissig und harmonisch in
unserem deutschen Patriotismus und in unserem religiosen Bewusstsein,
welches in dem einzigen Gott der einen Menschheit ihre Wurzel und ihren
Gipfel hat.””

In der Tat rechnete Cohen das Wiederaufleben des jiidischen Kultus der deut-
schen Kultur und Religiositit an: “Die gesamte Verjiingung unseres gottes-
dienstlichen Wesens, in Deutschland und im deutschen Geiste zuerst erstanden,
ist das Werk deutscher Gesinnung und deutscher Religiositit.””

Aber die Unterschiede waren wesentlich. Mythische Elemente sickerten
durch das Christentum (Trinitét, Heiliger Geist, Ur- und Erbsiinde, Inkarnation)
und bestimmten die Theologie. Zuerst wurde der christliche Gott in der Welt
tiber eine menschlichen Gottheit begriindet. Dieser pantheistische Charakter
steht im Gegensatz zum absolut transzendenten Gott des Judentums, dessen
Wesen nicht von der Natur geteilt wird: “Die Finzigkeit Gottes bedeutet von
vornherein nicht seine Ungeteiltheit, auch nicht nur seine Unvergleichbarkeit
mit anderem Sein, sondern schlechthin seine Identitit mit dem Sein, so dass die-
ser gegeniiber kein anderes Sein in Geltung bleibt.””’ Zweitens, wihrend im Ju-
dentum die Transzendenz Gottes des Menschen unabhingige ethische Arbeit
garantiert, so beteiligt sich im Christentum der Gott-im-Menschen an der Ethik
des Menschen - und gefihrdet so die gottliche Transzendenz, indem er die ethi-
sche Kompetenz des Menschen einschrinkt. Im Judentum bestimmt die unab-
hingige Ethik des Menschen seine zukiinftige Seligkeit; im Christentum héngt
sie von Christus ab:

“Christus bleibt die unerlissliche Bedingung fiir die Erlosung. So gibt es
innerhalb dieser Gebundenheit kein wahrhaftes Menschentum, sofern die-
ses auf der religiosen Gleichberechtigung zur Seligkeit beruht. Durch un-
sern Satz hingegen wird die Seligkeit dem Menschen an sich zugesprochen,
und die Bedingungen des Menschentums werden nur innerhalb der reinen
menschlichen Sittlichkeit bestimmt.””®

Ferner, wihrend im Judentum all jene, die gemiss den naochidischen Gesetzen
moralisch waren, in der Zukunft die messianische Welt teilen wiirden, so seien
im Christentum diejenigen, die nicht an Christus glauben, verdammt. Im Juden-
tum bewirkt kein einzelnes Individuum den messianischen Status; die Aufgabe
des Messias richtete sich an die Heiligmachung des Menschen vor Gott im Sinn

74 AaO 11, 280.
75 AaOll 316.

76 Cohen, Hermann, Du sollst nicht einhergehen als ein Verleumder, Ein Appell an die
Juden Amerikas, in: Jiidische Schriften, aaO II, 234.

77 Cohen, Hermann, Der Begriff der Religion im System der Philosophie, Giessen: Al-
fred Toepelmann 1915, 26.

78 Cohen, Hermann, Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, aaO 384.

107



der idealen Ethik. Drittens, wihrend das Christentum von Ursiinde spricht, 1st im
Judentum der Mensch mit einem reinen Herzen ausgestattet: “Die Freiheit, wel-
che das Judentum dem Menschen aufprigt, bedeutet daher die Reinheit des Her-
zens. Sie bildet den Widerspruch zur Erbsiinde.”” Viertens blieb das Wesen Got-
tes im Judentum verborgen und wird nur erkennbar als Prototyp fiir die gesetzge-
bende Ethik und als Wirklichkeit, die es dem Menschen ermdéglicht, an einem
endlosen Prozess der moralischen Heiligmachung teilzuhaben. Der einzige In-
halt der Idee Gottes war die Ethik des Menschen. Im Christentum setzte sich ein
mythisches Verméchtnis durch, in der Absicht, Gottes innere Natur zu verstehen.
Der Inhalt der Idee von Gott (der zugleich Mensch war) und der Glaubensinhalt
ist Gottes trans-moralisches Wesen selbst: “Das Sakrament des Abendmahls ...
bleibt immer auf das Wesen und die Handlung Gottes selbst beschrinkt.”*

ITe. Die Funktion des Christentums fiir das Judentum:
Salomon Formstecher, Samuel Hirsch und Franz Rosenzweig

Obwohl sein wichtigster Lehrer an der Universitit Giessen der Hegelianer
Joseph Hillebrand (1788-1871) war, verliess sich Salomon Formstecher auf
Schellings (1775-1854) Terminologie. Das Judentum bewahrte geméss Schel-
ling das unmittelbare Bewusstsein von dem in der “Supra-Geschichte” vor
Adams Fall gegenwirtigen Gott, wurde dann aber bald durch den Polytheismus
(d.h. Elohim) bedroht. Christus eroberte den urspriinglichen “Gott des Bewusst-
seins” zuriick und zerschlug das Heidentum, wahrend sich das Judentum, im
Gegensatz zum Christentum, von der Geschichte trennte. Nach Formstecher
fiihrt das Judentum die Geschichte in den Prozess der Spiritualisierung der Na-
tur, indem es die spirituelle Welt-Seele, die von Gott in der “Vorgeschichte” vor
Adam offenbart wurde, auf die ganze Menschheit ausdehnt. In dieser Eigen-
schaft steht das Judentum im Gegensatz zum Heidentum, wo Gott und die spiri-
tuelle Welt-Seele in den Bereich der Natur gezogen werden. Das Christentum
fiihrt fiir das Judentum eine Funktion aus. Ihr Wesen besteht in dem Prozess, den
Geist aus der Natur, d.h. aus dem Heidentum, herauszuholen. Der Prozess bein-
haltet das Bewusstsein iiber das Bestreben des Geistes, sich mit sich selbst in der
Natur zu versdhnen; z. B. in der Schande des Geistes (“‘sich schamt™), in der
Natur verehrt zu werden und diese Natur-Apotheose zu verabscheuen - wie ein
Teufel, aus dessen morderischen Fingen sich der Geist erlosen musste (z.B.
1 Joh 1,7; 3, 8-10; Heb 2, 14). Oder das Christentum lehrt, dass der alte Adam, im

79 Cohen, Hermann, Die Bedeutung des Judentums fiir den religiosen Fortschritt der
Menschheit, in: Jiidische Schriften, aaO 1, 28.

80 Cohen, Hermann, Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, aaO 400.
Vgl. Cohen, Hermann, Der Begriff der Religion im System der Philosophie, aaO 66;
Cohen, Hermann, Ethik und Religionsphilosophie in ihrem Zusammenhange, Berlin:
Adolf Alcalay 1904, 13-16; Cohen, Hermann, Religion der Vernunft aus den Quellen
des Judentums, aaO 280-298, 304-307, 390; Cohen, Hermann, Religion und Sittlich-
keit, in: Jiidische Schriften, aaO III, 136f und Cohen, Hermann, Die Bedeutung des
Judentums fiir den religidsen Fortschritt der Menschheit, aaO 31. Siehe Melber, Je-
huda, Hermann Cohen’s Philosophy of Judaism, New York: Jonathan David 1968.

108



natiirlichen Leben angesiedelt, sich selbst opfern musste - so dass er als strahlen-
der Geist auferweckt werden und zum Himmel emporsteigen konnte. Das Chri-
stentum zeigt seine absolute Wahrheit im Bemiihen des Geistes, sich selbst aus
seiner Protzigkeit im natiirlichen Leben herauszubauen und in sich selbst zuriick-
zukehren, aus dem universellen Leben in sein individuelles Leben.

Ferner (wie Einhorn spiter sagte) universalisierte das Christentum die Ethik
des Judentums - indem es sie befreite von abgrenzenden Zeremonien, um Allge-
meinbesitz fiir die ganze Menschheit zu werden. Um seine Funktion auszufiih-
ren, - und hier kehrte Formstecher Steinheims und Einhorns Sicht in eine positive
Richtung - sei es fiir das Christentum notwendig gewesen, dass es in die “Meta-
physik des Heidentums”, in die metaphysischen Mysterien und aesthetisch-sym-
bolischen Kreationen, verwickelt wurde. Zum Beispiel beziiglich Gott: Der Gott
des Judentums ist in erster Linie, wenn auch nicht ausschliesslich, ausserhalb der
Welt, und sein innerer Charakter bleibt fiir das Verstehensvermégen des Men-
schen unerreichbar. Die Gottheit des Heidentums ist innerhalb der Welt, die
hochste Erscheinung des menschlichen Geistes. Das Christentum verbindet die
zweil in eine dritte Kategorie: Gott-im-Mensch. Formstecher fiigte hinzu, die
heidnische Dimension sei in den deutsch-christlichen religiosen Philosophien
von Hegel und Schleiermacher offensichtlich, die sich in gnostischer Manier
aufmachten, Gott als immanent zu erfahren und - indem sie Cohens Bemerkun-
gen antizipierten - die “Okonomie seines Wesens™ zu erkliren.

Formstecher war zuversichtlich, dass das Christentum seinen Dienst aus-
fiihren wiirde und dann seine getrennte Identitédt verlieren und mit dem Judentum
verschmelzen wiirde. Die letzte Stufe sei die Selbst-Erziehung des Christentums
iiber seinen heidnischen Zuwachs. Es miisse sich bewusst werden, dass es die
Menschheit nicht von einem géttlich miichtigen Satan “erlése” sondern von der
Macht der Natur, die den menschlichen Geist unterordne. Es miisse realisieren,
dass es die Menschheit nicht mit Gott “versohne”, mit dem es bereits in Seiner
Giite versohnt sei, sondern mit dem eigenen Geist der Menschheit - von welchem
es sich abspalte, indem es die Natur vergottere. Das Christentum miisse erken-
nen, dass die Erlosung von der Natur und die Verséhnung mit Gott bereits im
Judentum selbst erreicht worden sind; und dass es, das Christentum, nur eine
Mission des Judentums zum Heidentum (vielleicht das Judentum “fiir sich
selbst”’?) und keinesfalls zum Judentum “in und aus sich selbst” werde. Wenn
seine Selbst-Erziehung beendet sein wiirde, d.h. wenn es {iber seine heidnischen
Elemente hinweggekommen sein wiirde, dann wiire die Mission des Christen-
tums erfiillt, und das Christentum wiirde aufhoren zu bestehen. Dies wiirde zu-
sammenfallen mit der Ankunft des himmlischen Konigreichs auf Erden.*’

81 Vgl. Formstecher, Salomon, Die Religion des Geistes, 368-377, 358-359, 395 und
Schelling, Friedrich W. J. von, Friedrich Wilhelm Joseph von Schellings Sdmmtliche
Werke, Stuttgart/Augsburg: J. G. Cotta 1856-1860: Historisch-kritische Einleitung
in die Philosophie der Mythologie 11, 1, 144-174; 175-198; Philosophie der Offenba-
rung: Zweiter Teil I1, 4, 119-151; Philosophische Untersuchungen iiber das Wesen
der menschlichen Freiheit und die zusammenhdngenden Gegenstinde [1809] 1, 7,
345-347; Ideen zu einer Philosophie der Natur als Einleitung in das Studium dieser
Wissenschaft [1797] 1, 2, 56; Von der Weltseele, eine Hypothese der hoheren Physik

109



Fiir Formstecher war das Christentum der Weg des Judentums in den Be-
reich der Natur. Sein Ziel war es, den in der Natur gegenwirtige Geist zu befrei-
en, thn vom heidnischen Ausdruck zu entfernen und den “Von-sich-selbst-di-
stanzierten-Geist” mit ihm selbst zu versdhnen, das heisst den alten Adam opfern
und 1hn als Geist auferstehen zu lassen. Das Christentum musste auch die Ethik
des Judentums erweitern - ein Prozess, der mit sich brachte, dass es eine heidni-
sche Identitit annahm, insbesondere die Zusammensetzung vom transzendenten
Gott des Judentums und dem immanenten Gott des Heidentums. Das Christen-
tum wiirde seine Mission ausfiihren - Formstechers von Schelling abgeleitete
kosmische Struktur sicherte die endgiiltige Herrschaft des Geistes. Die letzte
Stufe bestand in der Selbst-Spiritualisierung des Christentums und im Ablegen
seiner heidnischen Schicht, worauf das Christentum transparent werden und in
den Geist des Judentums hineinschmelzen wiirde.

Steinheim, Einhorn und Cohen werteten das Christentum wegen seines
heidnischen, mythischen Charakters ab. Steinheim verwarf es, weil es die Linie,
von der es kein Umkehren mehr gab, iiberschritt. Einhorn entledigte sich des
Christentums, weil seine urspriingliche paulinische Trennung zwischen Ethik
und Zeremonie vom Judentum {ibernommen wurde und weil es hoffnungslos in
heidnischen Ideen versank. Fiir Cohen untergrub das Christentum seinen reinen
Monotheismus mit mythischen Themen. Aber Formstecher identifizierte gerade
das Heidnische am Christentum als sein positives Wesen: ndmlich die Form sei-
ner Funktion fiir das Judentum in der Welt, - aufgelost zu werden, sobald der
Dienst vollendet war. Das heisst, dass die heidnische Form unentbehrlich sei fiir
die Versohnung des Geistes und der Natur im Universum - wozu das Judentum
als die Religion des Geistes verpflichtet ist. Alle betrachteten das Judentum als
die letztendliche Religion der Weltgeschichte. Aber wihrend weder Steinheim
noch Einhorn irgendeinen Wert in das historische Christentum legten, versah
Formstecher es mit einem unentbehrlichen Wert fiir das Judentum. Und obwohl
Cohen und Formstecher beide das Christentum dann wieder fiir mythisch und
heidnisch hielten, so bedeutete dies fiir Cohen ein Abfallen von der Wahrheit des
Judentums, wihrend es fiir Formstecher den Weg zum Geist des Judentums be-
deutete.

Wie Formstecher Schellings Terminologie gebrauchte und dabei gegen den
Inhalt protestierte, so hielt es Samuel Hirsch mit Hegel. Fiir Hegel reprisentierte
das Christentum den absoluten Geist, und andere Religionen - das Judentum ein-
geschlossen - verkiindeten einen Teilausdruck in der dialektischen historischen
Entwicklung auf die absolute (christliche) Religion hin.

Auf einer methodologischen Ebene griff Hirsch Hegel an, weil er religiosen
Werten eine dialektische Folgerung auferlegte auf Kosten des Inhalts (z.B. plat-
zierte er in der dialektischen Entwicklung der Geschichte den Buddhismus vor
dem Hinduismus). Aber Hirsch nahm die dialektische Dynamik auch fiir das
Judentum in Anspruch. Er unterschied zwischen der guten, freien und spirituel-

zur Erkldrung des allgemeinen Organismus 1, 2, 381-386, 569; System der gesamm-
ten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere [1804] 1, 6, 137-141.

110



len Tradition von Abraham (Israel) und dem natiirlichen, unfreien Bereich aller
andern, das Christentum ausgenommen. In seiner Reinheit konnte Israel als Pa-
radigma nicht aber ausfiihrend dienen. Hier kam das Christentum als Vermittler
hinzu - fihig, die Giite und Freiheit des Judentums in der Welt zu verbreiten. Das
Christentum, welches Hirsch im Kopf hatte, war das Christentum Jesu, nicht das
von Paulus. Jesus konkretisiert die Prinzipien des Guten und der Freiheit génz-
lich. Er habe das Bose in seinem eigenen Leben wie auch im Leben von anderen
liberwunden. Das gute Prinzip, welches das Judentum ist, habe er aktualisiert -
dabei verbreitete er das intensive Leben des Judentums in der Welt. Als solcher
sei Jesus ein Paradigma fiir Israel. Er sei auch der leidende Sohn Gottes, der das
Bose aller trug, fiir ganz Israel und fiir jeden Israeliten:

“Jesus ward es nun klar, dass nicht eher das Reich Gottes kommen konne,
als bis das, was ganz Israel sein soll, der erzogene Sohn Gottes, der geduldig
und standhaft leidet, auch jeder Israelit sein will, und daher fasste er in der
Einsamkeit diesen heiligen Entschluss, dieser erzogene Sohn Gottes, und
dieser Sohn des Menschen zu sein, dem alle Menschen Briider sind, der
nach der angefiihrten Stelle (2 Sam 7, 14) geplagt werden will von den Pla-
gen der Menschen, der wie ganz Israel, so auch er, der einzelne Israelit, von
der Bosheit Alles ertragen und sie dadurch zu nichte machen will.”®

Hirsch erklarte 1843: “Was ist Christ sein? Heisst das so handeln, so leben, wie
Jesus Christus gehandelt hat? Dann sind wir Christen und streben es mit aller
Kraft zu sein.”® Hirsch schrieb, dass Paulus das Judentum in die dusseren Berei-
che der heidnischen Welt gefiihrt habe. Aber - und Einhorn wiirde zustimmen -
die Art seiner Uberlieferung fiihrte zu Abweichungen. Er behauptete, dass die
Menschen von Natur aus siindig seien. Gefangen, wie sie in der Natur seien, sel
es ihnen unmoglich, sich selbst zu befreien; die Welt der Natur habe keinen Zu-
gang zum Geist. Ferner sprach Paulus vom jiidischen Gesetz mit nur negativen
Begriffen; so habe er des Menschen Gefiihl der Unwiirdigkeit und Verzweiflung
mit unerfiillbaren unendlichen Forderungen verstirkt. Das Gesetz habe nur Bo-
ses erzeugt: Der Gesetzestreue entwickle falschen Stolz, was das Bose auf seinen
Gipfel bringe. An diesem Punkt wiirde es erkannt werden und zur Bekehrung
durch Jesus antreiben.

Der jiidische Inhalt des “Christentums Jesu”, d.h. Giite und Freiheit, brachte
Hirsch zu einer merklich patriotischen Position gegeniiber dem christlichen
Deutschland. 1839 schrieb er, dass es der Zweck des Staates sei, seine Biirger zu
einem gottlichen Leben zu bewegen. Weil die deutschen Juden ihr Leben seines
Erachtens noch nicht mit Religion durchdringen liessen, verwehre man ihnen
immer noch zu recht die volle Staatsbiirgerschaft.** 1840 sprach er vom Staat als

82 Hirsch, Samuel, Die Religionsphilosophie der Juden, aaO 648.

83 Hirsch, Samuel, Das Judentum, der christliche Staat und die moderne Kritik, Briefe
zur Beleuchtung der Judenfrage von Bruno Bauer, Leipzig: Heinrich Hunger 1843,
101.

84 Vgl. Hirsch, Samuel, Schlusspredigt gehalten am letzten Pessachtage 5599, in: Frie-
de, Freiheit und Einheit, Dessau: Neuburger 1839, 52-55.

111



dem Bild Gottes auf Erden, so dass Dienst am Staat Gottesdienst war. Der Konig
reprisentierte Gott, und die Tatsache, dass er den Juden den Militédrdienst ver-
weigerte, musste als Gottes Befehl angesehen werden.* So rdumte Hirsch ein,
dass der christliche Staat die religiose Wahrheit instrumentalisierte, indem er sie
deutschen Juden wegnahm. Das Christentum Jesu sei nicht nur der Vermittler
des Judentums zur Welt; in Deutschland sei es tatséchlich judaistischer als es
vom Judentum erwartet wurde. 1842 kehrte er zur jiidischen Quelle zuriick. Der
Staat als christlicher Staat griindete sich auf Gott, aber dieses Fundament war
eine jiidische Lehre:

“Der Jude kann den Christen mit vollem Rechte fragen: Wo ist das Neue in
deiner Religion, das du verteidigen konntest, das du als notigende Wahrheit
hinzustellen vermochtest und das meine Religion mir nicht schon béte? Und
der Christ wird die Antwort schuldig bleiben miissen. Der Staat ist ein
christlicher, heisst, er ist kein heidnischer, sondern auf die Offenbarung des
lebendigen, freien, geistigen Gottes gegriindet; darin liegt sein unendlicher
Wert, an dem er sich wahrlich geniigen lassen kann und muss, und gerade
dieses ist die jiidische Lehre vom Staate.”*

Hitte Hegel das Judentum gekannt, anstatt zu erkldren: “der Staat ist ein christli-
cher”, hitte er gesagt, “der Staat ist kein heidnischer, sondern ein offenbarungs-
glaubiger”®. Wenn Hirsch 1839 und 1840 das christliche Deutschland bestim-
men liess, was gut fiir das Judentum sei, so schrieb er 1842, dass es dies nur tun
konne wegen seiner jiidischen Quelle. Wie Lazarus und Cohen viel spiiter, ver-
suchte Hirsch das Judentum beim christlichen Deutschland kompromisslos be-
liebt zu machen, indem er die dialektische Dynamik einfliessen liess.

Weder Steinheim noch Einhorn noch Formstecher hitten es dem Christen-
tum erlaubt, bestimmend zu werden. Fiir Steinheim und Einhorn hatte es keinen
eigenen Wert; und fiir Formstecher war sein Wert ein Prozess, der sich nach der
Ausfiihrung selbst eliminierte. Der Unterschied ging auf die Tatsache zuriick,
dass, wihrend fiir Steinheim und Einhorn das urspriingliche Christentum fiir
immer verloren war und vom heidnischen Christentum gefolgt wurde, iiberdau-
erte das reine und jiidische Christentum fiir Hirsch bis zum Ende der Geschichte.
Und wihrend gemiss Formstecher der positive Wert des Christentums in der
heidnischen Ausformung zugleich seine negative Identitit darstellte, war fiir
Hirsch der Wert des Christentums Jesu génzlich positiv.

In einem frithen Stadium seines Lebens war Rosenzweig ausserstande, auf
Eugen Rosenstocks Herausforderung von 1913, zum Protestantismus tiberzutre-
ten, zu antworten - weil er keine metaphysische absolute Vorstellungen im Ju-
dentum hatte, auf die er zuriickgreifen konnte:

“Hétte ich ihm damals meinen Dualismus Offenbarung und Welt mit einem

85 Vgl. Hirsch, Samuel, Israels Gegenwart, Oder das Verhiltniss des jetzigen Israels
zum Staate [28. Mirz 1840], in: Die Messiaslehre der Juden in Kanzelvortrdgen, Zur
Erbauung denkender Leser, Leipzig: Heinrich Hunger 1843, 29f; 39-40.

86 Hirsch, Samuel, Die Religionsphilosophie der Juden, aaO 836f.
87 AaO 835f.

112



metaphysischen Dualismus Gott und Teufel unterbauen konnen, so wire ich
unangreifbar gewesen. Aber daran hinderte mich der erste Satz der Bibel.”®®

Aber am darauffolgenden Jom Kippur wurde die Herausforderung zu konvertie-
ren beseitigt:

“(Denn an jenem Tag) tritt (der Jude) hier in vollkommener Einsamkeit, ein
Gestorbener mitten im Leben ... Also dass der Mensch, dem so das géttliche
Antlitz sich neigte, aufjubelt in dem Bekenntnis: Er, dieser Gott der Liebe,
er allein ist Gott. / So sehr liegt alles Irdische hinter dem Ewigkeitsrausch
dieses Bekenntnisses, dass kaum vorzustellen ist, wie von hier aus wieder
ein Riickweg in den Kreislauf des Jahres gefunden werden mag.”

Das Christentum ist fiir Juden tiberfliissig:

“Was Christus und seine Kirche in der Welt bedeuten, dariiber sind wir ei-
nig: es kommt niemand zum Vater denn durch ihn [Joh 14,6]. Es kommt nie-
mand zum Vater - anders aber wenn einer nicht mehr zum Vater zu kommen
braucht, weil er schon bei ihm ist. Und dies ist nun der Fall des Volkes Isra-
els (nicht des einzelnen Juden).”*

Fiir Rosenzweig wird der Schopfungsprozess, durch welchen Gottes unendliches
Wesen in den Kosmos hereinbrach, dann vollendet sein, wenn die Liebe der Of-
fenbarung durch die ganze Menschheit fliessen wird, dies bedeutet Erlosung.
Das Judentum und das Christentum bringen die Erlsung in Zusammenarbeit
zustande: Das Judentum sei im “Zentrum des Sterns” angesiedelt, in einem Be-
reich, wo man sich ausserhalb der Geschichte befindet. Der Jude sei auf ewig an
die Erlosung gebunden; einer, der von Geburt Jude ist, habe Anteil am Blut, das
durch die “Venen” der Generationen geflossen ist. Das Christentum bringe diese
Realitét in die Zeit hinein. Das Christentum, das in der Erlosung verwurzelt ist,
sei auch fahig, sich in die Geschichte hineinzubewegen und das Judentum auf die
ganze Menschheit auszubreiten. Es bilde einen ewigen Weg, eine Briicke aus
Liebe zwischen der Schépfung und der Erlosung.®!

Wihrend Formstecher iiber die Mission des Christentums in Begriffen des
Geistes und Hirsch in Begriffen des Guten und der Freiheit sprachen, so war fiir
Rosenzweig die Realitit, um die es ging, eine der Offenbarung und der Erlosung.
Trotzdem dauert das Judentum an sich ohne das Christentum fort, konnte sich
aber in der Welt nicht selbst erfiillen ohne dieses. Wihrend Formstecher und
Rosenzweig, die eher ontologisch dachten, iiber das ganze Christentum als posi-
tiven Prozess zur Erlgsung sprachen, bewegte sich fiir Hirsch das paulinische
Christentum weg vom und gegen den Pfad zum absoluten Geist. Sie alle gingen
tiber die Aspekte des Judentums als moralische Quelle hinaus - oder als gemein-

88 Rosenzweig, Franz, An Rudolf Ehrenburg, Berlin 31. Oktober 1913, in: Franz Ro-
senzweig, Der Mensch und sein Werk, aaO 1979, 1, 1, 132-134.

89 Rosenzweig, Franz, Der Stern der Erlosung, Frankfurt am Main 1921, III, 85f.

90 Rosenzweig, Franz, An Rudolf Ehrenburg, Berlin 1. November 1913, in: Franz Ro-
senzweig, Der Mensch und sein Werk, aaO 1979, 1, 1, 134-137.

91 Vgl. Greenberg, Gershon, Franz Rosenzweigs zwiespiltige Gottessicht, Von der
Zeit und in Ewigkeit, Judaica 34 (1978) 1, 27-34 und Jud. 34 (1978) 2, 76-89.

113



sam mit dem Christentum zu dieser Quelle gehdrend - in die Geschichte und
Metageschichte. Die Frage nach dem Abstieg in das Heidentum war nicht mass-
gebend, aber Teil des grosseren, kosmischen Horizontes eines christlichen Wegs
hin zur Israel-zentrierten Erlosung. Die theologischen Unterschiede gehorten zur
Rolle, die das Christentum auf dem Weg der Menschheit zum Geist und zur Er-
16sung spielte. '

II f. Beobachtungen

Gemass Moshe Schwarcz waren die Angriffe seitens jiidischer Philosophen
des 19. Jahrhunderts keine Nebenprodukte ihrer systematischen Philosophien;
sie griindeten vielmehr in der Polemik und lieferten die Struktur dafiir.”> Men-
delssohn vermied die Konfrontation, indem er die Geschichte aus dem Diskussi-
onsbereich entfernte und lediglich auf Verschiedenheiten im Sinn von geoffen-
barter Gesetzgebung und Theismus hinwies. Andere aber griffen an - meistens
zusammen mit einigen Bemerkungen iiber das deutsche Christentum im beson-
deren.

Shaul Ascher schrieb, wie Christus die Ethik vermittle, die bereits im Juden-
tum vorhanden war, und dann schiirte er deutsch-christlichen Antisemitismus im
Namen der Ethik. Lazarus deutete auch darauf, dass das Christentum von der
Quelle der Ethik des Judentums schopfte, aber er benutzte die Ethik, um die
Gemeinsamkeit von Juden und christlichen Deutschen zu zeigen. In einem zwei-
ten Ansatz wurde das Christentum geteilt in seine reinen Urspriinge einerseits -
entweder als Offenbarungsreligion oder als vom Zeremonialismus befreite Ethik
- und den spiteren Abfall ins Heidentum andererseits. Dies wiirde dem Christen-
tum den Platz in der Geschichte kosten und bedeuten, dass es dem Judentum
nachgeben wiirde. Hermann Cohen konzentrierte sich eher auf systematische
theologische Unterschiede als auf Fragen nach historischen Differenzen. Die
letzte Gruppe versuchte, das Christentum eher in die Geschichte Israels zu subli-
mieren als es wegen seines Heidentums abzulehnen.

I11. Schlussfolgerung

Die Themen von Mendelssohn und dem Christentum waren fiir die deutsch-
jlidische Philosophie zentral, intern und extern, und ihre Diskussion zeigt viel
von dieser Dynamik. Mendelssohn, als Schmelztiegel fiir den jiidisch-deutschen
Austausch, lieferte Basis und Ausdrucksmittel fiir die spétere Beschiftigung da-
mit. Einige akzeptierten Mendelssohn ganz, andere akzeptierten implizit oder
explizit seine Rolle als deutschen Juden fiir seine Zeit, griffen ihn aber wegen
seiner Beschrinkheit gegeniiber Zeitperioden, Rationalismus, Gesetzgebung
oder Offenbarung an. Das heisst, er wurde von allen Seiten angegriffen, er habe
sich nicht genug eingebracht. Was bedeutete diese personliche Akzeptanz und
systematische Ablehnung, eingedenk des Ausmasses, wie Mendelssohn ein In-
strument geworden war, die deutsch-christliche Kultur anzugehen? Offensicht-
lich befiirworteten seine Kritiker die deutsch-jiidische Anndherung und den Ein-

92 Vgl. Schwarcz, Moshe, Religious Currents and General Culture, aaO.

114



tritt des Judentums in die moderne Kultur und Gedankenwelt - aber in einem
anderen Sinn. Deutsch-jiidische Philosophen wollten es Mendelssohn nicht
gleichtun, wenn dies einen jeweiligen Kompromiss gegeniiber der Vernunft, der
Offenbarung oder deren Harmonie bedeutete. Natiirlich war es gerade dieser
Kompromiss, der es Mendelssohn erméglichte, das “Deutschjudentum” zu for-
dern. Seine Nachfolger, die von seiner historischen Rolle profitierten, konnten
sich gegen ihn wenden, weil er nicht das Unmdgliche getan hatte. Mit andern
Worten, bereits Teil des deutsch-jiidischen Prozesses, versuchten sie ihre Posi-
tionen zu vertiefen, indem sie fiir sich einen Weg suchten - so negativ und antit-
hetisch er auch war. Indem er Mendelssohn wegen seiner Anti-Offenbarungs-
Haltung angriff, nachdem er seine charismatische Rolle anerkannt hatte, fand
zum Beispiel Steinheim fiir seine Philosophie den Weg in den Hauptstrom. Alle
kritisieren den “Vater”, obwohl sie “zu Hause” blieben - auch wenn es bedeutete,
“ihre Tiiren zu verschliessen” und nicht mit ihm zu reden. Wenn sie von Men-
delssohn sprachen, waren sie engagiert - nicht so sehr in Polemik oder Apologe-
tik - vis a vis der deutschen Kultur; aber sie fanden einen Weg fiir sich selbst in-
nerhalb der Struktur, die von Mendelssohn und der Emanzipation geschaffen
worden sind. Am Ende stiessen sie tiefer in sich selbst vor, Vertreter der post-
mendelssohnschen jiidischen Kultur, um sich fiir einen Platz in seiner Welt zu
entscheiden.

Die Positionen in bezug auf das Christentum und das deutsche Christentum
waren dhnlich. Keiner unserer Denker verwarf das Christentum génzlich. Einige
sprachen davon als Vermiéchtnis der jiidischen Moral, andere als Offenbarungs-
religion, wieder andere als unentberlicher Abgesandter des Judentums in der
Welt, was gerade vom Wesen des Judentums impliziert wurde, und wieder ande-
re davon, dass es den zentralen religiosen Glauben teilte. Als das Christentum
einmal akzeptiert war, begannen die Angriffe: es schaffe es nicht, seiner jiidi-
schen Quelle gerecht zu werden, es schwenke ins Heidentum und in Mythen ab,
Paulus verdrehe die Botschaft Jesu. Oder es wurden Anstrengungen unternom-
men, mit dem Antijudaismus des christlichen Deutschlands fertig zu werden:
Aschers frontaler Angriff, der Versuch von Lazarus, in der ethischen Kategorie
zu neutralisieren, und Hirsch, der die Juden riigte, dass sie nicht religids genug
waren. Das kritische Material wurde innerhalb der deutschen christlichen Zu-
flucht verkiindet; und die Polemik wurde mit “Erlaubnis” der “Autoritdten” aus-
getragen. Einmal mehr war der Prozess eine Selbstregulierung. Nachdem sie ih-
ren Platz in der deutsch-christlichen Kultur gefunden hatten, versuchten die
deutsch-jiidischen Philosophen ihn zu festigen - ob mit Hilfe eines Angriffs auf
die Authentizitit des historischen Christentums oder indem sie Israels Prisenz in
Deutschland rechtfertigten. Zusammenfassend gesagt, die deutsch-jiidische Phi-
losophie war weder in offener Polemik noch in Apologetik titig - sondern in
Symbiose. Nachdem das “Deutschjudentum” Mendelssohns intern und vom
Christentum Deutschlands extern akzeptiert worden war, wurden die Unter-
schiede derart ausgespielt, dass jeder Riickzug in einen wesentlichen Zusam-
menschluss gesichert war.

115



	Die Symbiose deutsch-jüdischer Philosophie : Mendelssohn und das Christentum

