
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Die Symbiose deutsch-jüdischer Philosophie : Mendelssohn und das
Christentum

Autor: Greenberg, Gershon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960715

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960715
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Symbiose deutsch-jüdischer Philosophie

Mendelssohn und das Christentum

von Gershon Greenberg*

für Arnos Funkenstein S.A., Gaon haDor, dem geliebten Lehrer und Freund

Die Dynamik der deutsch-jüdischen Philosophie war in ihrem Wesen sym-
biotisch; sie spiegelte die Dynamik des Verhältnisses, das die jüdische Gemeinde

zur deutsch-christlichen Kultur während der Emanzipation hatte.1 Diese
Dynamik enthielt Unterschiede und Gemeinsamkeiten zwischen dem traditionellen
Judentum und dem christlichen Deutschland. Einige Elemente sind bereits untersucht

worden: die Wechselwirkungen der jüdischen Philosophie mit Kant,
Schelling und Flegel2; deutsche philosophische Ansichten über das Judentum1
und christlich-philosophische Auffassungen von Mendelssohn4. Ich werde mich

* Prof. Dr. Gershon Greenberg, The American University, Department of Philosophy
and Religion, 4400 Massachusetts Avenue, N. W., Washington. D. C. 20016, USA.
Aus dem Amerikanischen übersetzt von Marianne Albrecht-Roth, Muttenz/Basel.

1 Vgl. Leschnitzer, Adolf, The Magic Background ofModern Anti-Semitism, An Analysis

of the German Jewish Relationship, New York: International Universities 1956.

2 Vgl. Lewkowitz, Albert, Das Judentum und die geistigen Stroemungen des 19. Jahr¬
hunderts, Breslau: M.H. Marcus 1935; Guttmann, Julius, Die Jüdische Religionsphilosophie

in der Neuzeit, in: Die Philosophie des Judentums, München: Ernst Reinhardt

1933, 301-362; Rotenstreich, Nathan, HaMachschava hajehudit be'Et hacha-
dascha, Tel Aviv: 'Am-'Oved 1945-1949; Fackenheim, Emil, Encounters Between
Judaism and Modern Philosophy, A Preface to Future Jewish Thought, New York:
Basic Books 1973; Greenberg, Gershon, Impact ofHegel on Samuel Hirsch's "Die
Religionsphilosophie derJuden ", Dissertation, Columbia University 1969; Brumlik,
Micha, Der Begriff der Offenbarung bei Steinheim und Schelling, und She'ar-Yas-
huv, Aharon, Die Theologie des Salomon Ludwig Steinheim in ihrer Beziehung zur
europäischen Philosophie, in : Schoeps, Julius H./Bagel-Bohlan, Anja/Heitmann,
Margret/Lohmeier, Dieter (Hg), Philo des 19. Jahrhunderts, Studien zu Salomon
Ludwig Steinheim, Hildesheim: George Olms 1993,63-76,77-96 und Graupe, Heinz
M., Steinheim und Kant, in: YLBI 5 (1960), 140-176.

3 Vgl. Liebeschuetz, Hans, Das Judentum im deutschen Geschichtsbild von Hegel bis
Max Weber, Tübingen: Mohr 1967; Heschel, Susannah, Abraham Geiger on the
Origins of Christianity, The Political Strategies of Wissenschaft des Judentums in an Era
of Acculturation, in: Jewish Assimilation, Acculturation andAccomodation, Lanham
Md.: University Press of America 1992, 110-126.

4 Eine christlich-philosophische Kritik Mendelssohns beinhalten Hamann, Johann
Georg, Golgatha und Scheblimini [1784], in: Roth, Friedrich (Hg), Hamanns Schriften,

Leipzig: Reiner 1825, VII, 17-70; und Stattler, Benedikt, Wahres Jerusalem,
Augsburg: Reiger 1787. Zu Kant siehe Kinkel, Walter, Moses Mendelssohn und
Immanuel Kant, in: Kant-Studien 34 (1929) 3-4, 391-409.

82



hier auf das Thema "Mendelssohn und das Christentum" konzentrieren5. Innerhalb

des deutsch-jüdischen Lagers personifizierte Mendelssohn - der dem Eintritt

des Judentums in die Moderne eine konkrete Form gab - diese Symbiose und
wurde zum Ausgangspunkt der nachfolgenden Entwicklungen. Ausserhalb des

deutsch-jüdischen Lagers war das Christentum im Zentrum der Beschäftigung
der jüdischen Philosophie mit der deutschen Philosophie6.

I. Mendelssohn und seine jüdischen Kritiker
Die Emanzipation brachte die in sich geschlossene jüdische Gemeinde und

die Übereinstimmung zwischen innerem und äusserem jüdischen Verhalten
durcheinander. Auf der Begriffsebene liess sie die vorausgesetzte metaphysische
Realität der Offenbarung und den Ort der Philosophie innerhalb der Grenzen der
Offenbarung ausser acht7. Mendelssohns Leben (1729-1786) und Gedanken
wurden zur Feuerprobe für die intellektuelle Dimension des Prozesses. Er
forderte eine Struktur, die das traditionelle Judentum mit der neuen Umgebung und
das spezifizierte Universum der Mitzwot (göttliche Gebote) mit der universellen
Welt der Naturgesetze verbindet. Das "Erdgeschoss" seines "Gebäudes" beherbergt

die allgemeine, alles umfassende Religion der Menschheit mit ihren ewigen,

universellen und notwendigen, von der menschlichen Vernunft produzierten
Wahrheiten, wie sie von Gott geoffenbart wurden. Im "ersten Stock", nur für

Juden, sind die historischen, zeitlichen Wahrheiten; diese werden vom Glauben
akzeptiert und durch Wunder und Autorität unterstützt; sie sind den Umständen
gemäss veränderlich (insbesondere durch das Verlassen des Landes Israel). Im
"zweiten Obergeschoss", wieder exklusiv für Juden, sind die ewigen, bedingten
Wahrheiten, die von Gott bestimmt sind und nur von Ihm allein verändert werden

können.8

Für einige jüdische philosophischen Denker war Mendelssohns Symbiose
im wesentlichen lobenswert. Für Salomon Formstecher (1808-1889) habe
Mendelssohn die Juden von ihrem Erbe entfernt und "Licht" in die "Dunkelheit" des
mittelalterlichen Judentums gebracht: Seine Wissenschaft verkündete seinen
Zeitgenossen, dass der Schwung des Geistes des Judentums vielleicht befangen,
aber niemals beeinträchtigt war: "Errang er für den Juden die, vielleicht mit
Widerstreben gezollte, Achtung der gebildeten Zeitgenossen und zündete zugleich

5 Die Haltung gegenüber Mendelssohn und dem Christentum seitens historiosophi-
schen Denkern (z.B. Graetz, Geiger, Zunz, Hess), neo-orthodoxen Denkern (v.a.
Samson Raphael Hirsch) und deutsch-jüdischen Denkern der Schoa (z.B. Jakob
Rosenheim, Isaac Breuer) bilden Themen für eine separate Studie.

6 Vgl. Schwarcz, Moshe, Religious Currents and General Culture, in: YLBI16 (1971
9-11.

7 Vgl. Seligmann, Cäsar, Geschichte der jüdischen Reformbewegung von Mendels¬
sohn bis zur Gegenwart, Frankfurt a.M.: Kaufmann 1922, 12 und Wiener, Max,
Jüdische Religion im Zeitalter der Emanzipation, Berlin: Philo 1933.

8 Vgl. Rawidowicz, Shimon, HaFilosofija schel Jeruschalajim, in: Ravid, Benjamin
(Hg), 'Ijunim beMachshevet Israel, Jerusalem: Reuven Mass 1971, II, 70-117.

83



in der Brust seiner Religionsverwandten jene heiligen Geistesfunken, welche, im
Laufe eines Jahrhunderts genährt, zur weihevollen Flamme aufloderten, die uns
gegenwärtig erleuchtet und erwärmt."9 Wie Abraham Geiger 1810-1874) schon
schrieb, brachte Mendelssohn den religiösen Wahrheiten rationale Glaubwürdigkeit;

er war ein Philosoph, dessen Werk zu den "volkstümlichen Weltweisheiten

auf dem Gebiet des Judentums" gehörte. Mendelssohns Beitrag ging über
das Judentum hinaus in die Weltgeschichte. Im Streit zwischen dem Bereich der
Natur (unfrei und unbewusst, gemäss bleibenden Naturgesetzen funktionierend)
und dem Bereich des Geistes (frei, autonom und sich erkennend), der sich im
Streit zwischen Heidentum und Judentum spiegelte, sah das letzte Viertel des 18.

Jahrhunderts, wie der Geist sich wieder gegenüber der Unterjochung durch die
Natur durchsetzte. Kants kritische Philosophie - um des Geistes willen - zeigte
den Selbstbetrug der heidnischen Metaphysik und der philosophischen Erklärung

von Gott. Seine Schüler aber kehrten zu Erklärungen von Gott mit heidnischen

Untertönen zurück: Fichte erklärte die Existenz als "Ich" und "Nicht-Ich";
Schelling setzte das Absolute als "Nicht-Ich" und Hegel erhob das "Ich" zum
Gott im Sinne von Selbstexistenz und seinem Gegenteil. Mendelssohn hingegen
brachte die Philosophie in ihre eigentlichen Grenzen zurück, und indem er dies
tat, beförderte er das Leben des Geistes. Er versuchte nicht, das Wesen Gottes zu
erklären. Er wandte vielmehr die Gesetze des Denkens auf Gottes Existenz an
und konzentrierte sich darauf, die Seele des Menschen kennenzulernen: War die
selbstbewusste Seele unabhängig und unsterblich? Wie wurden die angeborenen
Ideen der Seele über das Wahre, Schöne und Gute von der Vernunft erkannt? Für
Formstecher brachte Mendelssohns Errungenschaft das Judentum dem Reich
Gottes näher10.

Moritz Lazarus (1824-1903) hielt zwar Mendelssohns Konzept des freien
Willens und der Vernunft gegenüber dem Befehl und der Verbindlichkeit in
seinem Jerusalem für mangelhaft, als "eng und beschränkt vernünftelnd", [das]
"weder mit der durchgehenden talmudischen Überlieferung, noch auch mit einer
hohen und freien Betrachtung des Gesetzes, am allerwenigsten aber mit der
historischen Erkenntnis übereinstimmt"11, sah aber Mendelssohn als den
paradigmatischen deutschen Juden an, vergleichbar mit Lessing (1729-1781) als
deutschen Christ. Auf der einen Seite war Mendelssohn mit Lessing einig, auf der

9 Formstecher, Salomon, Moses Mendelssohn, Ein Philosoph auf dem Gebiet des Ju¬

dentums, in: Gedenkblätter an Moses Mendelssohn, Leipzig: Verein zur Förderung
geistiger Interessen im Judentume 1863, 5.

10 Vgl. Mendelssohn, Moses, Phaedon. Oderiiberdie Unsterblichkeit der Seele, In drei
Gesprächen [1768], in: Moses Mendelssohns Gesammelte Schriften, Leipzig: F.A.
Brockhaus 1843, II, 65-206. Geiger, Abraham, Briefe über Judentum von Ben Usiel,
Dritter Artikel, in: Wissenschaftliche Zeitschriftfür jüdische Theologie 3 1837), 90-
91. Formstecher, Salomon, Die Religion des Geistes, Frankfurt a.M.: Joh. Chr.
Hermann 1841, 1 lf und Formstecher, Salomon, Moses Mendelssohn, aaO 7.

11 Lazarus, Moritz, Die Ethik des Judentums, Frankfurt am Main: J. Kauffmann 1904,
I, 166f.

84



anderen Seite stand er Lavater (1741-1801) und Jacobi (1743-1819) feindlich
gegenüber. Er beteiligte sich an der Suche nach dem zivilen Status der Juden wie
auch am Aufstieg der deutschen Volksseele (die Luthers Besinnlichkeit innerhalb

der Religiosität einschloss). Obwohl er kein Kant und kein Spinoza war,
war sein philosophischer Stil beispielhaft im Sinne des deutschen Volksgeistes.
Lazarus bewunderte, wie Mendelssohns Gedanken über Gott vom menschlichen
"Gemüt" und seinem moralischen Leben hervorgebracht wurden, wie er die
Unterscheidung der Aufklärung zwischen religiöser Institution und Moral
("Sittlichkeit") anwandte, indem er die Frage nach gleichen Rechten und Pflichten von
der Religion trennte. Lazarus weitete die Ethik - die Mendelssohn in der menschlichen

Natur ansiedelte - aus in die ontische Realität, wo Ethik und Gott in einer
Wechselbeziehung stehen wie unendlich alternierende konzentrische Kreise.
Die Gesetze vom Sinai können imperativ sein, weil die Ethik autonom im
Menschen präsent ist. In der Tat lebt der Mensch, um für seine Taten aus der onti-
schen Realität zu schöpfen und um sich gemäss dem göttlichen moralischen
Prototyp zu entwickeln12.

Formstecher und Lazarus akzeptierten den symbiotischen Beitrag Mendelssohns.

Formstecher sah seine Rolle als derjenige, der das Judentum aus der
Mittelalterlichkeit in eine modern rationale Gedankenwelt katapultiert hatte, obwohl
er die Flamme der jüdischen Tradition und die transzendente Dimension des
Judentums erhalten hatte, wie eine Wasserscheide in der Geistesgeschichte.
Lazarus lobte ihn für seine Unterscheidung zwischen Ethik und religiösen
institutionellen Pflichten und für die Sublimierung dieser Unterscheidung in eine
neue Identität: der deutsche Jude. Aber wie es sich herausstellte, war ihre
Meinung eine Ausnahme. Die meisten deutschen jüdischen Philosophen kritisierten
ihn hart, obwohl sie offensichtlich ihr äusserst intellektuell-soziales raison
d'être Mendelssohn verdankten.

I a. Zeitgebundenheit
Aus der Sicht der einen nützte Mendelssohn zwar seiner eigenen Gegenwart,

nicht aber der Zukunft. Samuel Hirsch (1815-1889) schätzte es, wie
Mendelssohn versuchte, mit den Herausforderungen der zeitgenössischen rationalistischen

Philosophie fertigzuwerden und das Judentum "aufzuwerten", indem er

12 Vgl. Mendelssohn, Moses, Schreiben an den Herrn Diaconus Lavater zu Zürich [12.
Dez. 1769], Berlin etc: Friedrich Nicolai 1770. Jakobi brachte Mendelssohns gespaltene

Ansichten über Spinoza auf den Punkt. Vgl. Mendelssohn, Moses, Spinozismus
- Pantheismus - alles ist Eins und Eins ist Alles - Widerlegung, in: Morgenstunden,
Oder Vorlesungen über das Dasein Gottes, Berlin: Christian Friedrich Voss 1786,

211-232, und Jacobi, Friedrich H., Über die Lehre des Spinoza in Briefen an den

Herrn Moses Mendelssohn, Breslau: Gottl. Loewe 1789. Vgl. Lazarus, Moritz, Zwei
Reden auf Moses Mendelssohn zur Gedenkfeier seines hundertjährigen Todestages,
I. am 4. Januar 1886 im Friedericianum zu Dessau, II. am 11. Januar 1886 in der
"Gesellschaft der Freunde" zu Berlin gehalten, in: Treu und Frei, Gesammelte Reden und

Vorträge über Juden und Judentum, Leipzig: C. F. Winter 1887, 183-223 und

Lazarus, Moritz, Was heisst national! Berlin: Ferd. Duemmler 1880, 30-31.

85



es der christlichen humanistischen Bildung aussetzte. Aber bis zur Mitte des 19.
Jahrhunderts veränderten sich die Bedürfnisse Israels, und es wurde notwendig,
positiv auszusprechen, was am Judentum speziell war: Warum waren Zeremonien

und Bräuche absolut notwendig? Wie konnten sie zu lebendigen, aufrichtigen
Taten erhoben werden? Wie konnte das Judentum in seiner Ursprünglichkeit
erhalten werden? Mendelssohns Schwerpunkt war nicht mehr relevant.13

Franz Rosenzweig (1886-1929) fand nicht, dass Mendelssohns Denken
genau auf seine eigene Gegenwart ausgerichtet oder dass es für die Zukunft
strukturiert sei. Er rechnete es Mendelssohn an, dass er die implizite Beziehung
zwischen dem Judentum und der Weltkultur ans Tageslicht brachte und dass er
Juden und Deutsche ins Deutschjudentum zusammenschmolz:

"Einer geliebten Gefährdung einer, die wir nicht missen möchten - nicht
bloss um der geliebten beiden Verbundenen, des Judentums und des

Deutschtums, selber willen, sondern auch aus Liebe eben zur Gefahr, und in
dem Glauben, dass das Durchkämpfen und das Durchleben dieser Gefahr
uns als Aufgabe gegeben ist.'"4

Im Zusammenschmelzen aber gehe die innere jüdische Lehre verloren. Juden
seien Deutsche im Sinn des intellektuellen und spirituellen Lebens ("Kultur")
(z.B. Mendelssohns Übersetzung der Hebräischen Schrift ins Hochdeutsche im
hebräischen Alphabet), und nur jüdisch im Sinn der göttlichen Gesetzgebung
und des zeremoniellen Gesetzes. Es bestehe auch ein Hang dazu, die gegenwärtige

historische Realität zu vermeiden oder sie in eine messianische Zukunft zu
erhöhen - wie wenn guter Wille und Intellekt genug wären, um kulturelle und
religiöse Unterschiede zu neutralisieren:

"Vom Lavaterstreit.erzählen: Entstehung des jüdischen Bewusstseins in
Mendelssohn. Aber was für ein Bewusstsein! Messianischer gefärbt als es
die Zeit erlaubte (Beweis: die Familie Mendelssohn) und doch so messia-
nisch wie die Zeit verlangte. Denn allerdings sie rettete den messianischen
Juden. So eingekeilt zwischen der Forderung der Zeit (im höchsten Sinn)
und der Notwendigkeit uns zu erhalten, sind wir heute.'"5

Ferner existierte die Gönnerschaft, die Mendelssohn durch die Weltanschauung
seiner eigenen Generation zuteil wurde, für die Erben seiner Position nicht:

"Aber Mendelssohn hat uns als Wehrlose in diese Gefahr hineingeführt,
denn sein eigener Schutz war die Weltanschauung seines Jahrhunderts, an
deren ersten Erkrankungskeimen er - ein grossartiges Zeichen für die
Lebensechtheit seines Philosophierens - gestorben ist. So musste schon das

neunzehnte Jahrhundert sich auf eigene, also auf unmendelssohnsche, Wei-

13 Vgl. Hirsch, Samuel, Die Religionsphilosophie der Juden, Leipzig: Heinrich Hunger
1842, 9f.

14 Rosenzweig, Franz, Vorspruch zu einer Mendelssohnfeier [Herbst 1929], in: Franz
Rosenzweig, DerMensch und sein Werk, Gesammelte Schriften, Den Haag: Martinus
Nijhoff 1984, III, 457.

15 Rosenzweig, Franz, Lessings Nathan, in: Franz Rosenzweig, Der Mensch und sein
Werk, aaO III, 449-453.

86



se weiterhelfen und müssen wir, Kinder einer wieder veränderten Zeit, uns
wieder auf neue Wege wagen."16

Rosenzweigs Auffassung, dass über die Beziehung seines Deutschjudentums

hinaus Mendelssohn weder mit der Gegenwart noch mit der Zukunft
versöhnt sei, war eng verbunden mit seiner Auffassung, dass Mendelssohns jüdische

Person gespalten sei. Er spiegle den Übergang während der Emanzipation
vom Nachdenken über die eigene Wahrheit in der Umgebung und dem Trennen
zwischen der jüdischen Welt und dem jüdischen Individuum. Die persönliche
Spaltung und die zeitliche Dissonanz schliessen sich gegenseitig ein:

"In Mendelssohn haben Sie noch beides zusammen. Nicht in Mischung, gar
nicht mehr. Mendelssohn ist gar kein einheitlicher Mensch, gar nicht, in
keiner Weise ein Zukunftstyp. Ebenso wenig der Vergangenheitstyp. Auch
nicht der Zeittyp. Denn er ist weder noch. Sondern er ist beides nebeneinander

in ihm. Unbegreiflich für die Zeitgenossen. Wie sollten sie begreifen,
dass hier nicht ein Mensch vor ihnen stand, sondern zwei. Beide dabei ohne
Bewusstsein."17

Mendelssohns fehlerhafter Synchronismus untergrabe seine Rolle als
Paradigma und als bleibende Quelle. Hirschs und Rosenzweigs religiöse Philosophien

wären natürlich undenkbar gewesen ohne Mendelssohns symbiotischen
Präzedenzfall, weil sie allein auf Elegel und Schelling aufbauten. Sie wollten das
Judentum im einzelnen und die universelle (deutsche) Kultur auf ihre eigene Art
zusammenziehen; sie wollten "Mendelssohns" in ihrer eigenen Zeit sein - dies
erforderte implizit die Akzeptanz und gleichzeitig explizit die Verwerfung seiner
Rolle.

I b. Gefährdeter Rationalismus

Die Rolle der Rationalität in Mendelssohns Denken rief Kritik hervor. Wie
Lazarus später, so folgte Solomon Maimon (1754-1800) der Antwort seines
Freundes Mendelssohn auf den Angriff von Lavater gegen das Christentum und

von Jacobi gegen Spinoza: "Mendelssohn hat sich sowohl gegen Jacobi als

gegen Lavater als ein Held benommen. Nein, nein! Dieser Held ist im fünften Akt
[von Shakespeares Drama] gestorben.'"8 Aber wie konnte Mendelssohn die Realität

bestimmter Attribute Gottes behaupten? Weil ein Konzept Realität impliziert,

wenn es einmal gedacht worden ist? Positive Attribute von Gott seien nicht

16 Rosenzweig, Franz, Vorspruch zu einer Mendelssohnfeier [Herbst 1929], aaO 457.

17 Rosenzweig, Franz, Der jüdische Mensch, in: Franz Rosenzweig, Der Mensch und
sein Werk, aaO III, 566. Vgl. Rosenzweig, Franz, Brief an Ernst Simon, Sommer
1922, in: Franz Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk, aaO 1979,1, 2, 797-799;
Mendes-Flohr, Paul, Mendelssohn und Rosenzweig, in: Der Philosoph Franz Rosenzweig

(1886-1929), Internationaler Kongress-Kassel 1986, Freiburg: Karl Alber
1988,1,213-223.

18 Maimon, Salomon, Mendelssohn, Ein Kapitel dem Andenken eines würdigen Freun¬

des geweiht, in: Moritz, K. P. (Hg), Salomon Maimons Lebensgeschichte, Berlin:
Friedrich Bieweg 1793, II, 185.

87



möglich, konterte Maimon, weil sie nur begrenzte menschliche Darstellungen
sein können. Gott sei das vollkommenste Wesen, und vom Menschen erdachte
Attribute seien nicht reale, objektive Konzepte. Zweitens, wie konnte Mendelssohns

Moral den natürlichen Fähigkeiten ("Triebe, Fähigkeiten und Kräfte")
erlauben, von sich aus gut zu sein? Weil seine Moral über die Wahrheit hinausging?

Für Maimon verlieh nur das Wissen um die Wahrheit dem menschlichen
Guten die Würde; denn das Wissen um das Gute und das Wissen um die Wahrheit

seien dasselbe. Maimon konnte Mendelssohns Ansicht, dass geoffenbarte
Religionsgesetze ewig wahr seien - und als solche für die theokratische Konstitution

unentbehrlich sind,- auch nicht akzeptieren. Was immer auch die Inhalte der
geoffenbarten Religion sei, sie seien an sich schon falsch und nur von zeitlichem
Nutzen.19

David Einhorn 1809-1879) rechnete es Mendelssohn an, dass er das Judentum

zu einem Teil der universellen religiösen Erfahrung machte, aber er kritisierte
ihn, weil er die Vernunft im Judentum nur eingeführt habe, um es damit im

Zaum zu halten. Dies führte ihn dazu, sein eigenes a priori-Prinzip des "Mosaismus"

zu entwickeln: "Zentralisation der verschiedenen Existenzen ohne willkürliche

Beeinträchtigung der Einzel-Existenz."20 Einhorn kritisierte Mendelssohns
widersprüchliche Position, dass ein Gottesbegriff, der sich in der Vernunft
begründet, sich trotzdem durch eine geoffenbarte Gesetzgebung auf Israel bezog;
eine Gesetzgebung, die weder explizit noch praktisch rational sei. Für Einhorn
vermittelt die menschliche Vernunft die geoffenbarten Wahrheiten; diese formten

den göttlichen Geist, der in der Natur, in der Geschichte und im Menschen
präsent ist. Der Mensch sollte seine Erfahrung benützen, die geoffenbarten
Wahrheiten, die bereits in der Welt vorhanden sind, rational zu erklären - und die
Gesetzgebung sei das Produkt einer solchen Erklärung. Einhorn sagte, Offenbarung

sei die "Feuchtigkeit" der "Erde", die verdunstete, sobald die Vernunft in
die Nähe komme, und die wie Regen niederging, wenn sie erklärt würde. Die
Geschichte biete der Vernunft Zeit und Mittel, Erfahrung aufzubauen und Resultate

zu sammeln; sie sei unentbehrlich, damit sich der Mensch auf die göttliche
Offenbarung beziehen könne. Für Einhorn wurde die "Wurzel" der Offenbarung
vom "himmlischen Tau" der jahrtausendalten Geschichte der Vernunft genährt.
Einhorn kritisierte auch, dass Mendelssohn nicht-rationale Zeremonien beibehielt

und dass er eher Gott als der Vernunft oder der Geschichte zutraute, diese
verändern zu können. Einhorn seinerseits zog eine absolute Trennungslinie
zwischen essentiellen Wahrheiten, welche ewig seien, und zeremoniellen Formen,
die sich verändern. Die Zeremonie müsse rational verstanden werden, als
symbolischen Zutritt zu den essentiellen Wahrheiten; zeremonielle Feiern sollten nur

19 Vgl. Maimon, Salomon, Mendelssohn, aaO II, 168-186; Altmann, Alexander, Moses
Mendelssohn, A Bibliographical Study, Alabama: University of Alabama 1973, 380-
384.

20 Einhorn, David, Das Prinzip des Mosaismus und dessen Verhältnis zum Heidentum
und rabbinischen Judentum, Leipzig: Frische 1854,1, 13.

88



dann beibehalten werden, wenn sie mit den Standards der progressiven, rationalen

Geschichte übereinstimmten.21

Maimon und Einhorn wollten beide, dass Mendelssohn seinen Gedankengang

zu Ende führt. Währenddessen lieferte Mendelssohns führende Rolle bei
der Kombination von Vernunft und geoffenbarter Gesetzgebung eine persönliche

und intellektuelle Umgebung für Maimons Werk; er öffnete das Judentum
und die universelle Vernunft füreinander, was für Einhorn das Nötige für seine
radikale Anwendung der Vernunft lieferte. Einmal mehr schuf Mendelssohns
Symbiose zwischen Israel und der deutschen Kultur die Voraussetzung für die
Möglichkeit neuer Symbiosen - nur war jetzt die Konfrontation beziehungsweise
Aussöhnung eine Stufe von den Grenzen Israels und Deutschlands entfernt und
entfaltete sich im Kontext der persönlichen Feuerprobe der Emanzipation.

I c. "Leere" Gesetzgebung

Als Jugendlicher kannte Shaul Ascher (1762-1822) Mendelssohn. Er
betrachtete ihn als Apologeten, der sein Judentum an Anreizen von aussen
festmachte, dies jedoch nicht so stark wie seine Vorgänger. Maimonides neigte
dazu, die ganze aristotelische Philosophie im Judentum zu finden; Spinoza wollte

vom Judentum ausgehend jede Offenbarungsreligion stürzen, und "Mendelssohn

suchte die Zudringlichkeit eines Gegners seines Glaubens zu schwächen"22.
Mit der Zeit verlor er seine eigene religiöse Identität:

"Ich weiss nicht, welcher gute Genius einen Maimonides ermunterte, das
Judentum auf reinere Principien zurückzubringen. Ich weiss nicht, welcher
böse Genius einen Spinoza abfallen Hess, um das Judentum in ein Nichts zu
verwandeln. Ich weiss nicht, welcher gleichgültige Genius einen Mendelssohn

leitete, seinen Gegner überwinden zu wollen, und sich doch selbst
überwinden zu lassen."23

Im besonderen war die gesetzgeberische Identität der Offenbarung unsolide:
Wenn Mendelssohns Gesetze gegeben wurden, um die Nation auf dem Pfad des

patriarchalischen Wissens zu halten und um historische Wahrheiten im Gedächtnis

zu bewahren, warum Hess er die Vernunft und den Glauben die Wahrheiten
nicht einfach vom legalen Instrument befreien? Indem er nicht zwischen dem
Wesen des Ritus (Mischpatim) und dem der Statuten (Chuqim) in der geoffenbarten

Gesetzgebung unterschied, Hess er das Praktische und das Wesentliche
sich miteinander vermischen. Weil seine Lehren der ewigen religiösen Wahrheiten

durch das Gesetz bekannt würden, könnten sie vom Arbiträren und Geoffenbarten

bestimmt werden; das Notwendige könne vom Zufälligen festgesetzt werden.

Seine Gesetze seien auch Symbole der ewigen Wahrheiten - und keine Na-

21 Vgl. Einhorn, David, Das Prinzip des Mosaismus, aaO I. Siehe Greenberg, Gershon,
Mendelssohn in America, David Einhorn's Radical Reform Judaism, in: YLBI 27
(1982), 281-293.

22 Ascher, Shaul, Leviathan, Oder über Religion in Rücksicht des Judentums, Berlin:
Frankesch 1792, 160.

23 Ascher, Shaul, Leviathan, aaO 239f.

89



tion, behauptete Ascher, schärfte sich erfolgreich ewige Wahrheiten symbolisch
ein. Ferner, wenn seine Gesetze die konkrete Funktion hätten, das mosaische
Grundgesetz aufzubauen, würden sie nicht ihre Funktion verlieren, sobald das

Grundgesetz beendet war? Und wenn sie zu Glauben und Wissen von historischen

und religiösen Wahrheiten führen sollten, wären sie nicht entbehrlich,
sobald die Menschen die Wahrheiten gefunden haben?

Shaul Ascher betonte den Kern des Glaubens und das Hemmnis der
Gesetzgebung. Er beschrieb die Geschichte in drei Stadien: erstens die natürliche Religion

mit ihrer Idee eines übermenschlichen Wesens, das natürliche Perfektion
ausdrückt (Götzendienst); zweitens die geoffenbarte Religion, wo sich das
übermenschliche Wesen von jenseits der Geschichte einmischt (Judentum, Christentum,

Islam); und drittens die rationale Religion (zurückzuführen auf das Phänomen

Napoleon), wo das übermenschliche Wesen die metaphysische Quelle für
die menschliche Ethik darstellt. Das Judentum sollte im höchsten Stadium beteiligt

sein. Dies erfordere das Entfernen der "konstitutiven", gesetzlichen (hala-
chischen) Schicht. Diese hat mit der Zeit das Wesen der Glaubenskerne hinzugewählt

und das "Organon" des Glaubens, welcher für das Judentum von Abraham
durch die Propheten ursprünglich war, verkündet: der Glaube an den einen,
liebenden Gott, der sich mit dem Heilsversprechen den Patriarchen offenbart hat,
der die Propheten ausgewählt hat und am Sinai Gesetze gab, der das Gute
belohnte und das Böse bestrafte, der die Welt regierte und Israel geführt hat; der
Glaube an die messianische Erlösung und Auferstehung und an das Einhalten der
Beschneidung, des Schabbats, der Feste und der Busse. Das Resultat würde eine
Harmonie zwischen dem Glauben Israels und der rationalen Religion sein, d.h.
ihrer im Ursprung göttlichen Ethik und der universellen, natürlichen Ethik.24

Hermann Cohen (1842-1919) bewunderte, wie Mendelssohn das historische

Judentum zu einer Zeit verteidigte, als es bedroht war, sich mit dem
deutschen Christentum zu vermischen. Er ging nicht näher auf eine jüdisch-christliche

Union ein, ein Thema, das das Judentum in eine Konfrontation mit dem
christlichen Messiasglauben zwingen würde. Er vermied den Messianismus des

Judentums, dessen universelle Konsequenz die christlichen Denker der Aufklärung

geärgert hätte. In der Tat entfernte er die Geschichte aus dem Diskurs. ("So
lässt sich auch sein Selbstbekenntnis wohl verstehen, dass der Sinn für Geschichte

ihm abgehe."25) Zudem nahm er Anstoss an Lessings Die Erziehung des
Menschengeschlechts 1780), indem er den stetigen historische Fortschritt prinzipiell

24 Vgl. Ascher, Shaul, Leviathan, aaO 156-160; Ascher, Shaul, Napoleon, Oder über
den Fortschritt der Regierung, Berlin: Lange 1808, 156-160. Siehe Schweid, Elie-
zer, Arba'a Degamim schel Historiosofija hajehudit schel haMea hatescha' esre
[Vier Modelle der jüdischen Historiosophie des 19. Jhdts.], in: Divre haQongres
ha'olami haschischi leMada'e haJahadut [Beiträge des 3. Weltkongresses für die
Wissenschaft des Judentums] (13.-19. August 1975), Jerusalem: World Union of
Jewish Studies 1937, III, 479-487 und Pinkuss, Fritz, Shaul Ascher, Ein unbekannter
Theoretiker der Judentums und der Juden Emanzipation, Rabbinische Dissertation,
Berlin: Hochschule für die Wissenschaft des Judentums 1930.

25 Cohen, Hermann, Deutschtum und Judentum [1915], in: Jüdische Schriften, Berlin:
C. A. Schwetschke 1924, II, 267.

90



verneinte und indem er sich im besonderen der Idee widersetzte, dass das
Christentum einen Fortschritt gegenüber dem Judentum darstelle. Mendelssohn
konzentrierte sich zu Recht auf die rationalen Wahrheiten der Ethik. Cohen schätzte
auch sein Bestreben, das Judentum mit dem Geist des Deutschtums zu ergänzen
und die deutsche Kultur mit dem Judentum zu erhellen. Seine Bibelübersetzung
zum Beispiel machte Juden mit dem deutschen Gemüt, Gefühl und mit der Sprache,

die sie vom Ghetto befreite, bekannt, während die Übersetzung die deutsche

spirituelle Welt in das Judentum brachte.

Cohen hingegen opponierte, dass Mendelssohn die Gesetzgebung zur raison

d'être des Judentums machte, so dass die göttliche Offenbarung und die Lehre

des Glaubens für das Judentum als Unterscheidungsmerkmale unnötig wurden.

Er trennte die Gesetzgebung vom Inhalt religiösen Wissens und von der
religiösen Liebe, die darin wurzelt, obwohl diese die eigentliche Quelle für die
Wahrheit der Gesetzgebung waren. Ferner wollte Mendelssohn das kulturelle
und politische Leben des Judentums in Deutschland und als Folge davon überall
(eine Art Messianismus) verändern, während er das gesetzlich relevante Judentum

isolierte.26

Ascher und Cohen protestierten beide dagegen, wie Mendelssohn mit dem
religiösen Glauben gegenüber der Gesetzgebung umging. Ascher glaubte, dass
Mendelssohn in seinem Sprung in die Apologetik die Gesetzgebung implizit zu
einem verfügbaren Instrument machte, dem er - anstatt darüber zu verfügen -

erlaubte, die religiösen Wahrheiten zu gefährden. Cohen glaubte, dass die Trennung

zwischen dem religiösen Wissen und der Gesetzgebung das Gesetz seiner
eigentlichen Quelle beraubte. Sie waren sich beide einig, dass Mendelssohn die
religiöse Wahrheit gefährdete, entweder indem er der Gesetzgebung eine zu
grosse Rolle gab oder indem er der Gesetzgebung ihren Einfluss entzog. Ascher
versäumte zu erwähnen, dass Mendelssohns dreiteiliges System es ihm ermöglichte,

das Aufgeben des ganzen konstitutiven Korpus zu diskutieren. Es bleibt
eine offene Frage, ob ohne dieselbe Trennung die Zentralität der ontischen Ethik
für Cohens System möglich gewesen wäre.

I d. Unterwanderte Offenbarung
Salomon Ludwig Steinheim lobte, wie Formstecher, Mendelssohns

charismatische Rolle in seiner Zeit. Wie ein neuer Vulkan, der die Ebenen an seinem
Fusse veredle, so befreie er die jüdische Gemeinde von der tyrannischen Orthodoxie:

"Moses Mendelssohn war der Mann, den die Vorsehung zum Erlöser der
jüdischen Gemeinde vom Sklavenjoche einer unerträglichen Autorität
ausersehen hatte"27. "Es ist bekannt genug, aus welcher tiefen Versunkenheit in

26 Vgl. Cohen, Hermann, Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums,
Frankfurt a.M.: J. Kauffmann 1929, 415-417.

27 Steinheim, Salomon Ludwig, Moses Mendelssohn und seine Schule in ihrer Bezie¬

hung zur Aufgabe des neuen Jahrhunderts der alten Zeitrechnung, Hamburg:
Hoffmann und Campe 1840, 8f.

91



einen todten Buchstabendienst und in unnütze Spitzfindigkeiten, in geistige
Glaubensknechtschaft und darauf berechnete Hyperkrisie der Genius
Mendelssohns uns errettet hat."28

Dafür, so sagte er, sei Mendelssohn Lessing zu Dank verpflichtet:
"Dieser [Lessing] hatte mit dem penetranten Schlaglichte seiner gewaltigen
Kritik alles verbrauchte Rüstzeug und alle abgenützten Räderwerke einer
überjährigen Glaubensmaschinerie zum Entsetzen einer steifen Orthodoxie
beleuchtet, und dem Verständigen in aller ihrer Schwäche und Bettelhaftig-
keit blossgestellt."29

Mendelssohns Vermächtnis habe aber ein destruktives Element. Mendelssohn

betrachtete nicht die Ganzheit der Schrift als geoffenbart; er behauptete
sogar, "dass die Bücher des alten Testaments nicht geschrieben wurden, eine
Religion zu offenbaren" (Wolfenbiittler Fragmente). "Mendelssohn hielt den
rationellen Monotheismus mit dem der heiligen Urkunde für identisch; und wie
er in der zweiten Abteilung seines Jerusalem die zuversichtliche Behauptung
aufstellte, Gebote, die sich von selbst verstehen und aus der Beschaffenheit
menschlicher Gemütsart abgeleitet werden könnten, brauchen nicht geoffenbart
zu werden."31 Ferner sei Gottes Existenz more mathematico beweisbar. Das Wissen

um Gottes Existenz sei der Vernunft zuzuschreiben, was die Offenbarung in
dieser Hinsicht überflüssig mache (Morgenstunden), d.h. dass er sie "also für
eine Unwahrheit gehalten habe."32 Bei einem Angriff auf Samuel Hirsch schrieb
Steinheim, wie Mendelssohn die göttliche Offenbarung verneinte, weil die Got-
tes-Idee dem Menschen schon angeboren sei, "und nur durch einen gewissen
dialektischen Prozess entwickelt, zu sich selbst gekommen ist."33 Allgemein formuliert,

jedesmal wenn Gott will, dass der Mensch eine Wahrheit erkennt, liefert Er
die Weisheit, diese zu erreichen. Wenn es eine notwendige Wahrheit ist, so
liefert Gott das erforderliche Mass an Vernunft, wenn es ein natürliches Gesetz ist,
den Beobachtungssinn. Wenn eine historische Wahrheit für zukünftige Generationen

bewahrt werden sollte, wurde seine historische Gewissheit versichert und

28 Steinheim, Salomon Ludwig, Synagoge und Tempel, Ein modernes Schisma, in: All¬
gemeine Zeitung des Judentums 6 (24. September 1842) 39, 582.

29 Steinheim. Salomon Ludwig, Moses Mendelssohn. aaO 9.

30 Steinheim schrieb fälschlicherweise [Hermann Samuel Reimarus], Fragmente des
Wolfenbütteischen Ungenannten, Berlin: Arnold Wever 1788, Fragment Nummer 4
Mendelssohn zu. Siehe Altmann, Alexander, Moses Mendelssohn, aaO 565. Steinheim,

Salomon Ludwig, Moses Mendelssohn. aaO 135. Vgl. Mendelssohn, Moses,
Jerusalem, Oder über religiöse Macht und Judentum, in: Moses Mendelssohns
Sämmtliche Werke, Wien: Michael Schmidts selige Witwe, 1838, 258.

31 Steinheim, Salomon Ludwig, Moses Mendelssohn, aaO 10.

32 Ebd. Vgl. Mendelssohn, Moses, Morgenstunden, Oder Vorlesungen über das Dasein
Gottes, in: Moses Mendelssohns Sämmtliche Werke, aaO 105-217.

33 Steinheim, Salomon Ludwig, Religionsphilosophie: Die Religionsphilosophie der
Juden von Samuel Hirsch, Rabbiner, in: Literaturblatt des Orients, Berichte,
Studien und Kritiken fürjüdische Geschichte und Literatur 5 (4. Juni 1844) 23, 365.

92



jeglichen Zweifel über den Erzähler aus dem Weg geräumt (Jerusalem). Die
Tatsache, dass Mendelssohn die Macht der Offenbarung beseitigte, bedrohte das

ganze Judentum, so Steimheim: "Ohne diese 'Axt an die Wurzel' wäre höchst
wahrscheinlich noch lange nicht das dichte Gestrüppe um sie her, nicht das para-
sidische Schlingkraut um den edlen Stamm zu vertilgen gewesen."34

Mendelssohn hielt die Lebensfähigkeit der gesetzlichen Tradition aufrecht -
ob aus Angst vor seiner persönlichen inneren moralischen Degeneration oder aus
Ehrfurcht vor dem Heiligtum der göttlichen Geschichte. Obwohl Gott sein Wesen

oder seinen Wille in der Schrift nicht offenbarte, offenbart er sich darin in
Form von spezifischen Gesetzen und Riten. Dies vermindert die Stellung dessen,
was alleine bedeutsam war. Ferner liess Mendelssohn eine unendliche Kluft
zwischen dem bewiesenen Gott von "Die Morgenstunden " und dem Gott, der die
Gesetze offenbarte. Steinheim fragte sich, ob sich Mendelssohn, "der Stifter der
rationalistischen Sekte", bewusst war über den Widerspruch zwischen dem
philosophierenden und dem geoffenbarten Lehren. Versuchte er sie zu versöhnen
oder in eine "genetische Verbindung" zu bringen? Liess er die Frage einfach
offen für seine Schüler? Steinheim war geneigt zu glauben, dass er die Kluft
erkannt hatte, sich aber zu ihr nicht verhalten konnte. Nachdem er einmal dem
rationalen Dogma Vorrang gewährt hatte, wollte Mendelssohn nicht darüber
nachdenken, was ihn daran hinderte, "dem ausgestossenen Gotte seine Gesetze
nachzusenden"35. Steinheim seinerseits jedoch fühlte sich sicher: Die alten "Alpen"
Israels, die sich in den Himmel erhoben, die von Moses gelehrte Offenbarung,
bleiben hinter dem Mendelssohnschen Vulkan stehen.36

Steinheim fügte hinzu, dass die Destruktivität der rationalistischen Schule
Mendelssohns von Leuten wie dem Schellingianer Formstecher und dem Hegelianer

Hirsch fortgeführt wurde: "Denn im Grunde destruiren alle, die da gewesen

sind, und sein werden, als Prätendenten eines Wissens vor aller eigentlichen
Offenbarung, diese selbst in ihrem tiefinnern Grunde teils leugnen teils auf
den Kopf stellen."37 Beide waren beschränkt auf dialektisches Denken, auf a
priori Vernunft, auf Wissen, das gemäss absoluter, logischer Notwendigkeit
funktioniert; für sie hing Gottes Selbstverwirklichung vom menschlichen Denken

ab. Aber wie steht es mit der Wirklichkeit der Dinge an sich? Oder, wie
Friedrich Adolf Trendelenburg (1802-1872) fragte, wie steht es mit der
Erfahrung?38

34 Steinheim, Salomon Ludwig, Moses Mendelssohn, aaO 91.

35 Steinheim, Salomon Ludwig, Weder zur Rechten noch zur Linken, in: Israelitische
Volkslehrerl (1857), 155f.

36 Vgl. Meyer, Michael A., Reform Jewish Thinkers and Their German Intellectual
Context, in: Reinhartz/Shatzberg (Hg), The Jewish Response to German Culture,
Hanover/New Hampshire: University Press of New England 1985, 64-84 und

Meyer, Salomon Ludwig Steinheim and the Reform Movement, in: Schoeps, Julius
H. et al (Hg), Philo des 19. Jahrhunderts, aaO 143-158.

37 Steinheim, Salomon Ludwig, Religionsphilosophie: Die Religionsphilosophie der
Juden, aaO 365.

38 "Die dialektische Bewegung ist nichts anderes als die sich selbst begreifende Ver-

93



Steinheim entwarf eine Dichotomie des heidnischen Verstands einerseits,
der sich aus der menschlichen Vernunft entwickelt hatte und die Welt in Form
von kausalen Notwendigkeiten verstand, und des jüdischen Verstandes andererseits,

dem Gott als ein transzendentes Wesen und als der Schöpfer der kausalen
Folgerung geoffenbart worden war. Er setzte den Ursprung in der Offenbarung
und trennte das Judentum von der Vernunft und seinen anthropozentrischen
Verzweigungen. Die einzige positive Funktion der Vernunft sei, sich selbst zu
durchdringen. Sie sollte die Grenzen in bezug auf das Verstehen der empirischen
Wirklichkeit, der Zukunft und Gott abstecken. Das Judentum liess sich in der Tat
mit Begriffen, die der Vernunft entgegengesetzt waren, identifizieren: Die
Offenbarung am Sinai war dramatisch, sie schloss das potentielle Wissen des
Menschen aus und vice versa. Besonders die am Sinai offenbarten Schibbolet: (1)
Gott ist eine einfache Einheit - weder die Einheit der Vielfalt noch die von der
Vernunft formulierte Vielfalt der Einheit. (2) Der Mensch ist frei, auf das göttliche

Gebot einzugehen - nicht zwischen der rationalen Entscheidung zum Gehorsam

oder der Verpflichtung zum Selbst. (3) Die Welt ist geschaffen - weder
selbst erzeugt noch unendlich alt, wie die Vernunft folgerte. Das Sinai-Geschehen

ist in die Geschichte hineingebrochen und blieb unberührt von ihr, während
die Geschichte sich daran anpasste.39

Steinheims Kritik an Mendelssohns Rationalismus und an seinem gespaltenen

Standpunkt zur Philosophie gegenüber dem geoffenbarten Gesetz war
kategorisch. Unterdessen lebte er selbst ein Leben im Stile Mendelssohns irgendwo
zwischen der jüdischen Gemeinde mit ihren Bräuchen und der nicht-jüdischen
europäischen Kultur: sein eigenes Verhältnis zur Offenbarung war abgeleitet
von Kants kritisch-rationaler Philosophie. Anstatt einen Weg direkt zwischen
der deutschen Philosophie und dem traditionellen Judentum zu finden, kehrte
Steinheim zu einem angeblich authentischeren Judentum zurück: einem Judentum

der Offenbarung (im emanzipatorischen Kontext eher der Lehren als der
Gesetze), indem er Mendelssohn als Folie brauchte. Er konnte eine Religion der
Offenbarung vorschlagen, weil Mendelssohn da war, gegen den man sich richten
konnte und der die Aufmerksamkeit von der Frage des traditionellen, strikt
gesetzlichen Judentums ablenkte.

nunft. Der ganze Kreislauf, den sie beschreibt, bezeichnet daher Erkenntnisse a priori.
Es wird dabei vergessen, ob denn und wie weit diese Begriffe auf vorangegangener
Erfahrung ruhen." Trendelenburg, Logische Untersuchungen, Leipzig: S. Herzel
1870,1, 90. Es ist bemerkenswert, dass Samuel Hirsch und Hermann Cohen beide
Studenten von Trendelenburg waren. Hirsch hatte Steinheim kritisiert, weil er
Schleiermacher gefolgt war, der sich auf Gott mit "Abhängigkeitsbewusstsein" und
"Abhängigkeitsgefühl" bezog und der die Religion mit "Unverstand" identifizierte.
Hirsch, Samuel, Die Religionsphilosophie der Juden, aaO 6, 8, 554f.

39 Vgl. Steinheim, Salomon Ludwig, Die Offenbarung nach dem Lehrbegriffe der Syn¬

agoge, 4 Bände, Frankfurt a.M.: Schmerber 1835/Leipzig: Schnauss 1856/Leipzig:
Leiner 1863/Altona: Gebrüder Bonn 1865. Steinheim, Salomon Ludwig, Was knüpft
den Juden an sein Volk und seinen Glauben? in: Allgemeine Zeitung des Judentums
3 (1839) 8/10/13/17, 30-58 passim.

94



I e. Beobachtungen
Formstecher lobte Mendelssohn dafür, dass er durch wissenschaftliches

Studium und durch Rationalität Licht ins Judentum brachte. Er lobte auch, dass

Mendelssohn einen Beitrag zum Leben des Geistes verglichen mit der Natur
leistete, indem er innerhalb genauer Grenzen, ohne unbegrenzt das menschliche
Ego zu verteidigen, Gottes Existenz erforschte. Lazarus pries ihn für die Schaffung

des paradigmatischen deutschen Juden, für das Fördern des deutschen
Volksgeistes und für die Trennung zwischen religiösen Institutionen und Ethik.

Obwohl seine Nachfolger Mendelssohns historische Rolle anerkannten,
kritisierten sie das Wesen seines Werkes. Einige folgerten, sein Beitrag sei
zeitgebunden. Hirsch schrieb, dass Mendelssohns Konzentration auf die christliche,
humanistische Erziehung, was zu seiner Zeit angemessen war, dem entgegengesetzt

war, was in den Vierzigerjahren des 19. Jahrhunderts notwendig war.
Rosenzweig schätzte, dass Mendelssohn die implizite Beziehung des Deutschen-
Juden geschaffen hatte; er war aber gegen Mendelssohns gespaltene Persönlichkeit,

gespalten zwischen der deutschen Kultur und dem jüdischen Gesetz, was
eine deutsch-jüdische Mischung schuf, die für seine Nachfolger gefährlich und
eine messianische Unterlassung der Gegenwart war. Andere glaubten, er hätte
die Vernunft nur eingeführt, um sie zu verstümmeln. Maimon schätzte Mendelssohns

heroisches Verhalten Jacobi und Lavater gegenüber. Seines Erachtens irrte

er sich, dass er Realität nur ausgedachten Attributen Gottes zuschrieb, dass er
die Ethik in Bereichen ausserhalb der Grenzen der bekannten Wahrheit fand und
dass er geoffenbarte, nicht-rationale Gesetzgebung akzeptierte. Einhorn
kritisierte Mendelssohn wegen seines Begriffs eines Gottes der Vernunft, dessen

Offenbarung nicht existiert, und wegen seines Beibehaltens von nicht-rationalen
Bräuchen. Andere griffen die Rolle an, die er der Gesetzgebung zuwies. Ascher
wertete Mendelssohns ganzen Ansatz ab: er sei defensiv und mangle innerer
Redlichkeit. Wenn Mendelssohn Gesetze als Instrumente für das Fortsetzen und
Erinnern von Wahrheiten betrachtete, warum versuchte er nicht, Wahrheiten zu
setzen - auch jenseits des Gesetzes? Er zog ewige Wahrheiten ins Willkürliche.
Welchen Zweck hatten die Gesetze, nachdem sie einmal dazu gedient hatten, das
mosaische Grundgesetz zu bauen und zu historischen und religiösen Wahrheiten
zu führen, wenn das Grundgesetz nicht mehr bestand und wenn die Wahrheiten
erreicht worden sind? Cohen bewunderte Mendelssohns Verteidigung des
historischen Judentums angesichts der Assimilation. Indem er den Messianismus und
die progressive Geschichte vermied und sich auf die rationalen Wahrheiten der
Ethik konzentrierte, beugte er einer Entweder-oder-Konfrontation mit deutschen
christlichen Denkern vor. Er schätzte auch seine sich gegenseitig bereichernde
Verbindung der deutschen Kultur mit dem Judentum. Aber Cohen war dagegen,
die Gesetzgebung als die raison d'être des Judentums darzustellen unter
Ausschluss der Glaubenslehren, was die Gesetzgebung von seiner eigentlichen
Quelle des religiösen Wissens trennte. Steinheim stimmte der charismatischen
Rolle Mendelssohns zu, als er das Judentum vom Druck der Orthodoxie befreite.
Aber er griff ihn an, weil er auf die ganze Offenbarung am Sinai und auf die
Offenbarung des Wesen Gottes im besonderen verzichtete - zudem, weil er einen
tiefen Widerspruch zwischen seinem bewiesenen Gott und der geoffenbarten
Gesetzgebung gelassen hatte.

95



Im Gegensatz zu Formstecher, der Mendelssohn als Aspekt in der Verteidigung

des kosmischen Geistes betrachtete, und Lazarus, der ihn für die Befreiung
der Ethik pries, kritisierte man Mendelssohn von allen Seiten: er sei vorübergehend

für die Geschichte relevant, im Grunde passe er nicht in ihren Lauf; sein
Vernunftbegriff sei verstümmelt; seine Gesetzgebung blockiere entweder die
religiöse Wahrheit oder sie bleibe losgelöst von ihr; er entferne die wesentliche
Offenbarung und seine geoffenbarte Gesetzgebung stehe in kategorischem
Widerspruch zu seinem Gebrauch von Vernunft. Währenddessen profitierten seine
Kritiker alle von Mendelssohns Werk des deutsch-jüdischen rapprochement,
davon, dass er die Vernunft in den Vordergrund brachte, und von seiner
Beschreibung des Bereiches der Gesetzgebung - wie sie'implizit (Ascher) oder
explizit zugaben. Aber: wie hätte Hirsch sich über den jüdischen Minderheitenstatus

in der deutschen, christlichen Umgebung sorgen können, hätte Mendelssohn
nicht den Dialog eröffnet? Hätte Maimon die Fehler des Rationalismus' bei
Mendelssohn diskutieren können, wenn Mendelssohn den rationalen Diskurs
nicht geschaffen hätte? War nicht Mendelssohns Trennung zwischen Gesetzgebung

und Vernunft die Bedingung für die Möglichkeit der radikalen Vernunft bei
Einhorn? Welche andere Wahrheit hätte Ascher befreit als diejenige, die
Mendelssohn beschrieben hatte? Und hätte Mendelssohn nicht das traditionelle
Judentum niedergerissen, wie hätte Steinheim seine radikale Offenbarung propagieren

können? Es gab auch auffallende Widersprüche in den Kritiken: Wie
konnte Rosenzweig erwarten, dass Mendelssohn das Deutschjudentum förderte
ohne eine messianische, nicht-empirische Empfindung? Wenn Mendelssohn
nicht das religiöse Wissen von der Gesetzgebung unterschieden hätte, wie hätte
Cohen über ihre richtige Beziehung disputieren können?

Die Antwort auf Mendelssohn weist auf den wesentlichen symbiotischen
Charakter der deutsch-jüdischen Philosophie. Die verschiedenen Denker entwik-
kelten ihre Positionen, indem sie gleichzeitig verwarfen und akzeptierten. So wie
Mendelssohn seine Philosophie schuf, indem er versuchte, die universalen
Rationalisten auf der linken Seite und die partikularen Rationalisten auf der rechten
Seite zufrieden zu stellen, so schufen seine Nachfolger ihre Systeme, indem sie
Mendelssohn einerseits positiv gebrauchten, ihn andererseits verwarfen. Polemik

und Apologetik kamen symbiotisch zusammen. Welche neuartigen Systeme
auch immer Mendelssohns Nachfolger entwarfen, in dem Masse, wie sie sich aus
ihm heraus entwickelten - und er war in jedem Fall unentbehrlich -, widerspiegelten

sie seine ursprüngliche Symbiose. Nur war sie jetzt eine Stufe entfernt von
der grundlegenden Konfrontation und dem Bezug der traditionellen jüdischen
Gemeinde zur deutschen Kultur.

II. Das Christentum

II a. Mendelssohn

Cohen bemerkte, wie Mendelssohn die kontroversen Fragen des Messianis-
mus und eines historischen Fortschritts vermied. Gegenüber Lessings Ansatz
eines stetigen religiösen Fortschritts in der Geschichte, sagte er: "Aber dass auch
das Ganze, die Menschheit hienieden, in der Folge der Zeiten immer vorwärts

96



rücken, und sich vervollkommnen soll, dieses scheint mir der Zweck der Vorsehung

nicht gewesen zu sein" (Jerusalem40). Mendelssohn dachte auch, dass jegliche

Kritik des Christentums bereits formuliert und beantwortet worden sei; es

gebe keine neuen historischen Daten oder Dokumente zu diskutieren. Er habe
nichts Neues ans Licht zu bringen, "das nicht schon unzählige Male von Juden
und Naturalisten gesagt und wiederholt, und von der Gegenpartei beantwortet
und wiederholt worden sei"41. Ferner wollte er keine Religion kritisieren, "von
der so viele meiner Nebenmenschen Zufriedenheit in diesem Leben und
unbegrenztes Glück nach demselben erwarten"42. Mendelssohns verborgene Ausnahmen

hatten mit historischer Priorität, Offenbarungsinhalt und Theismus zu tun.
Das Judentum war die Grundlage für das Christentum. Es stand ohne das
Christentum - während das Christentum ohne Judentum zusammenbrechen würde.

"Wenn es wahr ist, dass die Ecksteine meines Hauses austreten, und das
Gebäude einzustürzen drohet, ist es wohlgetan, wenn ich meine Habseligkeit

aus dem untersten Stockwerke in das oberste rette? Bin ich da sicherer?
Nun ist das Christentum, wie Sie wissen, auf dem Judentume gebauet, und
muss notwendig, wenn dieses fällt, mit ihm über einen Hauffen stürzen."43

Er bemerkte, dass - während die Offenbarung des Judentums auf die Gesetzgebung

beschränkt war - die Offenbarung des Christentums religiöse Wahrheiten,
Lehren und rationale Prinzipien enthielt:

"Ich glaube, das Judentum wisse von keiner geoffenbarten Religion, in dem
Verstände, in welchem dieses von den Christen genommen wird. Die Israeliten

haben göttliche Gesetzgebung. Gesetze, Gebote, Befehle, Lebensregeln,

Unterricht vom Willen Gottes, wie sie sich zu verhalten haben, um zur
zeitlichen und ewigen Glückseligkeit zu gelangen; dergleichen Sätze und
Vorschriften sind ihnen durch Mosen auf eine wunderbare und übernatürliche

Weise geoffenbaret worden; aber keine Lehrmeinungen, keine
Heilswahrheiten, keine allgemeine Vernunftsätze."44

Er unterschied das Judentum auch hinsichtlich des authentischen Theismus. Als
er im September 1783 an Naftali Herz Homberg darüber schrieb, wie rituelle
Gesetze, die in bezug auf "Schriftart oder Zeichensprache" nicht mehr im
Gebrauch waren, trotzdem noch als zusammenhaltende Gemeindebande notwendig
waren, fügte er hinzu:

"Diese Vereinigung selbst wird in dem Plane der Vorsehung nach meiner
Meinung so lange erhalten werden müssen, so lange noch Polytheismus,
Anthropomorphismus und religiöse Usurpation den Erdball beherrschen.
So lange diese Plagegeister der Vernunft vereinigt sind, müssen auch die

40 Mendelssohn, Moses, Jerusalem, Berlin: Mauer 1783, II, 45.

41 AaO 29.

42 AaO 30.

43 AaO 25.

44 AaO 31.

97



echten Theisten eine Art von Verbindung unter sich stattfinden lassen, wenn
jene nicht alles unter den Fuss bringen sollen."45

Nachdem er die kontroversen Bereiche vermieden hatte, beschränkte sich
Mendelssohn auf neutrale Vergleiche und vage Andeutungen. Auf seiner Suche
nach dem deutschen Judentum hatte er keine verächtlichen Bemerkungen zu
machen. Seine Nachfolger aber waren nicht ausweichend. Im Gegenteil, sie

spürten auf aggressive Weise Gemeinsamkeiten und Unterschiede auf.

II b. Wurzeln der Ethik: Shaul Ascher und Moritz Lazarus

Mendelssohns Thema der jüdischen Wurzeln des Christentums wurde von
Shaul Ascher und Moritz Lazarus weiterverfolgt. In Leviathan (1792) klassifizierte

Ascher das Judentum und das Christentum als Offenbarungsreligionen,
die ein Verhältnis zwischen dem Menschen und einem höheren, vollkommenen
Wesen beinhalten und sich bei Naturereignissen auf dieses Wesen konzentrieren.
Im Judentum offenbarte sich das göttliche Wesen zuerst den Patriarchen und
schliesslich ganz Israel. Die Wahrheit der Realität Gottes, Monotheismus und
Ethik hatten sich in Israel längst etabliert bis Christus erschien und sich darin
unterscheidete, dass er diesen Inhalt allen Völkern lehrte. Der Geist des Christentums

war aus dem Judentum abgeleitet, schrieb Ascher in Eisenmenger der
Zweite (1794):

"In welcher politischen Verfassung waren die Juden zur Zeit der Geburt
Jesus' von Nazareth? Welche Kultur hatte die Nation in sich selbst und vom
Auslande erlangt? Und welchen Einfluss hatte dies alles auf ihre Religion
und ihre Sitten? - Wer sich diese Fragen mit kritischem Geiste beantwortet,
der wird nicht plötzlich das Christentum entstehen sehen. Im Gegenteil, er
wird müssen den ganzen Geist der Christentums in dem damaligen Judentum

auffinden."46

Er schrieb in Leviathan, dass das Judentum dem Christentum überlegen sei, weil
es die Basis für die moralischen Wahrheiten des Christentums darstellt. "Christi
Grundsätze, wird man sagen, sind für alle Menschen. Ist aber nicht ein Hauptpunkt,

der die Quelle aller dieser angibt, vorzüglicher? Und gibt nicht diesen
Hauptpunkt das Judentum im eigentlichen Verstände an?"47 In dieser Hinsicht
irre sich Kant mit seiner Behauptung, das Judentum sei eigentlich ein politisches
Konstrukt, die moralischen Interessen seien hingegen Anhängsel: "Das Judentum

ist keine Religion, sondern besteht in der Vereinigung eines besondern
Stammes zu einem gemeinen Wesen unter politischen Gesetzen."48 Oder:

45 Mendelssohn, Moses, Brief vom 22. September 1783 an Naftali Herz Homberg, in:
Moses Mendelssohns Gesammelte Schriften, aaO 1844, V, 668-670.

46 Ascher, Shaul, Eisenmenger der Zweite, Nebst einem vorangesetzten Sendschreiben
an den Herrn Professor Fichte in Jena [1794], in: Ascher, Shaul, 4 Flugschriften,
Berlin: Aufbau 1991, 63f.

47 Ascher, Shaul, Leviathan, Oder über Religion in Rücksicht des Judentums, Berlin:
Frankeschen Buchhandlung 1792, 108.

48 Ascher, Shaul, Eisenmenger, aaO 57f.

98



"Der jüdische Glaube ist, seiner ursprünglichen Einrichtung nach, ein Inbegriff

bloss statuarischer Gesetze, auf welchem eine Staatsverfassung
gegründet war; denn welche moralische Zusätze entweder damals schon, oder
auch in der Folge ihm angehängt worden sind, die sind schlechterdings
nicht zum Judentum, als einem solchen, gehörig."49

Kant habe nicht nur historisch Unrecht; sein eigenes Christentum hänge von der
eigentlichen Quelle ab, die er verneinte.50

Im Jahre 1793 attackierte Johann Gottlieb Fichte (1762-1814) die Juden als
Verkommene und dem Rest der Menschheit verhasst. Er machte ihre zivilen
Rechte davon abhängig, dass sie ihre Köpfe durch solche ersetzten, die frei von
jüdischen Ideen sein sollten. Ascher schrieb darauf, dass "Das Judentum keineswegs

auf den Hass des ganzen Menschengeschlechts gegründet ist, sondern
vielmehr den Keim zu einer allgemeinen Kirche enthalten dürfte"51. Er griff später
den mittelalterlichen Nationalismus von Fichtes christlich-jüdischer Gesellschaft

(1811) und seine Position einer Verschmelzung von Deutschtum und
Christentum in eine anti-jüdische Macht (Die Germanomanie) an52. Die moralischen

Prinzipien, die in der Aufklärung verkündet worden waren, mussten sich
durchsetzen, und die religiösen Denker brauchten die Aufmerksamkeit der
Öffentlichkeit nur auf eine reine Religion der Ethik richten (Eisenmenger der Zweite)53.

Jene moralischen Prinzipien stammten letztlich aus jüdischer Quelle. Nachdem

Die Germanomanie verbrannt worden war, tadelte Ascher in Die
Wartburgsfeier die mystischen und mythischen deutschen "Vorrang-Ideologen", die
Nicht-Juden das Deutschtum absprachen und die aufklärerischen Prinzipien der
Gleichheit aller Menschen, vor Gott recht zu handeln, untergruben:

"So verbrannten sie z.B. die Schrift Die Germanomanie, etwa weil ich darin
behauptet habe, dass jeder Mensch so organisiert wie der Deutsche ist; dass
das Christentum keine deutsche Religion sei, dass Deutschland nicht
vorzugsweise den Urdeutschen zum Wohnsitz angewiesen ist, und der Schöpfer

einem jeden, der da tut was Recht vor Gott und Menschen ein Fortkommen

darin nicht versagt hat?"54

49 Kant, Immanuel, Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft. Leipzig:
Philipp Reclam 1879, 3,2.134.

50 Vgl. Ascher, Shaul, Eisenmenger, aaO 57-67.

51 AaO 61.

52 Vgl. Ascher, Shaul, in: Zschokke, Heinrich [1771-1843] (Hg), Miszellenfür die neu¬

este Weltkunde (1. Mai 1811), zitiert nach Grab, Walter, Shaul Ascher, Ein
jüdischdeutscher Spätaufklärer zwischen Revolution und Restauration, in: Zeitschriftfür die
Geschichte der Juden (1977), 131-179. Vgl. Ascher, Shaul, Die Germanomanie:
Skizze zu einem Zeitgemälde, Berlin: Achenwall 1815, 14. Fichte, Johann Gottlieb,
Beitrag zur Berichtigung der Urteile des Publikums über die französische Revolution,

Erster Teil, Zur Beurteilung ihrer Rechtmässigkeit (1793) [Schaltky, Richard
(Hg)], Hamburg: Meiner 1973, 114f.

53 Vgl. Ascher, Shaul, Eisenmenger, aaO 68.

54 Ascher, Shaul, Die Wartburgs-Feier, Mit Hinsicht auf Deutschlands religiöse und

politische Stimmung, Leipzig: Achenwall 1818, 34.

99



Aschers ideale Gesellschaft der Welt - das Resultat eines revolutionären Geistes
über die Trägheit - würde durch die Ethik angetrieben. Sie würde eine
Offenbarungsreligion verkünden: "Es ist die Absicht der Natur, dass mit dem Fortschritt
der Geistesbildung die Offenbarungsidee in eine Weltreligion versenkt werden
wird, welche durch die ganze Menschheit allmählich konstituiert werden soll"55.
Das Christentum, das Mord geschürt hatte, habe kein Anrecht, Weltreligion zu
sein {Die Falke). Dies überliess die Zukunft der Menschheit für Ascher einer
Religion der Ethik, deren exklusive historische Quelle das Judentum war.56

Also, während Mendelssohn die neutrale Beobachtung machte, dass das

Christentum ohne das Judentum zusammenbrechen würde, so benützte Ascher
die Tatsache, dass das Christentum auf der Ethik des Judentums begründet war,
um die Überlegenheit des Judentums zu zeigen. Die Quelle sei besser als das
Instrument der Überbringung (Jesus). Ferner entgegnete Ascher beiden, Kant
und Fichte, mit der Tatsache der ursprünglichen Ethik des Judentum und zweifelte

den deutschen Chauvinismus an im Namen der Aufklärungsethik, die sich
auf das Judentum zurückführen liess. In der Tat deutet im Verlauf der Geschichte
diese moralische Identität auf den Triumph des Judentums über das Christentum.
Für Ascher war das Christentum mit seiner germanischen Verirrung eine Stufe in
der Geschichte, eingebettet vom Anfang bis zum Ende in die moralische Religion

des Judentums.

Bezugnehmend auf Ernest Renans (1823-1892) Diskussion der jüdischen
Wurzeln des Christentums in Das Leben Jesu, warnte Lazarus diejenigen, die das

Ideal der menschlichen Ethik im Neuen Testament fanden, um es der Quelle
zuzuschreiben. ("Anti-Semitentum ist Anti-Christentum. Denn Christus der Stifter
Selbst und alle seine Apostel sind Semiten"57.) Die jüdische Mutter liebe das

christliche Kind, betonte er:

"Wir, die wir fort und fort Beweise häufen, dass unsere Sittenlehre dieselbe
ist, wie die des Christentums, wir sollten die Grundlehren des Christentums
verachten? Verachtet wohl eine Mutter ihr eigenes Kind? Und ist nicht die
Sittenlehre des Christentums, wie verschieden das Dogma sey, Geist von
unserem Geiste?"58

55 Ascher, Shaul, Ansicht von dem künftigen Schicksal des Christentums, Leipzig 1819,
38, zitiert nach Grab, Walter, aaO.

56 Vgl. Ascher, Shaul, in: Die Falke, Eine Viertelsjahresschrift, Der Politik und Litera¬
tur gewidmet, 2 (1818), 58f, 152, zitiert nach Pinkuss, Fritz, Shaul Ascher, aaO 36
und Ascher, Shaul, Ideen zur natürlichen Geschichte der politischen Revolutionen,
1802, zitiert nach Grab, Walter, aaO.

57 Lazarus, Moritz, Was heisst national? aaO 21. "Über das Almosen, Frömmigkeit,
gute Werke, Sanftmut, Friedfertigkeit, vollständige Uneigennützigkeit des Herzens
hatte (Christus) zu der Lehre der Synagoge wenig hinzuzufügen ..." Renan, Ernest,
Das Leben Jesu, übersetzt von Ludwig Eichler, Berlin: Reinhold Schlingmann 1864,
122f.

58 AaO 34.

100



Wie Oskar Ferdinand Peschel (1826-1875) schrieb, was immer auch die
Unterschiede zwischen dem Judentum und dem Christentum seien (Kirche, Dogma,
Intoleranz), sie seien ausserhalb der wesentlichen moralischen Lehren.59

Dies hingegen machte das Judentum nicht überlegen. Insofern das Judentum

und das Christentum das gleiche moralische Gesetz teilen, seien sie
identisch. Sie teilen dieselben belebenden Ideale, die in Eintracht in der Zukunft
realisiert werden sollten: Verehrung des einen Gottes, in Geist und Wahrheit und
bedingungslose Anerkennung des moralischen Gesetzes als das höchste Ziel:

"Dies steht höher, und dies ist dem Judentum und dem Christentum
gemeinschaftlich. Dann erst kommt die Vollendung, wenn der Unterschied von
Jude und Christ nicht mehr als Unterschied empfunden wird, oder als nicht
grösserer Unterschied, wie er innerhalb der verschiedenen Parteien des
Judentums oder innerhalb der verschiedenen Parteien des Christentums
stattfindet, wenn der letzte Grundgedanke als gemeinsamer Gedanke festgehalten

wird."60

Das heisst, während für Ascher die moralische Eigenart des Judentums bedeutete,

dass Israel die Geschichte vom Anfang bis zum Ende umrahmte, neutralisierte
Lazarus' transtemporale Ethik jeglichen Vorrang für Israel.

Während Ascher Fichte angriff, beschäftigte sich Lazarus mit Heinrich von
Treitschke (1834-1896). Lazarus konnte die Angriffe des späten Martin Luther,
dem Symbol des christlichen Deutschlands, verstehen. Sie waren motiviert
durch die Frustration über die Tatsache, dass das jüdische Dogma weiterhin die
jüdischen Massen davon abhielt, Christen zu werden, obwohl das Christentum
sich in die Aufklärung bewegt habe und das Alte Testament den Beweis für das
Neue liefere. Was Treitschke angeht, so erklärte er, dass es kein solches Ding wie
die "deutsche" Religion (d.h. das deutsche Christentum) gebe. Das Judentum,
der Katholizismus und der Protestantismus seien ebenso französisch, englisch
und italienisch wie deutsch. Es gebe französische, englische und italienische
Juden, und das Judentum sei französisch, englisch und italienisch: "Das Judentum
ist ganz in demselben Sinne deutsch, wie das Christentum deutsch ist. Jede
Nationalität umfasst heute mehrere Religionen, wie jede Religion mehrere
Nationalitäten."61 Wie könnte die deutsche Identität auf einer Genealogie basieren? Es

wäre zum Beispiel lächerlich, einen "Verrat an der deutschen Nation", zu
behaupten, Kant sei nicht Deutscher, weil er von schottischer Abstammung war.62

Deutsche Identität sei eine Frage allein der Sprache, und Deutsch war die Mutter-

59 "Werden dem Christentume seine Ketzerverfolgungen, seine Inquisitionen, seine

Religionskriege, überhaupt seine Unduldsamkeit zur Last gelegt, so treffen die
Vorwürfe doch nur diejenigen, welche die Lehren der Milde in ihr Gegenteil verwandelten.

Um den sittlichen Inhalt des Christentums hat sich aber nie Streit erhoben,
sondern nur um die Glaubenssätze, wie sie durch Conzilienbeschlüsse festgesetzt
wurden." Peschel, Oskar Ferdinand, Völkerkunde, Leipzig: Duncker und Humblot 1897,
315. Lazarus, Moritz, Was heisst national? aaO 21.34.

60 Lazarus, Moritz, Unser Standpunkt, in: Treu und Frei, aaO 151.

61 Lazarus, Moritz, Was lieisst national? aaO 25.

62 AaO 20.

101



spräche seiner Juden - so wie das deutsche Land ihr "Vaterland" war: "Wie wir
deutsch reden und denken, wie unsere Seele durch deutsche Dichtung und
Wissenschaft erfüllt und gebildet ist, also wirken wir mit Geist und Herz, nach dem
Masse unserer Kraft an deutschen Werken; die Grösse, Hoheit und Macht der
deutschen Nation ist die Sehnsucht unseres Gemüthes."63

Während Lazarus die religiöse Identität von der nationalen Zugehörigkeit
trennte, um den Platz des Judentums in Deutschland zu betonen, benützte er auch
die moralische Dimension des Judentums, um diesen Platz zu bestätigen. Weil
das Judentum und das Christentum zusammen moralische Prinzipien schufen,
seien sie zusammen Quellen des deutschen Geistes. In dem Masse wie Juden sich
vom deutschen Geist nährten, seien sie tatsächlich dem Christentum Deutschlands

zu Dank verpflichtet: Das Christentum hatte sich einst aus dem Judentum
genährt und jetzt nähre sich das Judentum aus dem Christentum. Der Talmud
erklärte, wie der Jude nicht den Ägypter verabscheuen sollte, "denn Du bist in
seinem Lande Gast gewesen" (Dn 23,8); denn man soll nicht einen Stein in den
Brunnen werfen, aus welchem man trinkt (Bava Qamma 92b): "Und wir, die wir
täglich aus dem Brunnen des deutschen Geistes schöpfen, von dessen Quellen
das Christentum eine der tiefsten ist, wir sollten einen Stein hineinwerfen
wollen?'"'4 Für Lazarus war das Christentum der "Zwillingsbruder" des Judentums,
sie teilten moralische Prinzipien - ungeachtet der Authentizität Israels und Jesu
Vertrauen darauf.65

Lazarus begann mit der ontologischen Ethik und vereinigte das Judentum
und das Christentum darin. In ihrer moralischen Vereinigung fand er eine Basis
für das Judentum in einem christlich genährten Deutschland. Er sprach lieber
nicht von der "Überlegenheit durch Vorrang" des Judentums, und dies erlaubte
ihm letztlich, eine Rolle für das Judentum im "Vaterland" zu beanspruchen.

IIc. Der Abstieg des Christentums ins Heidentum:
Salomon Ludwig Steinheim und David Einhorn

Steinheim schrieb, dass - obwohl das Christentum ursprünglich
offenbarungsgläubig war - es mit der Zeit die Grenze zum Heidentum überschritt. Es
könne nie mehr zurückkehren und stelle es dem Judentum anheim, die einzige
Offenbarungsreligion zu bleiben bis ans Ende der Zeit.

Er akzeptierte die "bekannte Unterscheidung" zwischen der reinen
"Christusreligion" einerseits, wie sie im Markusevangelium (Kapitel 12) beschrieben
ist, d.h. einer geoffenbarten Religion, die auf Lehren der Eintracht, Freiheit und
Weltschöpfung basiert, und der "christlichen Religion" andererseits. Die
systematischen Lehrwerke der "christlichen Religion" seien gefüllt mit Mythen,

63 Lazarus, Moritz, Unser Standpunkt, aaO 133f.

64 Lazarus, Moritz, Was heisst national? aaO 33.

65 Siehe Meyer, Michael, Great Debate on Antisemitism, Jewish Reaction to New Ho¬

stility in Germany, 1879-1881, in: YLBIXI (1966), 137-170 und Petuchowski, Jakob
J., On the Validity of German-Jewish Self-Definitions, 29th Leo Baeck Memorial
Lecture, New York: Leo Baeck Institute 1985.

102



Symbolismus und "Faselei orientalisch-pythagoreischer Mystik", sogar wenn
sie sich fälschlicherweise als authentischer "Glaube-an-sich" darstellte. Sie
benütze die Religion von Christi Waffen des strengen Glaubens zur Selbstzerstörung:

"Und während sie mit dem trivialen Rationalismus tapfer kämpfte und ihm
gefährliche Wunden schlug, merkte sie nicht, oder wollte es nicht merken, welche

Waffen gegen sie in der Rüstkammer des strengen Glaubens selber geschliffen

waren, und wie sie selbst schon aus Todeswunden blutete."66 Die christliche
Religion sei darauf aus, die orientalischen mystischen Theophanien im Bereich
der Natur zusammen mit den Strukturen der Vernunft im Bereich der Metaphysik

zu zerstören; sie erlaube der reinen Offenbarung, sich mit Mythen und der
Philosophie zu vermischen. Diese christlichen "falschen Zionswächter"
verfälschten das reine Konzept der Offenbarung des Judentums und verschmutzten
es mit heidnisch-philosophischen Elementen. Sie missbrauchten ihr Verwalteramt

des edlen Schatzes der Offenbarung: "Das mag ein gutes Philosophem, ein
tiefsinniger Mythus, eine gemütliche Gefühlsreligion heissen; dagegen habe ich
nichts! Nur Offenbarung, und Lehre Christi nenne man es nicht, sondern einen
Abfall von ihr, ihr Gegenteil ist es."67 Schliesslich sei das Vermittlen zwischen
Offenbarung und Heidentum nie eine Möglichkeit gewesen:

"Giebt es eine Vermittelung, eine Ausgleichung, eine Versöhnung zwischen
der Offenbarung und dem Heidentume, so antworten wir: Nein! Die Gegensätze

lassen sich nicht unter einen Hut bringen, und es ist der Mensch
gezwungen, sich für Eins von Beiden zu entscheiden, und zu bestimmen. Man
kann nur Eins von Beiden sein, entweder Heide und Philosoph, oder
Offenbarungsgläubiger, es giebt kein Mittelding ohne Widerspruch."68

Die jüdische Offenbarungsreligion jedoch unterscheide sich kategorisch
vom Heidentum:

"Denn ein schweres Bedenken gesellte sich zu unserer Wissbegier, das

nämlich, dass uns weit mehr von einem verbindenden Zusammenhange
zwischen Heidentum und Judentum, als von einem trennenden Unterschiede
beider, mitgeteilt werden möchte. Da dachten wir denn auch, durch schärfere

Betonung des letzteren, jener Theorie keine unwichtige Ergänzung
zuzutragen, und der, nur zu nahen Gefahr, aus dem verbindenden, einen
vermischenden Zusammenhang hervortreten zu sehen; einer unseligen Mischehe
von Heiligem und Profanem, göttlicher Offenbarung und menschlichem
Theophilosopheme von Anfang an jede Aussicht abzuschneiden."69

Schlussendlich würde die jüdische Offenbarungsreligion - unabhängig vom
Christentum - über das Heidentum triumphieren:

"Der schlichte Menschenverstand, der geht schwerlich, ist er anders nicht
verleitet, oder sich selbst überlassen, in der Irre. Er wird das Rechte finden,
oder er müsste denn ganz seine göttliche Natur verändern und verleugnen.

66 Steinheim, Salomon Ludwig, Die Offenbarung, aaO II, xi.

67 AaO II, xiif.
68 AaO 1,361.
69 AaO IV, 84.

103



Desshalb habe ich die feste Überzeugung, dass über Kurz oder Lang die
Offenbarung, in ihrer reinen, unverfälschten Urgestalt, den Sieg über das

Heidentum vollenden werde, so sehr es sich sträube und steife."70

Für Steinheim also waren Offenbarung und Heidentum metaphysisch
verschieden. In diesem Sinne war die Abweichung des Christentums von der Religion

Christi in die heidnische Welt von Anfang an zum Scheitern verurteilt.
Obwohl die ursprüngliche Religion Christi theoretisch mit dem Judentum verbündet

war, erklärte Steinheim nicht, wie es sich im Verlauf der Geschichte vom
Judentum unterschieden hätte. Es gibt in seiner Philosophie keine positive Rolle
für das Christentum.

In einer Serie von Aufsätzen in Sinai (Baltimore 1860-1862) sprach Steinheim

vom Judentum und dem Christentum als zwei "Gebilde" des jüdischen
Geistes. Aber das Christentum entfernte sich von der gemeinsamen Quelle. Zur
Zeit, als das Christentum kam, hatte sich das Judentum gut etabliert; es war in der
Schwebe, die "staatliche Hülle" zu brechen und seine "schlummernde Psyche"
zu beleben. Paulus, dessen System das Christentum charakterisierte und ermächtigte,

machte den einzigen unabhängigen Beitrag des Christentums: er löste die
jüdische Morallehre vom zeremoniellen Gesetz. Aber im Prozess, als rabbini-
sche und heidnische Elemente durch den Glauben an Christi Opfertod in einer
Erlösungslehre aufgingen - wo das mosaische Gesetz "aufgehoben" war und die
Nachfolger Abrahams jene waren, die vom Glauben allein lebten -, verlor er die
Wahrheiten des jüdischen Glaubens. Währenddessen definierte das Judentum
(Einhorns "Mosaismus") die Zeremonien selbst neu. Der Geist der
Weltgeschichte produzierte neue, nützliche Ideen auf den älteren - bis der innerste
"Geisteskern" durch die Schale brach. Zeremonien wurden als Instrumente zum
Einprägen der Heiligkeit umgeformt. Paulus' Beitrag wurde überflüssig. Aber er
blieb nicht als neutrales Phänomen übrig. Während das Judentum mit der Zeit die
rabbinischen Prinzipien verarbeitet hatte, tat Paulus dies nicht. Und im Verlauf
der Zeit glitt das Christentum ins Heidentum ab.

Einhorn zitierte den Religionshistoriker Georg Friedrich Creuzer (1771-
1858) und behauptete, dass die Trinitätslehre auf indische und ägyptische Quellen

zurückzuführen sei - im Gegensatz zur mosaischen Lehre der "Einig-Einzig-
keit Gottes". Die Erbsünde sei abgeleitet von der heidnischen Prämisse, dass die
Welt von Gott abfalle und ebenso sündig sei und dass das Böse dem Menschen
angeboren sei. Dies steht im Gegensatz zur jüdischen Prämisse, dass Gott die
Welt geschaffen hat, dass sie gut ist und dass der Mensch von Natur aus moralisch

und frei sei. Zudem basiere die christliche Sühne auf dem Sakrament von
Christi Blut am Kreuz und nicht auf der individuellen Heiligung. Dies steht im
Gegensatz zum mosaischen Glauben, wo der Mensch gleichzeitig Subjekt und
Objekt der Sühne sei und wo kein übernatürliches Sakrament nötig sei. Der
menschliche Geist, von Gott geschaffen, bleibe im Heiligungsprinzip; der
Mensch sei innerlich rein und könne Busse tun. Die Begierde der Tierseele in der
menschlichen Seele (Nêfêsch) sei eine Quelle für das Böse, aber nicht das Böse

70 AaO I, 359. Siehe Meyer, Michael A., Reform Jewish Thinkers and their German
Intellectual Context, aaO.

104



"an-sich". Die Schuldvergebung heile die von der selbsterwählten Sünde krank
gewordene Nêfêsch durch den heiligen Willen des "zu Gott emporflammenden
Geistes". Ferner stelle das Christentum die Gegenwart in einen Gegensatz zur
Zukunft wie den Körper zum Geist. Wie der Körper von Natur aus unrein und die
Inkarnation des Bösen sei, so sei ebenfalls die materielle und sichtbare Welt. Der
Mosaismus verwirft die heidnische Ansicht, das Vergängliche mit dem Bösen zu
identifizieren, und betrachtete die materielle Welt und das physische Leben, das

von Gott geschaffen wurde, als rein und gut. Göttliche Liebe und Gnade spiegeln
sich im Vergänglichen. Schliesslich, während im Christentum das Fleisch des

Körpers sündig ist und nur der einzelne spirituelle Körper auferweckt wird, ist im
Mosaismus der Geist ewig, während der sündlose fleischliche Körper lediglich
zur Erde zurückkehrt. Die Lehre der physischen Auferstehung, die an der Wurzel
der christlichen individuellen Auferstehung eines himmlichen Körpers stand, sei
heidnisch. In der mittelalterlichen Zeit explodierte das Heidentum im Christentum.

Die Inquistition hielt Götzenfeiern ab, indem sie Menschen ermordeten,
und die Kreuzfahrer töteten Juden auf ihrem Weg zum Grab ihrer jüdischen
Erlöser und verdienten sich damit Gefälligkeiten. Israel, der übriggebliebene Träger

der moralischen "Gesinnung", zog sich zurück. Aber die Welt würde zuletzt
von der Tora umschlossen sein.71

71 Zum Beispiel: "Und hierin besteht die Indische Dreieinigkeit, die Trimurti. Das hei¬

lige Wort dafür in der heiligen Liturgie, das kein Inder ausspricht, ist OM, welches
aus den Buchstaben AUM zusammengeflossen ist, und die drei höchsten Gottheiten,
Wischnu, Schiwa, Brahma, in Einer Chiffre bezeichnet." Oder: "In der theologischen
Denkart der Ägyptischen Priester, so wie des ganzen Morgenlandes, ist ein Emanations-

oder Evolutionssystem gegeben; in der Weise, dass das ewige, höchste Wesen
nach seinen Eigenschaften nicht etwa bloss gedacht, sondern gewissermassen in
dieselben zerlegt wird, so zwar, dass jede Eigenschaft zu einer eigenen Person wird. Da
aber jede Eigenschaft in Gott wieder Gott ganz ist, oder mit dem ganzen Gott identisch

ist, so wird jede solche emanirte Person, wie Osiris, in ihrer höchsten Potenz
gedacht, zum höchsten Wesen selber; oder Osiris wird eine der Offenbarungen des
höchsten Wesens." Creuzer, Georg Friedrich, Symbolik und Mythologie der alten
Völker besonders der Griechen, Leipzig/Darmstadt: Carl Wilhelm Leske 1836-
1840,1, 1,395 und II, 1,46-47.
Einhorn schrieb hinsichtlich des Umgangs mit dem Bösen im Heidentum zum
Beispiel: "Selbst die Religion des Zoroaster, die in Bezug auf den moralischen Charakter

alle heidnischen Religionen weit überragt, lässt alle endlichen Dinge durch den

Kampf zwischen dem guten und bösen Prinzipe entstehen und betrachtet sie daher
als Zwittergeschöpfe, woran Ormuzd und Ahriman gleichen Anteil hätten. Die indische

Religion sieht das Böse sogar schon in dem Bestreben des Individuums, etwas
für sich zu sein und zu gelten, in allem Persönlichen und Selbstischen, und stellt an
den Menschen die Forderung der Abtödtung seiner selbst, die Forderung, sich bis
zum Verluste des Selbstbewusstseins in Gott zu versenken. Berühmte griechische
Philosophen nennen die Materie das Leidende, das dem ewig Wirkenden, nämlich
der Gottheit, gegenübersteht und überhaupt erst durch eine widerstrebende Bewegung

von dem wahren und Allerkennenden Wesen hinweg entstanden ist." Einhorn,
David, Unterscheidungslehre zwischen Judentum und Christentum, in: Sinai V (August

1860) 7, 193-197; 8 (September 1860) 8, 225-232; (Dezember 1860) 11, 323-
325; (Januar 1861) 12, 355-359; VI (Mai 1861) 4, 101-105; (September 1861) 8,

239-244; (November 1861) 10, 299-302; (Dezember 1861) 11, 331-333; VII (Juni

105



Einhorn, wie auch Steinheim, sprach von einem ursprünglich positiven
Potential des Christentums und seinem anschliessenden Fall ins Heidentum. Für
Steinheim war die Mischung von Offenbarung und Heidentum von Anfang an
unmöglich. Für Einhorn wurde die Trennung zwischen Ethik und Zeremonie,
wie sie von Paulus eingebracht worden war, vom Judentum übernommen, während

sich das Christentum in heidnischen Lehren verlor und sich schliesslich
gegen Israel wandte. Beide unterschieden ursprüngliches Christentum und
christliche Geschichte. Nachdem sie ihre Anerkennung für das, was aus dem
Christentum hätte werden können, beteuert hatten, fuhren sie fort das zu
diskreditieren, was aus dem Christentum geworden war. Im Fall von Steinheim bedeutete

der Eintritt in den heidnischen Bereich de facto Selbstzerstörung. Für
Einhorn wurde das Christentum durch die vermischte Anwendung von heidnischen
Lehren entwertet.

II d. Theologische Nachteile: Hermann Cohen

Hermann Cohen konzentrierte sich auf systematische theologische
Gemeinsamkeiten und Unterschiede. Im Fall der Gemeinsamkeiten hielt er fest, dass es
im Sinne des wissenschaftlichen Konzepts von Religion keinen feststellbaren
Unterschied zwischen dem israelitischen Monotheismus und dem protestantischen

Christentum gebe. Sie teilten den Glauben an den einen, einzigen Gott:

"Denn wir wissen, dass bei aller notwendigen Humanisierung des Sittlichen
doch ein der Vermenschlichung unzugänglicher Kern des alten Prophetengottes

gewahrt bleiben muss: 'Wem wollt ihr mich vergleichen, dass ich
gliche?' In diesem ewigen und keineswegs lediglich kosmologischen Kern
des Gottesglaubens sind alle Christen Israeliten. Und die, welche, die einen
in sittlicher Begeisterung, die andern in naturalistischem Unglauben oder
metaphysischer Phantasie, die Idee des Einen Gottes bekämpfen, sind
zugleich Feinde des Christentums und Gegner des Judentums."72

Cohen beobachtete, wie mittelalterliche jüdische Philosophen anerkannten, dass
das Christentum die Idee des Monotheismus unter den Völkern der Welt verbreitet

hatte. Dass das Christentum und das Judentum in theistischem Sinn versöhnbar

seien, wurde durch Cohens Sicht des "Zuhauseseins" des Judentums in
Deutschland gezeigt. Er sprach von einem "durch das Christentum vermittelten
Verhältnis zwischen Deutschtum und Judentum."71 Das Judentum sei dann als

Hauptquelle für das Christentum die wichtigste, unerschöpfliche Quelle für das
Deutschtum. Cohen hoffte auf eine dialektische Vermischung zwischen dem

1862) 5, 117-121; (Dezember 1862) 11, 291-295. Vgl. Einhorn, David, Des
Menschen Ursprung, Laufbahn und Ziel, Predigt am Sühnfeste 1868, in: Kohler/Kaufmann

(Hg), David Einhorn Memorial Volume, New York: Bloch 1911, 229-240.

72 Cohen, Hermann, Ein Bekenntnis in der Judenfrage, in: Jüdische Schriften, aaO II.
75.77. Vgl. Cohen, Hermann, Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums,
aaO 279f.

73 Cohen, Hermann, Deutschtum und Judentum [1915], in: Jüdische Schriften, aaO II,
238.

106



Deutschen und dem Juden: "Wir wollen als Deutsche Juden sein, und als Juden
Deutsche"74, verwurzelt im Monotheismus:

"Daher ist unser deutsches Staats- und Volksgefühl uns gleichsam religiös
verklärt und bestätigt; unsere Seele schwingt ebenmässig und harmonisch in
unserem deutschen Patriotismus und in unserem religiösen Bewusstsein,
welches in dem einzigen Gott der einen Menschheit ihre Wurzel und ihren
Gipfel hat."75

In der Tat rechnete Cohen das Wiederaufleben des jüdischen Kultus der
deutschen Kultur und Religiosität an: "Die gesamte Verjüngung unseres
gottesdienstlichen Wesens, in Deutschland und im deutschen Geiste zuerst erstanden,
ist das Werk deutscher Gesinnung und deutscher Religiosität."76

Aber die Unterschiede waren wesentlich. Mythische Elemente sickerten
durch das Christentum (Trinität, Heiliger Geist, Ur- und Erbsünde, Inkarnation)
und bestimmten die Theologie. Zuerst wurde der christliche Gott in der Welt
über eine menschlichen Gottheit begründet. Dieser pantheistische Charakter
steht im Gegensatz zum absolut transzendenten Gott des Judentums, dessen
Wesen nicht von der Natur geteilt wird: "Die Einzigkeit Gottes bedeutet von
vornherein nicht seine Ungeteiltheit, auch nicht nur seine Unvergleichbarkeit
mit anderem Sein, sondern schlechthin seine Identität mit dem Sein, so dass dieser

gegenüber kein anderes Sein in Geltung bleibt."11 Zweitens, während im
Judentum die Transzendenz Gottes des Menschen unabhängige ethische Arbeit
garantiert, so beteiligt sich im Christentum der Gott-im-Menschen an der Ethik
des Menschen - und gefährdet so die göttliche Transzendenz, indem er die ethische

Kompetenz des Menschen einschränkt. Im Judentum bestimmt die
unabhängige Ethik des Menschen seine zukünftige Seligkeit; im Christentum hängt
sie von Christus ab:

"Christus bleibt die unerlässliche Bedingung für die Erlösung. So gibt es

innerhalb dieser Gebundenheit kein wahrhaftes Menschentum, sofern dieses

auf der religiösen Gleichberechtigung zur Seligkeit beruht. Durch un-
sern Satz hingegen wird die Seligkeit dem Menschen an sich zugesprochen,
und die Bedingungen des Menschentums werden nur innerhalb der reinen
menschlichen Sittlichkeit bestimmt."78

Ferner, während im Judentum all jene, die gemäss den naochidischen Gesetzen
moralisch waren, in der Zukunft die messianische Welt teilen würden, so seien
im Christentum diejenigen, die nicht an Christus glauben, verdammt. Im Judentum

bewirkt kein einzelnes Individuum den messianischen Status; die Aufgabe
des Messias richtete sich an die Heiligmachung des Menschen vor Gott im Sinn

74 AaOII, 280.

75 AaOII, 316.

76 Cohen, Hermann, Du sollst nicht einhergehen als ein Verleumder, Ein Appell an die
Juden Amerikas, in: Jüdische Schriften, aaO II, 234.

77 Cohen, Hermann, Der Begriffder Religion im System der Philosophie, Giessen: Al¬
fred Toepelmann 1915,26.

78 Cohen, Hermann, Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, aaO 384.

107



der idealen Ethik. Drittens, während das Christentum von Ursünde spricht, ist im
Judentum der Mensch mit einem reinen Herzen ausgestattet: "Die Freiheit, welche

das Judentum dem Menschen aufprägt, bedeutet daher die Reinheit des
Herzens. Sie bildet den Widerspruch zur Erbsünde."79 Viertens blieb das Wesen Gottes

im Judentum verborgen und wird nur erkennbar als Prototyp für die gesetzgebende

Ethik und als Wirklichkeit, die es dem Menschen ermöglicht, an einem
endlosen Prozess der moralischen Heiligmachung teilzuhaben. Der einzige
Inhalt der Idee Gottes war die Ethik des Menschen. Im Christentum setzte sich ein
mythisches Vermächtnis durch, in der Absicht, Gottes innere Natur zu verstehen.
Der Inhalt der Idee von Gott (der zugleich Mensch war) und der Glaubensinhalt
ist Gottes trans-moralisches Wesen selbst: "Das Sakrament des Abendmahls
bleibt immer auf das Wesen und die Handlung Gottes selbst beschränkt."80

He. Die Funktion des Christentums für das Judentum:
Salomon Formstecher, Samuel Hirsch und Franz Rosenzweig

Obwohl sein wichtigster Lehrer an der Universität Giessen der Hegelianer
Joseph Hillebrand (1788-1871) war, verliess sich Salomon Formstecher auf
Schellings (1775-1854) Terminologie. Das Judentum bewahrte gemäss Schel-
ling das unmittelbare Bewusstsein von dem in der "Supra-Geschichte" vor
Adams Fall gegenwärtigen Gott, wurde dann aber bald durch den Polytheismus
(d.h. Elohim) bedroht. Christus eroberte den ursprünglichen "Gott des Bewusst-
seins" zurück und zerschlug das Heidentum, während sich das Judentum, im
Gegensatz zum Christentum, von der Geschichte trennte. Nach Formstecher
führt das Judentum die Geschichte in den Prozess der Spiritualisierung der Natur,

indem es die spirituelle Welt-Seele, die von Gott in der "Vorgeschichte" vor
Adam offenbart wurde, auf die ganze Menschheit ausdehnt. In dieser Eigenschaft

steht das Judentum im Gegensatz zum Heidentum, wo Gott und die
spirituelle Welt-Seele in den Bereich der Natur gezogen werden. Das Christentum
führt für das Judentum eine Funktion aus. Ihr Wesen besteht in dem Prozess, den
Geist aus der Natur, d.h. aus dem Heidentum, herauszuholen. Der Prozess
beinhaltet das Bewusstsein über das Bestreben des Geistes, sich mit sich selbst in der
Natur zu versöhnen; z. B. in der Schande des Geistes ("sich schämt"), in der
Natur verehrt zu werden und diese Natur-Apotheose zu verabscheuen - wie ein
Teufel, aus dessen mörderischen Fängen sich der Geist erlösen musste (z.B.
1 Joh 1,7; 3,8-10; Heb 2,14). Oder das Christentum lehrt, dass der alte Adam, im

79 Cohen, Hermann, Die Bedeutung des Judentums für den religiösen Fortschritt der
Menschheit, in: Jüdische Schriften, aaO I, 28.

80 Cohen, Hermann, Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums, aaO 400.
Vgl. Cohen, Hermann, Der Begriffder Religion im System der Philosophie, aaO 66;
Cohen, Hermann, Ethik und Religionsphilosophie in ihrem Zusammenhange, Berlin:
Adolf Alcalay 1904,13-16; Cohen, Hermann, Religion der Vernunft aus den Quellen
des Judentums, aaO 280-298, 304-307, 390; Cohen, Hermann, Religion und Sittlichkeit,

in: Jüdische Schriften, aaO III, 136f und Cohen, Hermann, Die Bedeutung des
Judentums für den religiösen Fortschritt der Menschheit, aaO 31. Siehe Melber, Je-
huda, Hermann Cohen's Philosophy ofJudaism, New York: Jonathan David 1968.

108



natürlichen Leben angesiedelt, sich selbst opfern musste - so dass er als strahlender

Geist auferweckt werden und zum Himmel emporsteigen konnte. Das
Christentum zeigt seine absolute Wahrheit im Bemühen des Geistes, sich selbst aus
seiner Protzigkeit im natürlichen Leben herauszubauen und in sich selbst
zurückzukehren, aus dem universellen Leben in sein individuelles Leben.

Ferner (wie Einhorn später sagte) universalisierte das Christentum die Ethik
des Judentums - indem es sie befreite von abgrenzenden Zeremonien, um
Allgemeinbesitz für die ganze Menschheit zu werden. Um seine Funktion auszuführen,

- und hier kehrte Formstecher Steinheims und Einhorns Sicht in eine positive
Richtung - sei es für das Christentum notwendig gewesen, dass es in die "Metaphysik

des Heidentums", in die metaphysischen Mysterien und aesthetisch-sym-
bolischen Kreationen, verwickelt wurde. Zum Beispiel bezüglich Gott: Der Gott
des Judentums ist in erster Linie, wenn auch nicht ausschliesslich, ausserhalb der
Welt, und sein innerer Charakter bleibt für das Verstehensvermögen des
Menschen unerreichbar. Die Gottheit des Heidentums ist innerhalb der Welt, die
höchste Erscheinung des menschlichen Geistes. Das Christentum verbindet die
zwei in eine dritte Kategorie: Gott-im-Mensch. Formstecher fügte hinzu, die
heidnische Dimension sei in den deutsch-christlichen religiösen Philosophien
von Hegel und Schleiermacher offensichtlich, die sich in gnostischer Manier
aufmachten, Gott als immanent zu erfahren und - indem sie Cohens Bemerkungen

antizipierten - die "Ökonomie seines Wesens" zu erklären.

Formstecher war zuversichtlich, dass das Christentum seinen Dienst
ausführen würde und dann seine getrennte Identität verlieren und mit dem Judentum
verschmelzen würde. Die letzte Stufe sei die Selbst-Erziehung des Christentums
über seinen heidnischen Zuwachs. Es müsse sich bewusst werden, dass es die
Menschheit nicht von einem göttlich mächtigen Satan "erlöse" sondern von der
Macht der Natur, die den menschlichen Geist unterordne. Es müsse realisieren,
dass es die Menschheit nicht mit Gott "versöhne", mit dem es bereits in Seiner
Güte versöhnt sei, sondern mit dem eigenen Geist der Menschheit - von welchem
es sich abspalte, indem es die Natur vergöttere. Das Christentum müsse erkennen,

dass die Erlösung von der Natur und die Versöhnung mit Gott bereits im
Judentum selbst erreicht worden sind; und dass es, das Christentum, nur eine
Mission des Judentums zum Heidentum (vielleicht das Judentum "für sich
selbst"?) und keinesfalls zum Judentum "in und aus sich selbst" werde. Wenn
seine Selbst-Erziehung beendet sein würde, d.h. wenn es über seine heidnischen
Elemente hinweggekommen sein würde, dann wäre die Mission des Christentums

erfüllt, und das Christentum würde aufhören zu bestehen. Dies würde
zusammenfallen mit der Ankunft des himmlischen Königreichs auf Erden.81

81 Vgl. Formstecher, Salomon, Die Religion des Geistes, 368-377, 358-359, 395 und
Schelling, Friedrich W. J. von, Friedrich Wilhelm Joseph von Schellings Sämmtliche
Werke, Stuttgart/Augsburg: J. G. Cotta 1856-1860: Historisch-kritische Einleitung
in die Philosophie der Mythologie II, 1, 144-174; 175-198; Philosophie der Offenbarung:

Zweiter Teil II, 4, 119-151; Philosophische Untersuchungen über das Wesen
der menschlichen Freiheit und die zusammenhängenden Gegenstände [ 1809] I, 7,
345-347; Ideen z.u einer Philosophie der Natur als Einleitung in das Studium dieser
Wissenschaft [ 1797] I, 2, 56; Von der Weltseele, eine Hypothese der höheren Physik

109



Für Formstecher war das Christentum der Weg des Judentums in den
Bereich der Natur. Sein Ziel war es, den in der Natur gegenwärtige Geist zu befreien,

ihn vom heidnischen Ausdruck zu entfernen und den "Von-sich-selbst-di-
stanzierten-Geist" mit ihm selbst zu versöhnen, das heisst den alten Adam opfern
und ihn als Geist auferstehen zu lassen. Das Christentum musste auch die Ethik
des Judentums erweitern - ein Prozess, der mit sich brachte, dass es eine heidnische

Identität annahm, insbesondere die Zusammensetzung vom transzendenten
Gott des Judentums und dem immanenten Gott des Heidentums. Das Christentum

würde seine Mission ausführen - Formstechers von Schelling abgeleitete
kosmische Struktur sicherte die endgültige Herrschaft des Geistes. Die letzte
Stufe bestand in der Selbst-Spiritualisierung des Christentums und im Ablegen
seiner heidnischen Schicht, worauf das Christentum transparent werden und in
den Geist des Judentums hineinschmelzen würde.

Steinheim, Einhorn und Cohen werteten das Christentum wegen seines
heidnischen, mythischen Charakters ab. Steinheim verwarf es, weil es die Linie,
von der es kein Umkehren mehr gab, überschritt. Einhorn entledigte sich des
Christentums, weil seine ursprüngliche paulinische Trennung zwischen Ethik
und Zeremonie vom Judentum übernommen wurde und weil es hoffnungslos in
heidnischen Ideen versank. Für Cohen untergrub das Christentum seinen reinen
Monotheismus mit mythischen Themen. Aber Formstecher identifizierte gerade
das Heidnische am Christentum als sein positives Wesen: nämlich die Form seiner

Funktion für das Judentum in der Welt, - aufgelöst zu werden, sobald der
Dienst vollendet war. Das heisst, dass die heidnische Form unentbehrlich sei für
die Versöhnung des Geistes und der Natur im Universum - wozu das Judentum
als die Religion des Geistes verpflichtet ist. Alle betrachteten das Judentum als
die letztendliche Religion der Weltgeschichte. Aber während weder Steinheim
noch Einhorn irgendeinen Wert in das historische Christentum legten, versah
Formstecher es mit einem unentbehrlichen Wert für das Judentum. Und obwohl
Cohen und Formstecher beide das Christentum dann wieder für mythisch und
heidnisch hielten, so bedeutete dies für Cohen ein Abfallen von der Wahrheit des

Judentums, während es für Formstecher den Weg zum Geist des Judentums
bedeutete.

Wie Formstecher Schellings Terminologie gebrauchte und dabei gegen den
Inhalt protestierte, so hielt es Samuel Hirsch mit Hegel. Für Hegel repräsentierte
das Christentum den absoluten Geist, und andere Religionen - das Judentum
eingeschlossen - verkündeten einen Teilausdruck in der dialektischen historischen
Entwicklung auf die absolute (christliche) Religion hin.

Auf einer methodologischen Ebene griff Hirsch Hegel an, weil er religiösen
Werten eine dialektische Folgerung auferlegte auf Kosten des Inhalts (z.B.
platzierte er in der dialektischen Entwicklung der Geschichte den Buddhismus vor
dem Hinduismus). Aber Hirsch nahm die dialektische Dynamik auch für das
Judentum in Anspruch. Er unterschied zwischen der guten, freien und spirituel-

zur Erklärung des allgemeinen Organismus I, 2, 381 -386, 569; System der gesamm-
ten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere [1804] I, 6, 137-141.

110



len Tradition von Abraham (Israel) und dem natürlichen, unfreien Bereich aller
andern, das Christentum ausgenommen. In seiner Reinheit konnte Israel als

Paradigma nicht aber ausführend dienen. Hier kam das Christentum als Vermittler
hinzu - fähig, die Güte und Freiheit des Judentums in der Welt zu verbreiten. Das

Christentum, welches Hirsch im Kopf hatte, war das Christentum Jesu, nicht das

von Paulus. Jesus konkretisiert die Prinzipien des Guten und der Freiheit gänzlich.

Er habe das Böse in seinem eigenen Leben wie auch im Leben von anderen
überwunden. Das gute Prinzip, welches das Judentum ist, habe er aktualisiert -
dabei verbreitete er das intensive Leben des Judentums in der Welt. Als solcher
sei Jesus ein Paradigma für Israel. Er sei auch der leidende Sohn Gottes, der das

Böse aller trug, für ganz Israel und für jeden Israeliten:

"Jesus ward es nun klar, dass nicht eher das Reich Gottes kommen könne,
als bis das, was ganz Israel sein soll, der erzogene Sohn Gottes, der geduldig
und standhaft leidet, auch jeder Israelit sein will, und daher fasste er in der
Einsamkeit diesen heiligen Entschluss, dieser erzogene Sohn Gottes, und
dieser Sohn des Menschen zu sein, dem alle Menschen Brüder sind, der
nach der angeführten Stelle (2 Sam 7, 14) geplagt werden will von den Plagen

der Menschen, der wie ganz Israel, so auch er, der einzelne Israelit, von
der Bosheit Alles ertragen und sie dadurch zu nichte machen will."82

Hirsch erklärte 1843: "Was ist Christ sein? Heisst das so handeln, so leben, wie
Jesus Christus gehandelt hat? Dann sind wir Christen und streben es mit aller
Kraft zu sein."s?l Hirsch schrieb, dass Paulus das Judentum in die äusseren Bereiche

der heidnischen Welt geführt habe. Aber - und Einhorn würde zustimmen -
die Art seiner Überlieferung führte zu Abweichungen. Er behauptete, dass die
Menschen von Nâtur aus sündig seien. Gefangen, wie sie in der Natur seien, sei

es ihnen unmöglich, sich selbst zu befreien; die Welt der Natur habe keinen
Zugang zum Geist. Ferner sprach Paulus vom jüdischen Gesetz mit nur negativen
Begriffen; so habe er des Menschen Gefühl der Unwürdigkeit und Verzweiflung
mit unerfüllbaren unendlichen Forderungen verstärkt. Das Gesetz habe nur Böses

erzeugt: Der Gesetzestreue entwickle falschen Stolz, was das Böse auf seinen

Gipfel bringe. An diesem Punkt würde es erkannt werden und zur Bekehrung
durch Jesus antreiben.

Der jüdische Inhalt des "Christentums Jesu", d.h. Güte und Freiheit, brachte
Hirsch zu einer merklich patriotischen Position gegenüber dem christlichen
Deutschland. 1839 schrieb er, dass es der Zweck des Staates sei, seine Bürger zu
einem göttlichen Leben zu bewegen. Weil die deutschen Juden ihr Leben seines
Erachtens noch nicht mit Religion durchdringen Hessen, verwehre man ihnen
immer noch zu recht die volle Staatsbürgerschaft.84 1840 sprach er vom Staat als

82 Hirsch, Samuel, Die Religionsphilosophie der Juden, aaO 648.

83 Hirsch, Samuel, Das Judentum, der christliche Staat und die moderne Kritik, Briefe
zur Beleuchtung der Judenfrage von Bruno Bauer, Leipzig: Heinrich Hunger 1843,
101.

84 Vgl. Hirsch, Samuel, Schlusspredigt gehalten am letzten Pessachtage 5599, in: Frie¬
de, Freiheit und Einheit, Dessau: Neuburger 1839, 52-55.

111



dem Bild Gottes auf Erden, so dass Dienst am Staat Gottesdienst war. Der König
repräsentierte Gott, und die Tatsache, dass er den Juden den Militärdienst
verweigerte, musste als Gottes Befehl angesehen werden.85 So räumte Hirsch ein,
dass der christliche Staat die religiöse Wahrheit instrumentalisierte, indem er sie
deutschen Juden wegnahm. Das Christentum Jesu sei nicht nur der Vermittler
des Judentums zur Welt; in Deutschland sei es tatsächlich judaistischer als es

vom Judentum erwartet wurde. 1842 kehrte er zur jüdischen Quelle zurück. Der
Staat als christlicher Staat gründete sich auf Gott, aber dieses Fundament war
eine jüdische Lehre:

"Der Jude kann den Christen mit vollem Rechte fragen: Wo ist das Neue in
deiner Religion, das du verteidigen könntest, das du als nötigende Wahrheit
hinzustellen vermöchtest und das meine Religion mir nicht schon böte? Und
der Christ wird die Antwort schuldig bleiben müssen. Der Staat ist ein
christlicher, heisst, er ist kein heidnischer, sondern aufdie Offenbarung des

lebendigen, freien, geistigen Gottes gegründet; darin liegt sein unendlicher
Wert, an dem er sich wahrlich genügen lassen kann und muss, und gerade
dieses ist die jüdische Lehre vom Staate."86

Hätte Hegel das Judentum gekannt, anstatt zu erklären: "der Staat ist ein christlicher",

hätte er gesagt, "der Staat ist kein heidnischer, sondern ein offenbarungsgläubiger"87.

Wenn Hirsch 1839 und 1840 das christliche Deutschland bestimmen

liess, was gut für das Judentum sei, so schrieb er 1842, dass es dies nur tun
könne wegen seiner jüdischen Quelle. Wie Lazarus und Cohen viel später,
versuchte Hirsch das Judentum beim christlichen Deutschland kompromisslos
beliebt zu machen, indem er die dialektische Dynamik einfliessen liess.

Weder Steinheim noch Einhorn noch Formstecher hätten es dem Christentum

erlaubt, bestimmend zu werden. Für Steinheim und Einhorn hatte es keinen
eigenen Wert; und für Formstecher war sein Wert ein Prozess, der sich nach der
Ausführung selbst eliminierte. Der Unterschied ging auf die Tatsache zurück,
dass, während für Steinheim und Einhorn das ursprüngliche Christentum für
immer verloren war und vom heidnischen Christentum gefolgt wurde, überdauerte

das reine und jüdische Christentum für Hirsch bis zum Ende der Geschichte.
Und während gemäss Formstecher der positive Wert des Christentums in der
heidnischen Ausformung zugleich seine negative Identität darstellte, war für
Hirsch der Wert des Christentums Jesu gänzlich positiv.

In einem frühen Stadium seines Lebens war Rosenzweig ausserstande, auf
Eugen Rosenstocks Herausforderung von 1913, zum Protestantismus überzutreten,

zu antworten - weil er keine metaphysische absolute Vorstellungen im
Judentum hatte, auf die er zurückgreifen konnte:

"Hätte ich ihm damals meinen Dualismus Offenbarung und Welt mit einem

85 Vgl. Hirsch, Samuel, Israels Gegenwart, Oder das Verhältniss des jetzigen Israels
zum Staate [28. März 1840], in: Die Messiaslehre der Juden in Kanzelvorträgen, Zur
Erbauung denkender Leser, Leipzig: Heinrich Hunger 1843, 29f; 39-40.

86 Hirsch, Samuel, Die Religionsphilosophie der Juden, aaO 836f.

87 AaO 835f.

112



metaphysischen Dualismus Gott und Teufel unterbauen können, so wäre ich
unangreifbar gewesen. Aber daran hinderte mich der erste Satz der Bibel."88

Aber am darauffolgenden Jom Kippur wurde die Herausforderung zu konvertieren

beseitigt:

"(Denn an jenem Tag) tritt (der Jude) hier in vollkommener Einsamkeit, ein
Gestorbener mitten im Leben Also dass der Mensch, dem so das göttliche
Antlitz sich neigte, aufjubelt in dem Bekenntnis: Er, dieser Gott der Liebe,
er allein ist Gott. / So sehr liegt alles Irdische hinter dem Ewigkeitsrausch
dieses Bekenntnisses, dass kaum vorzustellen ist, wie von hier aus wieder
ein Rückweg in den Kreislauf des Jahres gefunden werden mag."89

Das Christentum ist für Juden überflüssig:
"Was Christus und seine Kirche in der Welt bedeuten, darüber sind wir
einig: es kommt niemand zum Vater denn durch ihn [Joh 14,6]. Es kommt
niemand zum Vater - anders aber wenn einer nicht mehr zum Vater zu kommen
braucht, weil er schon bei ihm ist. Und dies ist nun der Fall des Volkes Israels

(nicht des einzelnen Juden)."90

Für Rosenzweig wird der Schöpfungsprozess, durch welchen Gottes unendliches
Wesen in den Kosmos hereinbrach, dann vollendet sein, wenn die Liebe der
Offenbarung durch die ganze Menschheit fliessen wird, dies bedeutet Erlösung.
Das Judentum und das Christentum bringen die Erlösung in Zusammenarbeit
zustande: Das Judentum sei im "Zentrum des Sterns" angesiedelt, in einem
Bereich, wo man sich ausserhalb der Geschichte befindet. Der Jude sei auf ewig an
die Erlösung gebunden; einer, der von Geburt Jude ist, habe Anteil am Blut, das
durch die "Venen" der Generationen geflossen ist. Das Christentum bringe diese
Realität in die Zeit hinein. Das Christentum, das in der Erlösung verwurzelt ist,
sei auch fähig, sich in die Geschichte hineinzubewegen und das Judentum auf die

ganze Menschheit auszubreiten. Es bilde einen ewigen Weg, eine Brücke aus
Liebe zwischen der Schöpfung und der Erlösung.91

Während Formstecher über die Mission des Christentums in Begriffen des

Geistes und Hirsch in Begriffen des Guten und der Freiheit sprachen, so war für
Rosenzweig die Realität, um die es ging, eine der Offenbarung und der Erlösung.
Trotzdem dauert das Judentum an sich ohne das Christentum fort, könnte sich
aber in der Welt nicht selbst erfüllen ohne dieses. Während Formstecher und

Rosenzweig, die eher ontologisch dachten, über das ganze Christentum als
positiven Prozess zur Erlösung sprachen, bewegte sich für Hirsch das paulinische
Christentum weg vom und gegen den Pfad zum absoluten Geist. Sie alle gingen
über die Aspekte des Judentums als moralische Quelle hinaus - oder als gemein-

88 Rosenzweig, Franz, An Rudolf Ehrenburg, Berlin 31. Oktober 1913, in: Franz Ro¬

senzweig, Der Mensch und sein Werk, aaO 1979,1, 1, 132-134.

89 Rosenzweig, Franz, Der Stern der Erlösung, Frankfurt am Main 1921, III, 85f.

90 Rosenzweig, Franz, An Rudolf Ehrenburg, Berlin 1. November 1913, in: Franz Ro¬

senzweig, Der Mensch und sein Werk, aaO 1979,1, 1, 134-137.

91 Vgl. Greenberg, Gershon, Franz Rosenzweigs zwiespältige Gottessicht, Von der
Zeit und in Ewigkeit, Judaica 34 (1978) 1, 27-34 und Jud. 34 (1978) 2, 76-89.

113



sam mit dem Christentum zu dieser Quelle gehörend - in die Geschichte und
Metageschichte. Die Frage nach dem Abstieg in das Heidentum war nicht
massgebend, aber Teil des grösseren, kosmischen Horizontes eines christlichen Wegs
hin zur Israel-zentrierten Erlösung. Die theologischen Unterschiede gehörten zur
Rolle, die das Christentum auf dem Weg der Menschheit zum Geist und zur
Erlösung spielte.

II f. Beobachtungen

Gemäss Moshe Schwarcz waren die Angriffe seitens jüdischer Philosophen
des 19. Jahrhunderts keine Nebenprodukte ihrer systematischen Philosophien;
sie gründeten vielmehr in der Polemik und lieferten die Struktur dafür.92
Mendelssohn vermied die Konfrontation, indem er die Geschichte aus dem
Diskussionsbereich entfernte und lediglich auf Verschiedenheiten im Sinn von geoffenbarter

Gesetzgebung und Theismus hinwies. Andere aber griffen an - meistens
zusammen mit einigen Bemerkungen über das deutsche Christentum im besonderen.

Shaul Ascher schrieb, wie Christus die Ethik vermittle, die bereits im Judentum

vorhanden war, und dann schürte er deutsch-christlichen Antisemitismus im
Namen der Ethik. Lazarus deutete auch darauf, dass das Christentum von der
Quelle der Ethik des Judentums schöpfte, aber er benutzte die Ethik, um die
Gemeinsamkeit von Juden und christlichen Deutschen zu zeigen. In einem zweiten

Ansatz wurde das Christentum geteilt in seine reinen Ursprünge einerseits -

entweder als Offenbarungsreligion oder als vom Zeremonialismus befreite Ethik
- und den späteren Abfall ins Heidentum andererseits. Dies würde dem Christentum

den Platz in der Geschichte kosten und bedeuten, dass es dem Judentum
nachgeben würde. Hermann Cohen konzentrierte sich eher auf systematische
theologische Unterschiede als auf Fragen nach historischen Differenzen. Die
letzte Gruppe versuchte, das Christentum eher in die Geschichte Israels zu subli-
mieren als es wegen seines Heidentums abzulehnen.

III. Schlussfolgerung

Die Themen von Mendelssohn und dem Christentum waren für die
deutschjüdische Philosophie zentral, intern und extern, und ihre Diskussion zeigt viel
von dieser Dynamik. Mendelssohn, als Schmelztiegel für den jüdisch-deutschen
Austausch, lieferte Basis und Ausdrucksmittel für die spätere Beschäftigung
damit. Einige akzeptierten Mendelssohn ganz, andere akzeptierten implizit oder
explizit seine Rolle als deutschen Juden für seine Zeit, griffen ihn aber wegen
seiner Beschränkheit gegenüber Zeitperioden, Rationalismus, Gesetzgebung
oder Offenbarung an. Das heisst, er wurde von allen Seiten angegriffen, er habe
sich nicht genug eingebracht. Was bedeutete diese persönliche Akzeptanz und
systematische Ablehnung, eingedenk des Ausmasses, wie Mendelssohn ein
Instrument geworden war, die deutsch-christliche Kultur anzugehen? Offensichtlich

befürworteten seine Kritiker die deutsch-jüdische Annäherung und den Ein-

92 Vgl. Schwarcz, Moshe, Religious Currents and General Culture, aaO.

114



tritt des Judentums in die moderne Kultur und Gedankenwelt - aber in einem
anderen Sinn. Deutsch-jüdische Philosophen wollten es Mendelssohn nicht
gleichtun, wenn dies einen jeweiligen Kompromiss gegenüber der Vernunft, der
Offenbarung oder deren Harmonie bedeutete. Natürlich war es gerade dieser
Kompromiss, der es Mendelssohn ermöglichte, das "Deutschjudentum " zu
fördern. Seine Nachfolger, die von seiner historischen Rolle profitierten, konnten
sich gegen ihn wenden, weil er nicht das Unmögliche getan hatte. Mit andern
Worten, bereits Teil des deutsch-jüdischen Prozesses, versuchten sie ihre
Positionen zu vertiefen, indem sie für sich einen Weg suchten - so negativ und
antithetisch er auch war. Indem er Mendelssohn wegen seiner Anti-Offenbarungs-
Haltung angriff, nachdem er seine charismatische Rolle anerkannt hatte, fand
zum Beispiel Steinheim für seine Philosophie den Weg in den Hauptstrom. Alle
kritisieren den "Vater", obwohl sie "zu Hause" blieben - auch wenn es bedeutete,
"ihre Türen zu verschliessen" und nicht mit ihm zu reden. Wenn sie von
Mendelssohn sprachen, waren sie engagiert - nicht so sehr in Polemik oder Apologetik

- vis à vis der deutschen Kultur; aber sie fanden einen Weg für sich selbst
innerhalb der Struktur, die von Mendelssohn und der Emanzipation geschaffen
worden sind. Am Ende stiessen sie tiefer in sich selbst vor, Vertreter der post-
mendelssohnschen jüdischen Kultur, um sich für einen Platz in seiner Welt zu
entscheiden.

Die Positionen in bezug auf das Christentum und das deutsche Christentum
waren ähnlich. Keiner unserer Denker verwarf das Christentum gänzlich. Einige
sprachen davon als Vermächtnis der jüdischen Moral, andere als Offenbarungsreligion,

wieder andere als unentberlicher Abgesandter des Judentums in der
Welt, was gerade vom Wesen des Judentums impliziert wurde, und wieder andere

davon, dass es den zentralen religiösen Glauben teilte. Als das Christentum
einmal akzeptiert war, begannen die Angriffe: es schaffe es nicht, seiner
jüdischen Quelle gerecht zu werden, es schwenke ins Heidentum und in Mythen ab,
Paulus verdrehe die Botschaft Jesu. Oder es wurden Anstrengungen unternommen,

mit dem Antijudaismus des christlichen Deutschlands fertig zu werden:
Aschers frontaler Angriff, der Versuch von Lazarus, in der ethischen Kategorie
zu neutralisieren, und Hirsch, der die Juden rügte, dass sie nicht religiös genug
waren. Das kritische Material wurde innerhalb der deutschen christlichen
Zuflucht verkündet; und die Polemik wurde mit "Erlaubnis" der "Autoritäten"
ausgetragen. Einmal mehr war der Prozess eine Selbstregulierung. Nachdem sie

ihren Platz in der deutsch-christlichen Kultur gefunden hatten, versuchten die
deutsch-jüdischen Philosophen ihn zu festigen - ob mit Hilfe eines Angriffs auf
die Authentizität des historischen Christentums oder indem sie Israels Präsenz in
Deutschland rechtfertigten. Zusammenfassend gesagt, die deutsch-jüdische
Philosophie war weder in offener Polemik noch in Apologetik tätig - sondern in
Symbiose. Nachdem das "Deutschjudentum" Mendelssohns intern und vom
Christentum Deutschlands extern akzeptiert worden war, wurden die
Unterschiede derart ausgespielt, dass jeder Rückzug in einen wesentlichen Zusam-
menschluss gesichert war.

115


	Die Symbiose deutsch-jüdischer Philosophie : Mendelssohn und das Christentum

