
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Vorwort: Zu diesem Heft

Autor: Schreiner, Stefan

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu diesem Heft

Aufden ersten Blick scheinen die drei Beiträge in diesem Heft unverbunden
nebeneinander zu stehen; doch eben nur aufden ersten Blick. Denn bei genauerem

Hinsehen zeigt sich durchaus etwas sie Verbindendes: Je auf ihre Weise
gehen alle drei Beiträge Problemen nach, die die innerjüdische Verständigung
vis-à-vis einer nichtjüdischen Umwelt betreffen, deren herrschende Ideen aufdie
jüdische Seite einen solchen Eindruck machten, daß sie sich zu einer Positionierung

ihnen gegenüber herausgefordertfühlte, das Eigene zu behaupten, um sich
dem Fremden gegenüber öffnen zu können. Im Falle Moses Mendelssohns
bedeutete dies, eine Deutung des Judentums vorzutragen, die einen historischen
Kompromiß mit dem Christentum und der von seinem Geist geprägten deutschen
Kultur des 18. Jahrhunderts auf der Ebene der Philosophie zuließ. Vor eine in
phänomenologischer Hinsicht vergleichbare Aufgabe sah sich Mose ben Mai-
mon im 12. Jahrhundert gestellt: nämlich einen Ausgleich zwischen den Werten
und Glaubenssätzen der jüdischen Tradition und dem den Zeitgeist bestimmenden

Aristotelismus zu finden. Oskar Goldberg schließlich fühlte sich berufen,
unter dem Eindruck der. nationalen Aufbrüche am Beginn dieses Jahrhunderts
eine Neuformulierung jüdischer Sendung in der Welt vorzutragen, die nicht nur
den Erfordernissen dieser Zeit, wie er sie verstand, gerecht wurde, sondern
zugleich auch der uralten jüdischen, "hebräischen " Überlieferung die Treue hielt.

Die Problematik des ersten Beitrages wird bereits beim Lesen seiner
Überschrift deutlich, deren Verbindung der Worte "deutsch-jüdisch" und "Symbiose

" nur allzu oft schon geradezu Reizwirkung besessen hat. Und unwillkürlich
erinnert man sich Gershom Scholems Replik. In (s)einem bekannten, 1964 in der
Festschrift für Margarete Susman unter dem Titel "Wider den Mythos vom
deutsch-jüdischen Gespräch" veröffentlichten Brief hatte Scholem u.a.
geschrieben:

"Ich bestreite, daß es ein solches deutsch-jüdisches Gespräch in irgendeinem

echten Sinne als historisches Phänomen je gegeben hat. [...] Nichts
kann irreführender sein, als solchen Begriff auf die Auseinandersetzungen
zwischen Deutschen und Juden in den letzten 200 Jahren anzuwenden. Dieses

Gespräch erstarb in seinen ersten Anfängen und ist nie zustande gekommen.

Es erstarb, als die Nachfolger Moses Mendelssohns, der noch aus
irgendeiner, wenn auch von den Begriffen der Aufklärung bestimmten,
jüdischen Totalität her argumentierte, sich damit abfanden, diese Ganzheit
preiszugeben, um klägliche Stücke davon in eine Existenz herüberzuretten,
deren neuerdings beliebte Bezeichnung als deutsch-jüdische Symbiose ihre
ganze Zweideutigkeit offenbart. Gewiß, die Juden haben ein Gespräch mit
den Deutschen versucht, von allen möglichen Gesichtspunkten und Standorten

her [...] Zu wem [...] sprachen die Juden in jenem vielberufenen
deutsch-jüdischen Gespräch? Sie sprachen zu sich selber, um nicht zu

sagen: sie überschrien sich selber. "

79



Sicher, wenn man Geschichte nicht allein als Rückschau, sondern vielmehr
allein aus der Rückschau heraus, also allein von ihrem Ende her betrachtet, als
wäre ihr Ende das gleichsam zwangsläufige Ergebnis ihres Anfangs, wird man
nicht umhin können, Gershom Scholem recht zu geben. Doch die Frage, ob eine
solche Betrachtung allein aus der Rückschau heraus den Anfängen einer
geschichtlichen Entwicklung auch wirklich gerecht wird, ist damit noch nicht vom
Tisch, wie man nach der Lektüre von Gershon Greenbergs Beitrag feststellen
muß, in dem er es unternommen hat, einem zentralen Aspekt jener deutsch-jüdischen

Symbiose, der zur eigentlichen Grundfrage der deutsch-jüdischen
Philosophie geworden ist, nachzugehen, und zwar nicht von ihrem Ausgang, sondern
von ihrem Anfang her.

Moses Mendelssohn, der Vater des deutsch-jüdischen Gespräches jiidi-
scherseits, hatte einst, um (s)ein "Deutschjudentum" (befördern zu können,
gleichsam einen Kompromiß zwischen (s)einem Judentum und einem Christentum

finden müssen, das nicht allein Religion, sondern deutsche Kultur bedeutete,
die es gestaltet hatte. Indem Greenberg die Wirkungs- und Rezeptionsgeschichte
dieses von Mendelssohn aufder Ebene der Philosophie gefundenen Kompromisses

unter seinen Nachfolgern nachzeichnet, gewährt er zugleich einen Einblick
in die Wege, die jüdisches Denken im 19. und 20. Jahrhundert vorab in Deutschland

gegangen ist.

Ein Kapitel religionsphilosophischer Auseinandersetzung im Sinne o.e.
innerjüdischer Verständigung schlägt der zweite Beitrag auf. Am Beispiel der
maimonidischen Diskussion um das rechte Verstehen von Eschatologie zeigt
Daniel Krochmalnik, wie Mose ben Maimon mit seinem Konzept einer "Zweidi-
mensionalität der Eschatologie " nicht allein "eine bequeme Konkordienformel "
gefunden, die "den Konflikt zwischen Religion und Philosophie entschärft",
sondern zugleich "eine sehr wichtige eschatologische Einsicht" vermittelt hat:
Indem Mose ben Maimon durch seine Art einer philosophischen Interpretation des

eschatologischen Gedankens im Sinne des zeitgenössischen Aristotelismus
einerseits ein uneingeschränktes Festhalten an der überlieferten Lehre möglich
macht, bewahrt er mit seinem Konzept der Zweidimensionalität der Eschatologie,

also einer sowohl auf das Diesseits als auch auf das Jenseits bezogenen
eschatologischen Erwartung, diese Erwartung davor, einseitig instrumentalisiert,

also entweder rein diesseitsbezogen oder rein transzendenzbezogen
verstanden zu werden. Belege solcher Einseitigkeit wären im ersten Fall die
säkularisierten Formen des Messianismus, im zweiten Fall weltnegierende Erlösungslehren

v.a. gnostischen Zuschnitts.

Im dritten Beitrag schließlich, (s)einem Porträt Oskar Goldbergs,
unternimmt Manfred Voigts, der Autor der bisher einzigen umfassenden
Goldbergbiographie, den schwierigen Versuch, einem verdrängten, diffamierten
"jüdischen Außenseiter" Gerechtigkeit zuteil werden zu lassen, der heute nur deshalb
noch nicht völlig vergessen worden ist, weil er "zwei weltberühmte Gegner"
hatte: Gershom Scholem und Thomas Mann nämlich, die aus ihrer Gegnerschaft
gegen ihn nie einen Hehl gemacht haben. Unter dem Eindruck der nationalen,
völkischen Aufbrüche vielerorts am Beginn des 20. Jahrhunderts entwickelte der
Visionär Goldberg über intensive Studien zum Pentateuch und zu Mose ben Mai-

80



mon vor allem seine Vision einer neuen jüdischen Sendung in der Welt, da die
bisherigen Juden seiner Meinung nach ihre weltgeschichtliche Aufgabe verfehlt
haben. Diese neue Sendung nannte er "missionierendes Hebräertum was
natürlich nichts mit Missionstätigkeit im herkömmlichen Sinne zu tun hat, sondern
die Verwirklichung einer Aufgabe von geradezu metaphysischer Dimension
meint. Goldberg wollte ein neues aus Juden und - analog zu den Hebräern der
Bibel - "ritualfähigen Fremden" bestehendes "Offenbarungsvolk", durch das
Gott nach dem Scheitern des ersten Versuchs nun seine "Gerechtigkeit in einer
sittlichen Weltordnung realisieren kann wie Voigts schreibt. Man mag Goldberg

die Vision zugute halten, so erscheint aus der Rückschau von heute die
Radikalität seiner damit verbundenen Forderung, insbesondere aber die
Drohung, die er - und dies am Vorabend der Schoa! - im Falle "eines erneuten
Versagens

" an die Adresse der Juden richtete, indessen nurmehr schwer verkraftbar.

Gleichwohl, in der Konsequenz reiht sich Goldberg in den Kreis jüdischer
Denker aus dem Kreise der extremen Orthodoxie ein, die im Kontext ihrer
Diskussion einer "Theologie nach Auschwitz" ganz ähnliche Gedanken geäußert
haben.

Stefan Schreiner

81


	Zu diesem Heft

