
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Drei neue Einführungen in die Textfunde von Qumran

Hartmut Stegemann, Die Essener, Qumran, Johannes der Täufer und Jesus, Herder

Spektrum 4128, 4. überarbeitete Auflage, Freiburg etc: Herder Verlag 1994, ISBN
3451041286.

J. C. VanderKam, The Dead Sea Scrolls Today, Grand Rapids: William B. Eerd-
mans Publishing Company 1994, ISBN 0802807364.

Lawrence H. Schiffinan, Reclaiming the Dead Sea Scrolls, The History of Judaism,

the Background of Christianity, the Lost Library of Qumran, mit einem Vorwort
von Chaim Potok, Philadelphia/Jerusalem: Jewish Publication Society 1994, ISBN
0827605307 (geb.) oder: Double Day 1995, ISBN 0385481217.

Bei den drei hier zu besprechenden Werken handelt es sich um allgemeinverständliche

Einführungen in die Textfunde von Qumran, die mit großem Sachverstand
geschrieben wurden. Prof. Dr. Dr. H. Stegemann beschäftigt sich seit 1954 mit den
Textfunden vom Toten Meer und ist ein weltweit anerkannter Experte auf diesem Gebiet. Er
ist wohl der einzige Wissenschaftler in Deutschland, der schon seit vielen Jahren Zugang
zu allen in Qumran gefundenen Texten hat. Seine Rekonstruktionen nur fragmentarisch
erhaltener Schriftrollen bilden die Grundlage vieler Texteditionen. Prof. Dr. J. C.
VanderKam ist ein Qumranforscher der zweiten Generation, er ist Mitglied des internationalen

Herausgeberteams der Qumrantexte und u.a. mit der Edition der Jubiläenhandschriften
aus Höhle 4 betraut (vor kurzem in DJD 13 veröffentlicht). Neben seinen Arbeiten zu

den Texten vom Toten Meer hat er sich vor allem durch Forschungen zum äth. Henoch
und den Jubiläen hervorgetan. Zur zweiten Generation der Qumranforschung gehört
auch Prof. Dr. L. H. Schijfman. Er ist einer der wenigen in der jüdischen Tradition
verwurzelten Gelehrten, die sich mit den Texten von Qumran beschäftigen. Auch Schijfman
ist Mitglied des internationalen Herausgeberteams. Schwerpunkt seiner Qumranfor-
schungen ist die Halacha der Gemeinschaft. Neben seinem Buch Halakhah at Qumran
(SJLA 16, Leiden 1975) hat er zahlreiche Aufsätze insbesondere zur Tempelrolle und zu
4QMMT veröffentlicht.

VanderKams Buch stellt einen Überblick über die Forschungslage dar, wobei der
opinio communis viel Raum gewährt wird, abweichende Hypothesen aber ebenfalls referiert

werden. In seinem einleitenden Referat der Fundgeschichte und der Ausgrabungen
von Qumran (The Qumran Discoveries, 2-27) schließt sich VanderKam weitgehend der
Hypothese R. de Vauxs an, die Siedlung von Qumran sei in der zweiten Hälfte des zweiten

Jahrhunderts v.u.Z. gegründet worden, aber erst gegen Ende dieses Jahrhunderts zu
ihrer vollen Größe gelangt (s. de Vaux, R., Archaeology and the Dead Sea Scrolls, neu
herausgegeben mit einer überarbeiteten englischen Übersetzung 1972, Oxford 1973,
3ff.). Das Kapitel schließt mit einem kurzen Überblick über die verschiedenen zur Datierung

der Funde von Qumran angewendeten Methoden (Paläographie, Accelerator Mass
Spectrometry, Ci4-Untersuchungen, archäologische Datierungen anhand von Tonwaren
und Münzen, die Frage nach historischen Realien in den Handschriften).

Das zweite Kapitel bietet einen kurzen Überblick über die in den Höhlen von Qumran

gefundenen Texte (Survey of the Manuscripts, 29-70). Das dritte Kapitel ist der Fra-

63



ge nach der Identität der Gemeinschaft von Qumran gewidmet (The Identification of the
Qumran Group, 71 -98). VanderKam schließt sich hier der gängigen Essenerthese an. Für
die Identifizierung der Gemeinschaft von Qumran als essenische Siedlung sprechen für
ihn u.a. das prädestinatianische Element in der essenischen Theologie (s. Jos. Ant.
XIII, 171 -173 und 1QS 111,21 -23; 1 QHa I,7f. 18-20; 11,6-10), die Tatsache, daß nach
Auffassung der Bewohner von Qumran Öl Verunreinigungen weitergebe (s. CD XII, 15-17
und Jos. Bell. 11,123) und daß weder die Essener noch die Beuchner der Siedlung von
Qumran Privateigentum im eigentlichen Sinn kannten (s. Jos. Bell. 11,122.134 und 1QS
VI,18-23; CD IX,10-14; XIII,14-16; XIV,12-16).

Anschließend schildert VanderKam Geschichte und Theologie der Essener (The
Qumran Essenes, 99-119). Er nimmt an, daß in Qumran etwa 150-300 Essener lebten. Da
aber sowohl Josephus Flavius als auch Philo von Alexandrien von insgesamt etwa 4000
Essenern sprechen, zeigt dies, daß es sich bei der Gemeinschaft von Qumran nur um
einen kleinen Teil einer viel größeren Bewegung gehandelt hat. Diese essenische Bewegung

entstand in der Zeit der hellenistischen Religionsreformen (ca. 170 v.u.Z.). Etwa 20
Jahre später stieß der Lehrer der Gerechtigkeit zu der Gruppe (nach VanderKam
wahrscheinlich in Damaskus) und übernahm ihre Führung. Wie allgemein üblich hält es auch
VanderKam für wahrscheinlich, daß es sich bei dem Lehrer um den von den Hasmonäern
vertriebenen de facto Hohenpriester jener Jahre handelte, in denen das Hohepriesteramt
laut Josephus verwaist war (159-152 v. Chr.). Der in den Texten von Qumran Frevelpriester

genannte Gegner des Lehrers wird von VanderKam, der opinio communis entsprechend,

als der hasmonäische Hohepriester Jonathan oder der hasmonäische Hohepriester
Simon identifiziert. Später von den Essenern verfaßte Texte lassen die Auseinandersetzung

zwischen dem Lehrer der Gerechtigkeit und dem Frevelpriester als besonders
scharf erscheinen. Nach VanderKams Auffassung zeigt jedoch der sehr sachlich gehaltene

Ton des aus der Anfangszeit des Konflikts zwischen Essenern und Tempel stammenden

Textes 4QMMT, daß die Auseinandersetzung erst in späterer Zeit eskalierte und zu
Beginn noch sachlich gehalten war (102). Die Gründung der Siedlung von Qumran ist
nach VanderKams Auffassung auf eine Interpretation von Jes 40,3 zurückzuführen. Der
Text wurde als Aufforderung ausgelegt, in die Wüsten zu gehen und dort das Gesetz zu
studieren (1QS VIII, 12ff.).

Die Theologie der essenischen Bewegung ist nach VanderKams Meinung vom
Prädestinationsgedanken geprägt. Ihr wesentlich ist ein himmlische und irdische Welt
umgreifender kosmischer Dualismus. Die essenische Bewegung selbst versteht sich als eine
Art Rest des Gottesvolkes, als einen neuen Bund, der nötig wurde, nachdem der alte
Bund wegen seiner Frevel an Nebukadnezar übergeben worden war. Dieser neue Bund
ist gekennzeichnet durch ein tieferes Verständnis der Gebote und das Halten des Gesetzes.

Von zentraler Bedeutung ist die Schriftauslegung. Mit ihrer Hilfe wurden spezielle
Halachot für die dem nahen Eschaton vorhergehende und nach Auffassung der Essener
gegenwärtige Epoche des Frevels entwickelt. Von großer Wichtigkeit für die Essener ist
ein solar orientierter Kalender, der dem aus Jub und äthHen 72-82 bekannten Kalender
ähnelt, jedoch auch lunare Elemente beinhaltet und die Reihenfolge der 24 priesterlichen
Dienstordnungen im Tempelkult berücksichtigt. Der essenische Kult ist durch die
Abwesenheit von Opfern geprägt, an ihre Stelle traten Gebet und Gotteslob. Die essenische
Eschatologie erwartet drei endzeitliche Heilsbringer, einen Propheten, einen davidischen
und einen priesterlichen Messias. Man hoffte, daß sich im Eschaton die Auferstehung der
Toten und die Gemeinschaft mit den Engeln verwirklichen würde und daß die essenische
Bewegung in ein gereinigtes Jerusalem mit einem neuen Tempel zurückkehren könnte.

Die letzten drei Kapitel seines Buches widmet VanderKam der Bedeutung der
Textfunde von Qumran für das Alte und das Neue Testament sowie einer kurzen Skizze der
Veröffentlichungsgeschichte der Textfunde vom Toten Meer (The Scrolls and the Old

64



Testament, 121-158; The Scrolls and the New Testament, 159-185; Controversies about
the Dead Sea Scrolls, 187-201).

Stegemanns Buch gliedert sich in elf Kapitel, von denen sieben den Rollen vom
Toten Meer und der Siedlung von Qumran gewidmet sind. Der Autor versteht es dabei,
dem Leser Einblick in die aktuelle Forschung zu gewähren, konfrontiert ihn aber auch
mit umstrittenen Positionen.

Gegenstand der beiden ersten Kapitel sind Fundgeschichte (1. Entdeckungen, 9-15)
und Publikationsstand und Alter der Rollen (2. Das Ausgangsspektrum, 16-22). Das dritte

Kapitel beschäftigt sich kritisch mit der Sensationsliteratur der vergangenen Jahre zum
Thema Qumran (3. Die Schriftrollen und das moderne Publikum, 23-52). In den Kapiteln
vier und fünf diskutiert Stegemann ausführlich und detailiert die bei Ausgrabungen in der
Umgebung der Höhlen gefundenen Überreste der Siedlungen von Qumran und cEn Fe-
schka sowie die Höhlen selbst (4. Die Ausgrabungen, 53-85; 5. Die Schriftrollen-Höhlen,

86-115).

Bemerkenswert ausführlich für ein in der Hauptsache an Laien gerichtetes Buch ist
die detailierte Beschreibung der Textfunde von Qumran (6. Der Rollen-Bestand der
Qumran Bibliothek, 116-193). Begrüßenswert ist vor allem die sorgfältige Trennung
zwischen essenischen und nicht-essenischen Texten, die das Bild der in Qumran lebenenden

Essener in wesentlich deutlicheren Konturen erscheinen läßt als die noch bis vor
wenigen Jahren übliche Vorstellung, alle in Qumran gefundenen Texte seien von den
dort lebenden Essenern verfaßt worden. In dem siebten und letzten den Funden von
Qumran gewidmeten Kapitel skizziert Stegemann Geschichte und Theologie der Essener.

Die verbleibenden vier Kapitel sind der Bedeutung der Qumranfunde für das
Verständnis Johannes des Täufers, des historischen Jesus, der urchristlichen Gemeinschaft
und des rabbinischen Judentums gewidmet.

Entscheidend für Stegemanns Verständnis der Siedlung von Qumran und der Essener

ist seine Interpretation der Ausgrabungen: Die Größe des in Qumran gefundenen
Gebetsraumes zeigt seiner Meinung nach, daß in der Siedlung höchstens 60 Menschen
gleichzeitig gelebt haben können (69). Die Zahl der in Qumran gefundenen Gräber lege
eine ähnliche Zahl nahe (71). Nach Josephus Flavius und Philo von Alexandrien habe es
aber 4000 Essenern gegeben. Weiterhin legen die Ausgrabungsergebnisse nahe, daß die
Siedlung von Qumran erst ca. 100 v.u.Z. gegründet wurde, also ca. 50 Jahre nach dem
Entstehen der Essener. Dieser Befund führt Stegemann zu der Auffassung, daß es sich
bei der Siedlung von Qumran weder um den Gründungsort noch den ausschließlichen
Wohnort einer kleinen und im Judentum bedeutungslosen Sekte gehandelt haben kann.
Die durch Philo und Josephus belegte große Zahl von Essenern zeigt vielmehr, daß die
Essener, ebenso wie die Pharisäer, eine höchst einflußreiche Gruppe im Judentum ihrer
Zeit gewesen sind (194-196).

Die Funktion der Siedlung von Qumran innerhalb dieser essenischen Union
erschließt Stegemann anhand der Ausgrabung von cEn Feschka. Der Ort diente seiner
Meinung nach nicht nur zur Herstellung landwirtschaftlicher Produkte. Die in cEn Feschka
gefundene Beckenanlage sei vielmehr für die Produktion von Rohleder genutzt worden.
"Die verschiedenen Becken waren für unterschiedliche Stadien des Herstellungsprozesses

erforderlich" (56). Dieses Rohleder sei dann in der Siedlung von Qumran zu Qualitäten

weiterverarbeitet worden, die bei der Herstellung von Schriftrollen benutzt wurden
(65-67). Der eigentliche Zweck der Anlagen von cEn Feschka und Qumran sei "die
Herstellung von Schriftrollen samt allen Vorstadien der Ledergewinnung und weiteren
Lederbearbeitung" gewesen (78). Dazu habe man sich eines speziellen Verfahrens bedient,

65



das zum Gerben des Leders aus dem Toten Meer gewonnene Mineralien benötigte1 (78f).
Qumran sei eine essenische "Schriftrollenmanufaktur" (81) gewesen, die den großen
Bedarf der über das ganze Land verstreuten Essener an Abschriften heiliger Texte
gedeckt habe.

Eine ausführliche Besprechung dieser Hypothesen Stegemanns ist hier nicht möglich;

jedoch ist hinsichtlich der essenischen Schriftrollenmanufaktur zu fragen, ob es
einen Anhaltspunkt dafür gibt, daß das Leder der in Qumran gefundenen Handschriften
sich wesentlich von dem Leder anderer jüdischer Schriftrollen aus der Antike unterscheidet.

Nach Auskunft der im Rockefellermuseum für die Texte von Qumran zuständigen
Konservatorinnen gibt es dafür jedoch keine Anhaltspunkte. Ihnen zufolge ist das Leder
der Handschriften von Qumran nicht anders produziert worden, als dies später im
Talmud beschrieben wird (zur Lederherstellung in talmüdischer Zeit s. Krauss, S., Talmudische

Archäologie 2, Leipzig 1911, 259-264).
Abschließend ist noch auf Stegemanns grundsätzliche Frühdatierung nicht-esseni-

scher Texte hinzuweisen. Die Tempelrolle wurde seiner Meinung nach z.B. "bereits um
400 v. Chr. verfaßt" 137) und ist von ihrem "Verfasser als sechstes Buch der Tora
konzipiert worden. Das Gesamtwerk sollte den fünf Büchern Mose gleichrangig hinzugefügt
werden" (ebd.). Alle in Qumran gefundenen nicht-essenischen Texte sind als Traditionsliteratur

vor der Gründung der essenischen Union verfaßt worden (z. B. das Genesisapo-
kryphon, die Sabbatlieder, die Texte über das Neue Jerusalem und die Kriegsregel;
136f.). Diese grundsätzliche Frühdatierung aller nicht-essenischen Texte und ihre
Charakterisierung als "Traditionsliteratur, deren Pflege den Essenern besonders am Herzen
lag" (136) impliziert eine von ihrer Umwelt völlig abgeschnittene Gruppe - ein Bild der
essenischen Bewegung, gegen das sich Stegemann selbst ausspricht, wenn er die Essener
als eine einflußreiche Gruppe innerhalb des Judentums beschreibt. Es erscheint mir
vielmehr wahrscheinlich, daß neue Mitglieder als Teil ihres in die essenische Bewegung
einzubringenden Besitzes (hôn\ s. z.B. 1QS 1,1 lf.) auch nicht-essenische Texte jüngeren
Abfassungsdatums in die Gemeinschaft brachten.

Der Name des Buches von Schiffman ist Programm. Er wirft der ersten Phase der
Qumranforschung eine christianisierende und daher verfälschende Interpretation der
Rollen vor. Diese Fehlinterpretation der Schriftrollen und der Siedlung von Qumran sei
aber in jüngerer Zeit einem Ansatz gewichen, der sich bemüht, beide im Kontext der
jüdischen Geistes- und Glaubensgeschichte zu verstehen. "In light of the present scrolls
mania, especially when it comes to exaggerated claims regarding Christianity, it is indeed

revolutionary to propose that the scrolls can be understood only in the context of
Jewish history" (XXIV). Um diesem Programm nachzukommen, widmet Schiffman große
Teile seines Buches Fragen der Halacha. In vielen Kapiteln finden sich ferner Vergleiche
der Texte von Qumran mit den Vorstellungen von Sadduzäern, Pharisäern, Essenern
sowie des rabbinischen Judentums. Beispielhaft sei hier die Organisation von Engeln in
Armeeeinheiten in 1QM XII, 1-5, in der Hechalot-Literatur, in den Beschwörungstexten
jüdischer magischer Gefäße aus Babylon (6.-8. Jh.) und dem Sefer ha-Razim genannt.

Das Buch besteht aus sechs Teilen. Nach einer Einleitung bietet Teil 1 ("Discovery
and Disclosure: Liberating the Scrolls"; 1-61) einen kurzen Überblick über Fund- und
Publikationsgeschichte der Rollen und schließt mit einer ausführlichen archäologischen
Beschreibung der 11 Höhlen und der Siedlungen von Qumran und cEn Feschka. Teil 2

("The Community at Qumran"; 63-158) schildert den zeitgeschichtlichen Kontext der

1 Nach Stegemanns Meinung weist hierauf insbesondere das Fehlen von Tanin in den
Rückständen des Wassers der Beckenanlage von cEn Feschka hin.

66



Gemeinde von Qumran, ihre Gründung und Geschichte sowie ihre Organisationsstruktur
und Theologie. Teil 3 ("Closing the Canon: Biblical Texts and Interpretation"; 159-242)
gibt ein kurzes Referat über die in Qumran gefundenen Handschriften der hebräischen
Bibel (hier wird auch die Kanonfrage diskutiert), Uber einige der in Qumran gefundenen
Apokryphen und bislang größtenteils unbekannten Weisheitstexte aus Qumran. Ferner
werden die verschiendenen Formen auslegender Literatur aus Qumran geschildert
(Rewritten Bible, halachischer Midrasch und Pescher). Für die einzelnen Textgruppen
werden jeweils einige Beispiele gegeben. Die letzten drei Teile des Buches nehmen sich
zentraler Themen im Zusammenhang mit der Gemeinschaft von Qumran an: Teil 4 ("To
Live as a Jew"; 243-312) widmet sich hauptsächlich der in den Texten zu findenen Ha-
lacha (besonders berücksichtigt werden die Sabbathalacha, Rechtsprechung und
Reinheitsfragen) und Gebet und Ritus. Teil 5 ("Mysticism, Messianism, and the End of
Days"; 315-366) hat Eschatologie und Messianologie der Gemeinschaft von Qumran
zum Gegenstand, beschäftigt sich aber auch mit mystischen und magischen Texten. Teil
6 ("Sectarianism, Nationalism, and Consensus"; 369-409) schildert die Stellung der
Gemeinschaft von Qumran zu Fremdvölkern, Proselyten und dem jetztigen und zukünftigen

Jerusalem. Dieser Abschnitt des Buches schließt mit einem Ausblick auf die
Nachgeschichte der Gemeinschaft (Masada, Bar Kochba, rabb. Judentum). Wie schon in Teil
3 werden auch in den Teilen 4-6 wichtige Texte kurz beschrieben. Das Buch schließt mit
bibliographischen Anmerkungen zu den einzelnen Kapiteln (413-452), einem Glossar
(453-460), einem Textregister (461-469), einer ausführlichen Bibliographie (471-511)
und einem Sachregister (513-529). Die reiche Bebilderung ist nicht nur für Laien von
Interesse sondern enthält auch für den Qumranspezialisten nicht immer leicht zugängliches

Material.
Schon der kurze Überblick zeigt, daß in der hier gebotenen Kürze das umfangreiche

und detailreiche Buch Schiffmans nicht hinreichend diskutiert werden kann. Im folgenden

konzentriere ich mich daher auf Geschichte, Organisation und Theologie der
Gemeinschaft von Qumran. Schiffman lehnt, anders als die oben besprochenen Autoren, die
Essenerthese ab: Unterschiede bei der Aufnahme neuer Mitglieder und in der Halacha
zwischen den Texten von Qumran und den Essenerberichten des Josephus (81 sprechen
für Schiffman gegen eine solche Identifizierung der Gemeinschaft von Qumran mit den
Essenern. Hauptsächlich aufgrund der in 4QMMT vertretenen Halacha nimmt Schiffman
an, daß es sich bei den Bewohnern der Siedlung von Qumran um eine sadduzäische
Splittergruppe handelt, die sich, als die nicht-zadokidischen Hasmonäer das Hohepriesteramt
gewannen, 152 v.u.Z. vom Jerusalemer Tempel gelöst haben. Neben dieser hasmonäi-
schen Okkupation des Hohepriesteramtes waren die das Schisma auslösenden
Streitpunkte im wesentlichen unterschiedliche Auffassungen in der Reinheits- und Opferha-
lacha. 4QMMT ist nach Schiffman vom Führungskreis dieser sadduzäischen Splittergruppe

verfaßt worden. Anfangs hatten zadokidische Priester die Führung der Gemeinschaft

von Qumran inne. Jedoch stieß nach etwa 20 Jahren der für Schiffman nicht näher
identifizierbare Lehrer der Gerechtigkeit zu der sadduzäischen Splittergruppe und
übernahm ihre Führung. Der als Frevelpriester bekannte Gegner des Lehrers wird dagegen,
wie schon in der Essenerthese vorgeschlagen, als der Hasmonäer Jonathan bzw. der
Hasmonäer Simon identifiziert.

Die Unterschiede in der Halacha der Sektenregel und der Damaskusschrift führt
Schiffman auf eine Zweiteilung der Gemeinschaft zurück. Qumran stellt für ihn das
Studienzentrum der Gemeinschaft dar. Hier galt die strengere Gemeinderegel, die z.B. eine
dreistufige Initiation und gemeinschaftliche Nutzung des Privateigentums vorsah. In den
anderen Siedlungen der Gemeinschaft galten dagegen die Vorschriften der Damaskusschrift

(zweistufige Initiation; Privateigentum). Um die dritte Stufe des Aufnahmeprozesses

abschließen zu können, mußten die neuen Mitglieder nach Qumran kommen. Aus

67



dieser Zweiteilung der Gemeinschaft erklärt sich nach Schiffman auch, daß in 1QS keine
Frauen erwähnt werden und daß in Qumran nur wenige Gräber von Frauen oder Kindern
gefunden wurden. Sie wurden nach Schiffman von ihren Männern gewöhnlich nicht in
das Studienzentrum mitgenommen (135).

Die Theologie der Gemeinschaft ist für Schiffman von Eschatologie. Prädestination
und Dualismus geprägt: "The Dead Sea sect had a unique set of theological views. It
believed that the world was divided into the two realms of good and evil and that God had
predestined all the affairs of humankind. It saw humanity as inherently sinful and lowly,
and it believed that only through God's mercy and the practices of the sect could that
lowliness be in any way mitigated. For the sectarians alone was there hope of a brighter
future - in the messianic era. Sectarians believed in reward and punishment in this world,
even if transgression were predestined by God's placement of a person in the wrong lot.
In addition they probably also accepted the notions of immortality of the soul and reward
and punishment in the next world" (157). Die Gemeinschaft unterschied zwischen zwei
Formen von Tora, zwischen der offenbaren (nigläh), allen Israeliten bekannten Sinai-
Tora und der verborgenen (nistär) nur den Mitgliedern der Gemeinschaft von Qumran
bekannten Tora. Letztere ist das Ergebnis inspirierter Interpretation des Pentateuch und
hat sich in den unterschiedlichen Gemeinderegeln niedergeschlagen.

Vergleicht man Schiffmans Beschreibung von Geschichte, Organisation und Theologie

der Gemeinschaft von Qumran, fallen nur wenige Unterschiede zur gängigen
Essenerthese ins Auge. Insbesondere die zweigliedrige Organisationsstruktur erinnert an das

große Essenerreferat des Josephus (bell. 119-161, s. bes. 160-161). Es dürfte daher auch
weiterhin berechtigt sein, die Bewohner der Siedlung von Qumran als Essener zu
bezeichnen. Die Gemeinsamkeiten von sadduzäischer und essenischer Halacha erklären
sich zwanglos durch die priesterliche Herkunft zumindest eines Teils der essenischen
Bewegung. Ein weiterer Kritikpunkt an Schiffmans Darstellung der essenischen
Geschichte ist die von ihm angenommene Chronologie: Er stellt zurecht fest, daß die in CD
I,5f. 390 Jahre nach der Eroberung Jerusalems durch Nebukaddnezar datierte Gründung
des yahad (197 v.u.Z.) nicht mit anderen Angaben der Damaskusschrift übereinstimmt,
da es die in CD VI, 19; VIII,21; XIX,33f; XX, 12 berichteten Freveltaten Israels nach der
derzeitigen Kenntnis der Geschichte Israels um 200 v.u.Z. nicht gegeben hat (90-91).
Ferner verweist Schiffman auf eine Abweichung in der Zeitrechnung des antiken Judentums.

Diese beträgt jedoch nicht, wie von ihm angenommen, 49 sondern nur 27 Jahre2.

Die Gründung des yahad würde dann etwa auf das Jahr 170 v.u.Z., d.h. in die Zeit der
hellenistischen Religionsreformen des Hohenpriesters Menelaos fallen. Die Tatsache,
daß etwa 20 Jahre später der Lehrer der Gerechtigkeit zum yahad stieß, läßt daher die
schon früh von Stegemann aufgestellte These wahrscheinlicher erscheinen, daß es sich
bei dem als hkhn ("der Hohepriester"; 4QpPsa 1-10 111,15) bezeichneten Lehrer um den

Vorgänger des Jonathan Makkabäus im Hohepriesteramt gehandelt hat3. Ebensowenig

2 Zur Sache s. das oben besprochene Buch von H. Stegemann, 173; A. Steudel, Der
Midrasch zur Eschatologie aus der Qumrangemeinde (4QMidrEschatab), Materielle
Rekonstrution, Textbestand, Gattung und traditionsgeschichtliche Einordnung des
durch 4Q174 ("Florilegium") und 4Q177 ("Catena A") repräsentierten Werkes aus
den Qumranfunden, in: StTDJ 13, Leiden etc. 1994, 205f; A. Laato, The Chronology
in the Damascus Document of Qumran, in: RdQ 15, 1990-1992, 607-609 und
Clemens Alexandrinus, Strom. 1,21,141,1-2.

3 Vgl. das oben besprochene Buch von Stegemann, 205f.; ders., Die Entstehung der
Qumrangemeinde, Privatdruck, Bonn 1971, A 79-82 und das oben besprochene
Buch von VanderKam, 100-102.

68



wie Schiffinan den Lehrer der Gerechtigkeit identifizieren zu können meint, vermag er
auch Auskunft über die Entstehung der Pharisäer zu geben. Sie liegt für ihn im Dunkeln
der Geschichte. Demgegenüber gilt es auf das in CD 1,14-11,1 erwähnte und vom "Mann
des Spottes" verursachte Schisma des yahlad hinzuweisen. Die Anhänger des "Mannes
des Spottes" werden dort als csr drsw bhlqwt ("jene, die auf glatte Dinge hin auslegen")
beschrieben - eine Wendung, die Schiffinan in seinem Buch selbst als Polemik des yahad
gegen die Pharisäer beschreibt (251)4. Es scheint daher wahrscheinlich, daß die Pharisäer
sich kurz nach seiner Gründung vom yahad abgespalten haben.

Armin Lange

4 Vgl. auch ders., Pharisees and Sadducees in Pesher Nahum, in: Brettler, M./Fishbane
M. (Hg), Minhah le-Nahum, Biblical and Other Studies Presented to Nahum M.
Sarna in Honour of his 70th Birthday, FS N. M. Sarna, JSOT.S 154, Sheffield 1993,
272-290, 274ff.

69


	Rezensionen

