Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 52 (1996)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Drei neue Einfiihrungen in die Textfunde von Qumran

Hartmut Stegemann, DiE ESSENER, QUMRAN, JOHANNES DER TAUFER UND JEsus, Her-
der Spektrum 4128, 4. iiberarbeitete Auflage, Freiburg etc: Herder Verlag 1994, ISBN
3451041286.

J. C. VanderKam, THE DEAD SEA ScrROLLS Topay, Grand Rapids: William B. Eerd-
mans Publishing Company 1994, ISBN 0802807364.

Lawrence H. Schiffman, RECLAIMING THE DEAD SEA ScroLLs, The History of Juda-
ism, the Background of Christianity, the Lost Library of Qumran, mit einem Vorwort
von Chaim Potok, Philadelphia/Jerusalem: Jewish Publication Society 1994, ISBN
0827605307 (geb.) oder: Double Day 1995, ISBN 0385481217.

Bei den drei hier zu besprechenden Werken handelt es sich um allgemeinverstéind-
liche Einfiihrungen in die Textfunde von Qumran, die mit groBem Sachverstand ge-
schrieben wurden. Prof. Dr. Dr. H. Stegemann beschiftigt sich seit 1954 mit den Text-
funden vom Toten Meer und ist ein weltweit anerkannter Experte auf diesem Gebiet. Er
ist wohl der einzige Wissenschaftler in Deutschland, der schon seit vielen Jahren Zugang
zu allen in Qumran gefundenen Texten hat. Seine Rekonstruktionen nur fragmentarisch
erhaltener Schriftrollen bilden die Grundlage vieler Texteditionen. Prof. Dr. J. C. Van-
derKam ist ein Qumranforscher der zweiten Generation, er ist Mitglied des internationa-
len Herausgeberteams der Qumrantexte und u.a. mit der Edition der Jubildenhandschrif-
ten aus Hohle 4 betraut (vor kurzem in DJD 13 veroffentlicht). Neben seinen Arbeiten zu
den Texten vom Toten Meer hat er sich vor allem durch Forschungen zum éth. Henoch
und den Jubilden hervorgetan. Zur zweiten Generation der Qumranforschung gehort
auch Prof. Dr. L. H. Schiffman. Er ist einer der wenigen in der jiidischen Tradition ver-
wurzelten Gelehrten, die sich mit den Texten von Qumran beschiftigen. Auch Schiffiman
ist Mitglied des internationalen Herausgeberteams. Schwerpunkt seiner Qumranfor-
schungen ist die Halacha der Gemeinschaft. Neben seinem Buch Halakhah at Qumran
(SJLA 16, Leiden 1975) hat er zahlreiche Aufsitze insbesondere zur Tempelrolle und zu
4QMMT veroffentlicht.

VanderKams Buch stellt einen Uberblick iiber die Forschungslage dar, wobei der
opinio communis viel Raum gewihrt wird, abweichende Hypothesen aber ebenfalls refe-
riert werden. In seinem einleitenden Referat der Fundgeschichte und der Ausgrabungen
von Qumran (The Qumran Discoveries, 2-27) schliefit sich VanderKam weitgehend der
Hypothese R. de Vauxs an, die Siedlung von Qumran sei in der zweiten Hilfte des zwei-
ten Jahrhunderts v.u.Z. gegriindet worden, aber erst gegen Ende dieses Jahrhunderts zu
ihrer vollen Grofe gelangt (s. de Vaux, R., Archaeology and the Dead Sea Scrolls, neu
herausgegeben mit einer iiberarbeiteten enghschen Ubersetzung 1972, Oxford 1973,
3ff.). Das Kapitel schlieBt mit einem kurzen Uberblick iiber die verschiedenen zur Datie-
rung der Funde von Qumran angewendeten Methoden (Paldographie, Accelerator Mass
Spectrometry, C,4-Untersuchungen, archidologische Datierungen anhand von Tonwaren
und Miinzen, die Frage nach historischen Realien in den Handschriften).

Das zweite Kapitel bietet einen kurzen Uberblick iiber die in den Hohlen von Qum-
ran gefundenen Texte (Survey of the Manuscripts, 29-70). Das dritte Kapitel ist der Fra-

63



ge nach der Identitét der Gemeinschaft von Qumran gewidmet (The Identification of the
Qumran Group, 71-98). VanderKam schlie3t sich hier der gidngigen Essenerthese an. Fiir
die Identifizierung der Gemeinschaft von Qumran als essenische Siedlung sprechen fiir
ihn uv.a. das pridestinatianische Element in der essenischen Theologie (s. Jos. Ant.
XIIL171-173 und 1QS 111,21-23; 1QH* 1,7f.18-20; 11,6-10), die Tatsache, dal nach Auf-
fassung der Bewohner von Qumran Ol Verunreinigungen weitergebe (s. CD XII,15-17
und Jos. Bell. 11,123) und daB3 weder die Essener noch die Beuchner der Siedlung von
Qumran Privateigentum im eigentlichen Sinn kannten (s. Jos. Bell. I1,122.134 und 1QS
VI, 18-23; CD IX,10-14; XIIL,14-16; XIV,12-16).

AnschlieBend schildert VanderKam Geschichte und Theologie der Essener (The
Qumran Essenes, 99-119). Er nimmt an, daf} in Qumran etwa 150-300 Essener lebten. Da
aber sowohl Josephus Flavius als auch Philo von Alexandrien von insgesamt etwa 4000
Essenern sprechen, zeigt dies, da3 es sich bei der Gemeinschaft von Qumran nur um
einen kleinen Teil einer viel groeren Bewegung gehandelt hat. Diese essenische Bewe-
gung entstand in der Zeit der hellenistischen Religionsreformen (ca. 170 v.u.Z.). Etwa 20
Jahre spiter stief der Lehrer der Gerechtigkeit zu der Gruppe (nach VanderKam wahr-
scheinlich in Damaskus) und iibernahm ihre Fithrung. Wie allgemein tiblich hélt es auch
VanderKam fiir wahrscheinlich, daf es sich bei dem Lehrer um den von den Hasmoniern
vertriebenen de facto Hohenpriester jener Jahre handelte, in denen das Hohepriesteramt
laut Josephus verwaist war (159-152 v. Chr.). Der in den Texten von Qumran Frevelprie-
ster genannte Gegner des Lehrers wird von VanderKam, der opinio communis entspre-
chend, als der hasmondische Hohepriester Jonathan oder der hasmonéische Hohepriester
Simon identifiziert. Spéter von den Essenern verfafite Texte lassen die Auseinanderset-
zung zwischen dem Lehrer der Gerechtigkeit und dem Frevelpriester als besonders
scharf erscheinen. Nach VanderKams Auffassung zeigt jedoch der sehr sachlich gehalte-
ne Ton des aus der Anfangszeit des Konflikts zwischen Essenern und Tempel stammen-
den Textes 4QMMT, daf} die Auseinandersetzung erst in spiterer Zeit eskalierte und zu
Beginn noch sachlich gehalten war (102). Die Griindung der Siedlung von Qumran ist
nach VanderKams Auffassung auf eine Interpretation von Jes 40,3 zuriickzufiihren. Der
Text wurde als Aufforderung ausgelegt, in die Wiisten zu gehen und dort das Gesetz zu
studieren (1QS VIII, 12ff.).

Die Theologie der essenischen Bewegung ist nach VanderKams Meinung vom Pri-
destinationsgedanken geprigt. Thr wesentlich ist ein himmlische und irdische Welt um-
greifender kosmischer Dualismus. Die essenische Bewegung selbst versteht sich als eine
Art Rest des Gottesvolkes, als einen neuen Bund, der notig wurde, nachdem der alte
Bund wegen seiner Frevel an Nebukadnezar iibergeben worden war. Dieser neue Bund
ist gekennzeichnet durch ein tieferes Verstindnis der Gebote und das Halten des Geset-
zes. Von zentraler Bedeutung ist die Schriftauslegung. Mit ihrer Hilfe wurden spezielle
Halachot fiir die dem nahen Eschaton vorhergehende und nach Auffassung der Essener
gegenwiirtige Epoche des Frevels entwickelt. Von grofler Wichtigkeit fiir die Essener ist
ein solar orientierter Kalender, der dem aus Jub und dthHen 72-82 bekannten Kalender
dhnelt, jedoch auch lunare Elemente beinhaltet und die Reihenfolge der 24 priesterlichen
Dienstordnungen im Tempelkult beriicksichtigt. Der essenische Kult ist durch die Abwe-
senheit von Opfern geprigt, an ihre Stelle traten Gebet und Gotteslob. Die essenische
Eschatologie erwartet drei endzeitliche Heilsbringer, einen Propheten, einen davidischen
und einen priesterlichen Messias.. Man hoffte, da} sich im Eschaton die Auferstehung der
Toten und die Gemeinschaft mit den Engeln verwirklichen wiirde und dal} die essenische
Bewegung in ein gereinigtes Jerusalem mit einem neuen Tempel zuriickkehren kénnte.

Die letzten drei Kapitel seines Buches widmet VanderKam der Bedeutung der Text-
funde von Qumran fiir das Alte und das Neue Testament sowie einer kurzen Skizze der
Verdffentlichungsgeschichte der Textfunde vom Toten Meer (The Scrolls and the Old

64



Testament, 121-158; The Scrolls and the New Testament, 159-185; Controversies about
the Dead Sea Scrolls, 187-201).

Stegemanns Buch gliedert sich in elf Kapitel, von denen sieben den Rollen vom
Toten Meer und der Siedlung von Qumran gewidmet sind. Der Autor versteht es dabei,
dem Leser Einblick in die aktuelle Forschung zu gewédhren, konfrontiert ihn aber auch
mit umstrittenen Positionen.

Gegenstand der beiden ersten Kapitel sind Fundgeschichte (1. Entdeckungen, 9-15)
und Publikationsstand und Alter der Rollen (2. Das Ausgangsspektrum, 16-22). Das drit-
te Kapitel beschaftigt sich kritisch mit der Sensationsliteratur der vergangenen Jahre zum
Thema Qumran (3. Die Schriftrollen und das moderne Publikum, 23-52). In den Kapiteln
vier und fiinf diskutiert Stegemann ausfiihrlich und detailiert die bei Ausgrabungen in der
Umgebung der Hohlen gefundenen Uberreste der Siedlungen von Qumran und “En Fe-
schka sowie die Hohlen selbst (4. Die Ausgrabungen, 53-85; 5. Die Schriftrollen-Hoh-
len, 86-115).

Bemerkenswert ausfiihrlich fiir ein in der Hauptsache an Laien gerichtetes Buch ist
die detailierte Beschreibung der Textfunde von Qumran (6. Der Rollen-Bestand der
Qumran Bibliothek, 116-193). BegriiBenswert ist vor allem die sorgfiltige Trennung
zwischen essenischen und nicht-essenischen Texten, die das Bild der in Qumran leben-
enden Essener in wesentlich deutlicheren Konturen erscheinen 14t als die noch bis vor
wenigen Jahren iibliche Vorstellung, alle in Qumran gefundenen Texte seien von den
dort lebenden Essenern verfafit worden. In dem siebten und letzten den Funden von
Qumran gewidmeten Kapitel skizziert Stegemann Geschichte und Theologie der Esse-
ner.

Die verbleibenden vier Kapitel sind der Bedeutung der Qumranfunde fiir das Ver-
stiandnis Johannes des T#ufers, des historischen Jesus, der urchristlichen Gemeinschaft
und des rabbinischen Judentums gewidmet.

Entscheidend fiir Stegemanns Verstindnis der Siedlung von Qumran und der Esse-
ner ist seine Interpretation der Ausgrabungen: Die Grof3e des in Qumran gefundenen Ge-
betsraumes zeigt seiner Meinung nach, daf} in der Siedlung hochstens 60 Menschen
gleichzeitig gelebt haben kénnen (69). Die Zahl der in Qumran gefundenen Griber lege
eine dhnliche Zahl nahe (71). Nach Josephus Flavius und Philo von Alexandrien habe es
aber 4000 Essenern gegeben. Weiterhin legen die Ausgrabungsergebnisse nahe, da3 die
Siedlung von Qumran erst ca. 100 v.u.Z. gegriindet wurde, also ca. 50 Jahre nach dem
Entstehen der Essener. Dieser Befund fiihrt Stegemann zu der Auffassung, dal es sich
bei der Siedlung von Qumran weder um den Griindungsort noch den ausschliefllichen
Wohnort einer kleinen und im Judentum bedeutungslosen Sekte gehandelt haben kann.
Die durch Philo und Josephus belegte groBe Zahl von Essenern zeigt vielmehr, da3 die
Essener, ebenso wie die Pharisier, eine hichst einfluireiche Gruppe im Judentum ihrer
Zeit gewesen sind (194-196).

Die Funktion der Siedlung von Qumran innerhalb dieser essenischen Union er-
schlieBt Stegemann anhand der Ausgrabung von °En Feschka. Der Ort diente seiner Mei-
nung nach nicht nur zur Herstellung landwirtschaftlicher Produkte. Die in “En Feschka
gefundene Beckenanlage sei vielmehr fiir die Produktion von Rohleder genutzt worden.
“Die verschiedenen Becken waren fiir unterschiedliche Stadien des Herstellungsprozes-
ses erforderlich” (56). Dieses Rohleder sei dann in der Siedlung von Qumran zu Qualita-
ten weiterverarbeitet worden, die bei der Herstellung von Schriftrollen benutzt wurden
(65-67). Der eigentliche Zweck der Anlagen von “En Feschka und Qumran sei “die Her-
stellung von Schriftrollen samt allen Vorstadien der Ledergewinnung und weiteren Le-
derbearbeitung” gewesen (78). Dazu habe man sich eines speziellen Verfahrens bedient,

65



das zum Gerben des Leders aus dem Toten Meer gewonnene Mineralien benotigte' (78f).
Qumran sei eine essenische “Schriftrollenmanufaktur” (81) gewesen, die den groBen
Bedarf der iiber das ganze Land verstreuten Essener an Abschriften heiliger Texte ge-
deckt habe.

Eine ausfiihrliche Besprechung dieser Hypothesen Stegemanns ist hier nicht mog-
lich; jedoch ist hinsichtlich der essenischen Schriftrollenmanufaktur zu fragen, ob es ei-
nen Anhaltspunkt dafiir gibt, dal das Leder der in Qumran gefundenen Handschriften
sich wesentlich von dem Leder anderer jiidischer Schriftrollen aus der Antike unterschei-
det. Nach Auskunft der im Rockefellermuseum fiir die Texte von Qumran zustindigen
Konservatorinnen gibt es dafiir jedoch keine Anhaltspunkte. IThnen zufolge ist das Leder
der Handschriften von Qumran nicht anders produziert worden, als dies spiter im Tal-
mud beschrieben wird (zur Lederherstellung in talmudischer Zeit s. Krauss, S., Talmudi-
sche Archdologie 2, Leipzig 1911, 259-264).

Abschlieffend ist noch auf Stegemanns grundsitzliche Friihdatierung nicht-esseni-
scher Texte hinzuweisen. Die Tempelrolle wurde seiner Meinung nach z.B. “bereits um
400 v. Chr. verfaBt” (137) und ist von ihrem “Verfasser als sechstes Buch der Tora kon-
zipiert worden. Das Gesamtwerk sollte den fiinf Biichern Mose gleichrangig hinzugefiigt
werden” (ebd.). Alle in Qumran gefundenen nicht-essenischen Texte sind als Traditions-
literatur vor der Griindung der essenischen Union verfalit worden (z. B. das Genesisapo-
kryphon, die Sabbatlieder, die Texte iiber das Neue Jerusalem und die Kriegsregel;
136f.). Diese grundsitzliche Friihdatierung aller nicht-essenischen Texte und ihre Cha-
rakterisierung als “Traditionsliteratur, deren Pflege den Essenern besonders am Herzen
lag” (136) impliziert eine von ihrer Umwelt vollig abgeschnittene Gruppe - ein Bild der
essenischen Bewegung, gegen das sich Stegemann selbst ausspricht, wenn er die Essener
als eine einflufireiche Gruppe innerhalb des Judentums beschreibt. Es erscheint mir viel-
mehr wahrscheinlich, daB neue Mitglieder als Teil ihres in die essenische Bewegung ein-
zubringenden Besitzes (hén; s. z.B. 1QS I,11f.) auch nicht-essenische Texte jiingeren
Abfassungsdatums in die Gemeinschaft brachten.

Der Name des Buches von Schiffinan ist Programm. Er wirft der ersten Phase der
Qumranforschung eine christianisierende und daher verfilschende Interpretation der
Rollen vor. Diese Fehlinterpretation der Schriftrollen und der Siedlung von Qumran sei
aber in jiingerer Zeit einem Ansatz gewichen, der sich bemiiht, beide im Kontext der jii-
dischen Geistes- und Glaubensgeschichte zu verstehen. “In light of the present scrolls
mania, especially when it comes to exaggerated claims regarding Christianity, it is inde-
ed revolutionary to propose that the scrolls can be understood only in the context of Je-
wish history” (XXIV). Um diesem Programm nachzukommen, widmet Schiffman grofie
Teile seines Buches Fragen der Halacha. In vielen Kapiteln finden sich ferner Vergleiche
der Texte von Qumran mit den Vorstellungen von Sadduziern, Pharisdern, Essenern
sowie des rabbinischen Judentums. Beispielhaft sei hier die Organisation von Engeln in
Armeeeinheiten in 1QM XII,1-5, in der Hechalot-Literatur, in den Beschworungstexten
jiidischer magischer Gefille aus Babylon (6.-8. Jh.) und dem Sefer ha-Razim genannt.

Das Buch besteht aus sechs Teilen. Nach einer Einleitung bietet Teil 1 (“Discovery
and Disclosure: Liberating the Scrolls”; 1-61) einen kurzen Uberblick iiber Fund- und
Publikationsgeschichte der Rollen und schliet mit einer ausfiihrlichen archéologischen
Beschreibung der 11 Hohlen und der Siedlungen von Qumran und °En Feschka. Teil 2
(“The Community at Qumran”; 63-158) schildert den zeitgeschichtlichen Kontext der

1 Nach Stegemanns Meinung weist hierauf insbesondere das Fehlen von Tanin in den
Riickstinden des Wassers der Beckenanlage von °En Feschka hin.

66



Gemeinde von Qumran, ihre Griindung und Geschichte sowie ihre Organisationsstruktur
und Theologie. Teil 3 (“Closing the Canon: Biblical Texts and Interpretation”; 159-242)
gibt ein kurzes Referat iiber die in Qumran gefundenen Handschriften der hebriischen
Bibel (hier wird auch die Kanonfrage diskutiert), iiber einige der in Qumran gefundenen
Apokryphen und bislang groftenteils unbekannten Weisheitstexte aus Qumran. Ferner
werden die verschiendenen Formen auslegender Literatur aus Qumran geschildert
(Rewritten Bible, halachischer Midrasch und Pescher). Fiir die einzelnen Textgruppen
werden jeweils einige Beispiele gegeben. Die letzten drei Teile des Buches nehmen sich
zentraler Themen im Zusammenhang mit der Gemeinschaft von Qumran an: Teil 4 (“To
Live as a Jew”; 243-312) widmet sich hauptsichlich der in den Texten zu findenen Ha-
lacha (besonders beriicksichtigt werden die Sabbathalacha, Rechtsprechung und Rein-
heitsfragen) und Gebet und Ritus. Teil 5 (“Mysticism, Messianism, and the End of
Days”; 315-366) hat Eschatologie und Messianologie der Gemeinschaft von Qumran
zum Gegenstand, beschiiftigt sich aber auch mit mystischen und magischen Texten. Teil
6 (“Sectarianism, Nationalism, and Consensus™; 369-409) schildert die Stellung der Ge-
meinschaft von Qumran zu Fremdvdlkern, Proselyten und dem jetztigen und zukiinfti-
gen Jerusalem. Dieser Abschnitt des Buches schlie8t mit einem Ausblick auf die Nach-
geschichte der Gemeinschaft (Masada, Bar Kochba, rabb. Judentum). Wie schon in Teil
3 werden auch in den Teilen 4-6 wichtige Texte kurz beschrieben. Das Buch schliet mit
bibliographischen Anmerkungen zu den einzelnen Kapiteln (413-452), einem Glossar
(453-460), einem Textregister (461-469), einer ausfiihrlichen Bibliographie (471-511)
und einem Sachregister (513-529). Die reiche Bebilderung ist nicht nur fiir Laien von
Interesse sondern enthélt auch fiir den Qumranspezialisten nicht immer leicht zugéngli-
ches Material.

Schon der kurze Uberblick zeigt, daB in der hier gebotenen Kiirze das umfangreiche
und detailreiche Buch Schiffmans nicht hinreichend diskutiert werden kann. Im folgen-
den konzentriere ich mich daher auf Geschichte, Organisation und Theologie der Ge-
meinschaft von Qumran. Schiffiman lehnt, anders als die oben besprochenen Autoren, die
Essenerthese ab: Unterschiede bei der Aufnahme neuer Mitglieder und in der Halacha
zwischen den Texten von Qumran und den Essenerberichten des Josephus (81) sprechen
fiir Schiffman gegen eine solche Identifizierung der Gemeinschaft von Qumran mit den
Essenern. Hauptséchlich aufgrund der in 4QMMT vertretenen Halacha nimmt Schiffman
an, daB es sich bei den Bewohnern der Siedlung von Qumran um eine sadduziische Split-
tergruppe handelt, die sich, als die nicht-zadokidischen Hasmonier das Hohepriesteramt
gewannen, 152 v.u.Z. vom Jerusalemer Tempel gelost haben. Neben dieser hasmonii-
schen Okkupation des Hohepriesteramtes waren die das Schisma auslosenden Streit-
punkte im wesentlichen unterschiedliche Auffassungen in der Reinheits- und Opferha-
lacha. 4QMMT ist nach Schiffiman vom Fiihrungskreis dieser sadduziischen Splitter-
gruppe verfalit worden. Anfangs hatten zadokidische Priester die Fiihrung der Gemein-
schaft von Qumran inne. Jedoch stieB nach etwa 20 Jahren der fiir Schiffman nicht niher
identifizierbare Lehrer der Gerechtigkeit zu der sadduziischen Splittergruppe und liber-
nahm ihre Fiihrung. Der als Frevelpriester bekannte Gegner des Lehrers wird dagegen,
wie schon in der Essenerthese vorgeschlagen, als der Hasmonier Jonathan bzw. der Has-
monder Simon identifiziert.

Die Unterschiede in der Halacha der Sektenregel und der Damaskusschrift fiihrt
Schiffman auf eine Zweiteilung der Gemeinschaft zuriick. Qumran stellt fiir ihn das Stu-
dienzentrum der Gemeinschaft dar. Hier galt die strengere Gemeinderegel, die z.B. eine
dreistufige Initiation und gemeinschaftliche Nutzung des Privateigentums vorsah. In den
anderen Siedlungen der Gemeinschaft galten dagegen die Vorschriften der Damaskus-
schrift (zweistufige Initiation; Privateigentum). Um die dritte Stufe des Aufnahmepro-
zesses abschlieBen zu konnen, muflten die neuen Mitglieder nach Qumran kommen. Aus

67



dieser Zweiteilung der Gemeinschaft erklirt sich nach Schiffman auch, daf in 1QS keine
Frauen erwihnt werden und dafl in Qumran nur wenige Griiber von Frauen oder Kindern
gefunden wurden. Sie wurden nach Schiffman von ihren Ménnern gewohnlich nicht in
das Studienzentrum mitgenommen (135).

Die Theologie der Gemeinschaft ist fiir Schiffiman von Eschatologie, Pridestination
und Dualismus gepragt: “The Dead Sea sect had a unique set of theological views. It be-
lieved that the world was divided into the two realms of good and evil and that God had
predestined all the affairs of humankind. It saw humanity as inherently sinful and lowly,
and it believed that only through God’s mercy and the practices of the sect could that
lowliness be in any way mitigated. For the sectarians alone was there hope of a brighter
future - in the messianic era. Sectarians believed in reward and punishment in this world,
even if transgression were predestined by God’s placement of a person in the wrong lot.
In addition they probably also accepted the notions of immortality of the soul and reward
and punishment in the next world” (157). Die Gemeinschaft unterschied zwischen zwei
Formen von Tora, zwischen der offenbaren (niglah), allen Israeliten bekannten Sinai-
Tora und der verborgenen (nistar) nur den Mitgliedern der Gemeinschaft von Qumran
bekannten Tora. Letztere ist das Ergebnis inspirierter Interpretation des Pentateuch und
hat sich in den unterschiedlichen Gemeinderegeln niedergeschlagen.

Vergleicht man Schiffmans Beschreibung von Geschichte, Organisation und Theo-
logie der Gemeinschaft von Qumran, fallen nur wenige Unterschiede zur géngigen Esse-
nerthese ins Auge. Insbesondere die zweigliedrige Organisationsstruktur erinnert an das
grofle Essenerreferat des Josephus (bell. 119-161, s. bes. 160-161). Es diirfte daher auch
weiterhin berechtigt sein, die Bewohner der Siedlung von Qumran als Essener zu be-
zeichnen. Die Gemeinsamkeiten von sadduziischer und essenischer Halacha erkliren
sich zwanglos durch die priesterliche Herkunft zumindest eines Teils der essenischen
Bewegung. Ein weiterer Kritikpunkt an Schiffmans Darstellung der essenischen Ge-
schichte ist die von ihm angenommene Chronologie: Er stellt zurecht fest, daf} die in CD
I,5f. 390 Jahre nach der Eroberung Jerusalems durch Nebukaddnezar datierte Griindung
des yahad (197 v.u.Z.) nicht mit anderen Angaben der Damaskusschrift tibereinstimmt,
daesdie in CD VI,19; VIII,21; XIX,33f; XX,12 berichteten Freveltaten Israels nach der
derzeitigen Kenntnis der Geschichte Israels um 200 v.u.Z. nicht gegeben hat (90-91).
Ferner verweist Schiffinan auf eine Abweichung in der Zeitrechnung des antiken Juden-
tums. Diese betrigt jedoch nicht, wie von ihm angenommen, 49 sondern nur 27 Jahre?.
Die Griindung des yahad wiirde dann etwa auf das Jahr 170 v.u.Z., d.h. in die Zeit der
hellenistischen Religionsreformen des Hohenpriesters Menelaos fallen. Die Tatsache,
dal} etwa 20 Jahre spiter der Lehrer der Gerechtigkeit zum yahad stiel3, 148t daher die
schon friith von Stegemann aufgestellte These wahrscheinlicher erscheinen, daf es sich
bei dem als hkhn (“der Hohepriester”; 4QpPsa 1-10 III,15) bezeichneten Lehrer um den
Vorginger des Jonathan Makkabidus im Hohepriesteramt gehandelt hat’. Ebensowenig

2 Zur Sache s. das oben besprochene Buch von H. Stegemann, 173; A. Steudel, Der
Midrasch zur Eschatologie aus der Qumrangemeinde (4QMidrEschatab), Materielle
Rekonstrution, Textbestand, Gattung und traditionsgeschichtliche Einordnung des
durch 4Q174 (“Florilegium”) und 4Q177 (“Catena A”) reprisentierten Werkes aus
den Qumranfunden, in: St7DJ 13, Leiden etc. 1994, 205f; A. Laato, The Chronology
in the Damascus Document of Qumran, in: RdQ 15, 1990-1992, 607-609 und Cle-
mens Alexandrinus, Strom. 1,21,141,1-2.

3 Vgl. das oben besprochene Buch von Stegemann, 205f.; ders., Die Entstehung der
Qumrangemeinde, Privatdruck, Bonn 1971, A 79-82 und das oben besprochene
Buch von VanderKam, 100-102.

68



wie Schiffman den Lehrer der Gerechtigkeit identifizieren zu kdnnen meint, vermag er
auch Auskunft iiber die Entstehung der Pharisder zu geben. Sie liegt fiir ihn im Dunkeln
der Geschichte. Demgegeniiber gilt es auf das in CD I,14-11,1 erwihnte und vom “Mann
des Spottes” verursachte Schisma des yahlad hinzuweisen. Die Anhiinger des “Mannes
des Spottes” werden dort als “§r drsw bhigwt (“jene, die auf glatte Dinge hin auslegen™)
beschrieben - eine Wendung, die Schiffman in seinem Buch selbst als Polemik des yahad
gegen die Phariséer beschreibt (251)*. Es scheint daher wahrscheinlich, daf die Phariséder
sich kurz nach seiner Griindung vom yahad abgespalten haben.

Armin Lange

4 Vgl. auch ders., Pharisees and Sadducees in Pesher Nahum, in: Brettler, M./Fishbane
M. (Hg), Minhah le-Nahum, Biblical and Other Studies Presented to Nahum M.
Sarna in Honour of his 70th Birthday, FS N. M. Sarna, JSOT.S 154, Sheffield 1993,
272-290, 274ff.

69



	Rezensionen

