Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 52 (1996)

Artikel: Der christlich-judische Dialog : "Die Geschichtlichkeit der Kirche war
und ist eine Israelgeschichtlichkeit" : Ekklesiologisches in Friedrich-
Wilhelm Marquardts Dogmatik

Autor: Reichrath, Hans L.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960713

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IM GESPRACH: Der christlich-jiidische Dialog

“Die Geschichtlichkeit der Kirche war und ist
eine Israelgeschichtlichkeit”

Ekklesiologisches in Friedrich-Wilhelm Marquardts Dogmatik*

von Hans L. Reichrath™*

I

“In dem Dogmatik-Projekt, das uns hier beschiftigt, haben wir bisher noch
nirgends einen Aspekt einer Lehre von der Kirche zur Sprache gebracht. Das
heit nicht, da} wir nicht iiberall - in den Prolegomena, der Christologie und in
der bisherigen Entwicklung der Eschatologie - mit der Existenz und dem Wirken
der Kirche gerechnet hitten. Es war uns unmoglich, Jesus ohne ‘die Seinen’ zu
denken: Seine Anhénger, befreundete Frauen und Minner, Nachfolger: ohne sei-
ne Gemeinde. Und es wire uns unméglich, von der Bibel den so bestimmten und
bestimmenden Gebrauch fiir die Entwicklung unserer Uberlegungen zu machen,
wie wir es versuchen, wenn wir dies nicht im Horen auf die Kirche tiiten, die uns
das Wort Gottes anders nicht als gebunden an die Schriften und an ihre je neue
Verkiindigung iiberlieferte. DaBl wir umgekehrt mit unserer Schriftauslegung
eine Dogmatik erarbeiten wollen, verstehen wir als ein Stiick Beitrag zum Leben,
zur Erkenntnis, zum Bekenntnis der heutigen Kirche. Insofern steht die Kirche -
als die auf Jesus horende Gemeinde - in allem mit zur Diskussion, was wir bisher
schon gearbeitet haben. Dennoch kann sich diese Dogmatik bisher ‘nur’ prak-
tisch eine ‘kirchliche’ nennen.”"

Diese kldrende Feststellung einer an sich iiberraschenden Zuriickhaltung
findet sich im 5. Band des Dogmatikprojektes von Friedrich-Wilhelm Mar-
quardt, genauer: Im 2. Band der Eschatologie unter § 5 “Auf Wegen zum Ziel”,
im Unterabschnitt “Wegbereitung und Wehen I: Die Gottesgemeinden als

Unruheherde” - “ekklesiologische Vorbemerkungen™.?

Wir abendlidndisch Aufgeklirten mogen es doch, wenn zwei GroBen zuerst
einmal moglichst perfekt definiert werden, bevor man sie miteinander vergleicht

* Uberarbeitete Fassung eines Referates fiir die Evangelische Akademie Berlin-
Brandenburg am 22. April 1995, die den Tagungsschwerpunkt “Eschatologie” bei
Friedrich-Wilhelm Marquardt hatte. '

*% Dr. theol. h.c. Hans Reichrath, Richter i.R., Im Tempel 47, D - 66482 Zweibriicken,
Deutschland.

1 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Eschatologie 11, Was diirfen wir hoffen, wenn wir
hoffen diirften? Giitersloh 1994, 155

2 Ebd.

40



oder ihr Verhiltnis zueinander bestimmt. Zuerst “die Lehre” (Theorie) und dann
“die Realitdt” (Praxis). Marquardt geht - obwohl Dogmatiker - einen anderen
Weg, wohl nicht aus Prinzip, wahrscheinlich aber weil er “biblischer” sein will
(womit wohl das nicht-thetische, narrative, umschreibende und umkreisende,
diskursive Element gemeint ist) und wegen der “Realitdten”: Nicht von ungeféahr
beginnt er seine auf sechs Binde angelegte Dogmatik mit den “Prolegomena’:
“Von Elend und Heimsuchung der Theologie”. Und da fillt - nach einer kurzen
Grundlegung - schon auf Seite 53 das entscheidende Stichwort: “Auschwitz hat
die Intelligenz getroffen: Zumal die theologische”. Es wird auch das letzte Wort
in Band 3 der Eschatologie sein: “Noch einmal Auschwitz: Diirfen wir hoffen
...”". Das Entsetzen tiber das, was “Auschwitz” meint, ist sicher Anlaf3 und Rah-
men gerade dieser so konzipierten Dogmatik. Es ist ein “je linger je mehr immer
zehrenderes Entsetzen iiber die Todesverfallenheit eines christlichen Glaubens,
einer kirchlichen Predigt, einer evangelischen Theologie, die dagegen unemp-
findlich bleibt ...

II

Ich mochte hier - gleichsam als Exkurs - einige grundsitzliche Anmerkun-
gen einfiigen.

Es leuchtet ein, dal Marquardt bei all denen Widerspruch ernten wird, die
“nach Auschwitz” so weitermachen mochten wie zuvor, die die theologische
Substanz des “Evangeliums” und seiner Verkiindigung als nicht besonders be-
troffen ansehen und die “Auschwitz” keinerlei “Offenbarungsbedeutung” zu-
kommen lassen wollen, die darin gewissermallen nur ein humanitéres, seelsor-
gerliches, ethisches, allenfalls hermeneutisches Problem sehen wollen, nicht
aber ein eminent theo-logisches, zumal manche ja der Meinung sind, die Juden-
feindschaft sei bereits substantieller Bestandteil des Neuen Testaments selbst.*
Man kann bei Marguardt schon von einem “Paradigmenwechsel” reden, wie
dies beispielsweise Dieter Singer in seinem soeben erschienenen Buch “Die
Verkiindigung des Gekreuzigten und Israel” tut’, wenn auch konkret im Zusam-
menhang mit dem Stellenwert von Rom 9-11 und dem Primat der VerheiBung
und der Erwiéhlung Israels vor der Rechtfertigung der Volkerwelt.

Zum grundsitzlichen Problem, “ob das noch als ‘Dogmatik’ gelten kann,
was hier als Position herausgearbeitet wird”, schrieb Friedrich Mildenberger in
seiner Rezension der “Prolegomena”, die er fiir eine gewollte provozierende
Verfremdung hilt:

3 AaO47

Vgl. etwa die Beitrdge von E. GriBer, A. H. J. Gunneweg, F. Hesse und M. Honecker
in: KuD Sonderheft (1981) Theologie nach Holocaust? Ulrich Wilckens hat kiirzlich
in einer Rezension das ihm seit EvTh (1974), 602ff. angelastete MiBverstindnis kor-
rigiert, vgl. ThLZ (1995), 526.

S Vgl. Sianger, Dieter, Die Verkiindigung des Gekreuzigten und Israel, Tiibingen
1994, 124.

41



“Ich setze dabei voraus, da3 Dogmatik die kirchliche Lehrtradition, und dies
gegenwirtig eben auch in einer bestimmten konfessionellen Gestalt, aufnimmt
und darstellt. Ich setze weiter voraus, dall dabei ein Denken vorliegt, das auf
einen kirchlichen Konsens ausgeht [... und] daB3 die traditionelle Lehr- und
Glaubensgestalt identifizierbar bleibt. Dagegen aber setzt sich Marquardt be-
wuBlt ab [...]: Dogmatik als radikale Kirchen- und Theologiekritik ist ein in sich
widerspriichliches Unternehmen.”®

Reinhard Slenczka meint in seiner Rezension Marquardts “Christologie I,
daf} das Anliegen des Verfassers “in der Gefahr (steht), dal geschichtliche Ereig-
nisse eine normative Funktion bekommen”. Slenczka hilt das Buch “sowohl
nach seinen methodischen Voraussetzungen wie auch nach seiner inhaltlichen
Entfaltung fiir falsch”, auch in “Grundsatzfragen christlicher Theologie”.

Mit dem Problem der theologischen Gewichtung “geschichtlicher Erfah-
rung”, “ob Theologie aus Geschichte lernen kdnne, gar: ob sie das darf”, ob “Er-
fahrung theologischen Stellenwert beanspruchen” kann und ob das alles “mehr
als ethisch-politische Konsequenzen zeitigt”, hat sich Marquardt schon friiher
auseinandergesetzt, als er vor der Evangelischen Akademie Berlin-Brandenburg
1973 iiber Gollwitzers Arbeit zur sogenannten “Judenfrage” sprach: “Daf} zumal
evangelische Theologie mit der Moglichkeit eines neuen Handelns Gottes gar
nicht mehr rechnet, weil sie alle Geschichte schon in Christus, dem Ende des
Gesetzes, verrechnet, abgerechnet hat, das ist das unseligste Motiv ithres metho-
dischen Antijudaismus und die Bastion, die gestiirmt werden mii}te, wenn es

neue Israel-Erkenntnis geben sollte.”®

“Offenbarung als Geschichte” oder “Geschichte als Offenbarung™ ist ja be-
reits 1960/61 von Wolfhart Pannenberg uv.a. thematisiert worden. Und die Ang-
ste vor einer falsch verstandenen “Erfahrungs-Theologie”, die man als “natiirli-
che Theologie” festmachen mochte, sind immer noch da. Kein Wunder nach
dem, was eine “deutsch-christlich-volkische” Theologie (falls es tiberhaupt noch
eine “christliche” war) einst angerichtet hat. Die “christozentrische”, fast “chri-
stomonistische” Einseitigkeit der Barmer Theologischen Erklidrung hat auch da-
mit zu tun. (Karl Barth wies in den 70er Jahren Ernst Wolf darauf hin, tiber der
“Konigsherrschaft Christi” nicht das Kommen der “Konigsherrschaft Gottes” zu
vergessen.’ Er war es aber auch, der nach 1931 - in einer Auseinandersetzung mit
Otto Dibelius - “Offenbarung statr Geschichte” lehrte.'?)

Der Vorwurf Slenczkas an Marquardt lautet: “Diese Christologie [...] ist
nicht die Entfaltung, sondern eine Auflosung des Christusbekenntnisses [...].”

6 ThLZ (1989), 538f.
7 ThLZ (1991), 306f.

8 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Hermeneutik des christlich-jiidischen Verhiltnisses,
in: Bandis, Andreas et al (Hg), Richte unsere Fiif3e auf den Weg des Friedens, FS
Gollwitzer, Miinchen 1979, 138ff, 145.

9 EvTh (1995) 1, 86.

10 Zitiert nach Grib, W., Karl Barths Ekklesiologie im Kontext der Problem-Geschich-
te des neuzeitlichen Kirchenverstindnisses, in: ZDT (1991), 29ff.

42



Dennoch erkennt er den “Vorzug dieses Buches darin”, dal} es “den unaufldsba-
ren Zusammenhang von Kirche und Judentum herausstellt”. Meine Anfrage ist
nur: Was soll diese grundsitzliche Bejahung der Konzeption, wenn sie theolo-
gisch-ekklesiologisch nichts austragen darf?

In einer Rezension von Petr Pokorny '' wird es jedenfalls anders gewertet.
Am treffensten wird Marquardt m. E. in den Rezensionen “Christologie I+II”
von Dietrich Wiederkehr (Luzern) erfa3t'?, der offen von der “Staroperation”
spricht, die er “an sich selber bei der Lektiire des Werkes wiederholt erfahren hat”.

III

Die Schwierigkeiten einer klaren Bestimmung der je eigenen Identitit - so-
wohl auf Seiten der Kirche als auch Israels - sind bekannt. Es erscheint also vol-
lig verstindlich und notwendig (vielleicht auch: vergeblich), die Frage zu thema-
tisieren: “Welches Judentum steht welchem Christentum gegeniiber?”’"® Oder
ekklesiologisch gewendet: Welche Kirche hilt es wie mit welchem Judentum?
Eines ist gewi3: “Identitdt entsteht (nur) in Beziehungen™'*.

Die Pluralitit auf beiden Seiten wiirde uns im Vorfeld dessen, was Mar-
quardt uns sagen will, schon so beschiftigen, dal wir womdoglich zu friih resi-
gnieren wiirden. “Zu viele theologische Definitionen der Kirche haben es schwer
gemacht, sie zu praktizieren”."> Darum erscheint es mir sicher nicht resignativ,
sondern eher als intentionale Klugheit der Beschrinkung und Konzentration,
wenn Marquardt fortfiahrt: “Uns scheint ein praktisch-kirchlicher Bezug unserer
Theologie wichtiger als eine theologische Kirchen-Kunde, und wir bewéhren
uns lieber in der Kirche, als dal wir grole Worte iiber sie machten.”!®

Die Kirche schlicht und einfach als “die auf Jesus horende Gemeinde” zu
bezeichnen, ist vielen sicher zu wenig, aber sie erinnert an Luthers kostliche
Formulierung in den Schmalkaldischen Artikeln (12): “Denn es weiB}, gottlob,
ein Kind von sieben Jahren, was die Kirche ist: Ndmlich die heiligen Gldubigen
und die Schiflein, die ihres Hirten Stimme horen.” (Marquardt selbst erwihnt
Confessio Augustana 7 und Barmen 3, im 3. Band der Eschatologie auch Confes-
sio Augustana 8 und den 12. Schwabacher Artikel).

Marquardt weiter: “So haben wir es bisher also bewuf3t unterlassen - was ja
bei der Richtung und Linie der Verantwortung im jlidisch-christlichen Verhilt-
nis, an die wir diese Dogmatik binden mochten, nahelédge -, etwa eine grundsétz-
liche Zuordnung der Kirche zu Israel und dem jiidischen Volk zu bestimmen.

11 Vgl. EK (1991), 237{f.
12 Vgl. Orientierung (1993), 70ff, 93ff.

13 So formuliert ein Sammelband Arnoldshainer Texte (Henrix, Hans-Hermann et al
[Hg], Arnoldshainer Texte 36, Frankfurt a.M. 1985) mit einem fast gleichlautenden
Referat von Berthold Klappert.

14 So lautet eine Erkenntnis des Erfurter Symposiums 1994, vgl. EvTh (1995) 1, 103.
15 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Eschatologie 11, aaO 156.
16 AaO 155.

43



Das rechtfertigen wir nicht zuletzt damit, da3 wir ja auch keine ‘Lehre von Israel’
entwickelt, also z.B. keinen eigenen Paragraphen iiber das Volk Gottes, seine
Erwihlung, seinen Dienst, die ihm geltende Verheillung, das ihm geltende Gebot
skizziert haben. Das jiidische Volk selbst hat kaum einmal seine Erwihlung zum
Inhalt z.B. des so iiberreichen rabbinischen Lehrens gemacht, - auch Maimoni-
des hat sie nicht thematisiert in seinen, im Mischna-Kommentar formulierten 13
Grundsitzen des Glaubens, den Iggarim. Uber das was man ist, redet man nicht,
man ist es; und nur zu Gott betend, also mit Furcht und Zittern, hat Israel auch
einmal von seiner Erwihlung gesprochen.””

Ganz unscheinbar zwischen zwei Gedankenstrichen findet sich das Grund-
anliegen Marquardts: Die Bindung seiner Dogmatik an die Verantwortung im
christlich-jiidischen Verhiltnis! Dem hat sich alles ein- oder unterzuordnen, und
dies ist auch m.E. der Grund fiir die Abweichung von anderen dogmatischen
Gliederungen und den Widerspruch mancher Kollegen.

Darauf folgt ein erniichterter und erniichternder “eschatologischer Vor-
behalt”: “Es ist auch fiir uns Christen ‘noch nicht erschienen, was wir sein
werden’ (1 Joh 3,2), und wir haben genug damit zu tun (denn es féllt uns
schwer), uns an die Kirche zu halten, aus ihr, mit ihr zu leben und also: Selbst
Kirche zu sein ...”.'® '

v

Bevor wir den ekklesiologischen Vorbemerkungen im Rahmen der Escha-
tologie weiter nach-denken, sollte ein Riickblick in die vorauslaufenden Binde
der Dogmatik deutlich werden lassen, daB Marquardt “iiberall [...] mit der Exi-
stenz und dem Wirken der Kirche gerechnet” hat.

Ein circulus vitiosus wird hier sichtbar: Wir haben die Kirche und ihren
Glauben immer nur als Angefochtene,"” darum ist Theologie eine Notwendig-
keit. Doch auch die Theologie wird zur Anfechtung, sie ist - zumal “nach
Auschwitz” - radikal fraglich.?® “Es gibt keine theologische Harmlosigkeit”.*!

Aus der Erkenntnis des “einen” und “gleichen Gottes” und seinem *“‘unge-
kiindigten Bund” mit Israel miissen “ekklesiologische Konsequenzen” folgen.*
“Biblisches Israel und nachbiblisches Judentum” sind nicht “in Analogie eines
christlichen (theologischen oder soziologischen) Kirchenbegriffs” zu verstehen.
“Judentum versteht sich selbst als ein Zusammen [das ist “keine glatte Identitét”]

17 AaO 156. Vgl. Segal, Alan, Bund in den rabbinischen Schriften, in: Kul 6 (1991) 2,
147-162 zur Problematik “Bund”.

18 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Eschatologie 11, aaO 156.

19 Vgl. Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Prolegomena, Von Elend und Heimsuchung
der Theologie, Giitersloh 1988, 68.

20 Vgl. aaO 74.
21 AaO 109.
22 AaO 132.

-



von ‘Religion’, Volk und Nation.” Existenz und Geschichte des Judentums
miissen ekklesiologisch mitgedacht werden. Die Konsequenz wire eine “Drei-
Reiche-Lehre”, die den christlichen Kirchenbegriff nicht unbertihrt liee.** Der
Gedanke der Treue Gottes ist in diesen Zusammenhédngen von uns neu gelernt
worden, oder muB es noch werden.>

Den Zusammenhang von Kirche und Theologie (einer “kirchlichen Wissen-
schaft”? - so Schleiermacher)®, spricht Marguardt folgendermalien an: “Die of-
fene Weite des Evangeliums konnte in zu enger Verflechtung von Theologie und
Kirche nicht ‘aus-gedacht’ werden”, denn es war “die Kirche, die Theologie zu
ihrem (der Theologie) notvollen SelbstmiBverstindnis als Instanz des Gottes-
verhiltnisses verfiihrt hat”.*’

Der bei Marquardt einen grolen Raum einnehmende Komplex der soge-
nannten “Evangelischen Halacha™® oder der “jiidischen Tora fiir Gojim™? ist auf
dieser Tagung eingehend behandelt worden. Wichtig zu erwéhnen ist mir eines:
Der Gedanke des “Weges” (“Halacha™): denn dieser Weg wird jiidischerseits
und christlicherseits als Weg einer Gemeinschaft gegangen, ist also zutiefst “ek-
klesiologisch™!. Er ist zudem ein Ereignis der “Geschichte”*?. Marquardt kann
sich zu Recht erregen iiber die christlichen Versuche (z.B. Rudolf Bultmanns),
vom “‘unhistorischen Charakter des sog. Gesetzesjudentums” zu reden, und daf
die Geschichte des Judentums “gleichsam stillgelegt” worden sei: “Dal} das Ju-
dentum zu einem ‘Volk ohne Geschichte’ (K. Kupisch) geworden sei, gehort zu
einer der Stereotypen antijiidischer Polemik in der christlichen Tradition”.?* Dar-
um findet sich sozusagen mitten in diesen halachischen Reflexionen der fiir un-
ser Thema entscheidende Satz: “Zu den Zielen dieser Dogmatik gehort, den ek-
klesiologischen Charakter des christlich-jiidischen Verhiltnisses zuriickzu-
gewinnen, den es nach der Bibel beider Testamente hat.”**

23 AaO 133.

24 Vgl. aaO 134. Das weltliche und das geistliche Reich, und dazwischen “ein ander
Reich, halb geistlich und halb weltlich, das fasset die Juden mit Geboten und dufler-
lichen Zeremonien” (Luther).

25 Vgl. Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Prolegomena, aaO 135.
26 Vgl. aa0 154.

27 Vgl. dazu Karl Barth in seinem Romerbrief-Kommentar 1919: “Die Kirche ist das
Grab der biblischen Wahrheit”.

28 Vgl. Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Prolegomena, aaO 166ff.

29 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Christologie 11, Das christliche Bekenntnis zu Jesus,
dem Juden, Giitersloh 1991, 200ff. '

30 Der hebridische Begriff “Halacha” (Gesetzesteil des Talmuds, die verbindliche Tradition
der Bibelauslegung) hat seinen Ursprung im Bedeutungsfeld “gehen” (die Redaktion).

31 Vgl. Apg 9,2; 18,25.26; 19,9.23; 22,4; 24,14.22 und Joh 14,6: Jesus als der Weg.
32 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Prolegomena, aaO 191ff.

33 AaO 143.

34 AaO 207.

45



Die Kirche sollte sich “auch praktisch in eine Volk-Gottes-Gemeinschaft
mit dem Judentum berufen erfahren”. Im Blick auf das Vorrecht (Erst-
definitionsrecht) Israels sei nur vor einer vorschnellen Verwischung originirer
Aufgaben oder Zustindigkeiten gewarnt. Schon und auch Paulus unterschied
sehr klar zwischen dem, was “den Beschnittenen” (allein) aufgetragen war und
ist und was “den Unbeschnittenen” allenfalls noch aufgetragen werden soll und
kann, um vor Gott “gerechtfertigt” zu sein®. Vielleicht sollte in diesem Umfeld
der sogenannten Gesetzesproblematik einmal ein Vergleich zwischen
“Erwihlung” in der hebriischen Bibel und “Rechtfertigung” im Neuen Testa-
ment durchgefiihrt werden. Eine “praktische Volks-Gottes-Gemeinschaft mit
dem Judentum” wird also darauf zu achten haben, dal} das jiidische Verstindnis
von “Tora” und “Halacha” bei der Anwendung der “Noachidischen Gebote” fiir
die Volker nicht “christlich” konterkariert wird. Es geht um ein Identitits-
problem!

In einem groBeren Kapitel*® behandelt Marquardt das Thema “Abraham,
unser Vater” und zieht darin die Linie aus tiber den “Abrahamsohn” Jesus Chri-
stus zu den Gojim, die sich “der Gemeinschaft der leiblichen Nachkommen
Abrahams auch ohne biblische Kennzeichnung zuschlagen™. Sie, und das gilt
auch fiir die Kirche, werden damit “zur Teilnahme an der in Abraham reprisen-
tierten Grundgeschichte des Menschengeschlechts: an der Weltgeschichte der
Beziehungen zwischen Israel und den Volkern”.

Das Grundanliegen wird weitergefiithrt mit dem Gedanken der “Okumeni-
schen Kirchen”, die “in eine Lebensbeziehung zum jiidischen Volk™’ berufen
sind. Wo in den dogmatischen Darstellungen (so etwa auch bei Karl Barth)
Abraham strukturell fehlt, drohen weitreichende Folgen™: Verdringung der Be-
rufung Israels, Jesu Christi und der Kirche, “Licht der Vélker” zu sein und nicht
nur “innere Erleuchtung des einzelnen”.* Es droht eine “andere Geschicht-
lichkeit”, fern “des biblischen Wirklichkeitsverstindnisses im ganzen”, dem es
um die ganze “noch nicht erloste Welt” geht.

Darum ist die “Abraham-Gemeinschaft” als eine “Daseinsgemeinschaft”
von Nicht-Juden mit Juden “nicht Kirchengemeinschaft, sondern Volk-Gottes-
Gemeinschaft”. Sie ist “Schwestern- und Bruderschaft von bleibend Verschiede-
nen”.* Die gegenliufige Interpretation der Abrahamkapitel des Neuen Testa-
ments fiihrte deshalb zu einer Enterbung der Juden durch die Kirche. Diese Dif-
ferenzierung Marquardts miissen wir im Auge behalten, wenn von der “Kirche
aus Juden und Heiden” die Rede ist.

35 Vgl. Rom 2,12ff; 2,25ff; 3,27ff; 1 Kor 7,19ff; Gal 3,6ff; 5,3ff; 6,1 1ff.
36 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Prolegomena, aaO § 5, 263ff.

37 AaO 366.

38 Vgl. aaO 276f.

39 AaO 278. Vgl. Rom. 4,16; Gal. 3,9.14

40 AaO 299.

46



An dieser Stelle mochte ich einige Uberlegungen einfiigen:

Das Thema des Neuen Testaments, besonders im Romerbrief, lautet ja “Is-
rael” - “das Volk” (hebr. ‘am, gr. laos) und “die Volker” (hebr. gojim, gr. ethnos/
ethné). Die Stelle, die gewohnlich fiir eine “Kirche aus Juden und Heiden” ange-
fiihrt wird: Rom 9,24 (vgl. ferner Rom 10,12; 1 Kor 12,13; Gal 3,28) redet ja
gerade nicht von “ekklésia”, von einer Organisation oder Institution “Kirche”*!
und auch nicht von einem Gegensatz zur “Synagoge” (z.T. nannten sich in den
ersten beiden Jahrhunderten auch christliche Gemeinden “synagogé™?). Paulus
handelt von Gottes Berufung/Erwdhlung “nicht allein aus den Juden, sondern
auch aus den Heiden”. Der Unterschied zur jiidischen “Ekklesia” (hebr. gahal)
als einer aktuellen “Versammlung” Zusammengerufener wird erst deutlich, wo
Paulus den Zusatz “in Jesus Christus” macht (etwa 1 Thess 1,1; 2,14). Nun kann
aus einer blofen “Versammlung” eine Gruppenbezeichnung werden (vgl. Hebr.
12,23 “ekklésia prototokén”, die “Gemeinde der Erstgeborenen” bzw. Auser-
wihlten, und das Selbstverstéindnis in der Qumrangemeinde). Die eschatologi-
sche Heilsgemeinde Gottes (“ekklésia” bei Mt 16,18; 18,17) wird zu einer per-
manenten Vereinigung mit universaler Bedeutung und eigenen Zulassungs-
bedingungen (Gerechtigkeit und Heiligkeit - “Beschneidung der Herzen”). Die
Tatsache, dall Paulus den Terminus “ekklésia” im Romerbrief nicht benutzt
(auBer 16,6), 14Bt doch den Schluf} zu, da} “Kirche” nicht im Gegensatz zu Israel
“wahres Israel” sein will, sondern eine in Realisierung begriffene eschatologi-
sche Zukunftsperspektive hat (mehr dazu in Rom 11,25f). Insofern ist auch “ek-
klésia” Gottes “Volk” (Titus 2,14; im Unterschied zu Gal 1,13; Apg 20,28 “ek-
klésia Gottes” als endzeitliches Aufgebot Gottes*?). Inwieweit sich hier “apoka-
lyptische” Elemente mit “prophetischen” vermischen, ist eine eigene, sicher
komplizierte Frage. Aus dem Gegensatz “Israel - die Volker” konnte der von
“Gerechten und Siindern” werden, mit schlimmen Konsequenzen fiir die ge-
schichtliche Funktion Israels als Ganzem, vielleicht sogar so etwas wie “die
grundsitzliche Infragestellung des Wertes der kollektiven Abrahamkindschaft”
(Klaus Berger*).

Marquardts Gedankengang folgert fiir die christliche Identitit praskriptiv:
“Wird (also) ein Mensch Christ, so beruft Gott ihn eben damit zur Lebens-
gemeinschaft mit dem jidischen Volk. Daraus folgt die theologische Aufgabe,
ein Grundverstindnis des christlich-jiidischen Verhiltnisses zu entwickeln”.*
Israel lebt aus der Treue Gottes seine ungekiindigte Berufung, “und die Christen
sind auf ihre Weise zur Teilnahme daran mitberufen”, und zwar auf dem Boden
ihres Bekenntnisses zu Jesus, dem Juden. Marguardt geht es allein um “eine
theologische Grundperspektive”. “Weder eine ‘Israel-Lehre’ dlteren Stils noch

41 Vgl. aber Apg 13.1.
42 Vgl. Jak 2,2.
43 Vgl. das aram. gehal el [= Gemeinschaft Gottes] in Qumran.

44 Berger, Klaus, Theologiegeschichte des Urchristentums, Tiibingen/Basel 1994, 35
(im Zusammenhang der Individualisierung des Gerichtsvorganges).

45 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Prolegomena, aaO 374.

47



eine ‘christliche Theologie des Judentums’ [...] liegt in der Absicht dieses Kapi-
tels™e,

Es geht Marquardt um “die Geschichte” Israels und seine heilsge-
schichtliche Funktion, gerade auch im Zusammenhang mit der Verwerfung
Christi. “Das Judentum in seiner Geschichte mufl zum Gegenstand einer christli-
chen Israel-Lehre werden.”* So ist das sogenannte Alte Testament primir “das
Buch der Geschichte des Volkes Israel inmitten der Menschheit”. Judentum darf
nicht “subsumiert” und der Kirche heilsgeschichtlich untergeordnet werden, es
bleibt vielmehr “eine selbstdndige, eigenartige und einzigartige Beziehungs-
wirklichkeit der Kirche”.*® Zum wiederholten Male beklagt Marquardt, dal die
“Christus nicht bekennenden Juden im Okumene-Denken der Kirchen keinen
Platz (finden)”. “Israel-Theologie ist (auch) ein Stiick ‘negative Theologie’:
Theologie dessen, was der Kirche fehlt.”*

So redet Marquardt von der Kirche “nur” als: Miterwihlte, Hinzugerufene,
Mitgeheiligte und Bundesgenossin. “Das jiidische Volk ist der Kirche von Gott
dazu gesetzt, da3 sie auBer sich geraten und auch dort noch Gott begegnen
kann”.*® “Selbstrelativierung” heifit die Aufgabe der Kirche, denn nicht sie ist
das Ziel aller Wege Gottes. Sie soll “mit Israel” Licht der Heiden sein. “Der ‘ek-
klesiologische’ Gehalt der Begegnung mit dem Judentum ist also nicht zutref-
fend erfallt, wenn die Kirche nur nach einem christlich-jiidischen Verhdltnis
sucht” (vgl. R6m. 15,8).°!

Die Frage hei3t ndmlich: “Wie konnen wir uns von Jesus Christus her,
ohne ihn ‘preiszugeben’ und ihn zu verraten, so geschichtlich auf das jiidische
Volk beziehen, dall es weder vor ihm noch vor uns kapitulieren, sich bedroht
oder enterbt sehen mu3?” Denn: “Das Judentum ist durch die Verkiindigung
des Todes Christi bisher stets nur vor die Alternative gestellt worden, iiberzu-
laufen und sich iiber das Christentum selbst preiszugeben oder aber sich vor
den neuen ‘Mitbiirgern und Hausgenossen Gottes’ zu versperren und sich im-
mer tiefer in sich selbst zuriickzuziehen. Die Kirchen haben bisher Jesus nicht
so verkiindigt, dal} Israel darin seine Sache und seine Sache zu seinem Frieden
und Preis gefiihrt sehen konnte. Die Mission, die zu Christus bekehrte, hat den
Juden damit keine Freunde und Judengenossen gewonnen.” Dall Christus-
beziehung Israelbeziehung ist, ergibt die Schrift. “Inwiefern aber Israel-
beziehung Christusbeziehung ist, das miissen wir dogmatisch nach-denken.
Das ist aber die Aufgabe der Christologie”.>

46 AaO §7, 374ff.
47 AaO 432.
48 AaO 414.401.
49 AaO 410f.
50 AaO 425.
51 AaO 427f.
52 AaO 456f.

48



Vv

Wir folgen nun den Spuren unseres Themas in Marquardts “Christologie”
(einem “unvermeidlichen Spaltpilz™*), die in zwei Bidnden 1990/91 erschienen
ist unter der Uberschrift: “Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden” - an
sich, trotz gewisser GewOhnungsprozesse, fiir viele immer noch eine provozie-
rende Aussage, die mangels dogmatischer “Masse” den “biblisch-hermeneuti-
schen Horizont” neu 6ffnen soll.>*

Die Herausforderung dauert natiirlich an, wenn es schon in der Einleitung
heiBt: “Der ‘universale’ Christus von heute steht in gleicher Spannung zur Kir-
che wie zu Israel.” Er ist sozusagen iiberall “aufler Hause”.” (Ob allerdings auch
“die Kirche” zu den “topoi Jesu” zu zihlen hat, ist m.E. fraglich). Die Juden als
“Reprisentanten der Kontinuitdt der Geschichte” bilden ein “Volksganzes™®,
seine Erfahrungen sind “das Kriterium™, nicht - wie gewohnlich im christlichen
Empfinden - “das Besondere herausgehobener Einzelner”.’” In Anlehnung an
Bonhoeffer spricht Marquardt von einer “Kollektivperson”.*® Jesus, als “wahrer
Jude” zugleich auch der “vere homo”, “hat seine Geschichte und damit seine
Bedeutung als Sohn des jiidischen Volkes”.” “Eschatologisch” gewendet: “Je-
sus will nicht in der Antwort sein, sondern in der Frage, nicht in der Erfiillung,
sondern in der Erwartung”.%’ “Denn mit Fragen kommt man weiter als mit Ant-
worten’®!,

“Die Verbindung der Weltgeschichte Israels mit dem Leben Gottes ist das
einzigartige Charakteristikum dieser Geschichte, der Geschichte dieses Vol-
kes”.%? Der auferstandene Jesus von Nazareth “will ein Teilnahmeereignis an der
Geschichte Israels sein und bewirken”. Es geht um “Partizipation” - darin “liegt
die Basis einer jeden Christologie des Juden Jesus von Nazareth”.*® “Reale ge-
schichtliche Partizipation der Christen am Leben des jiidischen Volkes”** ist
auch angesagt, wenn es um unser Verhéltnis zum sogenannten Alten Testament

geht. Denn “das Leben Jesu ist eine der vielen Wiederholungen der Urgeschichte

53 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Christologie 11, aaO 185.

54 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Christologie 1, Das christliche Bekenntnis zu Jesus,
dem Juden, Giitersloh 1990, 307.

55 AaO 96.

56 AaO 136.
57 AaO 137.
58 AaO 152.
59 AaO 138f.
60 AaO 153.
61 AaO 158.
62 AaO 160.
63 AaO 161.
64 AaO 167.

49



Israels”.% Seine antijiidische Interpretation hat unsere “realgeschichtliche Betei-
ligung am Weg und Leben der Juden” verhindert. Darum war m.E. - im Blick auf
die “Deutschen Christen” - ein sogenannt “entjudeter” Jesus nicht mehr “das
Evangelium”, das man doch angeblich “treu” zu verkiindigen glaubte.

Manche Christen mochten sich nun vielleicht die Ohren verschlieBen: Das
stetige Leben aus der Tora (nach dem Willen Gottes!), von “Rechtfertigungs-
theologen” oft als “jiidische Gesetzlichkeit” verleumdet, ist das “Festhalten der
eigenen Geschichte”, denn: “Geschichtsverlust wire Gottentfremdung”!®® Das
Gleiche gilt wohl auch von “Traditionsverlust”. Selbst der “Stellvertretungs-
gedanke, das Geriist aller Christologie, ruht auf der biblisch-jiidischen Struktur
der Wiederholung alles Lebens in einem Leben”.®’

In einem “Gang durch den Romerbrief®® findet sich eine entscheidende
Klarstellung: “Fiir den guten Juden Paulus héngt an der Einung und Vereinigung
Israels mit den Gojim, der Gojim mit Israel die Einheit Gottes” (3,30).% “Chri-
stus wirkt fiir die Juden [...] durch das Herbeirufen der Volker”.” Jesus ist “der
Israel inmitten der Volker”.”" Darum kann Kirche wesenhaft nur eine “Kirche
aus Juden und Heiden” sein.” Das kann und soll nicht heiflen, die nachpaulini-
sche “Kirche” sei irgendwie berufen, jlidische Identitit zu werten oder zu bestéa-
tigen im Gegeniiber zu den Volkern. Es geht hier um das “Wesen” von Kirche,
nicht um ihre je reale Gestalt, in der nicht nur wegen des jiidischen Nein kein
Lebensraum fiir Juden(-Christen) ist.

Im zweiten Band will Marquardt dann die “Christologie als Lehre von der
Gemeinschaft Gottes mit der um Israel versammelten Menschheit entwickeln”.”
Es ist die Rede vom “biindnistheologischen” Verstehen der “Gott-Jesu-Ein-
heit”” und von “Israel als ‘formale Christologie’” (in Anlehnung an Hans Urs
von Balthasar), ein ungeheuer spannendes Kapitel!”> Im Anschluf} an eine Kritik
der protestantischen Rechtfertigungslehre (Evangelium und Gesetz stehen nicht
in einem ontologischen und kategorialen Verhiltnis gegeneinander!)’ folgt eine
Kritik der Verwendung des Begriffes “Eschatologie” (Jesu Prophetie als uniiber-
bietbar letztes Wort an die Menschheit). “Eschatologisch” kann Jesu Prophetie

65 AaO 169.

66 AaO 170.

67 AaO 171 (189.237).
68 Vgl. aaO 180ff.

69 AaO 201.

70 AaO 297.

71 AaO 306.

72 AaO 301.

73 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Christologie 11, aaO 33ff.
74 AaO 44.

75 Vgl. aaO 52ff.

76 Vgl. aaO 167.

50



heiBBen, “weil nach derzeitigem Erkenntnis- und Wissensstand Gott die christli-
che Gemeinde keine andere Prophetie horen 1463t” und weil in ihr die Prophetie
Israels “weitergeht”.””

Und so muB3 gehandelt werden vom “Kommen, Gehen und Bleiben Jesu
von Nazareth”,”® von “Jesus in seinen Zeiten” (Zeiten als “erfiillte Zeiten™).”
“Die Seinsweise Jesu ist die eines ewig Kommenden”.® “DaB die Christenheit
Gottes Geschichte zu vollendet, sein Heil zu vollkommen denke, ist aber ein
schwer und nicht unbegriindeter Vorwurf des Judentums gegen uns ...”. Gott
selbst ist ein ewig kommender Gott. Darum kann die Rettung der Gojim (Vol-
ker) nur “in die Hoffnungsgeschichte des Gottes Israels und in die Hoffnungs-
gemeinschaft des Volkes dieses Gottes hinein” erfolgen. Es ist ein “verhei-

Bungsvolles Mitsammen”.!

Obgleich der Kommende gemiss dem christlichen Bekenntnis schon da
war, bedeutet Parusie im Sinne von “Wiederkunft” keine Wiederkehr des
Gleichen: “Der kiinftig Kommende kommt in eine andere Welt”.®

“Es wire [...] der christlichen Dogmatik durchaus moglich gewesen, ein
Offenes, Unfertiges, Noch-Ausstehendes zu lehren: nicht nur (‘eschatolo-
gisch’) hinsichtlich der weltlichen Erkenntnis des Gottesgeheimnisses in Je-
sus, sondern erst recht (‘christologisch’) im Verhéltnis zwischen Gott und Je-
sus selbst. Jesus ist kein vollendetes Werk der Hinde Gottes [...]7% Und so
entldBt uns Marquardt aus seiner “Christologie” mit dem jiidischen Nein ge-
gen ein christliches “Haben”.®

V1

Wir wollen iiber Band 1 Marquardts “Eschatologie”® hinweg zu den “ek-
klesiologischen Vorbemerkungen” in Band 2 zuriickkehren. Es ist wahr: “Eine
glaubwiirdige Erkenntnis von der Kirche (geht) uns doch erst in Kampf- und
Notsituationen (auf); wenn es Zeit ist, Kirche zu sammeln, erfahren wir, was
wahrhaft Kirche, gar: wahre Kirche ist. Die Geschichtlichkeit gehort zu dem,

77 AaO 168f; nur nebenbei sei auf die schon erwihnte Arbeit D. Sdngers hingewiesen,
der die Verschriankung von Rechtfertigung und VerheiBung, ihre Komplementaritit,
besonders herausarbeitet (Vgl. Sidnger, D., aaO 82ff).

78 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Christologie 11, aaO 238ff.
79 AaO 253ff.

80 AaO 321.

81 AaO 326.

82 AaO 378f.

83 AaO 427.

84 AaO 439f.

85 Vgl. Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Eschatologie 1, Was diirfen wir hoffen, wenn
wir hoffen diirften”, Giitersloh 1993.

51



was wir allenfalls iiber ihr “‘Wesen’ sagen konnen und miissen; es 1Bt sich nicht
vorwegnehmen.”® “Mit Israel ‘stehen die Getreuen Jesu’ unter der Weisung tig-
licher Umkehr, und auch jener Mobilitit des wandernden Gottesvolkes [...]"%

Und nun thematisiert Marquardt den Zusammenhang von “Kirche und
Volk”,% weil es gerade hier biblische Aspekte gibt, die in der Ekklesiologie
bislang nur eine geringe Rolle spielten. Dabei geht es Marquardt nicht un-
mittelbar um die Frage des Unterschiedes zum Judentum, das - ganz anders
als die Kirche(n) - “Volk™ sein will, sein soll und sein kann. Darum trifft es
den Tatbestand, wenn im Plural erklirt wird: “Die Kirche gehort den Gojim,
den Volkern”.%

Sicher spielt dabei die Unterscheidung der hebrdischen Bibel von Israel als
dem einen Volk Gottes, und den, d.h. allen iibrigen “Vo6lkern” hinein. Doch bei
aller Israelverbundenheit bleibt Kirche eine die Grenzen des “einen Volkes” uni-
versal liberschreitende GroBe unterschiedlicher “Volkischkeiten” - um hier
einen unschonen und schrecklich vorbelasteten Ausdruck zu gebrauchen. Allein
mit diesem Sachverhalt hangen unendlich viele Probleme zusammen, - auch das
Problem, daf} Christen permanent und primédr damit beschiftigt sind, ihren
“Glauben” zu vergewissern und zu bezeugen, statt ihn konkrekt zu leben und in
die Tat umzusetzen. Marquardt schreibt: “Sie ist die ‘Kirche aus Juden und Hei-
den’, und dies bleibt auch dann ein wichtiges Kennzeichen, wenn die Botschaft
Jesu, so schlecht wie wir sie vertreten, keinen einzigen Juden mehr in die Kirche
locken konnte.” Kirche “ist nicht nur historisch, sondern sachlich bleibend jii-
disch gegriindet und hat sich immer dann selbst verloren, wenn sie sich aus dieser
sie innerlich konstituierenden Gemeinschaft 16ste”. Das tat sie leider meistens,
und zwar schon allein, “weil die Theologen dieses jiidische Fundament noch nie

zur nota ecclesiae gemacht haben”.”

Zwischenzeitlich wissen wir ja aus schlimmer Erfahrung, daB “Juden-
christen” zwar missioniert wurden, aber ohne totale Aufgabe ihrer Jiidischkeit
nie einen legitimen Platz in der Kirche (den Kirchen) fanden. Es war immer eine
“Existenz zwischen allen Stiihlen”. Unter dem Einflu} der “Deutschen Christen”
sollten sie sogar ganz aus- und abgesondert werden, und heute formieren sie sich
- vornehmlich in den USA und Israel - nur noch als eigenstindige Gruppen:
“Jews for Jesus” oder “Messianische Juden”. Und sie betreiben - zum Teil mit
christlich-fundamentalistischen Gruppen - aktiv Judenmission. Kann man ange-
sichts dieses Tatbestandes iiberhaupt von einer “Kirche aus Juden und Heiden”
reden? Was die heidenchristlich, oder besser: volkerchristlich geprigte Kirche
allenfalls aufzunehmen bereit ist, sind doch eigentlich nur “abtriinnige Juden”
also “Nicht-mehr-Juden”.

86 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Eschatologie I1, aaO 156.
87 AaO 157.

88 Ebd.

89 Ebd.

90 Ebd.

92



Marquardt sichert nun seine doch recht mutige These biblisch ab mit “einer
eindeutigen Betonung”: “Nicht, daB ‘auch Juden’ zur Kirche gehoren, wird da-
mit gesagt, sondern ‘auch Heiden’ in die urspriingliche, von christlichen Juden
gebildete Gottesgemeinschaft und durch sie in die Gemeinschaft mit Israel geho-
ren, ist das aullerordentliche Geschehen, das Kirche meint. Die ‘Juden zuerst’ -
das ist der Grund der Kirche, ‘und auch’ die Voélker: Dies ist der bleibende, im-
mer neu wiederholende und sich auch wirklich wiederholende Prozefs Kirche.”*!
Die Sendung “unter die Volker” und der “Weg durch die Volker” ist in Jerusalem
zentriert (womit Marquardt auch die Tora verbindet).**

Marqguardt hilt “zwei abgrenzende Bemerkungen” fiir nétig: “Die Kirche
ist nicht Reprisentanz der Volker, will sagen: Nicht-gojischen Wesens. Thre
Aufgabe ldBt sich nicht einfach so bestimmen, dafl wir sie einen ‘“Weg der Hei-
den’ neben dem ‘Weg des jiidischen Volkes’ gehen sehen”™ - was sie in Wahr-
heit oft gemacht hat. Die Kirche kann “nur als Reprisentation Gottes und seines
Volkes Israel unter die Volker treten”.*

Beim ersten Lesen habe ich mir an diesen Satz, insbesondere an das Wortchen
“und” spontan ein “Vorsicht!” an den Rand geschrieben. Denn es war mir nicht
klar, wie Marquardt hier den Begriff der “Reprisentation” verstehen konnte.

Juden wollen sich nun gerade nicht durch uns Christen “repridsentieren’ las-
sen. Wir kennen die Einwinde gegen die “Vereinnahmungsversuche” unserer
Zeit: Hineinnahme in den einen Bund und das eine Gottesvolk, bis hin zur
“Zwei-Heils-Wege-Theologie”, getrennte oder parallele im Sinne einer Art
“heilsokonomischer Arbeitsteilung”, die jiidischerseits seit Franz Rosenzweig
von einigen akzeptiert wird. Die Sorge all derer, die vor der “falschen These von
den verschiedenen Heilswegen” warnen (so etwa R. Slenczka in seiner erwihn-
ten Rezension), zielt ja darauf, keinen “Sonderweg des Heils an Jesus Christus
vorbei” fiir Israel zuzulassen - was immer das praktisch oder eschatologisch be-
deuten soll oder kann. Marquardt diirfte mit seiner grundlegenden Verbunden-
heitsthese wohl zu eigenen Ergebnissen kommen. In seinem Buch “Die Gegen-
wart des Auferstandenen bei seinem Volk Israel” hieB es noch: “Es stellt sich
heraus, daf} wir diese formalen und phinomenalen Unterscheidungen (scil. in
zwel “Glaubensweisen”, “Glaubenswege” oder “Heilswege™) als theologisch
nicht relevant erkennen kénnen. Das Geheimnis von Juden und Christen ist nicht
das Geheimnis ihres Glaubens und sind nicht die Beziehungen ihrer getrennten
und vereinigten und unvereinbaren Wege. Beider Geheimnis ist gleicher Weise
die Wirklichkeit der Gegenwart des Auferstandenen bei ihnen.”””

Hierzu eine vorsichtige Uberlegung: Obgleich “der Auferstandene” in sei-
ner Gegenwirtigkeit der Grund christlichen Bekenntnisses und Zeugnisses ist,

91 Ebd.

92 AaO 157f.
93 AaO 158
94 Ebd.

95 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Die Gegenwart des Auferstandenen bei seinem Volk
Israel, Miinchen 1983, 189.

53



vom Judentum als “christologisch” also nicht nachvollziehbar ist, bleibt es dabei,
dal dies urspriinglich ein (mogliches) jiidisches Bekenntnis war, das bereits im
1. Jahrhundert iiberhaupt nur von einem Teil der Juden verstanden werden konn-
te (vgl. Mt 22,23ff), die eine solche Einzel-Auferstehung (Paulus: als “Erstling”
1 Kor 15,20) fiir denkbar hielten. Insofern sind beide, Christentum und Juden-
tum, nicht entlassen, sich dariiber auseinanderzusetzen, christlicherseits aller-
dings nicht als “Judenmission” oder eine solche oft nur kaschierende “Zeug-
nisablegung”, sondern eben in einer verbindenden Funktionalitit (Missio Dei im
Blick auf die Volker).

In Christologie I bringt es Marquardt auf die Kurzformel: “Christus wirkt
fiir die Juden. Er tut dies durch das Herbeirufen der Volker™®. Das ist eben der
Perspektivenwechsel vom Absolutheitsanspruch der Kirche zu ihrer dienenden
Funktion. Christliche Gojim “sollen die Vilker, soweit sie sie erreichen, mit dem
Volk Gottes verbinden, d.h. vor allem: Mit ‘dem’ Volk, dem jiidischen, dem er-
sten und bleibenden ‘Licht der Volker’ [...]"

An dieser kritischen Stelle steht der Satz, den ich als Titel dieses Beitrags
gewihlt habe: “Die Geschichtlichkeit der Kirche war und ist eine Israelge-
schichtlichkeit.” Jetzt wird auch der Gedanke der Représentation etwas deutli-
cher: “Das ‘Sein’ der Kirche steht und fillt in ihrer immer empfangenden Bezie-
hung zu Israel und in ihrem aktiven Wirken fiir das jlidische Volk: dafiir, da} es
inmitten der Volker seinen anerkannten Platz [...] erfahre.”® Und noch verstir-
kend: Wir diirfen die Kirche “weder als Erbin und Ersatz noch als Ablésung auf-
fassen”. Der “Dienst der Kirche” unter den Voélkern “ist auch nicht als ein(en)
Stellvertreterdienst an Israel Statt” zu tun. “Israel bezeugt sich selbst.””

Die Kirche hat die hebréische Bibel “in Gestalt eines Evangeliums™ unter
die Leute zu bringen - “als antiheidnisches Zeugnis”. “Israel dagegen [?] lehrt
und lebt die Wahrheit Gottes: Angefochten und bestritten zwar, aber doch in der
Form einer SelbstgewiBheit, die so keinem Heidenchristen erschwinglich ist ...”
Diese “Selbstbezeugung” Israels “schliefit mithin jedes subsididre Verhdltnis
der Kirche fiir Israel aus”.'™ Der Grund: Gott hat sein Volk nicht verstoBen!
Darum kommen fiir uns nur “teilnehmende Beziehungen™ in Betracht. “Partizi-
pation” ist fiir Marquardt mehr als Gesinnung und Theologie: Sie ist “Wille zu
gemeinsamer Geschichte, also: Mitleiden, Mitfreuen, mithin Solidaritit, die [...]
taglich bekundet werden”.'"' Marquardt will bewulBt nicht (wie die mittelalterli-
chen und reformierten Lehrer) nach der “Kirche im Alten Testament” fragen,
sozusagen nach dem “Modell einer sich selbst in Israel vorauseilenden Kir-

96 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Christologie 1, aaO 297.
97 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Eschatologie 11, aaO 159.
98 Ebd.-
99 Ebd.

100 Ebd.

101 AaO 160.

54



che”'? (nach Bultmann und anderen ohnehin nur eine Geschichte des Schei-
terns).

In einem - wie ich finde - sehr schonen Exkurs zur Pessach-Haggada zu
Exodus 12,38: “Auch viel fremdes Volk zog mit ihnen” kommt Marquardt dazu
zu sagen: “Wir (die Kirche) wiren [...] jiidisch denkbar”: “Kirche als Mitempor-
Kommling Israels”, noch besser: “Mit-Gefiihrte Gottes”.'” Ich denke an dieser
Stelle auch an das Bild von der “Volkerwallfahrt zum Zion”, das besonders Ber-
thold Klappert thematisiert hat. Doch Marquardt sieht die Differenzen: “Erev
rav [die Leute] ist kein Harmonisierungsmodell”, Israel “kann keine Assimi-
lisations-Heiden gebrauchen”, es kann “Beziehung nur in Distanz bejahen” und
“keinen christlich-jiidischen Mischmasch” gebrauchen.'™

Marquardts Versuch endet (nach 2000 Jahren tédlicher Distanz!) trotz al-
lem nicht in Resignation, sondern in einem Appell: Wir haben “das Recht, ja die
Pflicht, nach Beziehungen zu streben und sie zu wollen. Mag Israel das Recht
der Distanz behaupten, uns gehort die Pflicht der Beziehung”.'® Es ist Jesus, der
“die Seinen” den Wegen Israels zuordnet: “Diese Zuordnung verstehen wir als

eine Grundordnung von Kirche”.'"

Nun kann das Projekt “Eschatologie” weitergehen: “Heilsgeschichte™ als
“VerheiBungsgeschichte” in der “Geschichte” eine Wegbereitung fiir den
HERRN. Marquardt versucht Eschatologie am Ende seines zweiten Bandes als
“der Unruheherd Kirche”!” in der Darstellung des Lukas und seiner Apostel-
geschichte sichtbar zu machen: Die Heidenmission, ein “Werk™ (ergon, Apg
13,2) Gottes'”®, das die Volker in einen Erbstreit mit Israel treibt.

VII

Am Ende dieses “Erbstreites”, der in Zukunft hoffentlich nur noch zum
Wohle aller Menschen ausgetragen wird (Paulus redet von “eifersiichtig ma-
chen”'"), wird zwar “ganz Israel” gerettet werden, nicht aber “die Kirche” Be-
stand haben: “Mir Furcht und Zittern ist wie ein Ende des Dienstes Jesu, so auch
seiner Kirche zu erwarten”. Denn: “Auch Gericht und Ende (sind) unter die
notae ecclesiae zu zihlen.” “Eine Beendigung der Kirche durch das kommende
Gottesreich (ist) ebenso zu erwarten wie (christologisch) die letztliche Ubergabe
des Dienstes Jesu Christi an seinen Vater (1 Kor 15,28).” Mit diesen Gedanken
schlieBt Marquardt ein Kapitel (§7A2c) des noch nicht erschienenen 3. Bandes

102 Ebd.

103 AaO 160ff., 163.
104 AaO 163.

105 AaO 164.

106 Ebd.

107 AaO 286ff.

108 AaO 296.

109 Rom 11,11.14.

55



seiner Eschatologie ab''’, nachdem er zuvor aus dem Neuen Testament begriin-
det hat, daB} “zur (‘real existierenden’) Kirche (einem “compositum permixtum’)
wesenhaft Verleugnung, Verrat und Flucht gehoren”. “Kirchenmitgliedschaft ist
nicht nur kein Kinderspiel, sondern Zugehorigkeit zu einer aufs dullerste von in-
nen her gefihrdeten Gemeinschaft”.

“Die klassische Verhiltnisbestimmung einer ‘sichtbaren’ zu einer ‘unsicht-
baren’ Kirche wire angemessener und biblisch iiberzeugender, wenn die Dimen-
sion des Unsichtbaren nicht nur der Begriindung und Legitimation diente, son-
dern auch den Schatten der Kritik und Negation auf die Kirche ‘von oben’ fallen
lieBen.” Obwohl Marquardt, Pierre Maury zitierend, sagen kann: “Man kann
wohl oft einen Ekel bekommen vor dem ganzen Kirchenwesen”, entfaltet er breit
die “Volkerverantwortung von Christen” (§7A3h); denn: “Eine Theologie, die
versucht, sich zu erneuern aus der jiidischen Wurzel, die uns trigt, steht damit
schlechthin im Dienste der Vilker”.

Zu der gebotenen Neuorientierung gehort “vor allem der Verzicht auf die
alte Ubung, Christen mit dem biblischen Israel (im Guten wie im Bosen) identi-
fizieren zu wollen, und sich stattdessen an die zweite Stelle der Erwdihlung setzen
zu lassen: die der erst nach den Juden Erwihlten, und nur mit ihnen miterwihlten
und allenfalls zu ihnen hinzuerwéhlten ‘Griechen’. Eine geschichtlich und see-
lisch auflerordentliche Zumutung”, und zwar auch deswegen, “weil es uns - als
Christen! - notigt, uns existentiell und theologisch auf die Seite der Gojim zu
orten und als Gojim zu verstehen”.

Es hat mich gefreut, aus so berufenem Munde eine Auffassung bestitigt zu
bekommen, die ich schon lange vertrete: “... dal Paulus sein Lebensthema von
der Rechtfertigung des Gottlosen notwendig am geschichtlichen und gelebten
Verhiltnis von ‘Juden und Griechen’, Israel und den Volkern entwickelt”. Das
Verhiltnis von Juden und Heiden also nicht als “Anwendungsfall” seiner
Rechtfertigungsverkiindigung, sondern als ihr Thema! Es wire also, so
Marquardt, ein MiBverstindnis in sich, wenn eine “Israel-Theologie” das
Christentum “rejudaisieren” wollte. Nihe und Distanz zu Israel, dem einen Volk
Gottes, ist angesagt, dem gegeniiber die Nichtjuden sich nur im Plural als “die
Volker” sehen konnen. (Es war der Fehler der deutsch-christlichen “Volks-
ordnungs-Theologie”, eine Theologie “des” Volkes zu entwickeln, und das noch
ohne transzendentierenden Bezug auf das Judentum).

Nach diesen, fiir viele Christen vielleicht erschiitternden und schmerzlichen
Erkenntnissen, wendet sich Marquardt (§7B5c) der “Gemeinschaft der Heiligen”
zu und dem “Heil der Kirche”, das den Kirchenlehrern immer wichtiger war als das
Heil Israels und der Volker. “Heilsegoismus” und “Triumphierende Kirche” geho-
ren zusammen. “Israel (hat) sich (so) nicht selbst zum MaB des Heils gesetzt, wie es
die Kirche [...] getan [...] und sich eschatologisch weitergedacht hat”.

110 Die folgenden Zitate aus Band 3 werden nicht mehr belegt, da sie dem mir von Prof.
Marquardt dankenswerter Weise iiberlassenen Manuskript entnommen sind (Dieser
Band ist soeben auf dem Markt erschienen, die Redaktion). Marquardt plant einen
weiteren Band, der sich dem Problem der “Utopien” widmen wird.

56



Die hier von Marquardt erstmals speziell in den Blick genommene “Zukunft
der Kirche” schlieB3t den Lernprozef} ein, zuallererst einmal von sich abzusehen:
“Die soziale Grundbeziehung der christlichen Bibel beider Testamente ist nicht
die von Kirche und Menschheit, sondern die von Israel und den Volkern”. Dar-
um konnen wir “alle Bemiihungen einer Lehre von der Kirche [...] heute nur
schwer fortsetzen”. Die Kirche ist “Reprisentantin der Volker”, “Helferin bei
Israels Auftrag, als ‘Licht der Vélker’ den Gott Israels zu bezeugen”, “am Dienst
Jesu teilzunehmen” und “diesen Dienst Jesu vor allem als antiheidnischen Dienst
[...] zu bezeugen”. “Wir haben darum, statt von einem festen Wesen der Kirche
zu sprechen, von Fall zu Fall ihre Dienste zur Sprache gebracht, sie funktional
bedacht.” Darum muB sie “unter dem Gesichtspunkt einer ihr eigenen Zukunft”
betrachtet werden, weil diese ihr verheiflen ist und sie sie auch nétig hat, aber
immer im BewuBtsein ihrer ‘Vor-ldufigkeit’ im Blick auf das ‘Reich Gottes’ am
Ende, das ja im Neuen Testament noch sehr nahe erwartet wurde, weshalb “Kir-
che” dort eine geringe Rolle spielt. “Die Kirche sieht nimlich beim Kommen des
Reiches ihrer eigenen Offenbarung entgegen, einer Aufhellung ihres Geheimnis-
ses”. Das Reich Gottes wird allen Menschen offenstehen, sie werden “nicht mehr
nach Korporationen bei Gott erscheinen” (“Individuationsprinzip”). Da wird
dann auch “Erfiillung sein - aber nicht die der Kirche”, sondern die des Gebetes
Jesu: “ut omnes unum sint” (Joh 17,22f). Erich Grdfier hingegen sieht diese
“vollige Umgewichtung vom Kollektiv (Volk Israel) auf den einzelnen” schon
mit der Heilsbotschaft Jesu vollzogen'!'.

Und dann entfaltet Marquardt das von Paulus gesehene “Zukunfts-Geheim-
nis” (Rom 11,25f) mit bemerkenswerten Interpretationen. So etwa bei der ge-
fiahrlichen Rede von der “Verstockung” (pérdsis) eines Teils der Juden, die fiir
Marguardt keine moralische oder apologetische Abwertung enthilt, sondern
einen objektiven Zustand der Ermiidung und Undurchlissigkeit (“pords™) fiir
neue, lebendige Erfahrungen meint. Diese “jiidische Zermiirbung” wird “zeitlich
nur von begrenzter Dauer” sein, bis die “Fiille der Heiden” eingegangen sein
wird (eiselthein), bis sie “unter die Leitung der Gottesherrschaft” gestellt sind.

“Aber nun aufgepalBt! Paulus hat nicht gedacht und nicht gesagt, daf} so viele
Heiden derweil an die Stelle so vieler zermiirbter Juden treten sollen. Was sich da
bei den Nichtjuden ereignet, ist wichtig um des Zieles dieses ganzen Vorgangs
willen. Ndamlich: houtos [Ahiitds] so, auf diese Weise wird es moglich, dal nun
‘ganz Israel’ frei, ‘gerettet’ wird.”

Die Diskussion um eine Neuinterpretation von Rom 9-11 hat in den letzten
Jahren manche Klarung gebracht. Doch auch was unter “ganz Israel” zu verste-
hen ist, wird oft unter Wahrung christlich-kirchlicher Eigeninteressen recht un-
terschiedlich gesehen. Marquardt: “Ganz Israel” ist also mit Sicherheit nicht die
Summe aller einzelnen, sondern das jiidische Volk im Lichte seiner Zukunft.
Alles, Verstockung und Hinzukommen der Heiden, “zielen darauf, dal3 das jtidi-
sche Volk als Volk, als ‘ganz Israel” gerettet wird”. Auch bei Marquardt besteht
kein Zweifel, daff dieser Prozefl nicht etwa durch Judenmissionierung zu be-

111 Vgl. EvTh (1995) 1, 70

)



schleunigen sei, wie dies frither schon Rém 11,25f entnommen wurde. Die Kir-
che muB mit diesem *“Geheimnis” bis zu dessen Offenlegung leben. “Ganz Israel
und die Vollzahl der Volker werden (dann) in einem Bund verbunden eine Ge-
meinschaft der Heiligen [...] in der neuen Welt Gottes werden”.

VIII

Einige Schlufibemerkungen: Die deutlich gewordene grundsitzliche, sub-
stantielle “Asymmeterie” zwischen Juden und Christen (man kénnte auch im
Plural von Asymmetrien reden) fiihrt bei Marquardt eindeutig nicht - womdoglich
noch in Feindschaft - zu getrennten Wegen und Schicksalen, oder gar zu einer
sich verselbstindigenden “Kirche” neben einem sich weitgehend diesem “Weg”
noch verschliefenden Judentum - obwohl es das alles in der Realitéit auch gibt.
Sich als Nichtjude - wie einst im 1. Jahrhundert die “Gottesfiirchtigen” und dann
auch die Christusanhédnger - auf den Gott Israels einzulassen - und nur darum
kann es gehen! -, war schon immer von faszinierender Anziehung und erschrek-
kender Abstoflung begleitet. “Hinzu-Erwihltsein” ist eben weniger originir als
“Erst-Erwihltsein”, und ein “Allein-noch-Erwihltsein” gibt es nicht mehr.

Vielleicht versucht Marquardt mit seiner Dogmatik so etwas wie die Losung
einer theologischen “Quadratur des Kreises”, also eine Unmoglichkeit; doch ich
glaube, viel “billiger” wird uns die Gnade der Zugehorigkeit nicht zuteil werden.
Viel weiter, als Paulus gekommen war, sind wir wohl noch nicht gekommen -
wenn wir iberhaupt soweit sind, angesichts der Vielfalt neutestamentlicher
Theologien und Aussagen. Sie bieten nicht nur jedem von uns die Chance, sich
darin wiederzufinden, sondern er6ffnen gerade fundamentalistischen Kreisen
auch, die Geschichtsvision des Paulus iiber das gemeinsame Schicksal von Kir-
che und Israel beiseite zu lassen. Die Kirche hat zu lange mit ihrer {iberhebli-
chen Verkiindigung des “Messias Israels” die “Verstocktheit” der Juden behaup-
tet, ohne ihre positive Funktionalitdt mitzubedenken. Das hat sie dann auch dazu
gebracht, den “Messias Israels” genau dann zu verleugnen, als iiber die Judenheit
die groBte Vernichtungsaktion aller Zeiten hereinbrach. Nun, nach “Auschwitz”,
dem Synonym fiir eben diesen Versuch der “Endlosung der Judenfrage”, zeigt
sie sich “verstockt”. Eine “Theologie nach Auschwitz” darf die Kirche, die in
wesentlichen Teilen auf der “Téterseite” stand, nicht den “Opfern” aufbiirden.
Jede christliche Theologie kann im Blick auf die Juden nur noch eine “Theologie
nach Auschwitz” sein - und die konnte zu einem “letzten Gericht” iiber die Kir-
che werden.

58



	Der christlich-jüdische Dialog : "Die Geschichtlichkeit der Kirche war und ist eine Israelgeschichtlichkeit" : Ekklesiologisches in Friedrich-Wilhelm Marquardts Dogmatik

