
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Der christlich-jüdische Dialog : "Die Geschichtlichkeit der Kirche war
und ist eine Israelgeschichtlichkeit" : Ekklesiologisches in Friedrich-
Wilhelm Marquardts Dogmatik

Autor: Reichrath, Hans L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960713

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960713
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM GESPRÄCH: Der christlich-jüdische Dialog

"Die Geschichtlichkeit der Kirche war und ist
eine Israelgeschichtlichkeit"

Ekklesiologisches in Friedrich-Wilhelm Marquardts Dogmatik*

von Hans L. Reichrath**

I
"In dem Dogmatik-Projekt, das uns hier beschäftigt, haben wir bisher noch

nirgends einen Aspekt einer Lehre von der Kirche zur Sprache gebracht. Das
heißt nicht, daß wir nicht überall - in den Prolegomena, der Christologie und in
der bisherigen Entwicklung der Eschatologie - mit der Existenz und dem Wirken
der Kirche gerechnet hätten. Es war uns unmöglich, Jesus ohne 'die Seinen' zu
denken: Seine Anhänger, befreundete Frauen und Männer, Nachfolger: ohne seine

Gemeinde. Und es wäre uns unmöglich, von der Bibel den so bestimmten und
bestimmenden Gebrauch für die Entwicklung unserer Überlegungen zu machen,
wie wir es versuchen, wenn wir dies nicht im Hören auf die Kirche täten, die uns
das Wort Gottes anders nicht als gebunden an die Schriften und an ihre je neue
Verkündigung überlieferte. Daß wir umgekehrt mit unserer Schriftauslegung
eine Dogmatik erarbeiten wollen, verstehen wir als ein Stück Beitrag zum Leben,
zur Erkenntnis, zum Bekenntnis der heutigen Kirche. Insofern steht die Kirche -
als die auf Jesus hörende Gemeinde - in allem mit zur Diskussion, was wir bisher
schon gearbeitet haben. Dennoch kann sich diese Dogmatik bisher 'nur' praktisch

eine 'kirchliche' nennen."1

Diese klärende Feststellung einer an sich überraschenden Zurückhaltung
findet sich im 5. Band des Dogmatikprojektes von Friedrich-Wilhelm
Marquardt, genauer: Im 2. Band der Eschatologie unter § 5 "Auf Wegen zum Ziel",
im Unterabschnitt "Wegbereitung und Wehen I: Die Gottesgemeinden als
Unruheherde" - "ekklesiologische Vorbemerkungen".2

Wir abendländisch Aufgeklärten mögen es doch, wenn zwei Größen zuerst
einmal möglichst perfekt definiert werden, bevor man sie miteinander vergleicht

* Überarbeitete Fassung eines Referates für die Evangelische Akademie Berlin-
Brandenburg am 22. April 1995, die den Tagungsschwerpunkt "Eschatologie" bei
Friedrich-Wilhelm Marquardt hatte.

** Dr. theol. h.c. Hans Reichrath, Richter i.R., Im Tempel 47, D - 66482 Zweibrücken,
Deutschland.

1 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Eschatologie II, Was dürfen wir hoffen, wenn wir
hoffen dürften? Gütersloh 1994, 155

2 Ebd.

40



oder ihr Verhältnis zueinander bestimmt. Zuerst "die Lehre" (Theorie) und dann
"die Realität" (Praxis). Marquardt geht - obwohl Dogmatiker - einen anderen
Weg, wohl nicht aus Prinzip, wahrscheinlich aber weil er "biblischer" sein will
(womit wohl das nicht-thetische, narrative, umschreibende und umkreisende,
diskursive Element gemeint ist) und wegen der "Realitäten": Nicht von ungefähr
beginnt er seine auf sechs Bände angelegte Dogmatik mit den "Prolegomena
"Von Elend und Heimsuchung der Theologie". Und da fällt - nach einer kurzen
Grundlegung - schon auf Seite 53 das entscheidende Stichwort: "Auschwitz hat
die Intelligenz getroffen: Zumal die theologische". Es wird auch das letzte Wort
in Band 3 der Eschatologie sein: "Noch einmal Auschwitz: Dürfen wir hoffen
...". Das Entsetzen über das, was "Auschwitz" meint, ist sicher Anlaß und Rahmen

gerade dieser so konzipierten Dogmatik. Es ist ein "je länger je mehr immer
zehrenderes Entsetzen über die Todesverfallenheit eines christlichen Glaubens,
einer kirchlichen Predigt, einer evangelischen Theologie, die dagegen
unempfindlich bleibt ,'.."3

II
Ich möchte hier - gleichsam als Exkurs - einige grundsätzliche Anmerkungen

einfügen.
Es leuchtet ein, daß Marquardt bei all denen Widerspruch ernten wird, die

"nach Auschwitz" so weitermachen möchten wie zuvor, die die theologische
Substanz des "Evangeliums" und seiner Verkündigung als nicht besonders
betroffen ansehen und die "Auschwitz" keinerlei "Offenbarungsbedeutung"
zukommen lassen wollen, die darin gewissermaßen nur ein humanitäres,
seelsorgerliches, ethisches, allenfalls hermeneutisches Problem sehen wollen, nicht
aber ein eminent theo-logisches, zumal manche ja der Meinung sind, die
Judenfeindschaft sei bereits substantieller Bestandteil des Neuen Testaments selbst.4
Man kann bei Marquardt schon von einem "Paradigmenwechsel" reden, wie
dies beispielsweise Dieter Sänger in seinem soeben erschienenen Buch "Die
Verkündigung des Gekreuzigten und Israel" tut5, wenn auch konkret im
Zusammenhang mit dem Stellenwert von Rom 9-11 und dem Primat der Verheißung
und der Erwählung Israels vor der Rechtfertigung der Völkerwelt.

Zum grundsätzlichen Problem, "ob das noch als 'Dogmatik' gelten kann,
was hier als Position herausgearbeitet wird", schrieb Friedrich Mildenberger in
seiner Rezension der "Prolegomena", die er für eine gewollte provozierende
Verfremdung hält:

3 AaO 47

4 Vgl. etwa die Beiträge von E. Gräßer, A. H. J. Gunneweg, F. Hesse und M. Honecker
in: KuD Sonderheft (1981) Theologie nach Holocaust? Ulrich Wilckens hat kürzlich
in einer Rezension das ihm seit EvTh (1974), 602ff. angelastete Mißverständnis
korrigiert, vgl. ThLZ (1995), 526.

5 Vgl. Sänger, Dieter, Die Verkündigung des Gekreuzigten und Israel, Tübingen
1994, 124.

41



"Ich setze dabei voraus, daß Dogmatik die kirchliche Lehrtradition, und dies
gegenwärtig eben auch in einer bestimmten konfessionellen Gestalt, aufnimmt
und darstellt. Ich setze weiter voraus, daß dabei ein Denken vorliegt, das auf
einen kirchlichen Konsens ausgeht [... und] daß die traditionelle Lehr- und
Glaubensgestalt identifizierbar bleibt. Dagegen aber setzt sich Marquardt
bewußt ab [...]: Dogmatik als radikale Kirchen- und Theologiekritik ist ein in sich
widersprüchliches Unternehmen."6

Reinhard Slenczka meint in seiner Rezension Marquardts "Christologie F,
daß das Anliegen des Verfassers "in der Gefahr (steht), daß geschichtliche Ereignisse

eine normative Funktion bekommen". Slenczka hält das Buch "sowohl
nach seinen methodischen Voraussetzungen wie auch nach seiner inhaltlichen
Entfaltung für falsch", auch in "Grundsatzfragen christlicher Theologie".7

Mit dem Problem der theologischen Gewichtung "geschichtlicher Erfahrung",

"ob Theologie aus Geschichte lernen könne, gar: ob sie das darf', ob
"Erfahrung theologischen Stellenwert beanspruchen" kann und ob das alles "mehr
als ethisch-politische Konsequenzen zeitigt", hat sich Marquardt schon früher
auseinandergesetzt, als er vor der Evangelischen Akademie Berlin-Brandenburg
1973 über Gollwitzers Arbeit zur sogenannten "Judenfrage" sprach: "Daß zumal
evangelische Theologie mit der Möglichkeit eines neuen Handelns Gottes gar
nicht mehr rechnet, weil sie alle Geschichte schon in Christus, dem Ende des

Gesetzes, verrechnet, abgerechnet hat, das ist das unseligste Motiv ihres
methodischen Antijudaismus und die Bastion, die gestürmt werden müßte, wenn es

neue Israel-Erkenntnis geben sollte."8

"Offenbarung als Geschichte" oder "Geschichte als Offenbarung" ist ja
bereits 1960/61 von Wolfhart Pannenberg u.a. thematisiert worden. Und die Ängste

vor einer falsch verstandenen "Erfahrungs-Theologie", die man als "natürliche

Theologie" festmachen möchte, sind immer noch da. Kein Wunder nach
dem, was eine "deutsch-christlich-völkische" Theologie (falls es überhaupt noch
eine "christliche" war) einst angerichtet hat. Die "christozentrische", fast "chri-
stomonistische" Einseitigkeit der Barmer Theologischen Erklärung hat auch
damit zu tun. (Karl Barth wies in den 70er Jahren Ernst Wolfdarauf hin, über der
"Königsherrschaft Christi" nicht das Kommen der "Königsherrschaft Gottes" zu
vergessen.9 Er war es aber auch, der nach 1931 - in einer Auseinandersetzung mit
Otto Dibelius - "Offenbarung statt Geschichte" lehrte.10)

Der Vorwurf Slenczkas an Marquardt lautet: "Diese Christologie [...] ist
nicht die Entfaltung, sondern eine Auflösung des Christusbekenntnisses [...]."

6 ThLZ (1989), 538f.

7 ThLZ (1991 306f.

8 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Hermeneutik des christlich-jüdischen Verhältnisses,
in: Bandis, Andreas et al (Hg), Richte unsere Füße auf den Weg des Friedens, FS

Gollwitzer, München 1979, 138ff, 145.

9 EvTh (1995) 1, 86.

10 Zitiert nach Grab, W., Karl Barths Ekklesiologie im Kontext der Problem-Geschich¬
te des neuzeitlichen Kirchenverständnisses, in: ZDT (1991), 29ff.

42



Dennoch erkennt er den "Vorzug dieses Buches darin", daß es "den unauflösbaren

Zusammenhang von Kirche und Judentum herausstellt". Meine Anfrage ist
nur: Was soll diese grundsätzliche Bejahung der Konzeption, wenn sie theolo-
gisch-ekklesiologisch nichts austragen darf?

In einer Rezension von Petr Pokorny 11 wird es jedenfalls anders gewertet.
Am treffensten wird Marquardt m. E. in den Rezensionen "Christologie I+II"
von Dietrich Wiederkehr (Luzern) erfaßt12, der offen von der "Staroperation"
spricht, die er "an sich selber bei der Lektüre des Werkes wiederholt erfahren hat".

III
Die Schwierigkeiten einer klaren Bestimmung der je eigenen Identität -

sowohl auf Seiten der Kirche als auch Israels - sind bekannt. Es erscheint also völlig

verständlich und notwendig (vielleicht auch: vergeblich), die Frage zu
thematisieren: "Welches Judentum steht welchem Christentum gegenüber?"13 Oder
ekklesiologisch gewendet: Welche Kirche hält es wie mit welchem Judentum?
Eines ist gewiß: "Identität entsteht (nur) in Beziehungen"14.

Die Pluralität auf beiden Seiten würde uns im Vorfeld dessen, was
Marquardt uns sagen will, schon so beschäftigen, daß wir womöglich zu früh
resignieren würden. "Zu viele theologische Definitionen der Kirche haben es schwer
gemacht, sie zu praktizieren".15 Darum erscheint es mir sicher nicht resignativ,
sondern eher als intentionale Klugheit der Beschränkung und Konzentration,
wenn Marquardt fortfährt: "Uns scheint ein praktisch-kirchlicher Bezug unserer
Theologie wichtiger als eine theologische Kirchen-Kunde, und wir bewähren
uns lieber in der Kirche, als daß wir große Worte über sie machten.'"6

Die Kirche schlicht und einfach als "die auf Jesus hörende Gemeinde" zu
bezeichnen, ist vielen sicher zu wenig, aber sie erinnert an Luthers köstliche
Formulierung in den Schmalkaldischen Artikeln (12): "Denn es weiß, gottlob,
ein Kind von sieben Jahren, was die Kirche ist: Nämlich die heiligen Gläubigen
und die Schäflein, die ihres Hirten Stimme hören." (Marquardt selbst erwähnt
Confessio Augustana 7 und Barmen 3, im 3. Band der Eschatologie auch Confes-
sio Augustana 8 und den 12. Schwabacher Artikel).

Marquardt weiter: "So haben wir es bisher also bewußt unterlassen - was ja
bei der Richtung und Linie der Verantwortung im jüdisch-christlichen Verhältnis,

an die wir diese Dogmatik binden möchten, naheläge -, etwa eine grundsätzliche

Zuordnung der Kirche zu Israel und dem jüdischen Volk zu bestimmen.

11 Vgl. EK{ 1991), 237ff.

12 Vgl. Orientierung (1993), 70ff, 93ff.

13 So formuliert ein Sammelband Arnoldshainer Texte (Henrix, Hans-Hermann et al

[Hg], Arnoldshainer Texte 36, Frankfurt a.M. 1985) mit einem fast gleichlautenden
Referat von Berthold Klappert.

14 So lautet eine Erkenntnis des Erfurter Symposiums 1994, vgl. EvTh (1995) 1, 103.

15 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Eschatologie II, aaO 156.

16 AaO 155.

43



Das rechtfertigen wir nicht zuletzt damit, daß wir ja auch keine 'Lehre von Israel'
entwickelt, also z.B. keinen eigenen Paragraphen über das Volk Gottes, seine
Erwählung, seinen Dienst, die ihm geltende Verheißung, das ihm geltende Gebot
skizziert haben. Das jüdische Volk selbst hat kaum einmal seine Erwählung zum
Inhalt z.B. des so überreichen rabbinischen Lehrens gemacht, - auch Maimoni-
des hat sie nicht thematisiert in seinen, im Mischna-Kommentar formulierten 13

Grundsätzen des Glaubens, den Iqqarim. Über das was man ist, redet man nicht,
man ist es; und nur zu Gott betend, also mit Furcht und Zittern, hat Israel auch
einmal von seiner Erwählung gesprochen."17

Ganz unscheinbar zwischen zwei Gedankenstrichen findet sich das
Grundanliegen Marquardts: Die Bindung seiner Dogmatik an die Verantwortung im
christlich-jüdischen Verhältnis! Dem hat sich alles ein- oder unterzuordnen, und
dies ist auch m.E. der Grund für die Abweichung von anderen dogmatischen
Gliederungen und den Widerspruch mancher Kollegen.

Darauf folgt ein ernüchterter und ernüchternder "eschatologischer
Vorbehalt": "Es ist auch für uns Christen 'noch nicht erschienen, was wir sein
werden' (1 Joh 3,2), und wir haben genug damit zu tun (denn es fällt uns
schwer), uns an die Kirche zu halten, aus ihr, mit ihr zu leben und also: Selbst
Kirche zu sein ...".18

IV
Bevor wir den ekklesiologischen Vorbemerkungen im Rahmen der

Eschatologie weiter nach-denken, sollte ein Rückblick in die vorauslaufenden Bände
der Dogmatik deutlich werden lassen, daß Marquardt "überall [...] mit der
Existenz und dem Wirken der Kirche gerechnet" hat.

Ein circulus vitiosus wird hier sichtbar: Wir haben die Kirche und ihren
Glauben immer nur als Angefochtene,19 darum ist Theologie eine Notwendigkeit.

Doch auch die Theologie wird zur Anfechtung, sie ist - zumal "nach
Auschwitz" - radikal fraglich.20 "Es gibt keine theologische Harmlosigkeit".21

Aus der Erkenntnis des "einen" und "gleichen Gottes" und seinem "unge-
kündigten Bund" mit Israel müssen "ekklesiologische Konsequenzen" folgen.22
"Biblisches Israel und nachbiblisches Judentum" sind nicht "in Analogie eines
christlichen (theologischen oder soziologischen) Kirchenbegriffs" zu verstehen.
"Judentum versteht sich selbst als ein Zusammen [das ist "keine glatte Identität"]

17 AaO 156. Vgl. Segal, Alan, Bund in den rabbinischen Schriften, in: Kul 6 (1991) 2,
147-162 zur Problematik "Bund".

18 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Eschatologie II, aaO 156.

19 Vgl. Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Prolegomena, Von Elend und Heimsuchung
der Theologie, Gütersloh 1988, 68.

20 Vgl. aa0 74.

21 AaO 109.

22 AaO 132.

44



von 'Religion', Volk und Nation".23 Existenz und Geschichte des Judentums
müssen ekklesiologisch mitgedacht werden. Die Konsequenz wäre eine "Drei-
Reiche-Lehre", die den christlichen Kirchenbegriff nicht unberührt ließe.24 Der
Gedanke der Treue Gottes ist in diesen Zusammenhängen von uns neu gelernt
worden, oder muß es noch werden.25

Den Zusammenhang von Kirche und Theologie (einer "kirchlichen Wissenschaft"?

- so Schleiermacher)26, spricht Marquardt folgendermaßen an: "Die
offene Weite des Evangeliums konnte in zu enger Verflechtung von Theologie und
Kirche nicht 'aus-gedacht' werden", denn es war "die Kirche, die Theologie zu
ihrem (der Theologie) notvollen Selbstmißverständnis als Instanz des
Gottesverhältnisses verführt hat".27

Der bei Marquardt einen großen Raum einnehmende Komplex der
sogenannten "Evangelischen Halacha"28 oder der "jüdischen Tora für Gojim"29 ist auf
dieser Tagung eingehend behandelt worden. Wichtig zu erwähnen ist mir eines:
Der Gedanke des "Weges" ("Halacha"30): denn dieser Weg wird jüdischerseits
und christlicherseits als Weg einer Gemeinschaft gegangen, ist also zutiefst
"ekklesiologisch"31. Er ist zudem ein Ereignis der "Geschichte"32. Marquardt kann
sich zu Recht erregen über die christlichen Versuche (z.B. Rudolf Bultmanns),
vom "unhistorischen Charakter des sog. Gesetzesjudentums" zu reden, und daß
die Geschichte des Judentums "gleichsam stillgelegt" worden sei: "Daß das
Judentum zu einem 'Volk ohne Geschichte' (K. Kupisch) geworden sei, gehört zu
einer der Stereotypen antijüdischer Polemik in der christlichen Tradition".33 Darum

findet sich sozusagen mitten in diesen halachischen Reflexionen der für unser

Thema entscheidende Satz: "Zu den Zielen dieser Dogmatik gehört, den ek-
klesiologischen Charakter des christlich-jüdischen Verhältnisses
zurückzugewinnen, den es nach der Bibel beider Testamente hat."34

23 AaO 133.

24 Vgl. aaO 134. Das weltliche und das geistliche Reich, und dazwischen "ein ander
Reich, halb geistlich und halb weltlich, das fasset die Juden mit Geboten und äußerlichen

Zeremonien" (Luther).
25 Vgl. Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Prolegomena, aaO 135.

26 Vgl. aaO 154.

27 Vgl. dazu Karl Barth in seinem Römerbrief-Kommentar 1919: "Die Kirche ist das
Grab der biblischen Wahrheit".

28 Vgl. Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Prolegomena, aaO 166ff.

29 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Christologie II, Das christliche Bekenntnis zu Jesus,
dem Juden, Gütersloh 1991, 200ff.

30 Der hebräische Begriff "Halacha" (Gesetzesteil des Talmuds, die verbindliche Tradition
der Bibelauslegung) hat seinen Ursprung im Bedeutungsfeld "gehen" (die Redaktion).

31 Vgl. Apg 9,2; 18,25.26; 19,9.23; 22,4; 24,14.22 und Joh 14,6: Jesus als der Weg.

32 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Prolegomena, aaO 191 ff.

33 AaO 143.

34 AaO 207.

45



Die Kirche sollte sich "auch praktisch in eine Volk-Gottes-Gemeinschaft
mit dem Judentum berufen erfahren". Im Blick auf das Vorrecht (Erst-
definitionsrecht) Israels sei nur vor einer vorschnellen Verwischung originärer
Aufgaben oder Zuständigkeiten gewarnt. Schon und auch Paulus unterschied
sehr klar zwischen dem, was "den Beschnittenen" (allein) aufgetragen war und
ist und was "den Unbeschnittenen" allenfalls noch aufgetragen werden soll und
kann, um vor Gott "gerechtfertigt" zu sein35. Vielleicht sollte in diesem Umfeld
der sogenannten Gesetzesproblematik einmal ein Vergleich zwischen
"Erwählung" in der hebräischen Bibel und "Rechtfertigung" im Neuen Testament

durchgeführt werden. Eine "praktische Volks-Gottes-Gemeinschaft mit
dem Judentum" wird also darauf zu achten haben, daß das jüdische Verständnis
von "Tora" und "Halacha" bei der Anwendung der "Noachidischen Gebote" für
die Völker nicht "christlich" konterkariert wird. Es geht um ein Identitätsproblem!

In einem größeren Kapitel36 behandelt Marquardt das Thema "Abraham,
unser Vater" und zieht darin die Linie aus über den "Abrahamsohn" Jesus Christus

zu den Gojim, die sich "der Gemeinschaft der leiblichen Nachkommen
Abrahams auch ohne biblische Kennzeichnung zuschlagen". Sie, und das gilt
auch für die Kirche, werden damit "zur Teilnahme an der in Abraham repräsentierten

Grundgeschichte des Menschengeschlechts: an der Weltgeschichte der
Beziehungen zwischen Israel und den Völkern".

Das Grundanliegen wird weitergeführt mit dem Gedanken der "ökumenischen

Kirchen", die "in eine Lebensbeziehung zum jüdischen Volk"37 berufen
sind. Wo in den dogmatischen Darstellungen (so etwa auch bei Karl Barth)
Abraham strukturell fehlt, drohen weitreichende Folgen38: Verdrängung der
Berufung Israels, Jesu Christi und der Kirche, "Licht der Völker" zu sein und nicht
nur "innere Erleuchtung des einzelnen".39 Es droht eine "andere Geschichtlichkeit",

fern "des biblischen Wirklichkeitsverständnisses im ganzen", dem es

um die ganze "noch nicht erlöste Welt" geht.

Darum ist die "Abraham-Gemeinschaft" als eine "Daseinsgemeinschaft"
von Nicht-Juden mit Juden "nicht Kfrc/zengemeinschaft, sondern Volk-Gottes-
Gemeinschaft". Sie ist "Schwestern- und Bruderschaft von bleibend Verschiedenen".40

Die gegenläufige Interpretation der Abrahamkapitel des Neuen Testaments

führte deshalb zu einer Enterbung der Juden durch die Kirche. Diese
Differenzierung Marquardts müssen wir im Auge behalten, wenn von der "Kirche
aus Juden und Heiden" die Rede ist.

35 Vgl. Rom 2,12ff; 2,25ff; 3,27ff; 1 Kor 7,19ff; Gal 3,6ff; 5,3ff; 6,1 Iff.
36 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Prolegomena, aaO § 5, 263ff.

37 AaO 366.

38 Vgl. aa0 276f.

39 AaO 278. Vgl. Rom. 4,16; Gal. 3,9.14

40 AaO 299.

46



An dieser Stelle möchte ich einige Überlegungen einfügen:
Das Thema des Neuen Testaments, besonders im Römerbrief, lautet ja

"Israel" - "das Volk" (hebr. 'am, gr. laos) und "die Völker" (hebr. gojim, gr. ethnos/
ethnê). Die Stelle, die gewöhnlich für eine "Kirche aus Juden und Heiden" angeführt

wird: Rom 9,24 (vgl. ferner Rom 10,12; 1 Kor 12,13; Gal 3,28) redet ja
gerade nicht von "ekklêsia", von einer Organisation oder Institution "Kirche"41
und auch nicht von einem Gegensatz zur "Synagoge" (z.T. nannten sich in den
ersten beiden Jahrhunderten auch christliche Gemeinden "synagogê"42). Paulus
handelt von Gottes Berufung/Erwählung "nicht allein aus den Juden, sondern
auch aus den Heiden". Der Ünterschied zur jüdischen "Ekklesia" (hebr. qahal)
als einer aktuellen "Versammlung" Zusammengerufener wird erst deutlich, wo
Paulus den Zusatz "in Jesus Christus" macht (etwa 1 Thess 1,1; 2,14). Nun kann
aus einer bloßen "Versammlung" eine Gruppenbezeichnung werden (vgl. Hebr.
12,23 "ekklêsia prototokôrP, die "Gemeinde der Erstgeborenen" bzw.
Auserwählten, und das Selbstverständnis in der Qumrangemeinde). Die eschatologi-
sche Heilsgemeinde Gottes ("ekklêsia" bei Mt 16,18; 18,17) wird zu einer
permanenten Vereinigung mit universaler Bedeutung und eigenen
Zulassungsbedingungen (Gerechtigkeit und Heiligkeit - "Beschneidung der Herzen"). Die
Tatsache, daß Paulus den Terminus "ekklêsia" im Römerbrief nicht benutzt
(außer 16,6), läßt doch den Schluß zu, daß "Kirche" nicht im Gegensatz zu Israel
"wahres Israel" sein will, sondern eine in Realisierung begriffene eschatologi-
sche Zukunftsperspektive hat (mehr dazu in Rom 1 l,25f). Insofern ist auch
"ekklêsia" Gottes "Volk" (Titus 2,14; im Unterschied zu Gal 1,13; Apg 20,28
"ekklêsia Gottes" als endzeitliches Aufgebot Gottes43). Inwieweit sich hier
"apokalyptische" Elemente mit "prophetischen" vermischen, ist eine eigene, sicher
komplizierte Frage. Aus dem Gegensatz "Israel - die Völker" könnte der von
"Gerechten und Sündern" werden, mit schlimmen Konsequenzen für die
geschichtliche Funktion Israels als Ganzem, vielleicht sogar so etwas wie "die
grundsätzliche Infragestellung des Wertes der kollektiven Abrahamkindschaft"
(Klaus Berger44).

Marquardts Gedankengang folgert für die christliche Identität präskriptiv:
"Wird (also) ein Mensch Christ, so beruft Gott ihn eben damit zur
Lebensgemeinschaft mit dem jüdischen Volk. Daraus folgt die theologische Aufgabe,
ein Grundverständnis des christlich-jüdischen Verhältnisses zu entwickeln".45
Israel lebt aus der Treue Gottes seine ungekündigte Berufung, "und die Christen
sind auf ihre Weise zur Teilnahme daran mitberufen", und zwar auf dem Boden
ihres Bekenntnisses zu Jesus, dem Juden. Marquardt geht es allein um "eine
theologische Grundperspektive". "Weder eine 'Israel-Lehre' älteren Stils noch

41 Vgl. aber Apg 13,1.

42 Vgl. Jak 2,2.

43 Vgl. das aram. qehal el [= Gemeinschaft Gottes] in Qumran.

44 Berger, Klaus, Theologiegeschichte des Urchristentums, Tübingen/Basel 1994, 35

(im Zusammenhang der Individualisierung des GerichtsVorganges).

45 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Prolegomena, aaO 374.

47



eine 'christliche Theologie des Judentums' [...] liegt in der Absicht dieses
Kapitels"46.

Es geht Marquardt um "die Geschichte" Israels und seine
heilsgeschichtliche Funktion, gerade auch im Zusammenhang mit der Verwerfung
Christi. "Das Judentum in seiner Geschichte muß zum Gegenstand einer christlichen

Israel-Lehre werden."47 So ist das sogenannte Alte Testament primär "das
Buch der Geschichte des Volkes Israel inmitten der Menschheit". Judentum darf
nicht "subsumiert" und der Kirche heilsgeschichtlich untergeordnet werden, es
bleibt vielmehr "eine selbständige, eigenartige und einzigartige Beziehungswirklichkeit

der Kirche".48 Zum wiederholten Male beklagt Marquardt, daß die
"Christus nicht bekennenden Juden im Ökumene-Denken der Kirchen keinen
Platz (finden)". "Israel-Theologie ist (auch) ein Stück 'negative Theologie':
Theologie dessen, was der Kirche fehlt."49

So redet Marquardt von der Kirche "nur" als: Miterwählte, Hinzugerufene,
Mitgeheiligte und Bundesgenossin. "Das jüdische Volk ist der Kirche von Gott
dazu gesetzt, daß sie außer sich geraten und auch dort noch Gott begegnen
kann".50 "Selbstrelativierung" heißt die Aufgabe der Kirche, denn nicht sie ist
das Ziel aller Wege Gottes. Sie soll "mit Israel" Licht der Heiden sein. "Der 'ek-
klesiologische' Gehalt der Begegnung mit dem Judentum ist also nicht zutreffend

erfaßt, wenn die Kirche nur nach einem christlich-jüdischen Verhältnis
sucht" (vgl. Rom. 15,8).51

Die Frage heißt nämlich: "Wie können wir uns von Jesus Christus her,
ohne ihn 'preiszugeben' und ihn zu verraten, so geschichtlich auf das jüdische
Volk beziehen, daß es weder vor ihm noch vor uns kapitulieren, sich bedroht
oder enterbt sehen muß?" Denn: "Das Judentum ist durch die Verkündigung
des Todes Christi bisher stets nur vor die Alternative gestellt worden, überzulaufen

und sich über das Christentum selbst preiszugeben oder aber sich vor
den neuen 'Mitbürgern und Hausgenossen Gottes' zu versperren und sich
immer tiefer in sich selbst zurückzuziehen. Die Kirchen haben bisher Jesus nicht
so verkündigt, daß Israel darin seine Sache und seine Sache zu seinem Frieden
und Preis geführt sehen konnte. Die Mission, die zu Christus bekehrte, hat den
Juden damit keine Freunde und Judengenossen gewonnen." Daß
Christusbeziehung Israelbeziehung ist, ergibt die Schrift. "Inwiefern aber
Israelbeziehung Christusbeziehung ist, das müssen wir dogmatisch nach-denken.
Das ist aber die Aufgabe der Christologie".52

46 AaO §7, 374ff.

47 AaO 432.

48 AaO 414.401.

49 AaO 41 Of.

50 AaO 425.

51 AaO 427f.

52 AaO 456f.

48



V
Wir folgen nun den Spuren unseres Themas in Marquardts "Christologie"

(einem "unvermeidlichen Spaltpilz"53), die in zwei Bänden 1990/91 erschienen
ist unter der Überschrift: "Das christliche Bekenntnis zu Jesus, dem Juden" - an
sich, trotz gewisser Gewöhnungsprozesse, für viele immer noch eine provozierende

Aussage, die mangels dogmatischer "Masse" den "biblisch-hermeneuti-
schen Horizont" neu öffnen soll.54

Die Herausforderung dauert natürlich an, wenn es schon in der Einleitung
heißt: "Der 'universale' Christus von heute steht in gleicher Spannung zur Kirche

wie zu Israel." Er ist sozusagen überall "außer Hause".55 (Ob allerdings auch
"die Kirche" zu den "topoi Jesu" zu zählen hat, ist m.E. fraglich). Die Juden als

"Repräsentanten der Kontinuität der Geschichte" bilden ein "Volkstanzes"56,
seine Erfahrungen sind "das Kriterium", nicht - wie gewöhnlich im christlichen
Empfinden - "das Besondere herausgehobener Einzelner".57 In Anlehnung an
Bonhoejfer spricht Marquardt von einer "Kollektivperson".58 Jesus, als "wahrer
Jude" zugleich auch der "vere homo", "hat seine Geschichte und damit seine

Bedeutung als Sohn des jüdischen Volkes".59 "Eschatologisch" gewendet: "Jesus

will nicht in der Antwort sein, sondern in der Frage, nicht in der Erfüllung,
sondern in der Erwartung".60 "Denn mit Fragen kommt man weiter als mit
Antworten"61.

"Die Verbindung der Weltgeschichte Israels mit dem Leben Gottes ist das

einzigartige Charakteristikum dieser Geschichte, der Geschichte dieses
Volkes".62 Der auferstandene Jesus von Nazareth "will ein Teilnahmeereignis an der
Geschichte Israels sein und bewirken". Es geht um "Partizipation" - darin "liegt
die Basis einer jeden Christologie des Juden Jesus von Nazareth".63 "Reale
geschichtliche Partizipation der Christen am Leben des jüdischen Volkes"64 ist
auch angesagt, wenn es um unser Verhältnis zum sogenannten Alten Testament
geht. Denn "das Leben Jesu ist eine der vielen Wiederholungen der Urgeschichte

53 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Christologie II, aaO 185.

54 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Christologie I, Das christliche Bekenntnis zu Jesus,
dem Juden, Gütersloh 1990, 307.

55 AaO 96.

56 AaO 136.

57 AaO 137.

58 AaO 152.

59 AaO 138f.

60 AaO 153.

61 AaO 158.

62 AaO 160.

63 AaO 161.

64 AaO 167.

49



Israels".65 Seine antijüdische Interpretation hat unsere "realgeschichtliche
Beteiligung am Weg und Leben der Juden" verhindert. Darum war m.E. - im Blick auf
die "Deutschen Christen" - ein sogenannt "entjudeter" Jesus nicht mehr "das
Evangelium", das man doch angeblich "treu" zu verkündigen glaubte.

Manche Christen möchten sich nun vielleicht die Ohren verschließen: Das
stetige Leben aus der Tora (nach dem Willen Gottes!), von "Rechtfertigungstheologen"

oft als "jüdische Gesetzlichkeit" verleumdet, ist das "Festhalten der
eigenen Geschichte", denn: "Geschichtsverlust wäre Gottentfremdung"!66 Das
Gleiche gilt wohl auch von "Traditionsverlust". Selbst der "Stellvertretungsgedanke,

das Gerüst aller Christologie, ruht auf der biblisch-jüdischen Struktur
der Wiederholung alles Lebens in einem Leben".67

In einem "Gang durch den Römerbrief'68 findet sich eine entscheidende
Klarstellung: "Für den guten Juden Paulus hängt an der Einung und Vereinigung
Israels mit den Gojim, der Gojim mit Israel die Einheit Gottes" (3,30).69 "Christus

wirkt für die Juden [...] durch das Herbeirufen der Völker".70 Jesus ist "der
Israel inmitten der Völker".71 Darum kann Kirche wesenhaft nur eine "Kirche
aus Juden und Heiden" sein.72 Das kann und soll nicht heißen, die nachpaulini-
sche "Kirche" sei irgendwie berufen, jüdische Identität zu werten oder zu bestätigen

im Gegenüber zu den Völkern. Es geht hier um das "Wesen" von Kirche,
nicht um ihre je reale Gestalt, in der nicht nur wegen des jüdischen Nein kein
Lebensraum für Juden(-Christen) ist.

Im zweiten Band will Marquardt dann die "Christologie als Lehre von der
Gemeinschaft Gottes mit der um Israel versammelten Menschheit entwickeln".73
Es ist die Rede vom "bündnistheologischen" Verstehen der "Gott-Jesu-Einheit"74

und von "Israel als 'formale Christologie'" (in Anlehnung an Hans Urs
von Balthasar), ein ungeheuer spannendes Kapitel!75 Im Anschluß an eine Kritik
der protestantischen Rechtfertigungslehre (Evangelium und Gesetz stehen nicht
in einem ontologischen und kategorialen Verhältnis gegeneinander!)76 folgt eine
Kritik der Verwendung des Begriffes "Eschatologie" (Jesu Prophétie als unüberbietbar

letztes Wort an die Menschheit). "Eschatologisch" kann Jesu Prophétie

65 AaO 169.

66 AaO 170.

67 AaO 171 (189.237).

68 Vgl.aaO 180ff.

69 AaO 201.

70 AaO 297.

71 AaO 306.

72 AaO 301.

73 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Christologie II, aaO 33ff.

74 AaO 44.

75 Vgl. aa0 52ff.

76 Vgl. aaO 167.

50



heißen, "weil nach derzeitigem Erkenntnis- und Wissensstand Gott die christliche

Gemeinde keine andere Prophétie hören läßt" und weil in ihr die Prophétie
Israels "weitergeht".77

Und so muß gehandelt werden vom "Kommen, Gehen und Bleiben Jesu

von Nazareth",78 von "Jesus in seinen Zeiten" (Zeiten als "erfüllte Zeiten").79
"Die Seinsweise Jesu ist die eines ewig Kommenden".80 "Daß die Christenheit
Gottes Geschichte zu vollendet, sein Heil zu vollkommen denke, ist aber ein
schwer und nicht unbegründeter Vorwurf des Judentums gegen uns ...". Gott
selbst ist ein ewig kommender Gott. Darum kann die Rettung der Gojim (Völker)

nur "in die Hoffnungsgeschichte des Gottes Israels und in die
Hoffnungsgemeinschaft des Volkes dieses Gottes hinein" erfolgen. Es ist ein
"verheißungsvolles Mitsammen".81

Obgleich der Kommende gemäss dem christlichen Bekenntnis schon da

war, bedeutet Parusie im Sinne von "Wiederkunft" keine Wiederkehr des
Gleichen: "Der künftig Kommende kommt in eine andere Welt".82

"Es wäre [...] der christlichen Dogmatik durchaus möglich gewesen, ein
Offenes, Unfertiges, Noch-Ausstehendes zu lehren: nicht nur ('eschatolo-
gisch') hinsichtlich der weltlichen Erkenntnis des Gottesgeheimnisses in
Jesus, sondern erst recht ('christologisch') im Verhältnis zwischen Gott und
Jesus selbst. Jesus ist kein vollendetes Werk der Hände Gottes [,..]"83 Und so
entläßt uns Marquardt aus seiner "Christologie" mit dem jüdischen Nein
gegen ein christliches "Haben".84

VI
Wir wollen über Band 1 Marquardts "Eschatologie"85 hinweg zu den "ek-

klesiologischen Vorbemerkungen" in Band 2 zurückkehren. Es ist wahr: "Eine
glaubwürdige Erkenntnis von der Kirche (geht) uns doch erst in Kampf- und
Notsituationen (auf); wenn es Zeit ist, Kirche zu sammeln, erfahren wir, was
wahrhaft Kirche, gar: wahre Kirche ist. Die Geschichtlichkeit gehört zu dem,

77 AaO 168f; nur nebenbei sei auf die schon erwähnte Arbeit D. Sängers hingewiesen,
der die Verschränkung von Rechtfertigung und Verheißung, ihre Komplementarität,
besonders herausarbeitet (Vgl. Sänger, D., aaO 82ff).

78 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Christologie II, aaO 238ff.

79 AaO 253ff.
80 AaO 321.

81 AaO 326.

82 AaO 378f.

83 AaO 427.

84 AaO 439f.

85 Vgl. Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Eschatologie I, Was dürfen wir hoffen, wenn
wir hoffen dürften", Gütersloh 1993.

51



was wir allenfalls über ihr 'Wesen' sagen können und müssen; es läßt sich nicht
vorwegnehmen."86 "Mit Israel 'stehen die Getreuen Jesu' unter der Weisung
täglicher Umkehr, und auch jener Mobilität des wandernden Gottesvolkes [.. .]"87

Und nun thematisiert Marquardt den Zusammenhang von "Kirche und
Volk",88 weil es gerade hier biblische Aspekte gibt, die in der Ekklesiologie
bislang nur eine geringe Rolle spielten. Dabei geht es Marquardt nicht
unmittelbar um die Frage des Unterschiedes zum Judentum, das - ganz anders
als die Kirche(n) - "Volk" sein will, sein soll und sein kann. Darum trifft es
den Tatbestand, wenn im Plural erklärt wird: "Die Kirche gehört den Gojim,
den Völkern".89

Sicher spielt dabei die Unterscheidung der hebräischen Bibel von Israel als
dem einen Volk Gottes, und den, d.h. allen übrigen "Völkern" hinein. Doch bei
aller Israelverbundenheit bleibt Kirche eine die Grenzen des "einen Volkes"
universal überschreitende Größe unterschiedlicher "Völkischkeiten" - um hier
einen unschönen und schrecklich vorbelasteten Ausdruck zu gebrauchen. Allein
mit diesem Sachverhalt hängen unendlich viele Probleme zusammen, - auch das

Problem, daß Christen permanent und primär damit beschäftigt sind, ihren
"Glauben" zu vergewissern und zu bezeugen, statt ihn konkrekt zu leben und in
die Tat umzusetzen. Marquardt schreibt: "Sie ist die 'Kirche aus Juden und
Heiden', und dies bleibt auch dann ein wichtiges Kennzeichen, wenn die Botschaft
Jesu, so schlecht wie wir sie vertreten, keinen einzigen Juden mehr in die Kirche
locken könnte." Kirche "ist nicht nur historisch, sondern sachlich bleibend
jüdisch gegründet und hat sich immer dann selbst verloren, wenn sie sich aus dieser
sie innerlich konstituierenden Gemeinschaft löste". Das tat sie leider meistens,
und zwar schon allein, "weil die Theologen dieses jüdische Fundament noch nie
zur nota ecclesiae gemacht haben".90

Zwischenzeitlich wissen wir ja aus schlimmer Erfahrung, daß
"Judenchristen" zwar missioniert wurden, aber ohne totale Aufgabe ihrer Jüdischkeit
nie einen legitimen Platz in der Kirche (den Kirchen) fanden. Es war immer eine
"Existenz zwischen allen Stühlen". Unter dem Einfluß der "Deutschen Christen"
sollten sie sogar ganz aus- und abgesondert werden, und heute formieren sie sich
- vornehmlich in den USA und Israel - nur noch als eigenständige Gruppen:
"Jews for Jesus" oder "Messianische Juden". Und sie betreiben - zum Teil mit
christlich-fundamentalistischen Gruppen - aktiv Judenmission. Kann man
angesichts dieses Tatbestandes überhaupt von einer "Kirche aus Juden und Heiden"
reden? Was die heidenchristlich, oder besser: völkerchristlich geprägte Kirche
allenfalls aufzunehmen bereit ist, sind doch eigentlich nur "abtrünnige Juden"
also "Nicht-mehr-Juden".

86 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Eschatologie II, aaO 156.

87 AaO 157.

88 Ebd.

89 Ebd.

90 Ebd.

52



Marquardt sichert nun seine doch recht mutige These biblisch ab mit "einer
eindeutigen Betonung": "Nicht, daß 'auch Juden' zur Kirche gehören, wird
damit gesagt, sondern 'auch Heiden' in die ursprüngliche, von christlichen Juden
gebildete Gottesgemeinschaft und durch sie in die Gemeinschaft mit Israel gehören,

ist das außerordentliche Geschehen, das Kirche meint. Die 'Juden zuerst' -
das ist der Grund der Kirche, 'und auch' die Völker: Dies ist der bleibende,
immer neu wiederholende und sich auch wirklich wiederholende Prozeß Kirche."91
Die Sendung "unter die Völker" und der "Weg durch die Völker" ist in Jerusalem
zentriert (womit Marquardt auch die Tora verbindet).92

Marquardt hält "zwei abgrenzende Bemerkungen" für nötig: "Die Kirche
ist nicht Repräsentanz der Völker, will sagen: Nicht-gojischen Wesens. Ihre
Aufgabe läßt sich nicht einfach so bestimmen, daß wir sie einen 'Weg der Heiden'

neben dem 'Weg des jüdischen Volkes' gehen sehen"93 - was sie in Wahrheit

oft gemacht hat. Die Kirche kann "nur als Repräsentation Gottes und seines
Volkes Israel unter die Völker treten".94

Beim ersten Lesen habe ich mir an diesen Satz, insbesondere an das Wörtchen
"und" spontan ein "Vorsicht!" an den Rand geschrieben. Denn es war mir nicht
klar, wie Marquardt hier den Begriff der "Repräsentation" verstehen könnte.

Juden wollen sich nun gerade nicht durch uns Christen "repräsentieren"
lassen. Wir kennen die Einwände gegen die "Vereinnahmungsversuche" unserer
Zeit: Hineinnahme in den einen Bund und das eine Gottesvolk, bis hin zur
"Zwei-Heils-Wege-Theologie", getrennte oder parallele im Sinne einer Art
"heilsökonomischer Arbeitsteilung", die jüdischerseits seit Franz Rosenzweig
von einigen akzeptiert wird. Die Sorge all derer, die vor der "falschen These von
den verschiedenen Heilswegen" warnen (so etwa R. Slenczka in seiner erwähnten

Rezension), zielt ja darauf, keinen "Sonderweg des Heils an Jesus Christus
vorbei" für Israel zuzulassen - was immer das praktisch oder eschatologisch
bedeuten soll oder kann. Marquardt dürfte mit seiner grundlegenden Verbundenheitsthese

wohl zu eigenen Ergebnissen kommen. In seinem Buch "Die Gegenwart

des Auferstandenen bei seinem Volk Israel" hieß es noch: "Es stellt sich
heraus, daß wir diese formalen und phänomenalen Unterscheidungen (seil, in
zwei "Glaubensweisen", "Glaubenswege" oder "Heilswege") als theologisch
nicht relevant erkennen können. Das Geheimnis von Juden und Christen ist nicht
das Geheimnis ihres Glaubens und sind nicht die Beziehungen ihrer getrennten
und vereinigten und unvereinbaren Wege. Beider Geheimnis ist gleicher Weise
die Wirklichkeit der Gegenwart des Auferstandenen bei ihnen."95

Hierzu eine vorsichtige Überlegung: Obgleich "der Auferstandene" in seiner

Gegenwärtigkeit der Grund christlichen Bekenntnisses und Zeugnisses ist,

91 Ebd.

92 AaO 157f.

93 AaO 158

94 Ebd.

95 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Die Gegenwart des Auferstandenen bei seinem Volk
Israel. München 1983, 189.

53



vom Judentum als "christologisch" also nicht nachvollziehbar ist, bleibt es dabei,
daß dies ursprünglich ein (mögliches) jüdisches Bekenntnis war, das bereits im
1. Jahrhundert überhaupt nur von einem Teil der Juden verstanden werden konnte

(vgl. Mt 22,23ff), die eine solche Einzel-Auferstehung (Paulus: als "Erstling"
1 Kor 15,20) für denkbar hielten. Insofern sind beide, Christentum und Judentum,

nicht entlassen, sich darüber auseinanderzusetzen, christlicherseits
allerdings nicht als "Judenmission" oder eine solche oft nur kaschierende
"Zeugnisablegung", sondern eben in einer verbindenden Funktionalität (Missio Dei im
Blick auf die Völker).

In Christologie I bringt es Marquardt auf die Kurzformel: "Christus wirkt
für die Juden. Er tut dies durch das Herbeirufen der Völker"96. Das ist eben der
Perspektivenwechsel vom Absolutheitsanspruch der Kirche zu ihrer dienenden
Funktion. Christliche Gojim "sollen die Völker, soweit sie sie erreichen, mit dem
Volk Gottes verbinden, d.h. vor allem: Mit 'dem' Volk, dem jüdischen, dem
ersten und bleibenden 'Licht der Völker' [...]"97

An dieser kritischen Stelle steht der Satz, den ich als Titel dieses Beitrags
gewählt habe: "Die Geschichtlichkeit der Kirche war und ist eine
Israelgeschichtlichkeit." Jetzt wird auch der Gedanke der Repräsentation etwas deutlicher:

"Das 'Sein' der Kirche steht und fällt in ihrer immer empfangenden Beziehung

zu Israel und in ihrem aktiven 'Wirken für das jüdische Volk: dafür, daß es
inmitten der Völker seinen anerkannten Platz [...] erfahre."98 Und noch verstärkend:

Wir dürfen die Kirche "weder als Erbin und Ersatz noch als Ablösung
auffassen". Der "Dienst der Kirche" unter den Völkern "ist auch nicht als ein(en)
Stellvertreterdienst an Israel Statt" zu tun. "Israel bezeugt sich selbst."99

Die Kirche hat die hebräische Bibel "in Gestalt eines Evangeliums" unter
die Leute zu bringen - "als antiheidnisches Zeugnis". "Israel dagegen [?| lehrt
und lebt die Wahrheit Gottes: Angefochten und bestritten zwar, aber doch in der
Form einer Se/fotgewißheit, die so keinem Heidenchristen erschwinglich ist..."
Diese "Selbstbezeugung" Israels "schließt mithin jedes subsidiäre Verhältnis
der Kirche für Israel aus".100 Der Grund: Gott hat sein Volk nicht verstoßen!
Darum kommen für uns nur "teilnehmende Beziehungen" in Betracht. "Partizipation"

ist für Marquardt mehr als Gesinnung und Theologie: Sie ist "Wille zu
gemeinsamer Geschichte, also: Mitleiden, Mitfreuen, mithin Solidarität, die [... ]

täglich bekundet werden".101 Marquardt will bewußt nicht (wie die mittelalterlichen

und reformierten Lehrer) nach der "Kirche im Alten Testament" fragen,
sozusagen nach dem "Modell einer sich selbst in Israel vorauseilenden Kir-

96 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Christologie I, aaO 297.

97 Marquardt, Friedrich-Wilhelm, Eschatologie II, aaO 159.

98 Ebd.

99 Ebd.

100 Ebd.

101 AaO 160.

54



che"102 (nach Bultmann und anderen ohnehin nur eine Geschichte des Scheiterns).

In einem - wie ich finde - sehr schönen Exkurs zur Pessach-Haggada zu
Exodus 12,38: "Auch viel fremdes Volk zog mit ihnen" kommt Marquardt dazu
zu sagen: "Wir (die Kirche) wären [...] jüdisch denkbar": "Kirche als Mitempor-
Kömmling Israels", noch besser: "Mit-Geführte Gottes".103 Ich denke an dieser
Stelle auch an das Bild von der "Völkerwallfahrt zum Zion", das besonders
Berthold Klappert thematisiert hat. Doch Marquardt sieht die Differenzen: "Erev
rav [die Leute] ist kein HarmonisierungsmodeH", Israel "kann keine Assimi-
lisations-Heiden gebrauchen", es kann "Beziehung nur in Distanz bejahen" und
"keinen christlich-jüdischen Mischmasch" gebrauchen.104

Marquardts Versuch endet (nach 2000 Jahren tödlicher Distanz!) trotz
allem nicht in Resignation, sondern in einem Appell: Wir haben "das Recht, ja die
Pflicht, nach Beziehungen zu streben und sie zu wollen. Mag Israel das Recht
der Distanz behaupten, uns gehört die Pflicht der Beziehung".105 Es ist Jesus, der
"die Seinen" den Wegen Israels zuordnet: "Diese Zuordnung verstehen wir als
eine Grundordnung von Kirche".106

Nun kann das Projekt "Eschatologie" weitergehen: "Heilsgeschichte" als

"Verheißungsgeschichte" in der "Geschichte" eine Wegbereitung für den
HERRN. Marquardt versucht Eschatologie am Ende seines zweiten Bandes als
"der Unruheherd Kirche"107 in der Darstellung des Lukas und seiner
Apostelgeschichte sichtbar zu machen: Die Heidenmission, ein "Werk" (ergon, Apg
13,2) Gottes108, das die Völker in einen Erbstreit mit Israel treibt.

VII
Am Ende dieses "Erbstreites", der in Zukunft hoffentlich nur noch zum

Wohle aller Menschen ausgetragen wird (Paulus redet von "eifersüchtig
machen'"09), wird zwar "ganz Israel" gerettet werden, nicht aber "die Kirche"
Bestand haben: "Mit Furcht und Zittern ist wie ein Ende des Dienstes Jesu, so auch
seiner Kirche zu erwarten". Denn: "Auch Gericht und Ende (sind) unter die
notae ecclesiae zu zählen." "Eine Beendigung der Kirche durch das kommende
Gottesreich (ist) ebenso zu erwarten wie (christologisch) die letztliche Übergabe
des Dienstes Jesu Christi an seinen Vater (1 Kor 15,28)." Mit diesen Gedanken
schließt Marquardt ein Kapitel (§7A2c) des noch nicht erschienenen 3. Bandes

102 Ebd.

103 AaO 160ff„ 163.

104 AaO 163.

105 AaO 164.

106 Ebd.

107 AaO 286ff.

108 AaO 296.

109 Rom 11,11.14.

55



seiner Eschatologie ab110, nachdem er zuvor aus dem Neuen Testament begründet

hat, daß "zur ('real existierenden') Kirche (einem "compositum permixtum")
wesenhaft Verleugnung, Verrat und Flucht gehören". "Kirchenmitgliedschaft ist
nicht nur kein Kinderspiel, sondern Zugehörigkeit zu einer aufs äußerste von
innen her gefährdeten Gemeinschaft".

"Die klassische Verhältnisbestimmung einer 'sichtbaren' zu einer 'unsichtbaren'

Kirche wäre angemessener und biblisch überzeugender, wenn die Dimension

des Unsichtbaren nicht nur der Begründung und Legitimation diente,
sondern auch den Schatten der Kritik und Negation auf die Kirche 'von oben' fallen
ließen." Obwohl Marquardt, Pierre Maury zitierend, sagen kann: "Man kann
wohl oft einen Ekel bekommen vor dem ganzen Kirchenwesen", entfaltet er breit
die "Völkerverantwortung von Christen" (§7A3h); denn: "Eine Theologie, die
versucht, sich zu erneuern aus der jüdischen Wurzel, die uns trägt, steht damit
schlechthin im Dienste der Völker".

Zu der gebotenen Neuorientierung gehört "vor allem der Verzicht auf die
alte Übung, Christen mit dem biblischen Israel (im Guten wie im Bösen)
identifizieren zu wollen, und sich stattdessen an die zweite Stelle der Erwählung setzen
zu lassen: die der erst nach den Juden Erwählten, und nur mit ihnen miterwählten
und allenfalls zu ihnen hinzuerwählten 'Griechen'. Eine geschichtlich und
seelisch außerordentliche Zumutung", und zwar auch deswegen, "weil es uns - als
Christen! - nötigt, uns existentiell und theologisch auf die Seite der Gojim zu
orten und als Gojim zu verstehen".

Es hat mich gefreut, aus so berufenem Munde eine Auffassung bestätigt zu
bekommen, die ich schon lange vertrete: "... daß Paulus sein Lebensthema von
der Rechtfertigung des Gottlosen notwendig am geschichtlichen und gelebten
Verhältnis von 'Juden und Griechen', Israel und den Völkern entwickelt". Das
Verhältnis von Juden und Heiden also nicht als "Anwendungsfall" seiner
Rechtfertigungsverkündigung, sondern als ihr Thema! Es wäre also, so

Marquardt, ein Mißverständnis in sich, wenn eine "Israel-Theologie" das
Christentum "rejudaisieren" wollte. Nähe und Distanz zu Israel, dem einen Volk
Gottes, ist angesagt, dem gegenüber die Nichtjuden sich nur im Plural als "die
Völker" sehen können. (Es war der Fehler der deutsch-christlichen "Volks-
ordnungs-Theologie", eine Theologie "des" Volkes zu entwickeln, und das noch
ohne transzendentierenden Bezug auf das Judentum).

Nach diesen, für viele Christen vielleicht erschütternden und schmerzlichen
Erkenntnissen, wendet sich Marquardt (§7B5c) der "Gemeinschaft der Heiligen"
zu und dem "Heil der Kirche", das den Kirchenlehrern immer wichtiger war als das

Heil Israels und der Völker. "Heilsegoismus" und "Triumphierende Kirche" gehören

zusammen. "Israel (hat) sich (so) nicht selbst zum Maß des Heils gesetzt, wie es
die Kirche [...] getan [...] und sich eschatologisch weitergedacht hat".

110 Die folgenden Zitate aus Band 3 werden nicht mehr belegt, da sie dem mir von Prof.
Marquardt dankenswerter Weise überlassenen Manuskript entnommen sind (Dieser
Band ist soeben auf dem Markt erschienen, die Redaktion). Marquardt plant einen
weiteren Band, der sich dem Problem der "Utopien" widmen wird.

56



Die hier von Marquardt erstmals speziell in den Blick genommene "Zukunft
der Kirche" schließt den Lernprozeß ein, zuallererst einmal von sich abzusehen:
"Die soziale Grundbeziehung der christlichen Bibel beider Testamente ist nicht
die von Kirche und Menschheit, sondern die von Israel und den Völkern". Darum

können wir "alle Bemühungen einer Lehre von der Kirche [...] heute nur
schwer fortsetzen". Die Kirche ist "Repräsentantin der Völker", "Helferin bei
Israels Auftrag, als 'Licht der Völker' den Gott Israels zu bezeugen", "am Dienst
Jesu teilzunehmen" und "diesen Dienst Jesu vor allem als antiheidnischen Dienst
[...] zu bezeugen". "Wir haben darum, statt von einem festen Wesen der Kirche
zu sprechen, von Fall zu Fall ihre Dienste zur Sprache gebracht, sie funktional
bedacht." Darum muß sie "unter dem Gesichtspunkt einer ihr eigenen Zukunft"
betrachtet werden, weil diese ihr verheißen ist und sie sie auch nötig hat, aber
immer im Bewußtsein ihrer 'Vor-läufigkeit' im Blick auf das 'Reich Gottes' am
Ende, das ja im Neuen Testament noch sehr nahe erwartet wurde, weshalb "Kirche"

dort eine geringe Rolle spielt. "Die Kirche sieht nämlich beim Kommen des
Reiches ihrer eigenen Offenbarung entgegen, einer Aufhellung ihres Geheimnisses".

Das Reich Gottes wird allen Menschen offenstehen, sie werden "nicht mehr
nach Korporationen bei Gott erscheinen" ("Individuationsprinzip"). Da wird
dann auch "Erfüllung sein - aber nicht die der Kirche", sondern die des Gebetes
Jesu: "ut omnes unum sint" (Joh 17,22f). Erich Größer hingegen sieht diese

"völlige Umgewichtung vom Kollektiv (Volk Israel) auf den einzelnen" schon
mit der Heilsbotschaft Jesu vollzogen"1.

Und dann entfaltet Marquardt das von Paulus gesehene "Zukunfts-Geheimnis"

(Rom 1 l,25f) mit bemerkenswerten Interpretationen. So etwa bei der
gefährlichen Rede von der "Verstockung" (porosis) eines Teils der Juden, die für
Marquardt keine moralische oder apologetische Abwertung enthält, sondern
einen objektiven Zustand der Ermüdung und Undurchlässigkeit ("porös") für
neue, lebendige Erfahrungen meint. Diese "jüdische Zermürbung" wird "zeitlich
nur von begrenzter Dauer" sein, bis die "Fülle der Heiden" eingegangen sein
wird (eiselthein), bis sie "unter die Leitung der Gottesherrschaft" gestellt sind.

"Aber nun aufgepaßt! Paulus hat nicht gedacht und nicht gesagt, daß so viele
Heiden derweil an die Stelle so vieler zermürbter Juden treten sollen. Was sich da
bei den Nichtjuden ereignet, ist wichtig um des Zieles dieses ganzen Vorgangs
willen. Nämlich: hoütos [hûtôs] so, auf diese Weise wird es möglich, daß nun
'ganz Israel' frei, 'gerettet' wird."

Die Diskussion um eine Neuinterpretation von Rom 9-11 hat in den letzten
Jahren manche Klärung gebracht. Doch auch was unter "ganz Israel" zu verstehen

ist, wird oft unter Wahrung christlich-kirchlicher Eigeninteressen recht
unterschiedlich gesehen. Marquardt: "Ganz Israel" ist also mit Sicherheit nicht die
Summe aller einzelnen, sondern das jüdische Volk im Lichte seiner Zukunft.
Alles, Verstockung und Hinzukommen der Heiden, "zielen darauf, daß das jüdische

Volk als Volk, als 'ganz Israel' gerettet wird". Auch bei Marquardt besteht
kein Zweifel, daß dieser Prozeß nicht etwa durch Judenmissionierung zu be¬

ll 1 Vgl. £v77î (1995) 1,70

57



schleunigen sei, wie dies früher schon Rom 11,25f entnommen wurde. Die Kirche

muß mit diesem "Geheimnis" bis zu dessen Offenlegung leben. "Ganz Israel
und die Vollzahl der Völker werden (dann) in einem Bund verbunden eine
Gemeinschaft der Heiligen [...] in der neuen Welt Gottes werden".

VIII
Einige Schlußbemerkungen: Die deutlich gewordene grundsätzliche,

substantielle "Asymmeterie" zwischen Juden und Christen (man könnte auch im
Plural von Asymmetrien reden) führt bei Marquardt eindeutig nicht - womöglich
noch in Feindschaft - zu getrennten Wegen und Schicksalen, oder gar zu einer
sich verselbständigenden "Kirche" neben einem sich weitgehend diesem "Weg"
noch verschließenden Judentum - obwohl es das alles in der Realität auch gibt.
Sich als Nichtjude - wie einst im 1. Jahrhundert die "Gottesfürchtigen" und dann
auch die Christusanhänger - auf den Gott Israels einzulassen - und nur darum
kann es gehen! -, war schon immer von faszinierender Anziehung und erschrek-
kender Abstoßung begleitet. "Hinzu-Erwähltsein" ist eben weniger originär als
"Erst-Erwähltsein", und ein "Allein-noch-Erwähltsein" gibt es nicht mehr.

Vielleicht versucht Marquardt mit seiner Dogmatik so etwas wie die Lösung
einer theologischen "Quadratur des Kreises", also eine Unmöglichkeit; doch ich
glaube, viel "billiger" wird uns die Gnade der Zugehörigkeit nicht zuteil werden.
Viel weiter, als Paulus gekommen war, sind wir wohl noch nicht gekommen -

wenn wir überhaupt soweit sind, angesichts der Vielfalt neutestamentlicher
Theologien und Aussagen. Sie bieten nicht nur jedem von uns die Chance, sich
darin wiederzufinden, sondern eröffnen gerade fundamentalistischen Kreisen
auch, die Geschichtsvision des Paulus über das gemeinsame Schicksal von Kirche

und Israel beiseite zu lassen. Die Kirche hat zu lange mit ihrer überheblichen

Verkündigung des "Messias Israels" die "Verstocktheit" der Juden behauptet,

ohne ihre positive Funktionalität mitzubedenken. Das hat sie dann auch dazu
gebracht, den "Messias Israels" genau dann zu verleugnen, als über die Judenheit
die größte Vernichtungsaktion aller Zeiten hereinbrach. Nun, nach "Auschwitz",
dem Synonym für eben diesen Versuch der "Endlösung der Judenfrage", zeigt
sie sich "verstockt". Eine "Theologie nach Auschwitz" darf die Kirche, die in
wesentlichen Teilen auf der "Täterseite" stand, nicht den "Opfern" aufbürden.
Jede christliche Theologie kann im Blick auf die Juden nur noch eine "Theologie
nach Auschwitz" sein - und die könnte zu einem "letzten Gericht" über die Kirche

werden.

58


	Der christlich-jüdische Dialog : "Die Geschichtlichkeit der Kirche war und ist eine Israelgeschichtlichkeit" : Ekklesiologisches in Friedrich-Wilhelm Marquardts Dogmatik

