Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Kritik und Tradition : jidische und christliche Lekture der Bibel
Autor: Banon, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960712

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kritik und Tradition

Judische und christliche Lektiire der Bibel

von David Banon*®

“... Seit Jahren interessieren wir uns iiber alle Massen fiir den Autor, aber
nicht fiir den Leser: Im liberwiegenden Teil textkritischer Theorien wird
nach den Ursachen - nach den Impulsen, Zwingen und Grenzen - geforscht,
die einen Autor dazu bewegen, ein Werk zu verfassen. Einerseits ein
ausserordentliches Privileg, das dem Ursprungsort (in Form einer Person
oder einer Geschichte) eines Werkes zugestanden wird, andererseits eine
auf die Lektiire ausgeiibte Zensur, wenn man den Bestimmungsort, den ein
Werk anpeilt und an dem es sich ausbreiten kann, ins Auge fasst. Der Autor
ist der Besitzer seines Werkes in alle Ewigkeit, und wir, seine Leser, sind
simple Nutzniesser. Der Begriff der Autoritit ist in einer solchen Betracht-
unsweise ganz selbstverstidndlich miteingeschlossen: Der Autor hat gegen-
iiber dem Leser Rechte, er legt ihn auf eine bestimmte Bedeutung seines
Werkes fest und diese Bedeutung ist ohne Frage die richtige, die wahre.
Davon ausgehend, ergibt sich eine Art Moral: die korrekte Bedeutung eines
Textes wiederzugeben ist ‘moralisch’, wo sie fehlt, wird von ‘Widersinn’
gesprochen. Festgelegt wird, was der Autor sagen wollte, aber nicht was der
Leser darunter versteht.”!

“Theorien erscheinen, Theorien verschwinden, nur der Text bleibt auf ewig.”

Ob der Tatsache, dass es die Fragen des Bundes, der Auserwihltheit und des

Messianismus sind, die im Zentrum der jilidisch-christlichen Auseinanderset-
zung stehen, darf nicht vergessen werden, dass diese Fragen vom Text ausgehen
und von der Methode, in der dieser gelesen wird. Von daher riihrt, was der Streit
oder “der Konflikt” (P. Ricoeur) um die Interpretationen genannt wird. Zwischen
rabbinischer und christlich-wissenschaftlicher Bibellektiire zeigen Geschichte
und Praxis einen unaufhebbaren Widerspruch an. Es geht nicht an, denselben zu
verheimlichen; weder wollen wir fiir die eine Interpretation Partei ergreifen, weil
sie die Wissenschaftlichkeit fiir sich in Anspruch nimmt, noch wollen wir die
andere Interpretation ins Land der Mythen verweisen oder ihr Haarspalterei vor-
werfen (und damit die ihr seit langem entgegengebrachte Verachtung verstir-

*

PD Dr. David Banon, Privatdozent fiir jiidische Exegese und Philosophie an der
Universitit Lausanne, Lehrbeauftragter fiir jiidische Bibelauslegung an der Univer-
sitdt Genf, 42 Dr. Krieg, CH - 1208 Genéve, Schweiz

Aus dem Franzosischen iibersetzt von Susanne Scheiner-Seifert, lic. phil. I,
Kilchberg, Schweiz.

Barthes, Roland, Le bruissement de la langue, Paris 1984, 34 (Hervorhebungen
durch den Autor).

2 Buber, Martin, Darko schel Migra, Mossad Bialik, Jerusalem, 365 (in Hebriisch).

23



ken). In grundlegenden, Jahrtausende alten Konflikten gibt es keine Drittpositi-
on, keine neutrale Haltung. Die einzig nutzbringende Arbeit besteht darin, die
entgegengesetzten Haltungen zur Kenntnis zu nehmen und zu zeigen, wie sehr
sie, nicht nur in religioser Hinsicht, sondern auch im Kontext literarischer, philo-
sophischer und historischer Kategorien die Lektiire bestimmen.

Wir werden uns bei der christlichen Lektiire auf die historisch-kritische
Methode begrenzen, sind es doch die Anhénger dieser Methode, die im Allge-
meinen sowohl den [jlidischen] Meistern der miindlichen Lehre wie auch den
Kirchenvitern kein Recht gegeben haben.

Kritik und Zergliederung des Textes

Fiir die modernen Bibelwissenschaften, die sich auf einem (angeblichen)
“Triimmerfeld” der jiidischen Bibellektiire etablieren wollten, ist die rabbinische
Tradition im besten Fall eine Quelle von historischen Vermutungen, keinesfalls
aber ein Gebiet der Erkenntnis. Rabbinica sunt non leguntur. Ein Gedanke von
Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781) erklidrt den Gegensatz zwischen Wissen-
schaft und Tradition. Lessing macht ndmlich einen Unterschied zwischen den
“Wahrheiten der Vernunft” und den “Wahrheiten der Geschichte”. Erstere sind
fiir ihn notwendige, apodiktische Wahrheiten, wihrend letztere im besten Falle
wahrscheinlich sind, selbst dann wenn ihre Geschichte sich wissenschaftlich
begriinden ldsst. Und Lessing fragt sich, wie er als Christ “das Heil seiner Seele”
auf’s Spiel setzen kann fiir Wahrheiten, die bloss wahrscheinlich sind. Ein
“schmerzhafter und breiter” Graben, den er nicht zu {iberspringen vermag.

Es scheint als liege hier das Problem, welches sich der christlichen Lektiire
- die vor allem eine historisch-kritische ist - im Gegensatz zur rabbinischen Tra-
dition stellt: Wie sollen sie (die Anhdnger der historisch-kritischen Tradition) an
etwas “glauben”, das nicht Tatsache ist, sondern lediglich von bestimmten Quel-
len als Tatsache vorgegeben wird, insbesondere in einer Zeit, die die Theorie der
Quellenscheidung in Frage stellt.?

Bevor wir auf die obige Frage Antwort geben, wollen wir noch bei einem
anderen, wie uns scheint, sehr entscheidenden Punkt verweilen. Wir haben fest-
gehalten, dass sich die Bibelwissenschaft auf dem “Triimmerfeld” der rabbini-

3 De Pury, Albert (Hg), Le Pentateuque en question, Genf *1989.
Und lange vor ihm schreibt Hans-Georg Gadamer: “Denn erst im Scheitern des nai-
ven Historismus des historischen Jahrhunderts wird sichtbar, dal der Gegensatz von
unhistorisch-dogmatisch und historisch, von Tradition und historischer Wissen-
schaft, von antik und modern, kein schlechthinniger ist. Die beriihmte querelle des
anciens et des modernes hort auf, eine wirkliche Alternative zu stellen.” Gadamer,
Hans-Georg, Wahrheit und Methode, Grundziige einer philosophischen Hermeneu-
tik, Gesammelte Werke 2, Tiibingen *1993, Vorwort zur 2. Auflage 1965, 437-448,
444 [21965: XX]. Aber Gadamer ist hermeneutischer Philosoph!
“Um sich eines guten wissenschaftlichen Gewissens zu versichern, folgten die
Geisteswissenschaften bei der Entwicklung historisch-kritischer Methoden dem
Modell der Naturwissenschaft.” Riickiibersetzung aus: Gadamer, Hans-Georg, Le
probléeme de la conscience historique, Paris/Louvain 1963, 13.

24



schen Lektiire etablieren wollte. Um dies zu tun, griff sie jenes Prinzip an, wel-
ches besagt, das “unsere Nation sich nur durch die [schriftlichen und miindli-
chen] Gesetze iiberhaupt als Nation charakterisieren ldsst™. Dies impliziert, dass
es nicht einen einzigen Text, sondern mindestens deren zwei gibt. Den einen
Text haben wir vor Augen, und wir empfangen ihn unter Respektierung seiner
Gegebenheiten und Konventionen; empfangen bedeutet hier, sich durch das spe-
zifische Anderssein des Textes etwas sagen lassen. Der andere Text ist derjenige,
der noch geboren werden muss, der zu erschaffen ist. Empfangen und erschaffen
sind zwei Formen der jiidischen Bibellektiire und vielleicht sogar jeder Lektiire.
Auch existiert in der jiidischen Lektiire nicht nur oder zuerst die Schrift; vorhan-
den ist ein sehr komplexer Text: ndmlich die schriftlich niedergelegte Tora und
die ihr beigesellte miindliche. Es ist diese miindliche Tora, die uns zwingt, den
(notwendigen) Umweg iiber einen Lehrer und/oder die Tradition zu nehmen, je-
nen Umweg, der die Interpretation erst vervollstindigt. Die geschriebene Tora
wurde immer als eine Tora von doppelter Bedeutung aufgefasst - einerseits auf-
genommen durch eine geduldig die Schrift befragende, lesende und deutende
Stimme und andererseits bestétigt durch die miindliche Tora, die der geschriebe-
nen nicht nachfolgt, die ihr vielmehr vorausgehend oder zumindest zeitgleich ist.
“Damit die Tora vollstindig und vollkommen ist, sind beide Torot notwendig.
Notwendig sind die geschriebenen Zeichen und die Zeichen, die im Austausch
der Worte entstehen; so werden die unbewegliche Spur der Worter und die Stim-
me zusammengefiigt. Zusammengefiigt werden auch das Individuum und das
Kollektiv, das Identische und das Andere, das Neue und das Getreue.” Eindeutig
zu lesen in Sifra: “Israel hat am Sinai zwei Torot erhalten: die schriftliche und die
miindliche.””®

Genau diesen Begriff von der gegenseitigen Abhingigkeit der beiden Teile
sucht die philologische und historische Anniherung an die Tora zu bekédmpfen,
wenn sie den inneren Zusammenhang jener “Urkunde” (der Tora) in Frage stellt,
die die Identitit des Volkes Israel begriindet. Indem sie den jiidischen Stand-
punkt auf eine Metaphysik oder eine Theologie reduzieren, nehmen ihm K.-H.
Graf, Julius Wellhausen und ihre Nacheiferer die soziale und die geschichtliche
Komponente. Dadurch dass sie den Text in winzige Einzelteile zerlegen (die
Quellentheorie unterscheidet vier verschiedene Dokumente, die zu Beginn
voneinander unabhéngig waren und in der Folge von Redaktoren, die mit Colla-
gen und Schnitten arbeiteten, verschmolzen wurden), ihn zerschneiden, um ihn
dann wieder zusammenzufiigen und seine Urspriinge zu fassen versuchen, ent-
ziehen sie ihm seine logische Ganzheit und Einheit und sprechen ihm jegliche
theoretische Kohérenz ab. Der Text wird auf ein Nebeneinander ihn umgebender
Einfliisse reduziert; seine historische Objektivitit 16st sich in nichts auf. Inner-
halb der Zivilisationsgeschichte wird der Text als blosse Erhchung der

4 Rabbi Sa‘adia Gaon (882-942), Sefer haEmunot weha De ‘ot, aus dem Arabischen ins
Hebréische iibersetzt von Qafah, J. (Hg), Jerusalem 1970, 132.

5 Pelletier, Anne-Marie, Sur deux exégeses, in: Esprit (1982) Sept., 100.
6 Sifra, Bechuqotai 54.

25



(Volks)Seele oder (Volks)Geschichte gesehen, so als gidbe es keine eigene
jiidische Zivilisation und als wire die jiidische Kulturgeschichte nur eine he-
teronome und vernunftlose Geschichte der verschiedenen kulturellen Ein-
fliisse jener Zivilisationen, mit denen die Juden im Laufe der Zeit in Beriih-
rung gekommen sind.’

Indessen hat die wissenschaftliche Annidherung - Werkzeug oder Ausdruck
des Zweifels, was die Glaubwiirdigkeit des biblischen Textes anbelangt - die
Authentizitdt dieses Textes nicht zu zerstéren vermocht, wie viele befiirchteten
oder gar wiinschten. Sie hat mit threm Versuch, einen urspriinglichen Bibeltext
zu rekonstruieren, der den massoretischen Text ersetzen sollte, keinen Erfolg
gehabt, denn es gelang ihr nicht, diesen Text in seiner Gesamtheit auf die eine
oder andere Quelle zuriickfiihren. Immer wieder blieben “Restbestinde” iibrig,
die sich dem Versuch, einer Quelle zugeordnet zu werden, widersetzten.* Weder
die Literarkritik - die den Text zergliederte oder aufsplitterte - noch die histori-
sche Methode (die tibrigens einen Herrschaftsanspruch an den Tag legte, den
man aus den Akademien verbannt sehen méchte) haben gegeniiber dem masso-
retischen Text recht behalten kénnen.’

7  “Wiederherstellung der “Welt’, der es [das Kunstwerk] zugehort, Wiederherstellung
des urspriinglichen Zustandes, den der schaffende Kiinstler ‘gemeint’ hatte, Auffiih-
rung im urspriinglichen Stile, alle diese Mittel der historischen Rekonstruktion diirf-
ten dann beanspruchen, die wahre Bedeutung eines Kunstwerkes verstindlich zu
machen und gegen MiBverstindnisse und falsche Aktualisierung zu schiitzen.”
Gadamer, Hans-Georg, Wahrheit und Methode, Grundziige einer philosophischen
Hermeneutik, Gesammelte Werke 1, Tiibingen 61990, 171f ['1960: 159]. Nun, wie
jede Restauration ist auch die Wiederherstellung urspriinglicher Bedingungen im
Angesicht der Geschichtlichkeit unseres Seins ein sinnloses Unterfangen.

“Allein es fragt sich, ob das, was hier gewonnen wird, wirklich das ist, was wir als die
Bedeutung des Kunstwerkes suchen, und ob das Verstehen richtig bestimmt wird,
wenn wir in ihm eine zweite Schopfung, die Reproduktion der urspriinglichen Pro-
duktion sehen. Am Ende ist eine solche Bestimmung der Hermeneutik nicht minder
widersinnig wie alle Restitution und Restauration vergangenen Lebens.” AaO 172
['1960: 160] (Hervorhebung D. B.).

8 “Esist nicht moglich - es war nie méglich im Verlauf der Wissenschaftsgeschichte
- eine dieser angenommenen ‘Quellen’ auch nur annidhernd vollstindig zu rekon-
struieren. Im Gegenteil, die Theorie fordert, dass man regelmissig mit Text-
“verlusten” zu rechnen hat, die wiithrend der Redaktion hitten entstehen sollen.”
(Riickiibersetzung nach dem Original in Franzosisch [Amsler, Samuel (Ubers.)]
erschienenen Aufsatz, die Redaktion.) Rendtorff, Rolf, L’ histoire biblique des
origines (Gn 1-11), in: de Pury, Albert (Hg), Le Pentateuque en question, aaO 84.
Der Konditionalis und die Anfiihrungszeichen zeigen deutlich, wie Rendtorff
Wellhausens Hypothese einschitzt, ob sich diese nun auf zwei, drei oder vier Er-
zahlstrange oder Quellen bezieht.

9 “Inneun von zehn Fillen ist es bei textlichen Schwierigkeiten besser, den Hiitern des
massoretischen Textes zu vertrauen und den Heilmitteln, welche die Kritik bereit
hilt, um den Text zu korrigieren, zu misstrauen”, Barthélémy, Dominique OP,

26



Mehr noch, ein Theologe wie Karl Barth, der die Berechtigung und die Not-
wendigkeit einer historischen Kritik anerkennt, wirft der Methode ein “Stehen-
bleiben bei einer Erkldrung des Textes, die ich ... nur den ersten primitiven Ver-
such einer solchen (nennen kann)”', vor (auf Barth folgen alsbald andere, wie
Pannenberg, Kidsemann und Gisel). “(Ich [Barth] mache) ihnen zum Vorwurf, ...
ihr Stehenbleiben bei einer Erkldrung des Textes, ... ndmlich bei der Feststellung
dessen, ‘was da steht’ mittelst Ubertragung und Umschreibung der griechischen
Worter und Wortergruppen in die entsprechenden deutschen, mittelst philolo-
gisch-archidologischer Erlduterungen der so gewonnenen Ereignisse und mittelst
mehr oder weniger plausibler Zusammenordnung des Einzelnen zu einem histo-
risch-psychologischen Pragmatismus.”'" Nun geht es aber nicht darum, iiber den
Text zu sprechen als vielmehr darum, diesen “zum Reden zu bringen, koste es,

was es wolle”.!1?

Sich in die vorteilhafte Position des Philologen oder Historikers begebend,
der sich priifend iiber einen Text beugt, versucht die Kritik, den Autor zu bestim-
men oder zumindest das geschichtliche Umfeld, das diesen Text - in Form einer
Erzahlung oder eines Gesetzes - hervorgebracht hat. Die Folge davon sind mehr
oder minder begriindete Hypothesen.

Eine kurze Geschichte der Kritik ...

Bereits im 12. Jahrhundert gab es einen jiidischen Bibeldeuter, Abraham Ibn
Esra (1089-1164), der sich nicht scheute zu erklidren, dass das Buch Jesaja vom
4(0. Kapitel an von einem anderen Propheten stammen miisse, der wihrend des
Exils gelebt habe. Zuriickhaltender im Umgang mit dem Pentateuch vertritt er
auch hier - wenn auch nur andeutungsweise - die Ansicht, dass einige Verse des

Etudes d’histoire du texte de I'Ancien Testament, Gottingen 1978, 380-381
(Hervorhebungen D. B.).

Oder: “Die bis anhin dem Pentateuch gewidmete Forschung hat gezeigt, dass es bei-
nahe unmoglich ist zu vermeiden, dass Erklirungsversuche anstelle des alt-
testamentarischen Textes hypothetische ‘rekonstruierte’ Texte anvisieren, von de-
nen niemand zu sagen vermag, ob sie je existierten und deren Unbegrenzbarkeit die
Exegeten regelmissig uneins werden lisst. ... Es resultieren daraus eine bestimmte
Verachtung und ein Gefiihl der Uberlegenheit jenen gegeniiber, die den biblischen
Text in seine endgiiltige Form gebracht haben - im 19. Jh. ein Kennzeichen der Auf-
fassung von Wissenschaft und heute, so meine ich, ein echter Anachronismus.”
Rendtorff, Rolf, L histoire biblique des origines (Gn 1-11), aaO 93.

Wird hier nicht die “Dogmatik” einer sogenannt historisch-kritischen Lektiire in Fra-
ge gestellt, einer Lektiire, die auf geradezu masslose und starre Weise “wissenschaft-
liche Autoritéit” beansprucht?

10 Barth, Karl, Der Romerbrief, Vorwort zur zweiten Auflage 1921, Zwdolfter,
unverdnderter Abdruck der neuen Bearbeitung von 1922, Ziirich 1978, X.

11 Ebd.
12 AaO XII.

27



Deuteronomiums (34,5-6) nicht von Moses stammen konnten, da sie iiber dessen
Tod und Beerdigung berichten. “Es sind”, so schreibt er, “Aufzeichnungen von
Josua, und es ist sehr wahrscheinlich, dass derselbe sie gegen Ende seines Le-
bens schrieb.”"

Baruch Spinoza wird mit seinem 1670 publizierten Theologisch-politischen
Traktat' durch diese von seinem Vorgiinger Ibn Esra geoffnete Spalte dringen
und sich dabei von aller traditionsgebundenen Autoritét befreien. Ohne Zweifel
ist es Spinoza, der uns den Weg zu einer wissenschaftlichen Bibelbetrachtung -
sowohl kritischer wie historischer Art - gewiesen hat. Richard Simon (1638-
1712) wird in seiner Kritischen Geschichte des Alten Testaments (1678) diesen
Weg beschreiten; in seinem Werk betont er, dass Moses nicht den gesamten Pen-
tateuch geschrieben habe, vielmehr habe er sich auf Vorgidnger gestiitzt, deren
“Erinnerungen” er benutzte genauso wie er selbst spiter seinen Nachfolgern als
“Gedichtnis” diente.

Die systematische Unterscheidung der Quellen indes, die hauptsédchlich auf
der Verwendung verschiedener Gottesbezeichnungen basiert - Elohim, JHWH -
geht zuriick auf Jean Astruc (1684-1766), Arzt von Louis V.; er schrieb ein Werk
mit dem bedeutungsvollen Titel: Vermutungen iiber die Originalschriften, deren
Moses sich bediente, um sein Buch iiber die Genesis zu schreiben.

Mit den genannten Arbeiten nimmt die im wortlichen Sinne historisch-phi-
lologische Deutung der Bibel ihren Anfang. Die Verfasser dieser Studien bemii-
hen sich um die Erhellung des Wortsinns mit Hilfe der linguistischen, archidolo-
gischen, historischen und geografischen Mittel, liber die sie verfiigen. Die vierfa-
che Anndherung an den Text, die denselben in neuem Lichte zeigt, entwickelt
sich im 19. Jahrhundert mit der Schule von K.-H. Graf (1815-1869) und J. Well-
hausen (1844-1918). Alle traditionellen Angaben iiber Daten und Autoren der
biblischen Schriften wurden seitdem in Frage gestellt.

Wellhausen hilt den Pentateuch fiir die Sammlung von drei oder vier Doku-
menten oder Quellen, die sich in der Zeit ihrer Niederschrift und in bezug auf das
kulturelle Umfeld, das sie hervorgebracht hat, unterscheiden. Alle aber sind sie,
so Wellhausen, nach der Zeit von Moses entstanden. Er spricht vom Jahwist (J),
vom Elohist (E), vom Deuteronomist (D) und von der Priesterschrift (P). Jede
Quelle enthiilt ein gesetzgebendes Element, das in eine Erzéhlung eingebettet ist.
J und E sind miteinander verbunden, da sie beide eine Heilsgeschichte erzihlen:
das jahwistische Dokument ist die Heilsgeschichte des Siidens, das elohistische
jene des Nordens. Diese beiden Quellen wurden unter der Herrschaft von Eze-
chias (im 9. und 8. Jh. v.u.Z.) zusammengelegt. Die Schriften D stammen aus der
Zeit des Josias (letztes Viertel des 7. Jh. v.u.Z.), wihrend jene von P zur Zeit des
Exils und der Restauration (d.h. im 6. und 5. Jh. v.u.Z.) oder iiberhaupt erst in
nachexilischer Zeit entstanden sind. Diese verschiedenen Dokumente wurden

13 Abraham Ibn Esra iiber Dt. 34,6; siche auch Bava Batra 15a und die Diskussion zwi-
schen Rabbi Jehuda und Rabbi Schimon.

14 Vgl. Spinoza, Baruch, Traité Théologico-politique, Franzosische Ubersetzung und
Anmerkungen von Appuhn, Ch., Paris 1965, Kap. VIII, 162ff.

28



dann - zur Zeit von Esra und Nechemia, ungefihr um 500 oder 450, unter persi-
scher Herrschaft - in einem einzigen Buch, im Pentateuch', zusammengefasst.

Von diesen “Erkenntnissen” ausgehend, unterscheidet Wellhausen drei
grosse Epochen: die monarchische (sie spiegelt sich in den Quellen JE wider),
die reformerische des Josias um 622 v.u.Z. (vertreten durch D) und die nach-
exilische Periode der Restauration (die in P ihren Ausdruck findet). Aufgrund
dieser These kann Wellhausen die Behauptung aufstellen, dass der
Monotheismus Israels eine “Erfindung” der Propheten ist und die Tora somit der
Ausdruck einer priesterlichen und “degenerierten” prophetischen Unterweisung
fiir das Volk, die die traditionelle alte und schone Ordnung iiber den Haufen ge-
worfen hat. Anders gesagt: das Gesetz steht nicht am Ursprung des alten Israel,
es steht am Beginn des Judentums in nachexilischer Epoche, das heisst in einer
Epoche der Dekadenz, deren charakteristiches Merkmal es ist (Stichworte:
“Legalismus”, “Ritualisierung”, “erstarrte Doktrin™).

Die Theorie der Quellenscheidung hat sich, durch immer weitere Unter-
teilungen “verfeinert”, wihrend ungefihr eines Jahrhunderts gehalten. Sie wurde
bis zum Ende der 70er Jahre als unumstdsslich angesehen. Von da an jedoch gibt
es Deuter, die so weit gehen, dass sie jeden Bezug auf die Quellen zuriickweisen
und den Pentateuch allein als das Ergebnis einer “‘endgiiltigen Redaktion” sehen
wollen.'®

... und ihr Echo im Judentum

Wiihrend der ganzen 2. Hilfte des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts
haben jedoch grosse jiidische Denker in einer einseitig gefiihrten Debatte die
Richtigkeit von Wellhausens Theorie angefochten und auf der inneren Kohd-
renz des biblischen Textes beharrt. In einer Reihe von Studien - die einen sind
polemisch, die anderen versuchen, den theoretischen Erschiitterungen, welche
Wellhausens Theorie hervorrief, angemessen zu begegnen - mussten sich jiidi-
sche Bibeldeuter einer Kritik gegeniiber behaupten, die das herrliche Gebdude
des biblischen Textes demontierte und auch von offenem oder latentem Antise-
mitismus nicht frei war. Gewiss lasen die Juden die Bibel durch das Prisma des
Midrasch - der jiidischen Deutungskategorie - sowie im Spiegel ihrer mittelalter-
lichen oder ihrer modernen und zeitgendssischen Kommentatoren. Jedoch war
es notwendig, im Angesicht der von aussen aufgedringten Theorien die jiidische
Lektiire in den Rang einer Deutungskategorie zu erheben, die der westlichen
akademischen Denkweise entsprechen konnte und die es erlaubte, mit der wis-

15 Wellhausen insistiert auf der Tatsache, dass die Quellen JE und P sich bis zum Ende
des Buches Josua erstrecken und vertritt die Meinung, dass der Bericht von der Er-
oberung ein integrierender Bestandteil des historiografischen Plans sei. Er schligt
vor, an Stelle des Begriffs Pentateuch das Wort “Hexateuch” zu verwenden.

16 Vgl. de Pury, Albert und Romer, Thomas, Le Pentateuque en question, Position du
probléme et bréve histoire de la recherche, in: de Pury, Albert (Hg), Le Pentateuque
en question, aa0O 10.

29



senschaftlichen Anniherung an die Bibel in Wettbewerb zu treten. Die Ge-
schichte dieser jiidischen Bibelinterpretation als einer Antwort auf die histo-
risch-kritische Methode ist noch zu schreiben. Man wird darin, paradoxerweise,
dieselben Fragestellungen und dieselben Zweifel finden, die Forscher wie Rend-
torff, Schmid, Rose, Blum oder Criisemann erst heute in unserer Gegenwart
zum Ausdruck bringen. Ebenso wire darin die Beharrlichkeit zu entdecken, mit
der auf den inneren Zusammenhang der Texte gepocht wird, die Aufmerksam-
keit, die Textiibergidngen gezollt wird oder Erzidhlungen, die Ereignisse oder
Epochen untereinander verbinden - kurz, es geht um all das, was in der Tradition
Smichut haParaschiot'’ genannt wird: die gemeinsame Grenze von Erzihl-
einheiten. Es sind iibrigens diese (jiidischen) Autoren, die im Standardwerk der
Bibelforschung von Albert de Pury und Thomas Romer schmerzlich fehlen.
Ihre verkannten oder unbekannt gebliebenenen Arbeiten méchten wir nachfol-
gend vorstellen.'®

Als erster ging der Historiker Heinrich Graetz (1817-1891) zum Gegenan-
griff tiber. In einem polemischen Artikel, der im Londoner Jewish Chronicle"
erschien, bezichtigt er Wellhausen mangelnder Kenntnissse der hebriischen
Sprache und der Scharlatanerie. Er zeigt auf, dass Wellhausens Kritik von offe-
nem Antisemitismus geprigt ist. Ausserdem schreibt Graerz: “Wie konnte er
Esra zum Schlussredaktor der Tora oder eines ihrer Teile machen, wenn doch der
Stil von Esra vom biblischen Stil so verschieden und so weit entfernt ist, wie der
Stil Platos von jenem eines byzantinischen Autors?”* Nebst diesem Frontalan-
griff schreibt Graetz einen wissenschaftlichen Kommentar {iber das Buch der
Psalmen und tiber das Hohelied.

Indes, das geniigte noch nicht. Erst David Zwi Hoffmann (1834-1921) wird
sich auf radikale Weise mit den “Erkenntnissen” der Bibelkritik auseinanderset-
zen. In einem wichtigen, aber verkannten Werk zeigt er die inneren Widersprii-
che in Wellhausens System auf.?! Er begniigt sich jedoch nicht damit, die Theorie
von der Quellenscheidung zu verwerfen, er ist auch Verfasser einer umfangrei-
chen Deutungsschrift iiber Levitikus und das Deuteronomium. Gemiss Wellhau-
sen wurden diese beiden Biicher von “spitjiidischen” Gelehrten redigiert. Well-
hausen vertritt diese Meinung unter Einbezug der ganzen antisemitischen Kom-
ponente, die diese Bezeichnung begleitet: die jiidischen Redaktoren hitten die
biblische Botschaft ihrer Spiritualitét entleert und sie durch das diirre und schrof-
fe Gesetz ersetzt - einmal wihrend des babylonischen Exils und einmal unter der

17 Smichut haParaschiot: Zusammenhang oder Assoziation zweier Kapitel bzw. The-
men, Juxtaposition (die Redaktion).

18 Vgl. de Pury, Albert und Rémer, Thomas, aaO 9-80. Mit Ausnahme der Arbeit von
Mosche Weinfeld iiber das Deuteronomium und die deuteronomistische Schule (49)
ist kein einziger jiidischer Forscher zitiert.

19 Vgl. JewChr (1887) 5; s. auch seine Geschichte der Juden 2,1, Leipzig 1875,
Note 6 “Composition der Thora oder des Pentateuchs”, 452-475.

20 Ebd.

21 Vgl. Hoffmann, David Zwi, Die wichtigsten Instanzen gegen die Graf-Wellhausen
Hypothese, 2 Binde, 1903-1916

30



Herrschaft des Josia. Weil Hoffimann, um seine These zu erhirten aus dem Vol-
len der rabbinischen Literatur schopfte, haben die Wissenschaftler aus dem pro-
testantischen Milieu seine Argumente gar nicht beachtet, und seine Werke
fanden nicht das erwiinschte Echo. Ein Gegenbeweis, wenn es iiberhaupt
einen braucht, fiir den Mythos der deutsch-jiidischen Symbiose, der damals
in Mode war.

Selbstverstiandlich haben die jiidischen Forscher die historisch-kritische
Methode sehr wohl angewendet und auch versucht, sie im 6ffentlichen jiidischen
Milieu zu verbreiten. Genannt seien insbesondere Simon Bernfeld (1860-1940)
mit seiner Historisch-kritischen Einfiihrung in die heiligen Schriften (1904) so-
wie die Gruppe, die sich um Abraham Kahana (1874-1946) scharte mit der Ab-
sicht, eine wissenschaftliche hebriische Bibel herauszugeben; sie war begleitet
von einem kritischen einfithrenden Kommentar mit dem Titel Perusch Mada ‘i*.
Diese Bibelausgabe zog sich iiber ein Vierteljahrhundert (1904-1930), umfasst
aber nur 21 von den 24 Biichern der hebriischen Bibel.

Trotz all dem verspiirte man in weiten Kreisen die Notwendigkeit, auf die
Mutmassungen der historisch-kritischen Methode zu antworten, reduzierten
doch dieselben das Judentum auf eine durch ein starres und verdorrtes Gesetz
geprigte Lebenshaltung bar jeder geistigen Kraft. Benno Jacob (1862-1943) und
Umberto Cassuto (1883-1951) nahmen sich der Aufgabe an, ersterer in einer
monumentalen Exegese der Genesis - sie trdgt den Titel Das erste Buch der
Torah: Genesis, iibersetzt und erkldirt (1934); schon der Titel weist auf die These
hin, die es zu verteidigen gilt. Durch das ganze Buch hindurch setzt sich Jacob
mit den “Erkenntnissen’ der historisch-kritischen Methode auseinander. Er be-
leuchtet die gewaltige literarische Einheit und die nicht minder grosse geistige
Kohirenz; beide ldsst er aus der Komposition der Genesis heraustreten. Seine
Schlussfolgerung lautet: Selbst wenn die mosaische Autoritit des Pentateuch
nicht anerkannt wird und auch das Dogma von der literarischen Inspiration keine
Anerkennung findet, so machen doch die Einheit und die Kohérenz des ersten
Buches der Tora jedwedes Suchen nach “Quellen™ hinfillig. “Im Gegenteil, die
Wiederholungen, die Variationen, die Verdoppelungen sind keineswegs als ein
Beweis fiir eine Mehrzahl von Quellen zu sehen, sie sind im Gegenteil”, so Ben-
no Jacob, “ein Argument fiir die Einheit auf der Ebene der Urheberschaft.”* Mit
anderen Worten, selbst wenn die ganze Tora aus Texten verschiedener Epochen
gebildet worden ist, aus Texten, die eine grosse Zeitenspanne umfassen, so emp-

22 Perusch Mada'i: wissenschaftlicher Kommentar (die Redaktion).

23 Jacob, Benno, Quellenscheidung und Exegese im Pentateuch, Leipzig 1916, 64. Zum
Beispiel Num 7, 12-83, wo von den Gaben die Rede ist, welche die zwdlf Anfiihrer
der Stimme Israels auf dem Altar darbrachten: Zwolf Mal wird mit denselben Sétzen
dieselbe Sache erzihlt. Ohne eine einzige Anderung, ausgenommen diejenige, die
den Namen des Stammesfiihrers betrifft, der mit der Opfergabe beschiftigt ist. Han-
delt es sich da um doppelt Gesagtes? Um Wiederholungen? War der Redaktor so
“naiv” oder so “dumm?”, dass er ohne Grund zwolfmal denselben Text wiederholte?
Oder soll durch diese Beharrlichkeit eine bestimmte Bedeutung vermittelt werden?
Ein Versuch, den Sinn dieser Wiederholung aufzudecken, findet sich in Banon, Da-
vid, Le bruissement du texte, Genf 1993, 219-221.

=l



fiehlt es sich doch, sie synchron zu lesen; es empfiehlt sich in dem Masse, als
diese Texte zusammengefiigt worden sind und im Bewusstsein des Volkes zu-
sammen existierten und es noch immer tun. (Ihrem Wesen nach zielte die Bibel-
kritik auf die Transformation des Buches in ein Buch oder in mehrere Biicher,
die zusammengehoren [bedingte Texte]. Diese Strategie, die zur Zerstorung des
Buches fiihrte, bestand darin, von der synchronen Analyse zu einer rein
diachronen Analyse liberzugehen.

Ebenfalls in einem Kommentar zur Genesis besteht Cassuto auf der Einheit
des Buches. An die Stelle der Theorie von der Quellenscheidung setzt er das
Vorhandensein einer miindlichen Tradition, die die Urspriinge Israels in mehre-
ren Epen erzihlt, dhnlich den Versen Homers, und sie dabei weise in die einheit-
liche literarische Komposition von Pentateuch und Bibel integriert hat.

Ohne Zweifel ist es aber Jecheskel Kaufmann (1889-1963), der die Grund-
lagen zu einer “echten jiidischen Bibelkritik” gelegt hat*. In seinen Toledot haFE-
muna hajisraelit [Geschichte des israelitischen Glaubens] (4 Binde, 1934-1956)
kreuzt er die Klinge mit den Verfechtern der historisch-kritischen Methode und
weist mit Vehemenz auf den tendenzitsen Charakter hin, der ihre wissenschaft-
liche Objektivitit liberschattet. Seine Studie iiber die Komposition der Tora fiigt
sich ein in die gleichzeitige Untersuchung zur Geschichte des monotheistischen
Glaubens und dies von zwei Gesichtsptinkten aus, vom historisch-literarischen
und vom ideellen. Auch wenn Kaufmann die Richtigkeit der Quellenscheidung
anerkennt, so verwirft er doch die daraus gezogenen Schlussfolgerungen. So
datiert er den Heiligen Kodex nicht im babylonischen Exil, sondern in der Zeit
des ersten Tempels und argumentiert unter Einbezug zahlreicher Details, dass
die Gesetze die Widerspiegelung der historischen Realitit dieser Epoche sind
und nicht die Frucht der Phantasie eines Redaktors oder mehrerer Redaktoren,
wie die Schule Wellhausen es behauptet, indem sie sie fiir utopisch hilt. Kauf-
mann beweist auch, dass der Monotheismus nicht das Ergebnis einer langsamen
Entwicklung ist, deren Vorgidnger die Propheten waren, vielmehr kristallisiert
sich in ihm “der Geist der Nation” in der Zeit von Moses. Wer die Tora (den
Pentateuch) als das Ergebnis des prophetischen Glaubens betrachtet, missver-
steht sie seines Erachtens.

Die literarische, erzihlkritische Wende

Martin Buber (1878-1965) kommt es zu, die Aufgabe zu Ende fiihren. Im
Augenblick, da er mit Franz Rosenzweig (1887-1929) an der Ubertragung der
hebrédischen Bibel ins Deutsche beginnt (1928), erfihrt die Schule Wellhausens
eine tiefe Krise. Ihre Anhénger begniigen sich nicht mehr mit den Quellen und
setzen die Fragmentierung des Textes bis ins Absurde fort. Hermann Gunkel”
(1862-1932) gebietet als erster dieser iibertriebenen Zergliederung des Textes

24 Vgl. auch Krapf, Thomas M., Jiidische Identitit und Neuhebrdisch, Anmerkungen zu
Yehezkel Kaufmanns Verhiltnis zur Wissenschaft des Judentums, in: Judaica 49
(1993) 2, 69-80 (die Redaktion).

25 Vgl. Gibert, Pierre, Une théorie de la légende, Hermann Gunkel et les légendes de la
Bible, Paris 1979.

32



Einhalt, in dem er den partiellen Charakter seiner Annéherung an den Text auf-
deckt und die Aufmerksamkeit auf die verschiedenen literarischen Gattungen
und deren Geschichte lenkt. Gunkel hilt fest, dass jede “Quelle” die Frucht zahl-
reicher Umformungen einer miindlichen Tradition ist, die der schriftlichen
Niederlegung des Textes weit voraus gegangen ist. “Die Genesis ist eine
Legendensammlung™?. Im Verlauf der verschiedenen Umwandlungen wurden
zahlreiche babylonische und kanaanitische Traditionen miteinander verwoben,
um letztlich ein einziges Motiv auf der Kette zu bilden. Die literarische
Verschmelzung dieser Traditionen gelang so vollkommen, dass es spiter un-
moglich wurde, die verschiedenen Stringe noch auseinanderzuhalten. Dieser
Vorgang war keineswegs zufillig; jede Tradition hatte ihre Wurzeln in einer ge-
sellschaftlichen oder ortlichen Gegebenheit und auch ihre eigene Dauer. Gunkel
verlegt somit den Schwerpunkt (der Deutung) von der historisch-philologischen
Theorie auf eine Theorie der literarischen Gattungen und der Geschichte der
Traditionen. Obwohl Gunkel den Text in kleinste Stiickchen zerlegt, ja
atomisiert, um ihn geschichtlich und in seiner Struktur besser erfassen zu konnen
und damit zweifellos den Eindruck einer Zerstorung des Textes aufkommen
lasst, muss er als Vorreiter einer literarischen Bibelauslegung gesehen werden.
Doch wohlverstanden, “seine Lektiire der Genesis erlaubt es nicht, das zu erfas-
sen, was ihre grundlegende und endgiiltige Einheit ausmacht und was die
Vermischung von Legenden und Legendenmotiven erklért, vielmehr schliesst
sie die Genesis aus der anvisierten Kohdrenz des Alten Testamentes aus.”?

Es ist die literarische Untersuchung, die bei Martin Buber und Franz Rosen-
zweig im Zentrum stehen wird. Buber und Rosenzweig nehmen Gunkels Fragen
auf (Wer spricht? An wen richtet er sich? Unter welchen Umstédnden kultureller,
historischer, soziologischer Art, spricht er? Was setzt er bei seinen Zuhorern
voraus? Welches Ziel verfolgt er, wenn er sich so ausdriickt, wie er es tut?). Die
beiden Deuter versuchen so, “das formale Geheimnis der biblischen Erzéh-
lung™?® zu ergriinden bzw. die besondere Situation zu rekonstruieren, in welcher
das Wort ausgeprochen® worden ist; dabei achten sie sehr auf die Erzéhlstruktur
und betonen die organische Einheit.

Wenn auch zuzugeben ist, dass die bibelkritische Hypothese der verschiede-
nen redaktionellen Quellen akzeptiert werden muss - beispielsweise jener zwei
Quellen, die den beiden ersten Kapiteln der Genesis vorangegangen sind -, so
muss andererseits gesagt werden, dass die Lehre von der Schopfung (um beim
genannten Beispiel zu bleiben) durch nur eine Erzihlung nicht vermittelt werden
kann. Im Gegenteil, diese Lehre wird aus der Gegeniiberstellung beider Erzih-
lungen und der Verflechtung ihrer Inhalte gezogen. Die eine Erzéhlung erginzt

26 Zitiert nach Gibert, Pierre, aaO 253.
27 AaO 246.

28 Titel einer Studie von Franz Rosenzweig in: Naharajim [= Zweistromland], Jerusalem
1977, 7-19 (in Hebriisch). (Eine franzosische Teil-Ubersetzung wurde von Stéphane
Moses angefertigt und in L'Infini [1983] 1, 31-38 verdffentlicht [die Redaktion]).

29 Vgl. Buber, Martin, Tziunim leChuge Tenach (Richtlinien zu Bibelstudien), in:
Darko schel Migra (Die Methode der Bibel), Jerusalem 1977, 363 (in Hebriisch).

33



die andere, ruft nach der anderen, verlangt nach ihr. “Was wir {iber die Schop-
fung wissen sollen, lidsst sich nicht aus einer Quelle allein lernen, sondern nur
durch die Kombination der Inhalte, durch die Untermischung der Stimmen, die
sich in den zwei Erzdhlungen Gehor verschaffen sowie ganz besonders durch das
Zusammenwachsen und die Vereinigung der offensichtlichen Widerspriiche.
Widerspiiche, auf welche die (historisch-kritische) Bibelkritik sich mit Gier zu
stiirzen pflegte, beispielsweise auf den Widerspruch zwischen ‘kosmologischer’
Schopfung, die zum Menschen hinfiihrt in Kapitel 1, und ‘anthropologischer’
Schopfung, die vom Menschen ausgeht in Kapitel 2.7

Das folgende Zitat stammt aus einem Brief (datiert 21. 4. 1927)*' den Rosen-
zweig an Jacob Rosenheim (1871-1965) richtet, einen Fiihrer der deutsch-jiidi-
schen Orthodoxie. Rosenheim empfiehlt den Juden, die skandalésen Postulate
der modernen Bibelwissenschaft unbesehen zuriickzuweisen. Die Juden, so sagt
er, sollen auf den Spuren von Samson Raphael Hirsch (1808-1888) wandeln,
dem Begriinder der deutschen Neo-Orthodoxie, der sich darum bemiihte, die
Ganzheit der Tora zu gewihrleisten, indem er sich hinter einem Wall des Glau-
ben verschanzte, der in dogmatischer Weise den einheitlichen Charakter und den
gottlichen Ursprung der Bibel postulierte. “Was uns von der Orthodoxie trennt,
antwortet ihm Rosenzweig, ist unser Widerwillen, darauf zu verzichten, an den
einzigartigen und heiligen Charakter der Tora und ihrer Offenbarung zu glauben,
ungeachtet der Schlussfolgerungen, die in bezug auf den literarischen Ursprung
und und den sprachlichen Wert des Textes, der uns tibergeben worden ist, ange-
nommen werden konnen. Selbst wenn man allen Theorien Wellhausens Glauben
schenkte und der Text liber die Samariter wirklich der beste wire, auch dann
wiirde unser Glaube um nichts in der Welt erschiittert. Hier liegt zwischen uns
die Uneinigkeit, eine Uneinigkeit, die durch gegenseitige Achtung, aber nicht
durch gegenseitiges Verstehen beiseite geschoben werden kann. Was mich be-

30 Zwar anerkennt Rosenzweig die Existenz zweier Quellen, beweist aber, dass dies in

keiner Weise die “Autoritit” der Tora beeintrichtigt, da diese ja gerade die
konstitutive Dualitidt des menschlichen Wesens hervorheben will.
Rav Josef Dov Halevi Soloveitchick (1903-1993) erkennt die verschiedene Quellen
in den beiden Schopfungsgeschichten nicht, er sieht im Gegenteil eine Feststellung
der konstitutiven Dualitéit des menschlichen Wesens. Fiir diesen Denker trachtete der
erste Adam danach, “Herr und Besitzer der Natur” zu werden (Gen 1,28), wihrend
der zweite Adam einer friedlichen, befreienden und geniigsamen Lebensweise zu-
neigte (Gen 2,15). Die zwiefache Berichterstattung zeigt somit die dialektische
Spannung zwischen den zwei Seiten eines Menschen. “Die Legitimitiit, die dem
Handeln des ersten Adam zugebilligt wird, hindert den Gldubigen darin, sich in der
Utopie zu verlieren, wie andererseits die Legitimitiit des zweiten Adam es dem Erste-
ren verunmoglicht, sich bloss mit der Eroberung der Natur zu beschiftigen.”
Soloveitchick, Josef Dov Halevi, Der einsam Glaubende, Jerusalem 5735/1935, 13
(in Hebriisch). Wo die beiden Adam nicht in ihrer Verflechtung gesehen werden, be-
steht die Gefahr, dass nur eine Seite des Menschen erfasst und dieser somit verstiim-
melt wird.

31 Vgl. Hurwitz, Rivka (Hg), Korrespondenz, Auswahl von Briefen und Tagebuchaus-
ziligen, Jerusalem 1987, 362-364 (in Hebriisch). Dieser Brief wurde bereits verof-
fentlicht in: Naharajim, aaO 27 (in Hebriisch).

34



trifft”, fahrt Rosenzweig fort, “so weigere ich mich, die religiose Grundlage der
Bibelkommentare von Hirsch und Isaac Breuer (1883-1946) anzuerkennen.
Woran aber liegt es, dass unsere Ubersetzung* jener von Hirsch néher liegt als
allen anderen?”” Und auf diesen seinen eigenen Einwand antwortet Rosenzweig:
“Wir beide, wir iibersetzen die Tora als das Buch eines Finzigen - als das Buch
der Biicher. Wir beide betrachten es als ein geistiges Werk. Wer dieser Geist war,
das wissen wir nicht. Ob es der Geist von Moses war - wir haben Miihe daran zu
glauben. Unter uns bezeichnen wir diesen Geist mit dem Zeichen, das die Bibel-
wissenschaft normalerweise fiir den Schlussredaktor der Bibel reserviert: ‘R’.
Bloss ist dieses Zeichen in unseren Augen nicht der Anfangsbuchstabe von ‘Re-
daktor’, sondern von Rabbenu, unser Lehrer. Denn, wer auch immer er ist und
von wo auch immer die Herkunft und die Komposition des Textes stammen
mogen - es handelt sich um unseren Lehrer, und seine Theologie ist unsere
Unterweisung [...]"*

Dieses lange Zitat, dessen vollstindige Wiedergabe hier unumgénglich ist,
beweist, wenn iiberhaupt ein Beweis erbracht werden muss, dass Rabbenu ein
Meister in der Wissenschaft der Erzihlkunst ist. In seinem Werk, das von einer
ausserordentlichen Kohédrenz zeugt, tritt eine Vielfalt an Traditionen und Quel-
len in Erscheinung und trotzdem ist iiberall eine gleiche Inspiration spiirbar, be-
gleiten die gleichen Krifte den Text in seiner Gesamtheit. Auch ist der Beweis
erbracht, “dass wir der Wissenschaft und der Geschichte Recht geben kénnen in
bezug auf alles, was sie zu lehren behauptet: iiber das Alter der Erde, den Ur-
sprung des Menschen, die Unmoglichkeit von Wundern, die Illusion der Un-
sterblichkeit der Seele und der korperlichen Wiederauferstehung, die jahwisti-
sche Quelle, die elohistische Quelle, den Trito-Jesaias und die anderen Theorien
der modernen Bibelkritik, welche die traditionelle Anschauung vom literari-
schen Ursprung der Bibel zuriickweisen - wir konnen dies, ohne ein Jota von der
Substanz des jiidischen Glaubens abriicken zu miissen.”*

Die schmerzliche Revidierung der protestantischen Exegese und die Infra-
gestellung, ja Abkehr von der Theorie der Quellenscheidung, die aus dem Penta-
teuch eine Art “Kompromissdokument” machte, innerhalb dessen die grossen
theologischen Strome des nachexilischen Judentums sich vermengten - kénnen
sie dazu fihren, der historischen Kritik neuen Glanz zu verleihen? Die neuen
Forschungen von Rolf Rendtorff oder Hans-Heinrich Schmid (bzw. der Universi-
taten von Heidelberg und Ziirich), die im Gegensatz zu ihren beriihmten Vorgin-
gern keineswegs auf der Uneinheitlichkeit des Textes beharren - was ihnen erlau-
ben wiirde, den Text auseinanderzunehmen und ihn in echtere und urspriingli-
chere Teile zu zerlegen® -, und die im Gegenteil die Einheit des Textes als Deu-

32 Die Ubersetzung der Bibel von Martin Buber und Franz Rosenzweig.
33 Hurwitz, Rivka (Hg), Korrespondenz, aaO 362f (Hervorhebungen D. B.).

34 Strauss, Leo (1899-1973), Le testament de Spinoza, Paris 1991, 270. (Hervorhe-
bungen D. B.).

35 “Die dokumentarische Hypothese verpflichtet den Exegeten in der Praxis dazu, den
bestehenden Text zu zerstdren”. Rendtorff, Rolf, L histoire biblique des origines (Gn
1-11), aaO 85.

35



tungsprinzip voraussetzen, konnen sie ihm eine neue Jugend verleihen? Einige
denken so; Rendtorff beispielsweise plidiert fiir eine Exegese, die den Text in
seiner gegenwdrtigen Gestalt zum Gegenstand nimmt*. Es scheint jedenfalls so,
dass diese neuen Untersuchungen die literarische Wende sich sachte zu eigen
machen, ohne auf die historisch-kritische ganz zu verzichten.”’

Nachdem sie lange irrten, im Dunkeln tasteten und Mutmassungen anstell-
ten, nach einem langen und schmerzhaften Umweg, auf dem die Theorie der
Quellenscheidung nach und nach geschwicht wurde, scheinen die Anhénger der
historischen Kritik nunmehr den Weg jener Methoden erreicht und entdeckt zu
haben, den die jiidischen Bibelforscher ihnen bereits am Ende des letzten Jahr-
hunderts und wihrend der ersten Hélfte des jetzigen hitten zeigen wollen. Es
sind genau jene Untersuchungen, die sie nicht zur Kenntnis nehmen wollten, ins-
besondere jene, die auf die Einheit des Bibeltextes und seinen inneren Zusam-
menhang verweisen. Auf ihre Arbeit ldsst sich Bubers schones und starkes Wort
anwenden: “Theorien erscheinen, Theorien verschwinden, aber der Text, er
bleibt auf ewig.”*

Miqra* oder die radikale Hinwendung zum Text

Fiir Buber und Rosenzweig ging es darum, “hinter” dem geschriebenen Text
das lebendige Wort zu finden. Indem sie dieses Wort im Augenblick seines Auf-
tauchens zu erlauschen versuchten, wollten sie jene Bande 16sen, die das Zeichen
und den Sinn zusammenhalten, das Bezeichnende und das Bezeichnete, das Zei-
chen und das, worauf es Bezug nimmt. Die Stille des geschriebenen Textes sollte
zerschlagen werden, damit endlich das Rauschen des gesprochenen Wortes horbar
werde. Nicht mehr der Erforschung durch das Auge soll der Text unterliegen, son-
dern derjenigen durch das Ohr. Dem biblischen Text muss seine miindliche Di-
mension zuriickgegeben werden. Was gemeinhin die Schrift genannt wird, heisst

36 Vgl. aa0 93. Und nicht wie eine Ganzheit von zusammengefiigten Texten, welche
die gelehrte Neugier der Philologen hervorruft, die sich iiber die Texte beugen und
schon dadurch eine vorteilhafte Position einnehmen.

37 Interessant ist in diesem Zusammenhang der Beitrag von Jean-Louis Ska im bereits
mehrmals erwidhnten Werk Le Pentateuque en question. Vgl. Ska, Jean-Louis S.J.,
Quelques remarques sur P2 et 1a derniere rédaction du Pentateuque, in: de Pury, Albert
(Hg), aaO 95-125, interessant in vielfacher Hinsicht durch die Schritte und Frage-
stellungen, die er macht. So fragt er sich, ob Ex 6,2-8 wirklich die logische Folge von
Ex 5 darstellt. Und er antwortet: “Es wird immer schwieriger zu sagen, die heiligen
Texte seien verstreute Texte, ohne organischen Verbindung und ohne eine sie zusam-
menhaltende Idee. Sie zeugen von einer durchdachten und zusammenhéingenden Or-
ganisation. ...” (AaO 105, Hervorhebungen D. B.). “Pg besteht aller Wahrscheinlich-
keit nach, nicht aus einer Folge zufilliger Glossen”. Dann folgt in einer plotzlichen
Kehrtwendung durch eine Scheinfrage oder rhetorische Frage, die von Unbehagen
zeugt. Sie lautet: “Wie lésst sich die Tatsache erklédren, dass Ex 6,2-8 in seinen Kontext
hinschliipft wie in einen Handschuh?” (AaO 106, Hervorhebungen D. B.).

38 Buber, Martin, Darko schel migra, aaO 365.
39 Migra: Lesung, Lektiire, Heilige Schrift, Bibel (die Redaktion).

36



in der jiidischen Tradition Migra. Die Wurzel dieses Begriffs bedeutet “lesen” oder
“aufrufen”. In Verbindung mit dem derivierenden Konsonanten m, der die Her-
kunft anzeigt, erhalten wir folgende Bedeutung: Migra ist der Ort der Interpella-
tion. Das Buch appelliert an uns. Es ist der Ort, von dem aus wir zur Ordnung
gerufen, zur Verantwortung gezogen, auf das Gesetz verpflichtet werden, - der
Ort, der uns in die Existenz ruft, denn: die Tora beschreibt und sie schreibt vor,
wie wir Mensch sein sollen und was unsere Bestimmung ist; Migra ist der Ort,
von dem aus wir das Sinnvolle suchen. Auf diese Art der Lektiire stiitzen sich
jene, die den Weg Bubers weiterverfolgen und weiterentwickeln wollen, auf die-
se Lektiire, die bei allem Respekt fiir die Konventionen unternehmensfroh und
sinnfordernd ist.*

Die radikale Hinwendung zum Text, zu seiner Sprache, seinem Stil und sei-
ner Syntax wird zur Lese- und Interpretationsmethode von Nechama Leibovitz
(geb. 1905). In einem Werk, das den Titel trdgt “Studien iiber die wichentlichen
Lesungen des Pentateuch”' systematisiert sie ihre Methode und bereichert sie
durch den Einbezug der rabbinischen Literatur sowie der klassischen Kommen-
tare des Mittelalters und unserer Zeit.

In Europa beschreitet André Néher* (1914-1988) diesen Weg und schligt
vor, die Bibel mehr unter dem Zeichen von Moses als unter jenem von Wellhau-
sen zu lesen. Er wird von zwei Bibeldeutern abgelost: von Raphael Drai und
Catherine Chalier. Drai verbindet in seiner Lektiire mit grosser Sachkenntnis
rabbinische Literatur und jiidische Denkweise mit den Konzepten der politischen
Wissenschaft und der Psychoanalyse.** Chalier befragt die Bibel, indem sie von
den phenomenologischen und ethischen Denkmodellen des Philosophen Emma-
nuel Lévinas ausgeht, der sich in einem kontinuierlichen Dialog mit dem Mid-
rasch befindet.*

Meir Weiss® (geb. 1910) aber ist derjenige der die bubersche Anniherungs-
weise an die Tora weiter verfeinert, indem er die Interpretationsmethoden der
modernen Literatur auf die Bibelkritik anwendet. Er schopft aus dem Vollen in
den Arbeiten der deutsch-helvetischen Schule der Werkinterpretation sowie der
anglo-amerikanischen Schule des close-reading. Weiss setzt den Akzent auf die
Untrennbarkeit von Form und Inhalt. Im Gegensatz zur Wissenschaft, die sich

40 In der langen einfiihrenden Studie von A. de Pury und Th. Romer (Le Pentateuque en
question, aa0) wird mit Ausnahme von Mosche Weinfeld, der in historisch-kritischer
Weise iiber das Deuteronomium und die deuteronomistische Schule schrieb, kein ein-
ziger jiidischer Forscher zitiert. Heisst das, dass kein solcher existierte? Oder haben
sich die (christlichen) historischen Bibelkritiker nur immer gegenseitig zitiert?

41 Vgl. Leibovitz, Nechama, Studies in Pentateuch, 5 Biinde, Jerusalem 1976.

42 Vgl. insbesondere: Néher, André, L’essence du prophétisme, Paris 1955; ders.,
L’exil de la parole, Paris 1970; ders., Moise ou la vocation juive, Paris 1987.

43 Vgl. Drai, Raphael, La sortie d’Egypte, Paris 1986; ders., La traversée du désert,
Paris 1988; ders., La Communication prophétique, 2 Bénde, Paris 1990 und 1993.

44 Vgl. Chalier, Catherine, Les Matriarches, Paris 1985.
45 Vgl. Weiss, Meir, HaMigra kiDmuto (Die Bibel wie sie ist), Jerusalem 1987 (in Hebrisch).

31



der Sprache als eines Werkzeugs bedient, das Inhalte vermittelt, lassen sich in
der Literatur die beiden Dimensionen von Form und Inhalt nicht auseinanderhal-
ten; in der Literatur geht es nicht darum, bestimmte Inhalte zu vermitteln, die
Literatur beschiftigt sich mit einer linguistischen und stilistischen Einheit, die
dank des Ineinandergreifens von Motiven, Inhalten, Rhythmen, Andeutungen,
Methaphern zur Kronung eines Wortgeflechtes fiihrt, - zu Wortkronungen, die
studiert und analysiert werden sollen.

So ebnet Weiss einen neuen Weg der Erzihltheorie. Ihre Vertreter sind ins-
besondere der Amerikaner Robert Alter*® und die beiden Israeli Shimon Bar
Efrar' und Harold Fisch®; sie bestitigen die zentrale Rolle des Begriffs Lektiire,
der vor der Bibelkritik schon da war und nach ihr weiter bestehen wird.

Die Tora ist Migra geblieben, eine Lesung, - eine metahistorische, aber
nicht antihistorische Lektiire, - eine metageschichtliche Lesart, die der Geschich-
te eben nicht untergeordnet ist, sondern dieselbe iiberragt und aus diesem Grunde
bereits postkritisch ist, - eine Lektiire, wo sich der Lesende nicht hinter der Rolle
des Archivisten verbirgt und sich nicht damit begniigt, in den Texten fertige Ant-
worten auf zeitgeschichtliche Fragen zu finden, - eine Lektiire, die sich immer
der Tatsache bewusst ist, dass das Herz des Textes, das wihrend des Studiums
gewissermassen stillsteht, von neuem zu schlagen beginnen wird, - eine Lektiire,
die sich nicht mit einer toten Vergangenheit beschiftigt, sondern die sich be-
wusst ist, dass sie einer lebendigen Schrift gegeniiber steht, die unablissige Auf-
merksamkeit verlangt.

Die literarische oder erzidhlkritische Analyse sucht nicht nach dem Woher
des Textes (historische Kritik) und fragt auch nicht danach, wie er gemacht ist
(strukturalistische Kritik), sondern danach, wie er sich 6ffnet, explodiert, nach
allen Seiten aussit und zu welchen Horizonten er dabei fiihrt. Es handelt sich also
nicht um ein “geschichtliches Verstédndnis”, das die Entstehung des Textes nach-
vollzieht. Sie schldgt vor, den Text selbst zu verstehen. Der Akt der Lektiire er-
zielt die Wirkung, die vom Werk ausgeht, eine Wirkung, die durch den Text und
durch seine Rezeption beim Zielpublikum bestimmt wird. Der Sinn entsteht
durch den Dialog zwischen dem Text und dem Leser. “Die Wirkung des Textes
und seine Rezeption artikulieren sich im Dialog zwischen einem Subjekt, das
jetzt da ist und einer Rede, die vergangen ist. Diese Rede kann nur dann etwas
sagen, wenn das anwesende Subjekt die in der vergangenen Rede versteckt ent-
haltene Antwort entdeckt und in ihr die Antwort auf eine Frage sieht, die zu stel-

46 Vgl. Alter, Robert, The art of biblical narrative, New York 1981; ders., The art of
biblical poetry, New York 1985.

47 Vgl. Bar Efrat, Shimon, Ha ‘Itzuv ha-omanuti schel haSippur baMigra (Die kiinstle-
rische Gestaltung der biblischen Erzihlung), Tel Aviv 1984.

48 Vgl. Fisch, Harold, Poetry with a Purpose, Biblical Poetics and Interpretations,
Bloomingston und Indianapolis 1988. Zitiert gemiss der hebrdischen Version: Milo,
Sémadar (Hg), Schirat Migra, Edut u-Poetiqa, Ramat Gan 1993.

Um nicht nur ihn zu zitieren, mochten wir auch Meir Sternberg erwihnen sowie die
Amerikaner Geoffrey Hartmann, Michael Fishbane und Sanford Budick.

38



len ihm, dem Subjekt, hier und jetzt zukommt.* Durch die Lektiire verschmilzt
unser Gegenwartshorizont mit der Vergangenheit des Werkes. Diese Vereini-
gung zweier Horizonte - des im Text enthaltenen und desjenigen, den der Leser
durch seine Lektiire hervorbringt - ldasst den Text sprechen. Das heisst: dem Text
entspringt in aktueller Bedeutung der potentielle Sinn des Werkes, insofern als
dessen Vorverstdndnis der Welt und des Lebens in den Beziehungsrahmen des
Textes eingebunden ist. So gesehen ist die Lektiire gleichzeitig ein Aufeinander-
prallen und ein Zusammenkommen der imagindren Welt des Textes und der
wirklichen Welt des Lesers. Der Leser ordnet seine Erwartungen jenen unter, die
der Text entfaltet; er fiigt die aus seiner Lektiire gewonnenen Erkenntnisse in
seine eigene Sicht der Welt ein und fordert so die Lesbarkeit des Textes. “Die
Lektiire”, schreibt Paul Ricoeur, ‘“ist fiir den Leser nicht ein Ort, an'dem er
verweilt, sondern eine Gegend, die er durchquert.”*® Nicht den Sinn gilt es zu
entziffern, vielmehr soll die Lektiire die Bedeutungsmdglichkeiten des Textes
erkennen, unerschopfliche Moglichkeiten, die immer nur partiell zur Geltung
kommen. Eine Lektiire, die einen vom Autor unbemerkten Bezug herstellt zwi-
schen dem was er von den Schemata der Sprache, die er beniitzt, verlangt und
dem, was er von ihnen nicht verlangt. Nicht um eine quantitative Verteilung von
Licht und Schatten, von Schwiche und Stirke geht es dabei, sondern um eine
Bedeutungsstruktur, die der Leser erschaffen muss.”’ Das aufmerksame Lesen
eines vom Autor normalerweise unbemerkten sprachlichen Beziehungsgeflechts
zwischen Verlangtem und Nicht-Verlangtem, erlaubt es den Meistern des
Midrasch, die hebridische Wurzel (wie Licht) zu brechen und auf diese Weise
Bedeutungen wie Sand am Meer entstehen zu lassen; sie erlaubt ihnen, mit den
semantischen und auch philologischen Gegebenheiten des Hebrdischen zu
kdmpfen, um einen Sinn herauszulGsen; sie erlaubt ihnen, die Zeichen umzuwen-
den - die Zeichen, die eine bestimmte semantische Richtung haben und welchen
eine andere, neue und neuartige gegeben wird. Diese nie zu Ende gehende Auf-
gabe erfiillt sich in der Welt einer Lektiire, die Tradition genannt wird und die
sowohl die Gesamtheit der Texte als auch die Beziehung zwischen den Texten
bezeichnet. In der Befragung der Texte, die Klarheit oder das sich Unterwerfen
einer Autoritdt ausschliesst, wird diese Beziehung lebendig. Wenn wir uns auf
die Tradition berufen, um zu zeigen, was wir ins Zentrum unserer Untersuchun-
gen gestellt haben, dann haben wir weniger ein absolut gesetztes Judentum im
Auge als einen Horizont, der uns hilft unseren Kurs und unseren Ort zu fixieren.
In diesem Horizont entfaltet sich der Sinn gebidrende Akt der Lektiire. Ein unend-
liches Tun.

49 Vgl. Jauss, Hans-Robert, Pour une esthétique de la réception, aus dem Deutschen
von Claude Maillard, Paris 1978, 247.

50 Ricoeur, Paul, Temps et Récit 3, Le temps raconté, Points/Essais, Paris 1985, Kap. 4,
“Monde du texte, monde du lecteur”, 284-328, 328,

51 Vgl. Derrida, Jacques, De la Grammatologie, Paris 1967, 227.
39



	Kritik und Tradition : jüdische und christliche Lektüre der Bibel

