
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Kritik und Tradition : jüdische und christliche Lektüre der Bibel

Autor: Banon, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kritik und Tradition
Jüdische und christliche Lektüre der Bibel

von David Banon *

"... Seit Jahren interessieren wir uns über alle Massen für den Autor, aber
nicht für den Leser: Im überwiegenden Teil textkritischer Theorien wird
nach den Ursachen - nach den Impulsen, Zwängen und Grenzen - geforscht,
die einen Autor dazu bewegen, ein Werk zu verfassen. Einerseits ein
ausserordentliches Privileg, das dem Ursprungsort (in Form einer Person
oder einer Geschichte) eines Werkes zugestanden wird, andererseits eine
auf die Lektüre ausgeübte Zensur, wenn man den Bestimmungsort, den ein
Werk anpeilt und an dem es sich ausbreiten kann, ins Auge fasst. Der Autor
ist der Besitzer seines Werkes in alle Ewigkeit, und wir, seine Leser, sind
simple Nutzniesser. Der Begriff der Autorität ist in einer solchen Betrachtunsweise

ganz selbstverständlich miteingeschlossen: Der Autor hat gegenüber

dem Leser Rechte, er legt ihn auf eine bestimmte Bedeutung seines
Werkes fest und diese Bedeutung ist ohne Frage die richtige, die wahre.
Davon ausgehend, ergibt sich eine Art Moral: die korrekte Bedeutung eines
Textes wiederzugeben ist 'moralisch', wo sie fehlt, wird von 'Widersinn'
gesprochen. Festgelegt wird, was derAutor sagen wollte, aber nicht was der
Leser darunter versteht.

"Theorien erscheinen, Theorien verschwinden, nur der Text bleibt aufewig."2

Ob der Tatsache, dass es die Fragen des Bundes, der Auserwähltheit und des
Messianismus sind, die im Zentrum der jüdisch-christlichen Auseinandersetzung

stehen, darf nicht vergessen werden, dass diese Fragen vom Text ausgehen
und von der Methode, in der dieser gelesen wird. Von daher rührt, was der Streit
oder "der Konflikt" (P. Ricoeur) um die Interpretationen genannt wird. Zwischen
rabbinischer und christlich-wissenschaftlicher Bibellektüre zeigen Geschichte
und Praxis einen unaufhebbaren Widerspruch an. Es geht nicht an, denselben zu
verheimlichen; weder wollen wir für die eine Interpretation Partei ergreifen, weil
sie die Wissenschaftlichkeit für sich in Anspruch nimmt, noch wollen wir die
andere Interpretation ins Land der Mythen verweisen oder ihr Flaarspalterei
vorwerfen (und damit die ihr seit langem entgegengebrachte Verachtung verstär-

* PD Dr. David Banon, Privatdozent für jüdische Exegese und Philosophie an der
Universität Lausanne, Lehrbeauftragter für jüdische Bibelauslegung an der Universität

Genf, 42 Dr. Krieg, CH - 1208 Genève, Schweiz

Aus dem Französischen übersetzt von Susanne Scheiner-Seifert, lie. phil. I,
Kilchberg, Schweiz.

1 Barthes, Roland, Le bruissement de la langue, Paris 1984, 34 (Hervorhebungen
durch den Autor).

2 Buber, Martin, Darko schel Miqra, Mossad Bialik, Jerusalem, 365 (in Hebräisch).

23



ken). In grundlegenden, Jahrtausende alten Konflikten gibt es keine Drittposition,
keine neutrale Haltung. Die einzig nutzbringende Arbeit besteht darin, die

entgegengesetzten Haltungen zur Kenntnis zu nehmen und zu zeigen, wie sehr
sie, nicht nur in religiöser Hinsicht, sondern auch im Kontext literarischer,
philosophischer und historischer Kategorien die Lektüre bestimmen.

Wir werden uns bei der christlichen Lektüre auf die historisch-kritische
Methode begrenzen, sind es doch die Anhänger dieser Methode, die im
Allgemeinen sowohl den [jüdischen] Meistern der mündlichen Lehre wie auch den
Kirchenvätern kein Recht gegeben haben.

Kritik und Zergliederung des Textes

Für die modernen Bibelwissenschaften, die sich auf einem (angeblichen)
"Trümmerfeld" der jüdischen Bibellektüre etablieren wollten, ist die rabbinische
Tradition im besten Fall eine Quelle von historischen Vermutungen, keinesfalls
aber ein Gebiet der Erkenntnis. Rabbinica sunt non leguntur. Ein Gedanke von
Gotthold Ephraim Lessing (1729-1781 erklärt den Gegensatz zwischen Wissenschaft

und Tradition. Lessing macht nämlich einen Unterschied zwischen den
"Wahrheiten der Vernunft" und den "Wahrheiten der Geschichte". Erstere sind
für ihn notwendige, apodiktische Wahrheiten, während letztere im besten Falle
wahrscheinlich sind, selbst dann wenn ihre Geschichte sich wissenschaftlich
begründen lässt. Und Lessing fragt sich, wie er als Christ "das Heil seiner Seele"
aufs Spiel setzen kann für Wahrheiten, die bloss wahrscheinlich sind. Ein
"schmerzhafter und breiter" Graben, den er nicht zu überspringen vermag.

Es scheint als liege hier das Problem, welches sich der christlichen Lektüre
- die vor allem eine historisch-kritische ist - im Gegensatz zur rabbinischen
Tradition stellt: Wie sollen sie (die Anhänger der historisch-kritischen Tradition) an
etwas "glauben", das nicht Tatsache ist, sondern lediglich von bestimmten Quellen

als Tatsache vorgegeben wird, insbesondere in einer Zeit, die die Theorie der
Quellenscheidung in Frage stellt.3

Bevor wir auf die obige Frage Antwort geben, wollen wir noch bei einem
anderen, wie uns scheint, sehr entscheidenden Punkt verweilen. Wir haben
festgehalten, dass sich die Bibelwissenschaft auf dem "Trümmerfeld" der rabbini-

3 De Pury, Albert (Hg), Le Pentateuque en question, Genf 21989.
Und lange vor ihm schreibt Hans-Georg Gadamer: "Denn erst im Scheitern des naiven

Historismus des historischen Jahrhunderts wird sichtbar, daß der Gegensatz von
unhistorisch-dogmatisch und historisch, von Tradition und historischer Wissenschaft,

von antik und modern, kein schlechthinniger ist. Die berühmte quereile des
anciens et des modernes hört auf, eine wirkliche Alternative zu stellen." Gadamer,
Hans-Georg, Wahrheit und Methode, Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik,

Gesammelte Werke 2, Tübingen 21993, Vorwort zur 2. Auflage 1965, 437-448,
444 [21965: XX]. Aber Gadamer ist hermeneutischer Philosoph!
"Um sich eines guten wissenschaftlichen Gewissens zu versichern, folgten die
Geisteswissenschaften bei der Entwicklung historisch-kritischer Methoden dem
Modell der Naturwissenschaft." Rückübersetzung aus: Gadamer, Hans-Georg, Le
problème de la conscience historique, Paris/Louvain 1963, 13.

24



sehen Lektüre etablieren wollte. Um dies zu tun, griff sie jenes Prinzip an,
welches besagt, das "unsere Nation sich nur durch die [schriftlichen und mündlichen]

Gesetze überhaupt als Nation charakterisieren lässt"4. Dies impliziert, dass

es nicht einen einzigen Text, sondern mindestens deren zwei gibt. Den einen
Text haben wir vor Augen, und wir empfangen ihn unter Respektierung seiner
Gegebenheiten und Konventionen; empfangen bedeutet hier, sich durch das
spezifische Anderssein des Textes etwas sagen lassen. Der andere Text ist derjenige,
der noch geboren werden muss, der zu erschaffen ist. Empfangen und erschaffen
sind zwei Formen der jüdischen Bibellektüre und vielleicht sogar jeder Lektüre.
Auch existiert in der jüdischen Lektüre nicht nur oder zuerst die Schrift; vorhanden

ist ein sehr komplexer Text: nämlich die schriftlich niedergelegte Tora und
die ihr beigesellte mündliche. Es ist diese mündliche Tora, die uns zwingt, den
(notwendigen) Umweg über einen Lehrer und/oder die Tradition zu nehmen,
jenen Umweg, der die Interpretation erst vervollständigt. Die geschriebene Tora
wurde immer als eine Tora von doppelter Bedeutung aufgefasst - einerseits
aufgenommen durch eine geduldig die Schrift befragende, lesende und deutende
Stimme und andererseits bestätigt durch die mündliche Tora, die der geschriebenen

nicht nachfolgt, die ihr vielmehr vorausgehend oder zumindest zeitgleich ist.
"Damit die Tora vollständig und vollkommen ist, sind beide Torot notwendig.
Notwendig sind die geschriebenen Zeichen und die Zeichen, die im Austausch
der Worte entstehen; so werden die unbewegliche Spur der Wörter und die Stimme

zusammengefügt. Zusammengefügt werden auch das Individuum und das
Kollektiv, das Identische und das Andere, das Neue und das Getreue."5 Eindeutig
zu lesen in Sifra: "Israel hat am Sinai zwei Torot erhalten: die schriftliche und die
mündliche."6

Genau diesen Begriff von der gegenseitigen Abhängigkeit der beiden Teile
sucht die philologische und historische Annäherung an die Tora zu bekämpfen,
wenn sie den inneren Zusammenhang jener "Urkunde" (der Tora) in Frage stellt,
die die Identität des Volkes Israel begründet. Indem sie den jüdischen Standpunkt

auf eine Metaphysik oder eine Theologie reduzieren, nehmen ihm K.-H.
Graf Julius Wellhausen und ihre Nacheiferer die soziale und die geschichtliche
Komponente. Dadurch dass sie den Text in winzige Einzelteile zerlegen (die
Quellentheorie unterscheidet vier verschiedene Dokumente, die zu Beginn
voneinander unabhängig waren und in der Folge von Redaktoren, die mit Collagen

und Schnitten arbeiteten, verschmolzen wurden), ihn zerschneiden, um ihn
dann wieder zusammenzufügen und seine Ursprünge zu fassen versuchen,
entziehen sie ihm seine logische Ganzheit und Einheit und sprechen ihm jegliche
theoretische Kohärenz ab. Der Text wird auf ein Nebeneinander ihn umgebender
Einflüsse reduziert; seine historische Objektivität löst sich in nichts auf. Innerhalb

der Zivilisationsgeschichte wird der Text als blosse Erhöhung der

4 Rabbi Sa'adia Gaon (882-942), Sefer haEmunot weha De 'ot, aus dem Arabischen ins
Hebräische übersetzt von Qafah, J. (Hg), Jerusalem 1970, 132.

5 Pelletier, Anne-Marie, Sur deux exégèses, in: Esprit (1982) Sept., 100.

6 Sifra, Bechuqotai 54.

25



(Volks)Seele oder (Volks)Geschichte gesehen, so als gäbe es keine eigene
jüdische Zivilisation und als wäre die jüdische Kulturgeschichte nur eine he-
teronome und vernunftlose Geschichte der verschiedenen kulturellen
Einflüsse jener Zivilisationen, mit denen die Juden im Laufe der Zeit in Berührung

gekommen sind.7

Indessen hat die wissenschaftliche Annäherung - Werkzeug oder Ausdruck
des Zweifels, was die Glaubwürdigkeit des biblischen Textes anbelangt - die
Authentizität dieses Textes nicht zu zerstören vermocht, wie viele befürchteten
oder gar wünschten. Sie hat mit ihrem Versuch, einen ursprünglichen Bibeltext
zu rekonstruieren, der den massoretischen Text ersetzen sollte, keinen Erfolg
gehabt, denn es gelang ihr nicht, diesen Text in seiner Gesamtheit auf die eine
oder andere Quelle zurückführen. Immer wieder blieben "Restbestände" übrig,
die sich dem Versuch, einer Quelle zugeordnet zu werden, widersetzten.8 Weder
die Literarkritik - die den Text zergliederte oder aufsplitterte - noch die historische

Methode (die übrigens einen Herrschaftsanspruch an den Tag legte, den
man aus den Akademien verbannt sehen möchte) haben gegenüber dem
massoretischen Text recht behalten können.9

7 "Wiederherstellung der 'Welt', der es [das Kunstwerk] zugehört, Wiederherstellung
des ursprünglichen Zustandes, den der schaffende Künstler 'gemeint' hatte, Aufführung

im ursprünglichen Stile, alle diese Mittel der historischen Rekonstruktion dürften

dann beanspruchen, die wahre Bedeutung eines Kunstwerkes verständlich zu
machen und gegen Mißverständnisse und falsche Aktualisierung zu schützen."
Gadamer, Hans-Georg, Wahrheit und Methode, Grundzüge einer philosophischen
Hermeneutik, Gesammelte Werke 1, Tübingen 61990, 171 f ['I960: 159]. Nun, wie
jede Restauration ist auch die Wiederherstellung ursprünglicher Bedingungen im
Angesicht der Geschichtlichkeit unseres Seins ein sinnloses Unterfangen.

"Allein es fragt sich, ob das, was hier gewonnen wird, wirklich das ist, was wir als die
Bedeutung des Kunstwerkes suchen, und ob das Verstehen richtig bestimmt wird,
wenn wir in ihm eine zweite Schöpfung, die Reproduktion der ursprünglichen
Produktion sehen. Am Ende ist eine solche Bestimmung der Hermeneutik nicht minder
widersinnig wie alle Restitution und Restauration vergangenen Lebens." AaO 172

['I960: 160] (Hervorhebung D. B.).

8 "Es ist nicht möglich - es war nie möglich im Verlauf der Wissenschaftsgeschichte
- eine dieser angenommenen 'Quellen' auch nur annähernd vollständig zu
rekonstruieren. Im Gegenteil, die Theorie fordert, dass man regelmässig mit Text-
"verlusten" zu rechnen hat, die während der Redaktion hätten entstehen sollen."
(Rückübersetzung nach dem Original in Französisch [Amsler, Samuel (Übers.)]
erschienenen Aufsatz, die Redaktion.) Rendtorff, Rolf, L'histoire biblique des

origines (Gn 1-11), in: de Pury, Albert (Hg), Le Pentateuque en question, aaO 84.
Der Konditionalis und die Anführungszeichen zeigen deutlich, wie Rendtorff
Wellhausens Hypothese einschätzt, ob sich diese nun auf zwei, drei oder vier
Erzählstränge oder Quellen bezieht.

9 "In neun von zehn Fällen ist es bei textlichen Schwierigkeiten besser, den Hütern des
massoretischen Textes zu vertrauen und den Heilmitteln, welche die Kritik bereit
hält, um den Text zu korrigieren, zu misstrauen", Barthélémy, Dominique OP,

26



Mehr noch, ein Theologe wie Karl Barth, der die Berechtigung und die
Notwendigkeit einer historischen Kritik anerkennt, wirft der Methode ein "Stehenbleiben

bei einer Erklärung des Textes, die ich nur den ersten primitiven
Versuch einer solchen (nennen kann)"10, vor (auf Barth folgen alsbald andere, wie
Pannenberg, Käsemann und Gisel). "(Ich [Barth] mache) ihnen zum Vorwurf,...
ihr Stehenbleiben bei einer Erklärung des Textes,... nämlich bei der Feststellung
dessen, 'was da steht' mittelst Übertragung und Umschreibung der griechischen
Wörter und Wörtergruppen in die entsprechenden deutschen, mittelst
philologisch-archäologischer Erläuterungen der so gewonnenen Ereignisse und mittelst
mehr oder weniger plausibler Zusammenordnung des Einzelnen zu einem
historisch-psychologischen Pragmatismus."11 Nun geht es aber nicht darum, über den
Text zu sprechen als vielmehr darum, diesen "zum Reden zu bringen, koste es,
was es wolle".12

Sich in die vorteilhafte Position des Philologen oder Historikers begebend,
der sich prüfend über einen Text beugt, versucht die Kritik, den Autor zu bestimmen

oder zumindest das geschichtliche Umfeld, das diesen Text - in Form einer
Erzählung oder eines Gesetzes - hervorgebracht hat. Die Folge davon sind mehr
oder minder begründete Hypothesen.

Eine kurze Geschichte der Kritik
Bereits im 12. Jahrhundert gab es einen jüdischen Bibeldeuter, Abraham Ibn

Esra (1089-1164), der sich nicht scheute zu erklären, dass das Buch Jesaja vom
40. Kapitel an von einem anderen Propheten stammen müsse, der während des
Exils gelebt habe. Zurückhaltender im Umgang mit dem Pentateuch vertritt er
auch hier - wenn auch nur andeutungsweise - die Ansicht, dass einige Verse des

Etudes d'histoire du texte de l'Ancien Testament, Göttingen 1978, 380-381
(Hervorhebungen D. B.).

Oder: "Die bis anhin dem Pentateuch gewidmete Forschung hat gezeigt, dass es
beinahe unmöglich ist zu vermeiden, dass Erklärungsversuche anstelle des
alttestamentarischen Textes hypothetische 'rekonstruierte' Texte anvisieren, von
denen niemand zu sagen vermag, ob sie je existierten und deren Unbegrenzbarkeit die
Exegeten regelmässig uneins werden lässt. Es resultieren daraus eine bestimmte
Verachtung und ein Gefühl der Überlegenheit jenen gegenüber, die den biblischen
Text in seine endgültige Form gebracht haben - im 19. Jh. ein Kennzeichen der
Auffassung von Wissenschaft und heute, so meine ich, ein echter Anachronismus."
Rendtorff, Rolf, L'histoire biblique des origines (Gn 1-11), aaO 93.

Wird hier nicht die "Dogmatik" einer sogenannt historisch-kritischen Lektüre in Frage

gestellt, einer Lektüre, die auf geradezu masslose und starre Weise "wissenschaftliche

Autorität" beansprucht?

10 Barth, Karl, Der Römerbrief, Vorwort zur zweiten Auflage 1921, Zwölfter,
unveränderter Abdruck der neuen Bearbeitung von 1922, Zürich 1978, X.

11 Ebd.

12 AaO XII.

27



Deuteronomiums (34,5-6) nicht von Moses stammen könnten, da sie über dessen
Tod und Beerdigung berichten. "Es sind", so schreibt er, "Aufzeichnungen von
Josua, und es ist sehr wahrscheinlich, dass derselbe sie gegen Ende seines
Lebens schrieb."13

Baruch Spinoza wird mit seinem 1670 publizierten Theologisch-politischen
Traktat14 durch diese von seinem Vorgänger Ihn Esra geöffnete Spalte dringen
und sich dabei von aller traditionsgebundenen Autorität befreien. Ohne Zweifel
ist es Spinoza, der uns den Weg zu einer wissenschaftlichen Bibelbetrachtung -

sowohl kritischer wie historischer Art - gewiesen hat. Richard Simon (1638-
1712) wird in seiner Kritischen Geschichte des Alten Testaments (1678) diesen
Weg beschreiten; in seinem Werk betont er, dass Moses nicht den gesamten
Pentateuch geschrieben habe, vielmehr habe er sich auf Vorgänger gestützt, deren
"Erinnerungen" er benutzte genauso wie er selbst später seinen Nachfolgern als
"Gedächtnis" diente.

Die systematische Unterscheidung der Quellen indes, die hauptsächlich auf
der Verwendung verschiedener Gottesbezeichnungen basiert - Elohim, JHWH -

geht zurück aufJean Astruc (1684-1766), Arzt von Louis V.; er schrieb ein Werk
mit dem bedeutungsvollen Titel: Vermutungen über die Originalschriften, deren
Moses sich bediente, um sein Buch über die Genesis zu schreiben.

Mit den genannten Arbeiten nimmt die im wörtlichen Sinne historisch-philologische

Deutung der Bibel ihren Anfang. Die Verfasser dieser Studien bemühen

sich um die Erhellung des Wortsinns mit Hilfe der linguistischen, archäologischen,

historischen und geografischen Mittel, über die sie verfügen. Die vierfache

Annäherung an den Text, die denselben in neuem Lichte zeigt, entwickelt
sich im 19. Jahrhundert mit der Schule von K.-H. Gra/(1815-1869) und7.
Wellhausen (1844-1918). Alle traditionellen Angaben über Daten und Autoren der
biblischen Schriften wurden seitdem in Frage gestellt.

Wellhausen hält den Pentateuch für die Sammlung von drei oder vier
Dokumenten oder Quellen, die sich in der Zeit ihrer Niederschrift und in bezug auf das
kulturelle Umfeld, das sie hervorgebracht hat, unterscheiden. Alle aber sind sie,
so Wellhausen, nach der Zeit von Moses entstanden. Er spricht vom Jahwist (J),
vom Elohist (E), vom Deuteronomist (D) und von der Priesterschrift (P). Jede

Quelle enthält ein gesetzgebendes Element, das in eine Erzählung eingebettet ist.
J und E sind miteinander verbunden, da sie beide eine Heilsgeschichte erzählen:
das jahwistische Dokument ist die Heilsgeschichte des Südens, das elohistische
jene des Nordens. Diese beiden Quellen wurden unter der Herrschaft von Eze-
chias (im 9. und 8. Jh. v.u.Z.) zusammengelegt. Die Schriften D stammen aus der
Zeit des Josias (letztes Viertel des 7. Jh. v.u.Z.), während jene von P zur Zeit des
Exils und der Restauration (d.h. im 6. und 5. Jh. v.u.Z.) oder überhaupt erst in
nachexilischer Zeit entstanden sind. Diese verschiedenen Dokumente wurden

13 Abraham Ibn Esra über Dt. 34,6; siehe auch Bava Batra 15a und die Diskussion zwi¬
schen Rabbi Jehuda und Rabbi Schimon.

14 Vgl. Spinoza, Baruch, Traité Théologico-politique, Französische Übersetzung und
Anmerkungen von Appuhn, Ch., Paris 1965, Kap. VIII, 162ff.

28



dann - zur Zeit von Esra und Nechemia, ungefähr um 500 oder 450, unter persischer

Herrschaft - in einem einzigen Buch, im Pentateuch15, zusammengefasst.

Von diesen "Erkenntnissen" ausgehend, unterscheidet Wellhausen drei
grosse Epochen: die monarchische (sie spiegelt sich in den Quellen JE wider),
die reformerische des Josias um 622 v.u.Z. (vertreten durch D) und die nach-
exilische Periode der Restauration (die in P ihren Ausdruck findet). Aufgrund
dieser These kann Wellhausen die Behauptung aufstellen, dass der
Monotheismus Israels eine "Erfindung" der Propheten ist und die Tora somit der
Ausdruck einer priesterlichen und "degenerierten" prophetischen Unterweisung
für das Volk, die die traditionelle alte und schöne Ordnung über den Haufen
geworfen hat. Anders gesagt: das Gesetz steht nicht am Ursprung des alten Israel,
es steht am Beginn des Judentums in nachexilischer Epoche, das heisst in einer
Epoche der Dekadenz, deren charakteristiches Merkmal es ist (Stichworte:
"Legalismus", "Ritualisierung", "erstarrte Doktrin").

Die Theorie der Quellenscheidung hat sich, durch immer weitere
Unterteilungen "verfeinert", während ungefähr eines Jahrhunderts gehalten. Sie wurde
bis zum Ende der 70er Jahre als unumstösslich angesehen. Von da an jedoch gibt
es Deuter, die so weit gehen, dass sie jeden Bezug auf die Quellen zurückweisen
und den Pentateuch allein als das Ergebnis einer "endgültigen Redaktion" sehen
wollen.16

und ihr Echo im Judentum
Während der ganzen 2. Hälfte des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts

haben jedoch grosse jüdische Denker in einer einseitig geführten Debatte die
Richtigkeit von Wellhausens Theorie angefochten und auf der inneren Kohärenz

des biblischen Textes beharrt. In einer Reihe von Studien - die einen sind
polemisch, die anderen versuchen, den theoretischen Erschütterungen, welche
Wellhausens Theorie hervorrief, angemessen zu begegnen - mussten sich jüdische

Bibeldeuter einer Kritik gegenüber behaupten, die das herrliche Gebäude
des biblischen Textes demontierte und auch von offenem oder latentem
Antisemitismus nicht frei war. Gewiss lasen die Juden die Bibel durch das Prisma des
Midrasch - der jüdischen Deutungskategorie - sowie im Spiegel ihrer mittelalterlichen

oder ihrer modernen und zeitgenössischen Kommentatoren. Jedoch war
es notwendig, im Angesicht der von aussen aufgedrängten Theorien die jüdische
Lektüre in den Rang einer Deutungskategorie zu erheben, die der westlichen
akademischen Denkweise entsprechen konnte und die es erlaubte, mit der wis-

15 Wellhausen insistiert auf der Tatsache, dass die Quellen JE und P sich bis zum Ende
des Buches Josua erstrecken und vertritt die Meinung, dass der Bericht von der
Eroberung ein integrierender Bestandteil des historiografischen Plans sei. Er schlägt
vor, an Stelle des Begriffs Pentateuch das Wort "Hexateuch" zu verwenden.

16 Vgl. de Pury, Albert und Römer, Thomas, Le Pentateuque en question, Position du
problème et brève histoire de la recherche, in: de Pury, Albert (Hg), Le Pentateuque
en question, aaO 10.

29



senschaftlichen Annäherung an die Bibel in Wettbewerb zu treten. Die
Geschichte dieser jüdischen Bibelinterpretation als einer Antwort auf die
historisch-kritische Methode ist noch zu schreiben. Man wird darin, paradoxerweise,
dieselben Fragestellungen und dieselben Zweifel finden, die Forscher wie Rend-
torff, Schmid, Rose, Blum oder Criisemann erst heute in unserer Gegenwart
zum Ausdruck bringen. Ebenso wäre darin die Beharrlichkeit zu entdecken, mit
der auf den inneren Zusammenhang der Texte gepocht wird, die Aufmerksamkeit,

die Textübergängen gezollt wird oder Erzählungen, die Ereignisse oder
Epochen untereinander verbinden - kurz, es geht um all das, was in der Tradition
Smichut haParaschiot17 genannt wird: die gemeinsame Grenze von
Erzähleinheiten. Es sind übrigens diese (jüdischen) Autoren, die im Standardwerk der
Bibelforschung von Albert de Pury und Thomas Römer schmerzlich fehlen.
Ihre verkannten oder unbekannt gebliebenenen Arbeiten möchten wir nachfolgend

vorstellen.18

Als erster ging der Historiker Heinrich Graetz (1817-1891) zum Gegenangriff

über. In einem polemischen Artikel, der im Londoner Jewish Chronicle19
erschien, bezichtigt er Wellhausen mangelnder Kenntnissse der hebräischen
Sprache und der Scharlatanerie. Er zeigt auf, dass Wellhausens Kritik von offenem

Antisemitismus geprägt ist. Ausserdem schreibt Graetz'. "Wie konnte er
Esra zum Schlussredaktor der Tora oder eines ihrer Teile machen, wenn doch der
Stil von Esra vom biblischen Stil so verschieden und so weit entfernt ist, wie der
Stil Piatos von jenem eines byzantinischen Autors?"20 Nebst diesem Frontalangriff

schreibt Graetz einen wissenschaftlichen Kommentar über das Buch der
Psalmen und über das Hohelied.

Indes, das genügte noch nicht. Erst David Zwi Hoffmann (1834-1921) wird
sich auf radikale Weise mit den "Erkenntnissen" der Bibelkritik auseinandersetzen.

In einem wichtigen, aber verkannten Werk zeigt er die inneren Widersprüche
in Wellhausens System auf.21 Er begnügt sich jedoch nicht damit, die Theorie

von der Quellenscheidung zu verwerfen, er ist auch Verfasser einer umfangreichen

Deutungsschrift über Levitikus und das Deuteronomium. Gemäss Wellhausen

wurden diese beiden Bücher von "spätjüdischen" Gelehrten redigiert.
Wellhausen vertritt diese Meinung unter Einbezug der ganzen antisemitischen
Komponente, die diese Bezeichnung begleitet: die jüdischen Redaktoren hätten die
biblische Botschaft ihrer Spiritualität entleert und sie durch das dürre und schroffe

Gesetz ersetzt - einmal während des babylonischen Exils und einmal unter der

17 Smichut haParaschiot: Zusammenhang oder Assoziation zweier Kapitel bzw. The¬

men, Juxtaposition (die Redaktion).
18 Vgl. de Pury, Albert und Römer, Thomas, aaO 9-80. Mit Ausnahme der Arbeit von

Mosche Weinfeld über das Deuteronomium und die deuteronomistische Schule (49)
ist kein einziger jüdischer Forscher zitiert.

19 Vgl. JewChr (1887) 5; s. auch seine Geschichte der Juden 2,1, Leipzig 1875,
Note 6 "Composition der Thora oder des Pentateuchs", 452-475.

20 Ebd.

21 Vgl. Hoffmann, David Zwi, Die wichtigsten Instanzen gegen die Graf-Wellhausen
Hypothese, 2 Bände, 1903-1916

30



Herrschaft des Josia. Weil Hoffmann, um seine These zu erhärten aus dem Vollen

der rabbinischen Literatur schöpfte, haben die Wissenschaftler aus dem
protestantischen Milieu seine Argumente gar nicht beachtet, und seine Werke
fanden nicht das erwünschte Echo. Ein Gegenbeweis, wenn es überhaupt
einen braucht, für den Mythos der deutsch-jüdischen Symbiose, der damals
in Mode war.

Selbstverständlich haben die jüdischen Forscher die historisch-kritische
Methode sehr wohl angewendet und auch versucht, sie im öffentlichen jüdischen
Milieu zu verbreiten. Genannt seien insbesondere Simon Bernfeld (1860-1940)
mit seiner Historisch-kritischen Einführung in die heiligen Schriften (1904)
sowie die Gruppe, die sich um Abraham Kahana (1874-1946) scharte mit der
Absicht, eine wissenschaftliche hebräische Bibel herauszugeben; sie war begleitet
von einem kritischen einführenden Kommentar mit dem Titel Perusch Mada 'r2.
Diese Bibelausgabe zog sich über ein Vierteljahrhundert (1904-1930), umfasst
aber nur 21 von den 24 Büchern der hebräischen Bibel.

Trotz all dem verspürte man in weiten Kreisen die Notwendigkeit, auf die
Mutmassungen der historisch-kritischen Methode zu antworten, reduzierten
doch dieselben das Judentum auf eine durch ein starres und verdorrtes Gesetz
geprägte Lebenshaltung bar jeder geistigen Kraft. Benno Jacob 1862-1943) und
Umberto Cassuto (1883-1951) nahmen sich der Aufgabe an, ersterer in einer
monumentalen Exegese der Genesis - sie trägt den Titel Das erste Buch der
Torah: Genesis, übersetzt und erklärt 1934); schon der Titel weist auf die These
hin, die es zu verteidigen gilt. Durch das ganze Buch hindurch setzt sich Jacob
mit den "Erkenntnissen" der historisch-kritischen Methode auseinander. Er
beleuchtet die gewaltige literarische Einheit und die nicht minder grosse geistige
Kohärenz; beide lässt er aus der Komposition der Genesis heraustreten. Seine
Schlussfolgerung lautet: Selbst wenn die mosaische Autorität des Pentateuch
nicht anerkannt wird und auch das Dogma von der literarischen Inspiration keine
Anerkennung findet, so machen doch die Einheit und die Kohärenz des ersten
Buches der Tora jedwedes Suchen nach "Quellen" hinfällig. "Im Gegenteil, die
Wiederholungen, die Variationen, die Verdoppelungen sind keineswegs als ein
Beweis für eine Mehrzahl von Quellen zu sehen, sie sind im Gegenteil", so Benno

Jacob, "ein Argument für die Einheit auf der Ebene der Urheberschaft."23 Mit
anderen Worten, selbst wenn die ganze Tora aus Texten verschiedener Epochen
gebildet worden ist, aus Texten, die eine grosse Zeitenspanne umfassen, so emp-

22 Perusch Mada'i: wissenschaftlicher Kommentar (die Redaktion).

23 Jacob, Benno, Quellenscheidung und Exegese im Pentateuch, Leipzig 1916,64. Zum
Beispiel Num 7, 12-83, wo von den Gaben die Rede ist, welche die zwölf Anführer
der Stämme Israels auf dem Altar darbrachten: Zwölf Mal wird mit denselben Sätzen
dieselbe Sache erzählt. Ohne eine einzige Änderung, ausgenommen diejenige, die
den Namen des Stammesführers betrifft, der mit der Opfergabe beschäftigt ist. Handelt

es sich da um doppelt Gesagtes? Um Wiederholungen? War der Redaktor so
"naiv" oder so "dumm", dass er ohne Grund zwölfmal denselben Text wiederholte?
Oder soll durch diese Beharrlichkeit eine bestimmte Bedeutung vermittelt werden?
Ein Versuch, den Sinn dieser Wiederholung aufzudecken, findet sich in Banon,
David, Le bruissement du texte, Genf 1993, 219-221.

31



fiehlt es sich doch, sie synchron zu lesen; es empfiehlt sich in dem Masse, als
diese Texte zusammengefügt worden sind und im Bewusstsein des Volkes
zusammen existierten und es noch immer tun. (Ihrem Wesen nach zielte die Bibelkritik

auf die Transformation des Buches in ein Buch oder in mehrere Bücher,
die zusammengehören [bedingte Texte]. Diese Strategie, die zur Zerstörung des
Buches führte, bestand darin, von der synchronen Analyse zu einer rein
diachronen Analyse überzugehen.

Ebenfalls in einem Kommentar zur Genesis besteht Cassuto auf der Einheit
des Buches. An die Stelle der Theorie von der Quellenscheidung setzt er das
Vorhandensein einer mündlichen Tradition, die die Ursprünge Israels in mehreren

Epen erzählt, ähnlich den Versen Homers, und sie dabei weise in die einheitliche

literarische Komposition von Pentateuch und Bibel integriert hat.

Ohne Zweifel ist es aber Jecheskel Kaufmann (1889-1963), der die Grundlagen

zu einer "echten jüdischen Bibelkritik" gelegt hat24. In seinen Toledot haE-
muna hajisraelit [Geschichte des israelitischen Glaubens] (4 Bände, 1934-1956)
kreuzt er die Klinge mit den Verfechtern der historisch-kritischen Methode und
weist mit Vehemenz auf den tendenziösen Charakter hin, der ihre wissenschaftliche

Objektivität überschattet. Seine Studie über die Komposition der Tora fügt
sich ein in die gleichzeitige Untersuchung zur Geschichte des monotheistischen
Glaubens und dies von zwei Gesichtspunkten aus, vom historisch-literarischen
und vom ideellen. Auch wenn Kaufmann die Richtigkeit der Quellenscheidung
anerkennt, so verwirft er doch die daraus gezogenen Schlussfolgerungen. So
datiert er den Heiligen Kodex nicht im babylonischen Exil, sondern in der Zeit
des ersten Tempels und argumentiert unter Einbezug zahlreicher Details, dass
die Gesetze die Widerspiegelung der historischen Realität dieser Epoche sind
und nicht die Frucht der Phantasie eines Redaktors oder mehrerer Redaktoren,
wie die Schule Wellhausen es behauptet, indem sie sie für utopisch hält. Kaufmann

beweist auch, dass der Monotheismus nicht das Ergebnis einer langsamen
Entwicklung ist, deren Vorgänger die Propheten waren, vielmehr kristallisiert
sich in ihm "der Geist der Nation" in der Zeit von Moses. Wer die Tora (den
Pentateuch) als das Ergebnis des prophetischen Glaubens betrachtet, missversteht

sie seines Erachtens.

Die literarische, erzählkritische Wende

Martin Buber (1878-1965) kommt es zu, die Aufgabe zu Ende führen. Im
Augenblick, da er mit Franz Rosenzweig (1887-1929) an der Übertragung der
hebräischen Bibel ins Deutsche beginnt (1928), erfährt die Schule Wellhausens
eine tiefe Krise. Ihre Anhänger begnügen sich nicht mehr mit den Quellen und
setzen die Fragmentierung des Textes bis ins Absurde fort. Hermann Gunkel25

(1862-1932) gebietet als erster dieser übertriebenen Zergliederung des Textes

24 Vgl. auch Rrapf, Thomas M., Jüdische Identität und Neuhebräisch, Anmerkungen zu
Yehezkel Kaufmanns Verhältnis zur Wissenschaft des Judentums, in: Judaica 49
(1993) 2, 69-80 (die Redaktion).

25 Vgl. Gibert, Pierre, Une théorie de la légende, Hermann Gunkel et les légendes de la
Bible, Paris 1979.

32



Einhalt, in dem er den partiellen Charakter seiner Annäherung an den Text
aufdeckt und die Aufmerksamkeit auf die verschiedenen literarischen Gattungen
und deren Geschichte lenkt. Gunkel hält fest, dass jede "Quelle" die Frucht
zahlreicher Umformungen einer mündlichen Tradition ist, die der schriftlichen
Niederlegung des Textes weit voraus gegangen ist. "Die Genesis ist eine
Legendensammlung"26. Im Verlauf der verschiedenen Umwandlungen wurden
zahlreiche babylonische und kanaanitische Traditionen miteinander verwoben,
um letztlich ein einziges Motiv auf der Kette zu bilden. Die literarische
Verschmelzung dieser Traditionen gelang so vollkommen, dass es später
unmöglich wurde, die verschiedenen Stränge noch auseinanderzuhalten. Dieser
Vorgang war keineswegs zufällig; jede Tradition hatte ihre Wurzeln in einer
gesellschaftlichen oder örtlichen Gegebenheit und auch ihre eigene Dauer. Gunkel
verlegt somit den Schwerpunkt (der Deutung) von der historisch-philologischen
Theorie auf eine Theorie der literarischen Gattungen und der Geschichte der
Traditionen. Obwohl Gunkel den Text in kleinste Stückchen zerlegt, ja
atomisiert, um ihn geschichtlich und in seiner Struktur besser erfassen zu können
und damit zweifellos den Eindruck einer Zerstörung des Textes aufkommen
lässt, muss er als Vorreiter einer literarischen Bibelauslegung gesehen werden.
Doch wohlverstanden, "seine Lektüre der Genesis erlaubt es nicht, das zu erfassen,

was ihre grundlegende und endgültige Einheit ausmacht und was die
Vermischung von Legenden und Legendenmotiven erklärt, vielmehr schliesst
sie die Genesis aus der anvisierten Kohärenz des Alten Testamentes aus."27

Es ist die literarische Untersuchung, die bei Martin Buber und Franz Rosenzweig

im Zentrum stehen wird. Buber und Rosenzweig nehmen Gunkels Fragen
auf (Wer spricht? An wen richtet er sich? Unter welchen Umständen kultureller,
historischer, soziologischer Art, spricht er? Was setzt er bei seinen Zuhörern
voraus? Welches Ziel verfolgt er, wenn er sich so ausdrückt, wie er es tut?). Die
beiden Deuter versuchen so, "das formale Geheimnis der biblischen
Erzählung"28 zu ergründen bzw. die besondere Situation zu rekonstruieren, in welcher
das Wort ausgeprochen29 worden ist; dabei achten sie sehr auf die Erzählstruktur
und betonen die organische Einheit.

Wenn auch zuzugeben ist, dass die bibelkritische Hypothese der verschiedenen

redaktionellen Quellen akzeptiert werden muss - beispielsweise jener zwei
Quellen, die den beiden ersten Kapiteln der Genesis vorangegangen sind -, so
muss andererseits gesagt werden, dass die Lehre von der Schöpfung (um beim
genannten Beispiel zu bleiben) durch nur eine Erzählung nicht vermittelt werden
kann. Im Gegenteil, diese Lehre wird aus der Gegenüberstellung beider
Erzählungen und der Verflechtung ihrer Inhalte gezogen. Die eine Erzählung ergänzt

26 Zitiert nach Gibert, Pierre, aaO 253.

27 AaO 246.

28 Titel einer Studie von Franz Rosenzweig in: Naharajim [= Zweistromland], Jerusalem
1977, 7-19 (in Hebräisch). (Eine französische Teil-Übersetzung wurde von Stéphane
Moses angefertigt und in L Infini [1983] 1, 31-38 veröffentlicht [die Redaktion]).

29 Vgl. Buber, Martin, Tziunim leChuge Tenach (Richtlinien zu Bibelstudien), in:
Darko sehe! Miqra (Die Methode der Bibel), Jerusalem 1977, 363 (in Hebräisch).

33



die andere, ruft nach der anderen, verlangt nach ihr. "Was wir über die Schöpfung

wissen sollen, lässt sich nicht aus einer Quelle allein lernen, sondern nur
durch die Kombination der Inhalte, durch die Untermischung der Stimmen, die
sich in den zwei Erzählungen Gehör verschaffen sowie ganz besonders durch das
Zusammenwachsen und die Vereinigung der offensichtlichen Widersprüche.
Widerspüche, auf welche die (historisch-kritische) Bibelkritik sich mit Gier zu
stürzen pflegte, beispielsweise auf den Widerspruch zwischen 'kosmologischer'
Schöpfung, die zum Menschen hinführt in Kapitel 1, und 'anthropologischer'
Schöpfung, die vom Menschen ausgeht in Kapitel 2." "'

Das folgende Zitat stammt aus einem Brief (datiert 21.4. 1927)31 den Rosenzweig

an Jacob Rosenheim (1871-1965) richtet, einen Führer der deutsch-jüdischen

Orthodoxie. Rosenheim empfiehlt den Juden, die skandalösen Postulate
der modernen Bibelwissenschaft unbesehen zurückzuweisen. Die Juden, so sagt
er, sollen auf den Spuren von Samson Raphael Hirsch (1808-1888) wandeln,
dem Begründer der deutschen Neo-Orthodoxie, der sich darum bemühte, die
Ganzheit der Tora zu gewährleisten, indem er sich hinter einem Wall des Glauben

verschanzte, der in dogmatischer Weise den einheitlichen Charakter und den
göttlichen Ursprung der Bibel postulierte. "Was uns von der Orthodoxie trennt,
antwortet ihm Rosenzweig, ist unser Widerwillen, darauf zu verzichten, an den
einzigartigen und heiligen Charakter der Tora und ihrer Offenbarung zu glauben,
ungeachtet der Schlussfolgerungen, die in bezug auf den literarischen Ursprung
und und den sprachlichen Wert des Textes, der uns übergeben worden ist,
angenommen werden können. Selbst wenn man allen Theorien Wellhausens Glauben
schenkte und der Text über die Samariter wirklich der beste wäre, auch dann
würde unser Glaube um nichts in der Welt erschüttert. Hier liegt zwischen uns
die Uneinigkeit, eine Uneinigkeit, die durch gegenseitige Achtung, aber nicht
durch gegenseitiges Verstehen beiseite geschoben werden kann. Was mich be-

30 Zwar anerkennt Rosenzweig die Existenz zweier Quellen, beweist aber, dass dies in
keiner Weise die "Autorität" der Tora beeinträchtigt, da diese ja gerade die
konstitutive Dualität des menschlichen Wesens hervorheben will.
Rav Josef Dov Halevi Soloveitchick (1903-1993) erkennt die verschiedene Quellen
in den beiden Schöpfungsgeschichten nicht, er sieht im Gegenteil eine Feststellung
der konstitutiven Dualität des menschlichen Wesens. Für diesen Denker trachtete der
erste Adam danach, "Herr und Besitzer der Natur" zu werden (Gen 1,28), während
der zweite Adam einer friedlichen, befreienden und genügsamen Lebensweise
zuneigte (Gen 2,15). Die zwiefache Berichterstattung zeigt somit die dialektische
Spannung zwischen den zwei Seiten eines Menschen. "Die Legitimität, die dem
Handeln des ersten Adam zugebilligt wird, hindert den Gläubigen darin, sich in der
Utopie zu verlieren, wie andererseits die Legitimität des zweiten Adam es dem Erste -

ren verunmöglicht, sich bloss mit der Eroberung der Natur zu beschäftigen."
Soloveitchick, Josef Dov Halevi, Der einsam Glaubende, Jerusalem 5735/1935, 13

(in Hebräisch). Wo die beiden Adam nicht in ihrer Verflechtung gesehen werden,
besteht die Gefahr, dass nur eine Seite des Menschen erfasst und dieser somit verstümmelt

wird.

31 Vgl. Hurwitz, Rivka (Hg), Korrespondenz, Auswahl von Briefen und Tagebuchaus¬
zügen, Jerusalem 1987, 362-364 (in Hebräisch). Dieser Brief wurde bereits
veröffentlicht in: Naharajim, aaO 27 (in Hebräisch).

34



trifft", fährt Rosenzweig fort, "so weigere ich mich, die religiöse Grundlage der
Bibelkommentare von Hirsch und Isaac Breuer (1883-1946) anzuerkennen.
Woran aber liegt es, dass unsere Übersetzung32 jener von Hirsch näher liegt als
allen anderen?" Und auf diesen seinen eigenen Einwand antwortet Rosenzweig:
"Wir beide, wir übersetzen die Toraals das Buch eines Einzigen - als das Buch
der Bücher. Wir beide betrachten es als ein geistiges Werk. Wer dieser Geist war,
das wissen wir nicht. Ob es der Geist von Moses war - wir haben Mühe daran zu
glauben. Unter uns bezeichnen wir diesen Geist mit dem Zeichen, das die
Bibelwissenschaft normalerweise für den Schlussredaktor der Bibel reserviert: 'R'.
Bloss ist dieses Zeichen in unseren Augen nicht der Anfangsbuchstabe von
'Redaktor', sondern von Rabbenu, unser Lehrer. Denn, wer auch immer er ist und
von wo auch immer die Herkunft und die Komposition des Textes stammen
mögen - es handelt sich um unseren Lehrer, und seine Theologie ist unsere
Unterweisung [...]"33

Dieses lange Zitat, dessen vollständige Wiedergabe hier unumgänglich ist,
beweist, wenn überhaupt ein Beweis erbracht werden muss, dass Rabbenu ein
Meister in der Wissenschaft der Erzählkunst ist. In seinem Werk, das von einer
ausserordentlichen Kohärenz zeugt, tritt eine Vielfalt an Traditionen und Quellen

in Erscheinung und trotzdem ist überall eine gleiche Inspiration spürbar,
begleiten die gleichen Kräfte den Text in seiner Gesamtheit. Auch ist der Beweis
erbracht, "dass wir der Wissenschaft und der Geschichte Recht geben können in
bezug auf alles, was sie zu lehren behauptet: über das Alter der Erde, den

Ursprung des Menschen, die Unmöglichkeit von Wundern, die Illusion der
Unsterblichkeit der Seele und der körperlichen Wiederauferstehung, die jahwisti-
sche Quelle, die elohistische Quelle, den Trito-Jesaias und die anderen Theorien
der modernen Bibelkritik, welche die traditionelle Anschauung vom literarischen

Ursprung der Bibel zurückweisen - wir können dies, ohne ein Jota von der
Substanz des jüdischen Glaubens abrücken zu miissen."i4

Die schmerzliche Revidierung der protestantischen Exegese und die
Infragestellung, ja Abkehr von der Theorie der Quellenscheidung, die aus dem Pentateuch

eine Art "Kompromissdokument" machte, innerhalb dessen die grossen
theologischen Ströme des nachexilischen Judentums sich vermengten - können
sie dazu führen, der historischen Kritik neuen Glanz zu verleihen? Die neuen
Forschungen von RolfRendtorjfoder Hans-Heinrich Schmid (bzw. der Universitäten

von Heidelberg und Zürich), die im Gegensatz zu ihren berühmten Vorgängern

keineswegs auf der Uneinheitlichkeit des Textes beharren - was ihnen erlauben

würde, den Text auseinanderzunehmen und ihn in echtere und ursprünglichere

Teile zu zerlegen35 -, und die im Gegenteil die Einheit des Textes als Deu-

32 Die Übersetzung der Bibel von Martin Buber und Franz Rosenzweig.

33 Hurwitz, Rivka (Hg), Korrespondenz, aaO 362f (Hervorhebungen D. B.).

34 Strauss, Leo (1899-1973), Le testament de Spinoza, Paris 1991, 270. (Hervorhe¬
bungen D. B.).

35 "Die dokumentarische Hypothese verpflichtet den Exegeten in der Praxis dazu, den
bestehenden Text zu zerstören". Rendtorff, Rolf, L'histoire biblique des origines (Gn
1-11), aaO 85.

35



tungsprinzip voraussetzen, können sie ihm eine neue Jugend verleihen? Einige
denken so; Rendtorff beispielsweise plädiert für eine Exegese, die den Text in
seiner gegenwärtigen Gestalt zum Gegenstand nimmt36. Es scheint jedenfalls so,
dass diese neuen Untersuchungen die literarische Wende sich sachte zu eigen
machen, ohne auf die historisch-kritische ganz zu verzichten.37

Nachdem sie lange irrten, im Dunkeln tasteten und Mutmassungen anstellten,

nach einem langen und schmerzhaften Umweg, auf dem die Theorie der
Quellenscheidung nach und nach geschwächt wurde, scheinen die Anhänger der
historischen Kritik nunmehr den Weg jener Methoden erreicht und entdeckt zu
haben, den die jüdischen Bibelforscher ihnen bereits am Ende des letzten
Jahrhunderts und während der ersten Hälfte des jetzigen hätten zeigen wollen. Es
sind genau jene Untersuchungen, die sie nicht zur Kenntnis nehmen wollten,
insbesondere jene, die auf die Einheit des Bibeltextes und seinen inneren
Zusammenhang verweisen. Auf ihre Arbeit lässt sich Bubers schönes und starkes Wort
anwenden: "Theorien erscheinen, Theorien verschwinden, aber der Text, er
bleibt auf ewig."38

Miqra39 oder die radikale Hinwendung zum Text
Für Buber und Rosenzweig ging es darum, "hinter" dem geschriebenen Text

das lebendige Wort zu finden. Indem sie dieses Wort im Augenblick seines
Auftauchens zu erlauschen versuchten, wollten sie jene Bande lösen, die das Zeichen
und den Sinn zusammenhalten, das Bezeichnende und das Bezeichnete, das
Zeichen und das, worauf es Bezug nimmt. Die Stille des geschriebenen Textes sollte
zerschlagen werden, damit endlich das Rauschen des gesprochenen Wortes hörbar
werde. Nicht mehr der Erforschung durch das Auge soll der Text unterliegen,
sondern derjenigen durch das Ohr. Dem biblischen Text muss seine mündliche
Dimension zurückgegeben werden. Was gemeinhin die Schrift genannt wird, heisst

36 Vgl. aaO 93. Und nicht wie eine Ganzheit von zusammengefügten Texten, welche
die gelehrte Neugier der Philologen hervorruft, die sich über die Texte beugen und
schon dadurch eine vorteilhafte Position einnehmen.

37 Interessant ist in diesem Zusammenhang der Beitrag von Jean-Louis Ska im bereits
mehrmals erwähnten Werk Le Pentateuque en question. Vgl. Ska, Jean-Louis S.J.,
Quelques remarques sur Pg et la dernière rédaction du Pentateuque, in: de Pury, Albert
(Hg), aaO 95-125, interessant in vielfacher Hinsicht durch die Schritte und
Fragestellungen, die er macht. So fragt er sich, ob Ex 6,2-8 wirklich die logische Folge von
Ex 5 darstellt. Und er antwortet: "Es wird immer schwieriger zu sagen, die heiligen
Texte seien verstreute Texte, ohne organischen Verbindung und ohne eine sie
zusammenhaltende Idee. Sie zeugen von einer durchdachten und zusammenhängenden
Organisation. ..." (AaO 105, Hervorhebungen D. B.). "Pg besteht aller Wahrscheinlichkeit

nach, nicht aus einer Folge zufälliger Glossen". Dann folgt in einer plötzlichen
Kehrtwendung durch eine Scheinfrage oder rhetorische Frage, die von Unbehagen
zeugt. Sie lautet: "Wie lässt sich die Tatsache erklären, dass Ex 6,2-8 in seinen Kontext
hinschlüpft wie in einen Handschuh?" (AaO 106, Hervorhebungen D. B.).

38 Buber, Martin, Darko schel miqra, aaO 365.

39 Miqra: Lesung, Lektüre, Heilige Schrift, Bibel (die Redaktion).

36



in der jüdischen Tradition Miqra. Die Wurzel dieses Begriffs bedeutet "lesen" oder
"aufrufen". In Verbindung mit dem derivierenden Konsonanten m, der die
Herkunft anzeigt, erhalten wir folgende Bedeutung: Miqra ist der Ort der Interpellation.

Das Buch appelliert an uns. Es ist der Ort, von dem aus wir zur Ordnung
gerufen, zur Verantwortung gezogen, auf das Gesetz verpflichtet werden, - der
Ort, der uns in die Existenz ruft, denn: die Tora beschreibt und sie schreibt vor,
wie wir Mensch sein sollen und was unsere Bestimmung ist; Miqra ist der Ort,
von dem aus wir das Sinnvolle suchen. Auf diese Art der Lektüre stützen sich
jene, die den Weg Bubers weiterverfolgen und weiterentwickeln wollen, auf diese

Lektüre, die bei allem Respekt für die Konventionen unternehmensfroh und
sinnfördernd ist.40

Die radikale Hinwendung zum Text, zu seiner Sprache, seinem Stil und seiner

Syntax wird zur Lese- und Interpretationsmethode von Nechama Leibovitz
(geb. 1905). In einem Werk, das den Titel trägt "Studien über die wöchentlichen
Lesungen des Pentateuch"41 systematisiert sie ihre Methode und bereichert sie
durch den Einbezug der rabbinischen Literatur sowie der klassischen Kommentare

des Mittelalters und unserer Zeit.

In Europa beschreitet André Nélier41 (1914-1988) diesen Weg und schlägt
vor, die Bibel mehr unter dem Zeichen von Moses als unter jenem von Wellhausen

zu lesen. Er wird von zwei Bibeldeutern abgelöst: von Raphael Draï und
Catherine Chalier. Draï verbindet in seiner Lektüre mit grosser Sachkenntnis
rabbinische Literatur und jüdische Denkweise mit den Konzepten der politischen
Wissenschaft und der Psychoanalyse.43 Chalier befragt die Bibel, indem sie von
den phenomenologischen und ethischen Denkmodellen des Philosophen Emmanuel

Lévinas ausgeht, der sich in einem kontinuierlichen Dialog mit dem Mid-
rasch befindet.44

Meïr Weiss45 (geb. 1910) aber ist derjenige der die bubersche Annäherungsweise

an die Tora weiter verfeinert, indem er die Interpretationsmethoden der
modernen Literatur auf die Bibelkritik anwendet. Er schöpft aus dem Vollen in
den Arbeiten der deutsch-helvetischen Schule der Werkinterpretation sowie der
anglo-amerikanischen Schule des close-reading. Weiss setzt den Akzent auf die
Untrennbarkeit von Lorm und Inhalt. Im Gegensatz zur Wissenschaft, die sich

40 In der langen einführenden Studie von A. de Pury und Th. Römer (Le Pentateuque en
question, aaO) wird mit Ausnahme von Mosche Weinfeld, der in historisch-kritischer
Weise über das Deuteronomium und die deuteronomistische Schule schrieb, kein
einziger jüdischer Forscher zitiert. Heisst das, dass kein solcher existierte? Oder haben
sich die (christlichen) historischen Bibelkritiker nur immer gegenseitig zitiert?

41 Vgl. Leibovitz, Nechama, Studies in Pentateuch, 5 Bände, Jerusalem 1976.

42 Vgl. insbesondere: Néher, André, L'essence du prophétisme, Paris 1955; ders.,
L'exil de la parole, Paris 1970; ders., Moïse ou la vocation juive, Paris 1987.

43 Vgl. Draï, Raphael, La sortie d'Egypte, Paris 1986; ders., La traversée du désert,
Paris 1988; ders., La Communication prophétique, 2 Bände, Paris 1990 und 1993.

44 Vgl. Chalier, Catherine, Les Matriarches, Paris 1985.

45 Vgl. Weiss, Meïr, HaMiqra kiDmuto (Die Bibel wie sie ist), Jerusalem 1987 (in Hebräisch).

37



der Sprache als eines Werkzeugs bedient, das Inhalte vermittelt, lassen sich in
der Literatur die beiden Dimensionen von Form und Inhalt nicht auseinanderhalten;

in der Literatur geht es nicht darum, bestimmte Inhalte zu vermitteln, die
Literatur beschäftigt sich mit einer linguistischen und stilistischen Einheit, die
dank des Ineinandergreifens von Motiven, Inhalten, Rhythmen, Andeutungen,
Methaphern zur Krönung eines Wortgeflechtes führt, - zu Wortkrönungen, die
studiert und analysiert werden sollen.

So ebnet Weiss einen neuen Weg der Erzähltheorie. Ihre Vertreter sind
insbesondere der Amerikaner Robert Alter46 und die beiden Israeli Shimon Bar
Efraf1 und Harold Fisch4*; sie bestätigen die zentrale Rolle des Begriffs Lektüre,
der vor der Bibelkritik schon da war und nach ihr weiter bestehen wird.

Die Tora ist Miqra geblieben, eine Lesung, - eine metahistorische, aber
nicht antihistorische Lektüre, - eine metageschichtliche Lesart, die der Geschichte

eben nicht untergeordnet ist, sondern dieselbe überragt und aus diesem Grunde
bereits postkritisch ist, - eine Lektüre, wo sich der Lesende nicht hinter der Rolle
des Archivisten verbirgt und sich nicht damit begnügt, in den Texten fertige
Antworten auf zeitgeschichtliche Fragen zu finden, - eine Lektüre, die sich immer
der Tatsache bewusst ist, dass das Herz des Textes, das während des Studiums
gewissermassen stillsteht, von neuem zu schlagen beginnen wird, - eine Lektüre,
die sich nicht mit einer toten Vergangenheit beschäftigt, sondern die sich
bewusst ist, dass sie einer lebendigen Schrift gegenüber steht, die unablässige
Aufmerksamkeit verlangt.

Die literarische oder erzählkritische Analyse sucht nicht nach dem Woher
des Textes (historische Kritik) und fragt auch nicht danach, wie er gemacht ist
(strukturalistische Kritik), sondern danach, wie er sich öffnet, explodiert, nach
allen Seiten aussät und zu welchen Horizonten er dabei führt. Es handelt sich also
nicht um ein "geschichtliches Verständnis", das die Entstehung des Textes
nachvollzieht. Sie schlägt vor, den Text selbst zu verstehen. Der Akt der Lektüre
erzielt die Wirkung, die vom Werk ausgeht, eine Wirkung, die durch den Text und
durch seine Rezeption beim Zielpublikum bestimmt wird. Der Sinn entsteht
durch den Dialog zwischen dem Text und dem Leser. "Die Wirkung des Textes
und seine Rezeption artikulieren sich im Dialog zwischen einem Subjekt, das

jetzt da ist und einer Rede, die vergangen ist. Diese Rede kann nur dann etwas
sagen, wenn das anwesende Subjekt die in der vergangenen Rede versteckt
enthaltene Antwort entdeckt und in ihr die Antwort auf eine Frage sieht, die zu stel-

46 Vgl. Alter, Robert, The art of biblical narrative, New York 1981; ders., The art of
biblical poetry, New York 1985.

47 Vgl. Bar Efrat, Shimon, Ha 'Itzuv ha-omanuti schel haSippur baMiqra (Die künstle¬
rische Gestaltung der biblischen Erzählung), Tel Aviv 1984.

48 Vgl. Fisch, Harold, Poetry with a Purpose, Biblical Poetics and Interpretations,
Bloomingston und Indianapolis 1988. Zitiert gemäss der hebräischen Version: Milo,
Sémadar (Hg), Schirat Miqra, Edut u-Poetiqa, Ramat Gan 1993.
Um nicht nur ihn zu zitieren, möchten wir auch Meïr Sternberg erwähnen sowie die
Amerikaner Geoffrey Hartmann, Michael Fishbane und Sanford Budick.

38



len ihm, dem Subjekt, hier und jetzt zukommt.49 Durch die Lektüre verschmilzt
unser Gegenwartshorizont mit der Vergangenheit des Werkes. Diese Vereinigung

zweier Horizonte - des im Text enthaltenen und desjenigen, den der Leser
durch seine Lektüre hervorbringt - lässt den Text sprechen. Das heisst: dem Text
entspringt in aktueller Bedeutung der potentielle Sinn des Werkes, insofern als
dessen Vorverständnis der Welt und des Lebens in den Beziehungsrahmen des
Textes eingebunden ist. So gesehen ist die Lektüre gleichzeitig ein Aufeinanderprallen

und ein Zusammenkommen der imaginären Welt des Textes und der
wirklichen Welt des Lesers. Der Leser ordnet seine Erwartungen jenen unter, die
der Text entfaltet; er fügt die aus seiner Lektüre gewonnenen Erkenntnisse in
seine eigene Sicht der Welt ein und fördert so die Lesbarkeit des Textes. "Die
Lektüre", schreibt Paul Ricoeur, "ist für den Leser nicht ein Ort, an dem er
verweilt, sondern eine Gegend, die er durchquert."50 Nicht den Sinn gilt es zu
entziffern, vielmehr soll die Lektüre die Bedeutungsmöglichkeiten des Textes
erkennen, unerschöpfliche Möglichkeiten, die immer nur partiell zur Geltung
kommen. Eine Lektüre, die einen vom Autor unbemerkten Bezug herstellt
zwischen dem was er von den Schemata der Sprache, die er benützt, verlangt und
dem, was er von ihnen nicht verlangt. Nicht um eine quantitative Verteilung von
Licht und Schatten, von Schwäche und Stärke geht es dabei, sondern um eine
Bedeutungsstruktur, die der Leser erschaffen muss.51 Das aufmerksame Lesen
eines vom Autor normalerweise unbemerkten sprachlichen Beziehungsgeflechts
zwischen Verlangtem und Nicht-Verlangtem, erlaubt es den Meistern des

Midrasch, die hebräische Wurzel (wie Licht) zu brechen und auf diese Weise
Bedeutungen wie Sand am Meer entstehen zu lassen; sie erlaubt ihnen, mit den
semantischen und auch philologischen Gegebenheiten des Hebräischen zu
kämpfen, um einen Sinn herauszulösen; sie erlaubt ihnen, die Zeichen umzuwenden

- die Zeichen, die eine bestimmte semantische Richtung haben und welchen
eine andere, neue und neuartige gegeben wird. Diese nie zu Ende gehende
Aufgabe erfüllt sich in der Welt einer Lektüre, die Tradition genannt wird und die
sowohl die Gesamtheit der Texte als auch die Beziehung zwischen den Texten
bezeichnet. In der Befragung der Texte, die Klarheit oder das sich Unterwerfen
einer Autorität ausschliesst, wird diese Beziehung lebendig. Wenn wir uns auf
die Tradition berufen, um zu zeigen, was wir ins Zentrum unserer Untersuchungen

gestellt haben, dann haben wir weniger ein absolut gesetztes Judentum im
Auge als einen Horizont, der uns hilft unseren Kurs und unseren Ort zu fixieren.
In diesem Horizont entfaltet sich der Sinn gebärende Akt der Lektüre. Ein unendliches

Tun.

49 Vgl. Jauss, Hans-Robert, Pour une esthétique de la réception, aus dem Deutschen
von Claude Maillard, Paris 1978, 247.

50 Ricoeur, Paul, Temps et Récit 3, Le temps raconté, Points/Essais, Paris 1985, Kap. 4,
"Monde du texte, monde du lecteur", 284-328, 328.

51 Vgl. Derrida, Jacques, De la Grammatologie, Paris 1967, 227.

39


	Kritik und Tradition : jüdische und christliche Lektüre der Bibel

