Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Judentum, Christentum und Islam in der Sicht des Ibn Kammdina
Autor: Rosenkranz, Simone

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960711

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Judentum, Christentum und Islam
in der Sicht des Ibn Kammiina

von Simone Rosenkranz*

Die “Untersuchung der drei Religionen”' des jiidischen Philosophen Sa‘d
Ibn Mansiir ‘Izz al-Daula Ibn Kammiina stellt in der mittelalterlichen Polemik
zwischen Judentum, Christentum und Islam einen Ausnahmefall dar. Wihrend
diese Auseinandersetzungen oft durch ein mangelndes Verstiindnis und eine ver-
zerrend-tendenziose Darstellung der jeweils anderen Religion geprigt sind,
zeichnet sich Ibn Kammiinas Werk durch eine verhiltnismissig grosse Auf-
geschlossenheit dem Christentum und dem Islam gegeniiber aus. Freilich gelingt
es auch ihm nicht, sich von jeglicher Polemik fernzuhalten.

Im folgenden soll anhand eines Uberblickes iiber die “Untersuchung der
drei Religionen” aufgezeigt werden, worin sich /bn Kammiina von anderen Pole-
mikern unterscheidet und unter welchen Umstédnden auch er sich zu polemisch-
tendenziosen Aussagen hinreissen lisst.

1. Leben

Uber Ibn Kammiinas Leben ist wenig bekannt®. Er wurde um das Jahr 1215
in Bagdad geboren und war somit ein Zeuge der Eroberung der Stadt durch die
Mongolen unter Hiilegii im Jahre 1258. Ibn Kammiina war ein angesehener Arzt
und Gelehrter. Er verfasste neben der “Untersuchung” mehrere Werke, die sich
in erster Linie mit der Philosophie befassen’. Sein Ehrentitel ““Izz al-Daula”
(= “Ehre des Reiches™) weist darauf hin, dass er auch in muslimischen Kreisen

*  Simone Rosenkranz, Kastanienbaumstr. 72, CH - 6048 Horw.
Die Umschrift der arabischen Namen und Begriffe lehnt sich wegen der vielen diffe-
renzierten arabischen Laute in einer leicht vereinfachten Form der internationalen
phonetischen Schrift an. Die hebridische Sprache wird, wie wir es uns in der Judaica
gewohnt sind, zur Erleichterung des interdisziplindren Gesprichs in vereinfacht iso-
metrischer Umschrift umgesetzt (die Redaktion).

1 Vgl. Perlmann, Moshe (Hg), Sa‘d b. Mansiir Ibn Kammiina’s Examination of the In-
quiries into the Three Faiths, Berkeley 1967 und ders. (trad.), /bn Kammiina’s Ex-
amination of the Three Faiths, London 1971.

2 Die Informationen iiber sein Leben stammen aus der Chronik des Historikers *Abd
al-Razzaq b. al-Fiwati (1244-1323); die Ibn Kammiina betreffenden Stellen sind in
Fischel, Walter, Arabische Quellen zur Geschichte der babylonischen Judenheit im
13. Jahrhundert, in: MGWJ 79 (1935), 302-322 iibersetzt.

3 Vgl. Nemoy, Leon (Ubers.), Ibn Kammiina’s Treatise on the Immortality of the Soul,
in: Ignace Goldziher Volume 11, Jerusalem 1958, 83-99 sowie ders., Ibn Kammiina’s
Treatise on the Differences between Rabbanites and Karaites, in: JOR 13 (1972-73),
97-135; 222-246.



eine bekannte Personlichkeit war. Seine “Untersuchung der drei Religionen”
entstand unter der Herrschaft der Ilkhdne, d.h. der Nachfolger Hiilegii’s, die
Buddhisten waren. Unter den Ilkhdnen herrschte eine relativ freie religiose
Atmospire: Ein spanischer Muslim, der Bagdad Ende des 13. Jahrhunderts be-
suchte, berichtet iiber Versammlungen, wo “Muslime von allen Sekten, Ortho-
doxe und Heterodoxe, Parsen, Materialisten, Atheisten, Juden und Christen iiber
die verschiedenen Religionen disputieren”, wobei “jeder von den Anwesenden
sich nur auf Griinde berufen soll, die aus der menschlichen Vernunft gewonnen
sind™. Der Islam war wie das Juden- und Christentum nur noch eine geduldete
Religion. Dieses von rationalistisch-philosophischem Gedankengut geprigte
Klima hat wohl /bn Kammiinas offene Abhandlung inspiriert und auch ermog-
licht. Es ist wahrscheinlich, dass Ibn Kammiina selbst an solchen religiosen
Streitgesprichen teilgenommen hat’.

Im Jahre 1282 kam der mongolische Herrscher Nikudar an die Macht,
der zum Islam tibertrat und als Ahmad regierte. Zwei Jahre spiter wurde er
vom Sohn seines Vorgéngers gestiirzt, der wiederum den Buddhismus ein-
fiihrte. Die dadurch bewirkte Irritierung der muslimischen Bevolkerung war
wohl ein entscheidender Grund fiir die Attacke einer aufgebrachten Volks-
menge auf /bn Kammiinas Haus, der darauf aus Bagdad fliehen und bei sei-
nem Sohn in der Stadt Hilla Zuflucht suchen musste. Dort starb er wahr-
scheinlich kurz darauf®.

Trotz dieses negativen Nachspiels wurde die “Untersuchung der drei Re-
ligionen” von Muslimen, Juden und Christen oft gelesen. Dies zeigen Hand-
schriften, die sowohl in hebriischer als auch in arabischer Schrift erhalten
sind, sowie die Kommentare zu Ibn Kammiinas Traktat von christlicher und
muslimischer Seite’.

4 Zitiert in Niewohner, Friedrich, Die Wahrheit ist eine Tochter der Zeit, Ibn
Kammdiinas historisch-kritischer Religionsvergleich aus dem Jahre 1280, in: ders./
Lewis, Bernard (Hg), Religionsgesprdche im Mittelalter, Wiesbaden 1992, 357-369,
358f.

5 So schreibt er in der Einleitung (1/11), dass “neuliche Diskussionen” ihn veranlasst
haben, die “Untersuchung der drei Religionen” zu schreiben. (Die erste Zahl bei den
Stellenangaben bezeichnet die Seitenzahl der arabischen Ausgabe, die zweite dieje-
nige der englischen Ubersetzung.)

6  So Perlmann, Moshe, Ibn Kammiina, aaO x. Niewohner, Friedrich, Wahrheit, aaO
367-369 meint dagegen, dass der Angriff auf Ibn Kammiina noch unter Ahmad statt-
gefunden habe und mit dessen Ubertritt zum Islam zusammenhange. In Niewohners
Version bleibt allerdings unverstiandlich, warum die Reaktion der Muslime erst zwei
Jahre nach der Konversion von Nikudar zum Islam und nicht unmittelbar darauf er-
folgte.

7 Vgl. Steinschneider, Moritz, Polemische und apologetische Literatur in arabischer
Sprache zwischen Muslimen, Christen und Juden, Leipzig 1877 (Nachdr. Liechten-
stein 1966), 107; Perlmann, Moshe, Ibn Mahriima, A Christian Opponent of Ibn
Kammiina, in: Harry A. Wolfson Jubilee Volume, Jerusalem 1965, 641-665.



2. Aufbau und Quellen

Die “Untersuchung der drei Religionen” ist in vier Abschnitte geteilt, wobei
der erste als Einleitung zu den drei (ibrigen zu verstehen ist. In diesem ersten
Kapitel werden allgemeine Fragen der Prophetie erortert, wihrend die drei fol-
genden Judentum, Christentum und Islam in chronologischer Reihenfolge be-
handeln. Die Tatsache, dass dabei gut die Halfte der Besprechung dem Islam
gewidmet ist, weist darauf hin, dass es Ibn Kammiina vornehmlich um eine Aus-
einandersetzung mit den Muslimen geht. Am wenigsten interessiert ihn das Chri-
stentum, das nur etwa einen Drittel des Raumes einnimmt, der dem Islam gewid-
met ist. Die mittlere Stellung nimmt das Judentum ein.

Die einzelnen Abschnitte zerfallen jeweils in eine kurze Exposition der be-
treffenden Religion und in eine Diskussion mit Argumenten der Gegner sowie
Entgegnungen aus der Sicht der Anhédnger. Wihrend diese Entgegnungen im
Falle des Judentums Ibn Kammiinas eigene Ansicht widerspiegeln (“wa-djawd-
buhu” = “und die Antwort darauf ist”), sind sie im Falle des Christentums und
des Islam nur referierend (“‘adjdbi” = “man hat darauf geantwortet™)®. Bei der
Besprechung von Christentum und Isiam erscheinen Ibn Kammiinas eigene
Kommentare, Einwiinde usw. in Abschnitten, die durch “‘agiilu” = “ich sage”
eingeleitet sind. Die in dieser Diskussion erhobenen Einwinde sowie die Ant-
worten darauf stammen zu einem grossen Teil aus der damals schon etwas ste-
reotypen islamisch-christlich-jiidischen Polemik, deren Urspriinge auf die anti-
mekkanische und teilweise antijiidische Polemik des Koran zuriickgehen. Ihre
Hauptpunkte sind folgende: a) Das Wunder als Wahrhaftigkeitsbeweis des Pro-
pheten und dessen Offenbarung (i‘djdz), b) der Nachweis der liickenlosen kor-
rekten Uberlieferung dieser Offenbarung (tawdtur), ¢) damit zusammenhéngend
der Vorwurf der Schriftfalschung (tahrif) bzw. Schriftinderung (tabdil), d) die
Abrogation (naskh), d.h. die Ablésung einer friither geoffenbarten Schrift durch
eine spitere, sowie €) ein von Anthropomorphismus (tadjsim) gereinigtes, un-
verfilschtes monotheistisches Bekenntnis (tawhid). Ibn Kammiinas Darstellung
der Religionen und die folgende Argumentation sind daher meist nicht originell,
sondern stiitzen sich auf verschiedene Quellen, deren wichtigste “Der Fiihrer der
Unschliissigen” von Maimonides, Jehuda Hallewis “Kuzari”, verschiedene
Schriften von Ibn Sina, al-Ghazdli und dem islamischen Theologen Fakhr al-
Din al-Rdzi sowie der antijiidische Traktat des konvertierten Juden Samaual al-
Maghribi (1125-1175) sind. Diese Vorlagen zitiert Ibn Kammiina teilweise
wortlich, teilweise dndert er sie jedoch und interpretiert sie um.

Im folgenden soll in erster Linie auf solche Umformungen und Umdeutun-
gen eingegangen werden, da diese Ibn Kammiinas eigenen Standpunkt verraten.
Daneben sind natiirlich auch die Aussagen, die /bn Kammiina als seine eigenen
kennzeichnet, zu beachten. Anhand von solchen Textstellen soll versucht wer-
den, Ibn Kammiinas Einstellung zur Religion liberhaupt sowie seine Haltung den
einzelnen Religionen gegeniiber zu priifen. Dabei konnen jedoch nur einige

8 Niewdohners Behauptung (Wahrheit, aaO 360), Ibn Kammiinas jiidischer Glaube
werde aus dem Text nicht ersichtlich, erscheint schon aufgrund dieser rein formalen
Beobachtung dusserst zweifelhaft.



Punkte herausgegriffen werden. Trotzdem soll versucht werden, den Gesamt-
zusammenhang von Ibn Kammiinas Argumentation nicht aus den Augen zu ver-
lieren. Die vorliegenden Ausfiihrungen stellen jedoch nur einen Uberblick dar.

3. Allgemeine Uberlegungen zur Prophetie

Ibn Kammiina beginnt sein Werk mit einer Absichtserklidrung, die drei Re-
ligionen vollkommen objektiv darzulegen. “Ich liess mich dabei nicht durch per-
sonliche Neigungen fiihren, noch wagte ich es, eine Religion der anderen vorzu-
ziehen” (1/11). Dies scheint eine Zuordnung der “Untersuchung” unter die histo-
risch-darstellende, nicht unter die polemische Literatur nahezulegen®. Eine si-
chere Entscheidung dariiber wird jedoch erst moglich sein, nachdem gepriift
wurde, ob /bn Kammiina diese Unvoreingenommenheit tatsdchlich durchzieht.

Einen grossen Teil der Einleitung nehmen Theorien und Definitionen der
Prophetie ein, die sich teils auf Ibn Sina, teils auf al-Ghazdli und Maimonides
stiitzen. Wahrend Ibn Kammiina hierbei die Ansichten dieser Philosophen und
Theologen referierend wiedergibt, ist vor allem seine Einteilung der verschiede-
nen Stufen der prophetischen Offenbarung bemerkenswert, da er hier von seiner
Quelle, dem “Fiihrer der Unschliissigen”, in einem wesentlichen Punkt ab-
weicht. Maimonides schliesst seine hierarchisch gegliederte Auflistung der Ar-
ten der prophetischen Inspiration mit der Stufe, wo der Prophet die Vision eines
Engels in wachem Zustand sieht. Dartiber, abgehoben von allen anderen Prophe-
ten, steht nach Maimonides’ “Fiihrer” (2,45/97ab) Moses, dem sich Gott als ein-
zigem Menschen ohne Mittler offenbart hat:

“Die elfte Stufe ist die, dass er (= der Prophet) in der Vision einen Engel
sieht, der mit ihm redet, wie Abraham in der Stunde, als er seinen Sohn op-
fern wollte. Dies ist aber meiner Ansicht nach die hochste Stufe der
Prophetie, deren Zustinde die Heiligen Biicher bezeugen, nachdem
dasjenige festgestellt ist, was als unbedingtes Ergebnis der Forschung hin-
sichtlich der Vollkommenheit der Vernunft im Menschen feststeht und
nachdem wir ausdriicklich unseren Lehrer Mose davon ausgenommen ha-
ben ... Ist denn nicht eine Grundlehre unserer Religion, dass jeder Prophet
in Wahrheit durch Vermittlung eines Engels hort, ausgenommen Moses,
von dem es heisst: ‘“Von Mund zu Mund rede ich mit dir’ (Num 12,8)?'0

Maimonides unterscheidet also die Stufe der direkten Offenbarung an Mo-
ses von allen anderen Stufen, wo Offenbarung nur indirekt vermittelt wird. Die
Stufe von Moses kann demnach laut Maimonides eigentlich nicht mehr zur Auf-
zdhlung der prophetischen Inspirationgrade gerechnet werden, da die direkte
Offenbarung untrennbar mit Moses verkniipft und nur in Bezug auf ihn denkbar
ist. Im Gegensatz dazu integriert nun /bn Kammiina diese exklusiv-mosaische
“Uberstufe” in seine Aufreihung der prophetischen Grade und hebt dadurch de-
ren Ausschliesslichkeit auf:

9 So Niewohner, Friedrich, Wahrheit, aaO 360.
10 Zitiert nach der I"Jbersetzung von Weiss, Adolf, Hamburg 21972, 295f.



“In der zehnten'' Stufe sieht er (= der Prophet) im wachen Zustand, dass
Gott zu ihm redet.” (7/9)

Durch diese Eingliederung der direkten, exklusiv-mosaischen Offenba-

rungsstufe in die Reihe der “gewohnlichen” prophetischen Offenbarungen “ent-
judaisiert” Ibn Kammiina diese und 16st den Alleinigkeitsanspruch des Mose auf.
Damit schafft er aber eine - zumindest theoretische - Basis, auch andere Prophe-
ten als unmittelbare Offenbarungstriger und somit als wahrhafte Religionsstifter
anzuerkennen. Diese Tendenz, allgemeingiiltige Kriterien fiir die Beurteilung
eines wahren Propheten aufzustellen, die nicht von vornherein nur auf das Juden-
tum gemiinzt sind, zeigt sich auch auf Seite 14f/29f:

“Es ist notwendig, dass das erste Prinzip (al- ‘as! al-‘awwal) der Gesetzge-
bung des wahren Propheten darin besteht, die Menschen zu lehren, dass sie
einen Schopfer haben, der eins, lebendig und allméchtig (gadir) ist; Dass Er
in seiner Machtausiibung keinen Gefihrten (sharik) hat, und dass Ihm nichts
dhnlich oder gleich ist (wa-la shabih wa-ld nazir); dass Er das Geheime und
Offenkundige weiss und nichts Seinem Wissen verborgen bleibt (wa-Ild
vaghrub “an “ilmihi shay), weder im Himmel noch auf der Erde; dass man
IThm gehorchen muss und dass Er die Gliickseligkeit denjenigen bereitet, die
Ihm gehorchen und die Qual denen, die sich Ihm widersetzen. Ferner ist es
notwendig, dass er (= der Prophet) unter ihnen den Glauben an ein
jenseitiges Leben einsetzt: Dass es eine ewige Freude gibt, die ein grosser
Erwerb ist, und dass es ein Leiden gibt, das eine ewige Qual ist.

Und da das Auftreten eines solchen Propheten nicht zu jeder Zeit vorkommt,
weil Materie, die eine solche Vollkommenheit aufnehmen kann, nur in we-
nigen Korperkonstitutionen auftritt, ist es notwendig, dass er die Menschen
zu Handlungen und Taten verpflichtet, die sie wiederholt, in kurzen Zeitab-
stinden seinen Anweisungen gemiss ausfiihren sollen; diese sollen mit der
Erinnerung an Gott und das jenseitige Leben verbunden sein, damit sie jenes
nicht schon eine Generation nach dem Propheten vergessen. Diese Taten
und Handlungen sind die religiosen Pflichten (‘ibaddt), wie die Gebete
(salawdt), das Fasten (siyyam), die Wallfahrt (al-hadj), der heilige Kampf
(djihad), die Opfer (garabin), die Almosen (zakawdt)' und andere Taten,
die der Prophet befohlen hat und durch die der Mensch Gewinn sowohl im
Diesseits als auch im Jenseits hat.”

11

12

Ibn Kammiina fasst die ersten beiden Stufen des Maimonides in eine zusammen, die
er als “Zustand der Heiligen” von der prophetischen Reihe ausschliesst. Auch Mai-
monides meint, dass diese beiden ersten Stufen nur eine Vorstufe zur Prophetie seien
(2,45/93a). Ibn Kammiina weicht hierin also nicht sehr von Maimonides ab. Durch
seine Umstellung entspricht aber die zehnte Stufe bei Ibn Kammiina der “zwolften”
bei Maimonides.

Salawat, siyyam, hadj und zakat bilden vier der fiinf “Grundpfeiler” (arkdn) des Is-
lam; auch djihdd ist ein spezifisch islamischer Begriff. Hier werden sie jedoch nicht
als termini technici aufgefasst. Wo Ibn Kammiina sie als solche gebraucht, definiert
er sie zusitzlich, vgl. aa0 67/100: “... die Wallfahrt (hadj) zum Heiligtum in Mekka
... Ibn Kammiina “de-judaisiert” also nicht nur jiidische Glaubensvorstellungen,
sondern “de-islamisiert” auch islamische Begriffe.



Ibn Kammiina stellt in diesem Abschnitt Grundsitze auf, welche die Offen-
barung eines wahren Propheten ausmachen. Diese sind in erster Linie “dogmati-
scher” und kultisch-liturgischer Art. Einige dieser Punkte erinnern an die drei-
zehn Glaubensartikel des Maimonides: So die Lehre von der Existenz und Ein-
heit des Schopfers (Art. 1 und 2), von dessen Allwissen (Art. 10), die
Gehorsamspflicht Thm gegeniiber (Art. 5) sowie die Lehre von der jenseitigen
Vergeltung (Art. 11). Ibn Kammiinas Ansicht, dass der Prophet ein Religions-
gesetz einfiihren miisse, ldsst sich mit dem achten Artikel, der die Tora betrifft,
vergleichen. Gerade hier zeigt sich jedoch sehr deutlich /bn Kammiinas Absicht,
diese Kriterien von ihrem spezifisch jiidischen Inhalt zu I6sen: Die wahre Offen-
barung, das rechte Gesetz ist nicht notwendigerweise identisch mit der Tora vom
Himmel; sie muss vielmehr den wahren Monotheismus lehren und zu einem Kult
aufrufen, der sich auf diesen einen Gott bezieht. Zudem fehlen bei Ibn Kammiina
die speziell auf das Judentum zugeschnittenen Artikel des Maimonides, ndmlich
Art. 12 und 13 iiber den Messias bzw. tiber die Auferstehung. Damit ist wiede-
rum grundsitzlich die Moglichkeit gegeben, auch andere Religionen anzuerken-
nen, sofern sie den aufgestellten Forderungen entsprechen.

Neben seiner Funktion, eine wahre Gottesauffassung zu lehren sowie ein
rechtes Gesetz einzusetzen, hat der Prophet ferner nach Ibn Kammiina (und an-
deren Philosophen) eine soziale und kulturelle Aufgabe: Der Prophet schafft
einerseits durch die Gesetze die Grundlage fiir eine funktionierende Gesellschaft
(13/28); andererseits werden dem Menschen durch die Offenbarung gewisse
wissenschaftliche Erkenntnisse vermittelt, die fiir ihn rein rational nicht
erfassbar sind, so beispielsweise iiber die Medizin und die Astronomie’®. Eine
Voraussetzung fiir die Anerkennung eines prophetischen Anspruches bildet fer-
ner der Wunderbeweis (i‘djdz) sowie die authentische Uberlieferung (tawdtur)
(14/29; 20/37).

Diese Punkte, nimlich das monotheistische Gottesbild, der monotheistische
Kult, die Einsetzung eines gerechten Gesetzes sowie die Vermittlung wahren
Wissens stellen also zusammen mit dem Wunderbeweis und der korrekten Uber-
lieferung gemiss Ibn Kammiina die Grundkriterien fiir die Beurteilung einer pro-
phetischen Religion dar. Diese sind nicht so beschaffen, dass sie von vornherein
nur auf eine spezifische Religion passen. Dadurch legt Ibn Kammiina aber nicht
nur die theoretische Grundlage fiir die Anerkennung anderer Religionen; diese
“Abstrahierung” einer idealen Religion hat auch zur Folge, dass aus dem Vor-
wort {iber die Prophetie nicht klar wird, ob in Ibn Kammiinas Augen iiberhaupt
eine der bestehenden Religionen diese aufgestellten Kriterien erfiillen kann. Es
wird also im folgenden zu priifen sein, ob und wie sehr die drei Religionen in
ithrer Darstellung bei Ibn Kammiina diesen in der Einleitung erhobenen Forde-
rungen entsprechen. Es ist somit die Frage zu beantworten, ob Ibn Kammiina ein

13 Diese Ansicht, dass der Ursprung der Wissenschaften auf die Prophetie bzw. die Ur-
viiter zuriickgeht, erinnert an die jiidisch-hellenistische Auffassung, dass die Patriar-
chen die Wissenschaften gelehrt hitten und dass diese von den Juden zu den Grie-
chen gelangt seien (vgl. Philo, SpecLeg 4,61; All 1,108). Diese Idee wurde auch von
den jiidischen Philosophen des Mittelalters vertreten, vgl. Pines, Shlomo, The Guide
of the Perplexed, London 1974, 1 100f.



religioser Skeptiker ist, der von keiner Religion iiberzeugt ist (Niewdhner), oder
ein Universalist, dem alle Religionen gleich viel sind, oder ob er, falls er dem
Islam zuneigt, als Apostat' zu betrachten ist (Steinschneider, Vajda'®) oder ob er
nicht im Gegenteil ein Apologet des Judentums und ein Polemiker gegen den
Islam ist (Baneth'® ).

Diese Meinungsverschiedenheit unter den modernen Forschern zeigt bereits
an, dass es in Ibn Kammiinas Werk verschiedene Tendenzen gibt.

4. Die Darstellung des Judentums

Die einleitende Darstellung des Judentums ist zunichst - oft wortlich - Jehu-
da Hallewis Kuzari entnommen (22-25/40-44, vgl. Kuzari 1,95; 83; 85; 109f)"".
Auf Seite 26/45 beschreibt Ibn Kammiina das Judentum in eigenen Worten fol-
gendermassen:

“Und alles, was Gott ihnen durch die Zunge Seines treuen Gesandten Mo-
ses, der Segen sei liber ihm, aufgetragen hat, ist an die Einheit Gottes zu
glauben, den Gotzendienst aufzugeben, Gott nichts beizufligen (Id yushrikii
bi-llahi shaydn), ihn von Vergleichen mit Gleichem und Ahnlichem (al-
shabih wa-I-nazir) sowie von Helfern und Ratgebern fernzuhalten; Thn al-
lein anzubeten und Ihn mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und ganzer
Kraft zu lieben ... zu glauben, dass Er der Wissende ist, dessen Wissen
nichts verborgen bleibt (@ yaghrub ‘an “ilmihi shay), dass er allmichtig
(gadir) und der Schopfer von allem 1ist ... Er trug ihnen auf, die guten
Charaktereigenschaften zu pflegen, das Gebet (salawdt), das Fasten (saum)
und die Almosenpflicht (sadagdt) einzuhalten, gerecht zu handeln, Vertrige
und Geliibde einzuhalten, die Eltern und die Weisen zu ehren, den Herr-
schern zu gehorchen und sie in Ehren zu halten sowie den anderen das Gute
zu wiinschen, das man fiir sich selber erhofft ... Die Juden glauben, dass der
Lohn fiir Gehorsam ewige Gliickseligkeit im Paradies (djanna) und in der
zukiinftigen Welt (al-“alim al-‘dta) sei, die Strafe fiir Ungehorsam aber in
Hollenpein (djahannam) bestehe ...”

14 Die Ansicht, dass Ibn Kammiina zum Islam konvertiert sei, wird in erster Linie damit
begriindet, dass das Werk in allen Handschriften mit der Segensformel iiber den Pro-
pheten beginnt und dass diese Formel im Text stets auf die Nennung sowohl von Moses
als auch von Jesus und von Muhammad folgt. Es wire allerdings auch méglich, dass
ein muslimischer Abschreiber diese in einer frithen Kopie, die den spéteren als Original
gedient hat, eingefiigt hat. Vgl. Perlmann, Moshe, Ibn Kammiina, aaO xii.

15 Vgl. Steinschneider, Moritz, Polemische Literatur, aaO und Vajda, Georges, Sages
et penseurs de Bagdad a Cordue, Paris 1989.

16 Vgl. Baneth, David H., Ibn Kammiina, in: MGWJ 69 (1925), 295-311.

17 Allerdings unterscheidet sich Ibn Kammiina bisweilen von Hallewi: So teilt er des-
sen Ansicht nicht, dass sich Israel “gattungsméssig” von den anderen Vélkern unter-
scheide und ein Proselyt daher niemals einem geborenen Juden gleich werden konne
(Kuzari 1,115). Ibn Kammiina ist vielmehr der Ansicht, dass “... ein Fremder, der die
spezifischen Pflichten Israels beachtet ... in dieselbe Kategorie fillt wie die Israeli-
ten.” (25/45)

10



Die dem Mose geoffenbarte Botschaft besteht demnach in der Verkiindi-
gung des reinen Monotheismus, der Einsetzung eines wahren Kultes und eines
Gesetzes, das die Grundlage fiir ein funktionierendes gesellschaftliches bzw.
staatliches Zusammenleben bildet, sowie in der Verheissung einer jenseitigen
Vergeltung. Die Offenbarung des Mose beinhaltet diejenigen Lehren, die nach
14£/29f den wahren Propheten ausmachen. Das Judentum entspricht daher der
wahren Religion, die /bn Kammiina in der Einleitung entworfen hat. Der Ab-
schnitt iiber das Judentum scheint geradezu auf die allgemeine Darstellung der
wahren prophetischen Religion in 14{/29f abgestimmt zu sein: Dies zeigt neben
den inhaltlichen Ubereinstimmungen auch die Tatsache, dass Ibn Kammiina auf
Seite 14f bzw. auf Seite 26 hiufig dieselben sprachlichen Ausdriicke verwendet.

Nach dieser einleitenden Beschreibung des Judentums fiihrt /bn Kammiina
sieben Einwinde an, die bis auf zwei Ausnahmen (Einwand 4 und 5) aus Sa-
maual al-Maghribis polemischer Schrift gegen das Judentum'® stammen. Da die-
se Einwinde einen Uberblick tiber die mittelalterliche jiidisch-islamische Kon-
troverse darstellen, sollen sie hier stichwortartig zusammengefasst werden:

1. Die Uberlieferung der Juden wurde durch die babylonische Gefangen-
schaft und andere historische Katastrophen, die das Judentum trafen, unter-
brochen (27/47).

2. Die Uberlieferung der Tora ist verdorben; Esra hat die Gestaltung der
Tora massgeblich beeinflusst (29/49f).

3. Die Tora enthilt Anthropomorphismen (33/54).

4. Die Tora enthélt Geschichten, die der Vernunft widersprechen (z.B. Lot,
Tamar usw.) (35/57).

5. Die Tora enthilt keine Aussagen iiber das jenseitige Leben und die jensei-
tige Vergeltung (40/63f).

6. Die Prophetie des Mose unterscheidet sich nicht von derjenigen von ande-
ren Propheten, z.B. von derjenigen Zarathustras (43/68).

7. Obwohl die Juden die Abrogation der Tora bestreiten, gibt es in der Tora
selber viele Fille von Abrogation (45£/70f).

Diese Einwénde werden von Ibn Kammiina sehr ausfiihrlich beantwortet. Er
stiitzt sich dabei oft auf den “Fiihrer der Unschliissigen”, bisweilen jedoch auch
auf den “Kuzari”. Diese Repliken beinhalten folgende Aussagen:

1. Historisch ungiinstige Situationen miissen die genaue Uberlieferung nicht

unbedingt beeintriachtigen: Nicht alle Juden wurden von Nebukadnezar ver-

trieben oder getotet (27£/47-49).

2. Die Juden bewahren den Bibeltext dusserst sorgfiltig. Ein Beweis dafiir

ist, dass der Text der Christen mit demjenigen der Juden fast iiberall iiber-

einstimmt; wo dies nicht der Fall ist, sind die Unstimmigkeiten auf Uber-
setzungsfehler der Christen zuriickzufiihren (30-33/50-54).

3. Die Bibel ist in der Sprache der Menschen geschrieben und enthélt daher

Ausdriicke, die bildlich, nicht wortlich zu verstehen sind (33-35/55-57).

18 Vgl. Perlmann, Moshe (Hg/Ubers.), Samaual al-Maghribi, Ifhdm al-Yahiid,
Silencing the Jews, New York 1964.

11



4. Wenn uns eine Stelle nicht klar ist, heisst das nicht, dass sie an sich wider-
verniinftig ist. Vielleicht hat Gott sie fiir eine frithere oder spitere Zeit be-
stimmt, denn Konventionen dndern sich.

Gewisse Vorschriften sind als “erzieherische Konzession” auf den damals
verbreiteten Gotzendienst der Sabier zuriickzufiihren (35-41/57-63)"°.

5. Da die Juden schon seit jeher an eine jenseitige Vergeltung glauben, war
es nicht noétig, dass die Tora sie erwihnt (40-43/64-68).

6. Die Prophetie des Mose ist zuverlidssiger als diejenige von anderen Prophe-
ten, da das ganze Volk Zeuge von Gottes Rede und Wundern war (43-45/68-
70).

7. Die Fiille, fiir die Abrogation behauptet wurde, werden einzeln zuriickge-
wiesen (46-50/71-77).

Auf diese minutids vorgebrachten Erwiderungen lédsst Ibn Kammiina keinen
weiteren Kommentar und keine zusitzlichen Kritikpunkte folgen. Dies zeigt,
dass die Einwiinde gegen das Judentum in seinen Augen endgiiltig widerlegt und
entkriftet sind. Obwohl /bn Kammiina dies nirgends ausdriicklich sagt, wird da-
durch klar, dass das Judentum alle erforderlichen Kriterien erfiillt und dass zu-
gleich keine stichhaltigen Einwénde dagegen vorgebracht werden kénnen. Wenn
Ibn Kammiina aber somit von der Wahrheit des Judentums iiberzeugt ist, kann er
kein religioser Skeptiker sein. Dies wird noch deutlicher an seiner Darstellung
des Christentums und des Islam.

5. Die Darstellung des Christentums

Das Kapitel iiber das Christentum kann in folgende sechs Teilabschnitte
geteilt werden:

1. Ibn Kammiina stellt den christlichen Glauben vor, indem er zunichst
wortlich die Rede des Christen aus dem “Kuzari” (1,4) zitiert?® und danach
das nizédnische Glaubensbekenntnis anfiihrt.

2. Ibn Kammiina erklirt die Unterschiede zwischen Nestorianern, Jakobiten
und Melkiten. Dabei hat er wahrscheinlich christliche theologische Traktate
benutzt. So zitiert er den jakobitischen Theologen Yahya b. ‘Adi (893-974)
auf Seite 56/85.

3. Ibn Kammiina fiihrt die Einwinde der Gegner des Christentums an, die in
erster Linie die Trinitdt und die Menschwerdung Gottes in Christus betref-
fen.

19 Ibn Kammiina scheut sich nicht, an dieser Stelle Maimonides zu kritisieren. Zu dessen
Theorie iiber die Sabier (Fiihrer 3,32/69b-73a) meint er folgendes: “Obwohl seine (=
des Maimonides) Ansicht passend und niitzlich ist, bin ich nicht sicher, dass diese
Vorschriften (= Opfer) auf eine solche Art zu begriinden sind; es ist vielmehr wahr-
scheinlich, dass Gottes Weisheit diesbeziiglich grosser und geheimnisvoller ist als es
jener Gelehrte (= Maimonides) aufgezeigt hat. Dies ist wahrscheinlicher.” (38/69)

20 Moglicherweise liegt hier eine versteckte Polemik gegen das Christentum vor: Im
“Kuzari” ist der Christ mit der Prisentation seines Glaubens ja nicht erfolgreich. Viel-
leicht hat Ibn Kammiina den “Kuzari” jedoch auch nur der Einfachheit wegen benutzt.

12



4. Ibn Kammiina bekriftigt diese Einwénde, indem er anhand der Evangeli-
en zu beweisen versucht, dass die gegenwiirtige Doktrin und Praxis der
Christen mit der Lehre Christi nicht iibereinstimmt?'. 7

5. Die Entgegnungen der Christen werden angefiihrt, die jedoch sowohl in
Bezug auf die Quantitit wie in Bezug auf die Qualitit recht mager ausfallen
und kaum iiberzeugen. Dies fillt umso mehr ins Gewicht, wenn man sie mit
den ausfiihrlichen Entgegnungen auf die Argumente gegen das Judentum im
vorhergehenden Kapitel vergleicht.

6. Ibn Kammiina selbst ergreift wieder das Wort, um zugunsten der Christen
einige Argumente beizufiigen.

Das besondere Augenmerk soll im folgenden Punkt vier und sechs gelten,
da hier Ibn Kammiina seine eigenen Ansichten kundtut. Es handelt sich dabei um
zwel verschiedene Tendenzen: Einserseits Kritisiert er das Christentum scharf,
andrerseits versucht er jedoch, es durch eigene Argumente zu unterstiitzen.

5.1 Ibn Kammiina’s Kritik am Christentum

Ibn Kammiina geht es darum zu zeigen, dass die Christen in wesentlichen
Punkten vom Evangelium abgewichen sind. So schreibt er auf Seite 58/88:

“Und wie heisst es denn in den Evangelien: ‘Siehe, ich bin nicht gekommen,
um die Tora zu zerstoren, sondern um sie zu vollenden’ (Mt 5,17). - Aber ihr
(Christen) habt viel von ihr zerstort!”

Diese Diskrepanzen zwischen der urspriinglichen Lehre Jesu und den jetzi-
gen Auffassungen der Christen betreffen nicht nur die Tora, sondern auch den
Anspruch auf die Gottlichkeit Jesu:

“Jesus stand auf und wusch die Fiisse der Apostel mit Wasser, indem er
sprach: ‘Der Menschensohn ist nicht gegkommen, damit man ihm dient, son-
dern damit er selber dient.’? Jesus hatte sich selbst niemals als Gott bezeich-
net.” (59/89)

Jesus hat also nach /bn Kammiina nie den Anspruch auf Gottlichkeit erho-
ben. Dies beweisen seiner Ansicht nach auch diejenigen Stellen in den Evange-
lien, die Jesus eindeutig als einen mit Mangeln behafteten Menschen schildern:

21 Im Bericht des erwihnten spanischen Reisenden (vgl. oben 1. Abschnitt) findet sich
auch eine Beschreibung der Methode bei den von ihm besuchten Religions-
gesprichen: “Als der Saal nahezu voll war, ergriff einer der Ungldaubigen das Wort
und sprach: ‘“Wir haben uns versammelt, um zu diskutieren. Ihr alle kennt die Vorbe-
dingungen: Thr Muslime diirft uns nicht mit Beweisgriinden bekiampfen, die aus eurer
Schrift geschopft sind ... Denn wir glauben weder an dieses Buch noch an euren
Propheten’” (Niewohner, Friedrich, Wahrheit, aaO 359). Ibn Kamm{na argumen-
tiert diesen Regeln gemiss, wenn er das Christentum aus den Evangelien zu bekamp-
fen sucht. Dies ist ein weiterer Hinweis, dass Ibn Kammi{ina an solchen Diskussionen
teilgenommen hat.

22 Es handelt sich um ein sehr freies, ungenaues Zitat aus Joh 13,5.16, das Ibn Kammii-
na wahrscheinlich, wie die iibrigen Zitate aus den Evangelien, seinen Vorlagen ent-
nommen hat.

13



So sei er gemiss Mt 8,23-25 und Mk 13,32 nicht allwissend gewesen (58/89);
laut Mt 4,1-11 habe sogar der Teufel iiber ihn Gewalt gehabt, indem er ihn ver-
suchte (591/90f). All dies zeigt in Ibn Kammiinas Augen deutlich, dass Jesus in
den Evangelien als Mensch dargestellt ist. Wenn Jesus aber gar nicht den An-
spruch erhob, Gott zu sein, erklédren sich auch die Widerspriiche, in die sich die
Christen mit ihrer Trinitdt und Inkarnation verstrickt haben: Diese sind darauf
zuriickzufiihren, dass die Christen aus Jesus etwas gemacht haben, was er gar
nicht war und sein wollte. Auch ist es nicht méglich, dass Jesus der Messias war,
da die fiir die messianische Zeit erwarteten Zeichen nicht mit ihm erschienen
sind (61/92f). Um die Ankiindigung Jesu aus den Prophetenbiichern herauszu-
lesen, haben die Christen deshalb die Bibel verfilscht:

“Und vieles von den Worten der Propheten haben die Christen verfilscht
(harrafa), als sie es aus dem Hebriischen ins Griechische und Syrische,
dann ins Arabische iibersetzt haben. Es handelt sich um eine Verfidlschung
(tahrif)®, die den Sinn sehr verédndert, die Worte jedoch nur wenig.” (65/98)

Fiir diese Abweichungen und Filschungen der Schrift und des Gesetzes ist
nach Ibn Kammiina in erster Linie der Apostel Paulus verantwortlich:

“Seine (= Jesu) Jiinger setzten seinen Toragehorsam lange Zeit fort, bis sie
begannen, die Gesetze zu brechen und zu erkliren, dass die Tora abrogiert
sei (naskh); und dass die Tora nur Giiltigkeit gehabt habe bis zur Ankunft
von Jesus. Das meiste davon geht auf den Apostel Paulus zuriick.” (54/83)

Diese Uberlegungen fiihren Ibn Kammiina zur Konsequenz, dass man zwi-
schen dem historischen Jesus, an dessen Dasein und Kreuzestod nicht gezweifelt
werden kann, sowie den historisch nicht verifizierbaren Jesusiiberlieferungen
der Apostel unterscheiden muss:

“Fiirwahr, wir sind nicht der Meinung, dass die Berichte der Apostel iiber
die Wunder Jesu Uberlieferungen sind, die Gewissheit bringen, wie die
Uberlieferungen iiber die Existenz von Christus und den Aposteln und seine
Kreuzigung gewiss sind. Vielmehr handelt es sich dabei um Gerlichte, die
sich verbreiten, bekannt werden und so einer echten Uberlieferung gleichen,
ohne es in Wirklichkeit zu sein.” (65/98)

Jesus erfiillt demnach weder den Wunderbeweis noch ist die Uberlieferung
iiber ihn zuverlédssig und authentisch. Das Christentum wird so den Erfordernis-
sen der wahren prophetischen Religion - anders als das Judentum - nicht gerecht.
Somit ist /bn Kammiina jedoch auch kein Universalist, dem alle Religionen
gleich viel gelten.

Die Unterscheidung /bn Kammiinas des historischen Jesus und eines “ge-
glaubten Jesus” sowie die Rolle, die er Paulus bei der Ausformung des Christen-
tums zur Religion zuschreibt, haben Niewohner dazu gefiihrt, I/bn Kammiina als
einen “fiir seine Zeit erstaunlichen ... Vorldufer der hist.-krit. Bibel-
wissenschaft”* zu bezeichnen. Dieser Behauptung kann nur sehr begrenzt zuge-

23 Ibn Kammiina benutzt hier denselben Ausdruck, den die Muslime fiir ihren Vorwurf
der Schriftfidlschung an Juden und Christen verwendeten.

24 Niewdhner, Friedrich, Wahrheit, aaO 361f.

14



stimmt werden: Die Unterscheidung zwischen Jesus als dem gldubigen Juden
und Paulus als dem eigentlichen Begriinder der christlichen Religion kann nim-
lich als Topos der islamischen Polemik gegen das Christentum gelten®. So be-
schreibt der islamische Apologet ‘Abd al-Djabbdr in seinem Buch iiber die Be-
weise von Muhammad’s Prophetie, wie Paulus sich aus Machtgier mit den Ro-
mern verbiindete und dadurch die Botschaft Jesu korrumpierte und sie dem romi-
schen Heidentum anpasste®®. Im Gegensatz zu “‘Abd al-Djabbdr, der mit Scheuss-
lichkeiten iiber Paulus nicht spart, enthélt sich /bn Kammiina aber solcher gehés-
siger Ausserungen. Obwohl er das Christentum kritisiert und Jesus nicht als
Religionsstifter anerkennt, bleibt er sachlich: Er stellt Jesus bzw. Paulus nicht
einfach als Betriiger dar, sondern sucht nach rationalen Griinden fiir die Verin-
derungen der Jesusiiberlieferungen, wenn er meint, dass aus Geriichten falsche
Gewissheiten entstehen konnen oder dass die Schriftfilschung auf Uber-
setzungsfehler zuriickgehe. Es geht Ibn Kammiina bei seinen Ausfiihrungen
nicht um eine emotional gefiihrte Polemik, sondern um eine historisch-rational
begriindete und in diesem Sinne objektive Kritik.

5. 2 Ibn Kammiinas Argumente zugunsten des Christentums

Trotz seiner Einwinde gegen das Christentum als wahre Offenbarungsreli-
gion, gesteht Ibn Kammiina den Christen eine gewisse gottliche Inspiration zu.
So schreibt er auf Seite 66/99:

“... soist es klar, dass seine (= Jesu) Zeitgenossen davon iiberzeugt waren,

dass (bei den Wundern Christi) weder Einbildung noch Téuschung im Spie-

le waren. Dies ist jedoch ein Argument fiir den (bereits) Uberzeugten; es
tiberzeugt nicht durch seine Stichhaltigkeit. Es bestitigt jedoch vielleicht
eine weitverbreitete Meinung, nachdem man die Liickenlosigkeit seiner

Uberlieferung akzeptiert hat. Wenn dieses Argument jedoch durch einen

Blick auf die Gesamtheit des Lebens von Christus unterstiitzt wird, sowie

auf dasjenige seiner Apostel in ithrer Askese, Frommigkeit und Erduldung

von grossen Leiden bis zum dussersten bei der Durchfiihrung ihrer Mission

(da‘wa) und der Errichtung dieser (christlichen) Religion, dann erkennt man

aus der Gesamtheit dieser Zusammenhinge, dass ihre Sache an gottliche

Hilfe (ta’id ilahi) und an die Fiirsorge des Herrn (“indya rabbdaniyya) gebun-

den ist.” (66/99)

Obwohl die Uberlieferung und der Wunderbeweis von Jesus nicht zu iiber-
zeugen vermogen, so wie das von den Christen abrogierte Gesetz und der trinita-
rische Glaube Zweifel aufwerfen, so ist fiir Ibn Kammiina die Frommigkeit der
frithen Christen ein Zeichen dafiir, dass Gott sich von ihnen nicht abgewandt hat.
Wenn auch auf dogmatisch-rationaler Ebene Unstimmigkeiten und Widersprii-

25 Der Streit um die Abrogation und die Schriftfalschung hat zwar Argumente hervor-
gebracht, die Ergebnissen der modernen Bibelkritik manchmal dhnlich sind. Doch
den Disputanten ging es dabei nicht um objektive Wissenschaft, sondern um die Wi-
derlegung der anderen Religion.

26 Vgl. Stern, S. M., °Abd al-Jabbar’s Account of how Christ’s Religion was falsified by
the Adoption of Roman Customs, in: JThS 19 (1968), 128-185.

13



che bestehen, die das Christentum - im Gegensatz zum Judentum - weit vom
postulierten Ideal entfernen, so bleibt doch noch die Méglichkeit, das Christen-
tum auf menschlich-ethischer Ebene anzuerkennen.

An einer einzelnen Stelle scheint Ibn Kammiina sogar das christliche
Gottesbild trotz seiner trinitarischen Lehre zu akzeptieren. Auf Seite 101/147
schreibt er:

“Und was die Lehre der Christen betrifft, dass Gott drei sei, so ist thre Rede

iiber die Trinitiit wohlbekannt. Aber, obwohl sie diese vertreten, so sind sie

doch Monotheisten (muwahhidiin) indem sie sagen: Gott ist einer, Er hat
keinen Beigesellen (sharik). Ihre Lehre iiber die Trinitét ist vergleichbar mit
der Lehre jener Muslime, die Gott, trotz der Einheit seines Wesens, ewige
hinzugefiigte Attribute zuschreiben (sifdr qadima zd’ida)”’. Die Lehre der

Christen iiber die Inkarnation (huliil) und die Einswerdung (ittihdd) legen

sie so aus, dass von ihrem Glauben Irrtum (dhaldl) und Unwissenheit (djahl)

ausgeschlossen sind; ebenso wie die Muslime diejenigen Stellen auslegen,
die auf Anthropomorphismus hinweisen. Sie haben diesbeziiglich keinen

Vorrang iiber die Christen.”

Ibn Kammiina bezeichnet hier das Christentum - trotz der Trinitét - aus-
driicklich als monotheistische Religion, sowie - trotz der Inkarnation - als von
“Unwissenheit”, d.h. Gotzendienst®® freie Religion. Dies ist eine dusserst bemer-
kenswerte Feststellung, wenn man bedenkt, dass das Christentum von anderen
jidischen Philosophen des Mittelalters fiir “reinen Polytheismus™ (shirk al-
sarh)®, die Trinitit fiir eine “verkorperlichte Dreiheit”* gehalten wurde. Es stellt
sich allerdings die Frage, ob Ibn Kammiina sich hier grundsitzlich von den eben
erwihnten Philosophen unterscheidet, oder ob er nicht doch im Christentum
auch einen “verwésserten Monotheismus™ sah. Bei einer genaueren Priifung fal-
len ndmlich folgende zwei Punkte auf: a) Die Passage erscheint in einem Zusam-
menhang, wo es um die Zuriickweisung der Behauptung der Muslime geht, dass
sich die Welt mit dem Erscheinen des Islam vom Gotzendienst weg dem Mono-
theismus zugewendet habe. Es geht also in erster Linie um die Disqualifizierung
des Anspruches des Islam, nicht um die Rehabilitierung der Trinitit! In der Be-
sprechung des Christentums wurden die Inkonsistenzen der Trinitdt ndmlich
nicht gelost. Es scheint also eher, dass Ibn Kammiinas Feststellung, die Christen
seien Monotheisten, zuallererst ein Mittel zum Zweck in der Polemik gegen den

27 Der Vergleich zwischen Attributenlehre und Trinitét erscheint auch beim muslimi-
schen Hiresiologen ash-Shahrastani, den Ibn Kammiina gekannt hat (vgl. Perlmann,
Moshe, Examination, aaO 79 Anm. 2). In seinem Buch iiber die verschiedenen Sek-
ten schreibt er (Cureton [Hg], 34): “Abli Hudayl’s Bestitigung dieser Attribute als
Aspekte der Weisheit ist dasselbe wie die Hypostasen der Christen.”

28 djahl/djahiliya, eigentlich “Unwissenheit”, bezeichnet die vorislamische, gotzendie-
nerische Zeit. Wenn Ibn Kammoiina hier von djahl spricht, spielt er sicher auf gotzen-
dienerische Handlungen an.

29 Vgl. Dawad b. Marwén al-Muqammiz, “Ishriin magdla 9,11, in: Stroumsa, Sarah (Hg/
Ubers.), Dawiid b. Marwan al-Mugammis’s Twenty Chapters, Leiden 1989, 192f.

30 Vgl. Satadja Gaon, Sefer Emunot we-De ‘ot, 2,5, in: Qafah, Joseph, D., (Hg/Ubers.)
Sefer ha-nivchar be-Emunot we-De ‘ot, Jerusalem 1970, 90.

16



Islam ist. b) Ibn Kammiina stellt die Christen mit den muslimischen
“Attributisten” (sifdtiyya) gleich. Diese vertraten die Ansicht, dass Gott ewige,
nicht wesensgleiche Attribute habe. Dies wurde sowohl von den muslimischen
Philosophen (zuerst von den Mu‘taliziten) als auch von den meisten Juden als
eine Auflosung des wahren Monotheismus verstanden®'. Wenn Ibn Kammiina
den trinitarischen Gottesglauben also mit dieser hochst umstrittenen Attributen-
lehre gleichsetzt, erscheint es doch sehr zweifelhaft, ob er in den Christen wirk-
lich wahre Monotheisten sah. Wahrscheinlicher ist, dass er sie fiir “im Ansatz be-
griffene” Monotheisten hielt. Trotzdem ist es bemerkenswert, dass Ibn Kammii-
na den christlichen und den islamischen Monotheismus miteinander vergleicht
und so auf dieselbe Stufe stellt.

Der deutliche Unterschied, den Ibn Kammiina zwischen dem Judentum und
dem Christentum macht, zeigt, dass er kein universalistischer Denker war, dem
alle Religionen gleich viel galten. Trotzdem unterscheidet er sich von den mei-
sten Polemikern dadurch, dass er auf emotionale Diskreditierungen verzichtet
und sich sogar bemiiht, auch das Wahre an der anderen Religion zu wiirdigen.
Diese zwei Tendenzen, die “kritische” und die “wohlwollende”, fielen auch dem
christlichen Kommentator der “Untersuchung” auf, der /bn Kammiina einerseits
wegen seines Unverstdndnisses des Christentums heftig angreift, andererseits je-
doch meint, die Christen sollten fiir den jiidischen Philosophen beten, da dieser
zugunsten des Christentums argumentiert habe*.

6. Die Darstellung des Islam

Die kurze einleitende Darstellung des Islam zu Beginn des Kapitels stiitzt
sich im wesentlichen auf ein Handbuch der Theologie von Fakhr al-Din ar-Rézi.
Danach folgen, anders als in den beiden vorhergehenden Kapitel, keine Einwin-
de, sondern sechs Beweise fiir die Prophetie Muhammads, die dann widerlegt
werden. Diese sechs Beweise betreffen a) das Wunder des Koran und die authen-
tische Uberlieferung desselben, b) Muhammads Ankiindigungen von Wundern,
c) die Wunder, die Muhammad gemiss den Hadithen vollbracht hat, d) die An-
kiindigung Muhammads in der Tora und in den Evangelien, ¢) Muhammads
Vollkommenheit sowie f) seine prophetischen Eigenschaften.

Ibn Kammiina erweist sich bei der Diskussion dieser Beweise als sehr guter
Kenner der islamischen Literatur: Er zitiert nicht nur aus dem Koran, den Ha-
dithen, den wichtigen Korankommentaren, sondern ist auch mit verschiedenen
islamischen Philosophen vertraut, etwa mit Fakhr al-Din ar-Razi, Ibn Hanbal,
dem zum Islam konvertierten jiidischen Philosophen Abii-I-Barakdt u.a. Diese
seine Vorlagen nennt er - anders als seine Quellen in den beiden vorhergehenden
Kapiteln - meist mit Namen. Dies zeigt, dass das Werk - wenigstens teilweise -
fiir ein muslimisches Publikum geschrieben wurde: Da Ibn Kammiina vorausset-

31 Vgl. Lasker, Daniel J., Jewish Philosophical Polemics against Christianity in the
Middle Ages, New York 1977, 54 und Thoma, Clemens, Gott im Judentum, in: TRE
13, Berlin 1984, 639f.

32 Vgl. Niewohner, Friedrich, Wahrheit, aaO 362f und Perlmann, Moshe, Ibn Mahriima,
aa0 656/665.

17



zen konnte, dass ein muslimischer Leser diese Autoren kannte, zitierte er sie
namentlich™®.

Ibn Kammiina kommentiert nun jeden dieser sechs Beweise samt Widerle-

gung, indem er Schwachstellen der Argumentation kritisiert, auf Widerspriiche
hinweist oder eigene Einwinde erhebt. Im Gegensatz zur vorangehenden Dis-
kussion iiber das Christentum ergreift er fiir den Islam nicht Stellung. Sein Kom-
mentar beschrinkt sich auf Kritik und Einwiénde. Zuniéchst beanstandet er dhnli-
che Punkte am Islam, die er auch den Christen vorgeworfen hat:

1. Wie Ibn Kammiina anhand des Evangeliums auf die Inkonsistenz des
christlichen Glaubens hinweist, so versucht er das Wunder des Koran und
dessen Uberlieferung aus diesem selbst sowie aus den islamischen Traditio-
nen zu widerlegen.
Dabei hilt er an seiner sachlichen, emotionlosen Art fest. Um die Liicken-
haftigkeit der koranischen Uberlieferungen zu beweisen, schreibt er bei-
spielsweise eine kurze Geschichte des Korantextes (71f/106-108).
2. Wie er die Existenz von Jesus nicht bezweifelt, so hilt er auch die histo-
rische Personlichkeit Muhammads fiir gewiss:
“Und die Gegner kdnnten auch sagen: Wenn die Einzelheiten des Koran
so liickenlos iiberliefert wiren wie sein Grundtext (‘asluhu), die Exi-
stenz Muhammads und sein Anspruch auf Prophetie, wiirden wir sie als
wahr anerkennen, wie wir jene als wahr anerkennen.” (76/114f)
Ibn Kammiina anerkennt also als geschichtlich denkender Mensch, dass es
Muhammad gegeben hat, und dass der Koran in seinen Urspriingen auf ihn
zuriickgeht. Aufgrund von rational begriindeten Zweifeln lehnt er hingegen
die Genauigkeit der Uberlieferung ab.
3. Ebenso wie die Beweise der Christen fiir Jesu Sohnschaft, hilt er auch die
Beweise der Muslime fiir die Prophetie Muhammads fiir ungeniigend:
“Aber dies ist ein intuitiver Zugang (wadjh hadst), der demjenigen, der
ihn ablehnt, keinen Weg o6ffnet, (Muhammads Prophetie) als sicher
anzuerkennen: Denn er findet diese Art von Intuition bei sich selbst
nicht.” (107/156f)
Die Beweise fiir die Prophetie Muhammads sind also nicht stichhaltig, sie
vermogen nur denjenigen einen zusitzlichen Hinweis zu geben, die ohnehin
schon davon iiberzeugt sind. Dieser Mangel an Gewissheit ist darauf zu-
riickzufiihren, dass die Beweise auf individuellen Berichten oder subjekti-
ven Wertschitzungen beruhen (86/125; 107/156f). Das Judentum ist dem-
nach die einzige Religion, deren Offenbarung durch das Zeugnis eines gan-
zen Volkes gesichert ist (43£/68-70).
4. Wie dem Christentum, so wirft /bn Kammiina auch dem Islam vor, von
seinen Urspriingen abgewichen zu sein. Doch wird hier seine Kritik dem
[slam gegeniiber zunehmend schiirfer: Auf Seite 105{/154 schreibt er fol-
gendes:
“Urspriinglich hatte er (= Muhammad) die Araber zur Religion
Abrahams, Friede sei iiber ihm, aufgerufen. Dann ging er jedoch stufen-
weise dazu liber, eine eigene Religion zu proklamieren, indem er zu ihr

33 Vgl. Perlmann, Moshe, Examination, aaO 7.

18



hinzufiigte und von ihr wegnahm, in Ubereinstimmung mit dem, was
das gegenwirtige Wohl (maslaha) verlangte.”

Ibn Kammiina greift hier zwar auf historische Tatsachen zuriick, wenn er
meint, dass Muhammad die von ihm verkiindete Religion im Laufe seines Le-
bens verdndert hat. So hatte Muhammad beispielsweise nach dem “Bruch” mit
den Juden von Medina die Gebetsrichtung geidndert, das Fasten des “Ashiira-Ta-
ges aufgehoben und die tdglichen drei Gebete durch fiinf ersetzt*. Trotzdem fillt
hier auf, dass /bn Kammiina Muhammad hérter kritisiert als Paulus. Wihrend er
diesem keine weltlich-personlichen Motive fiir die von ihm durchgefiihrten An-
derungen zuschreibt, erscheint Muhammad quasi als Oppurtunist, indem er von
seiner urspriinglichen Verkiindigung abweicht, um sie den gegebenen Umstin-
den und Interessen anzupassen®. Diese im Vergleich zu Paulus schirfere Verur-
teilung Muhammads durch 7bn Kammiina wird auf Seite 106/155 noch deutli-
cher ausgedriickt:

“Wie kann ein solcher Mann (= Muhammad) Asket genannt werden? Ferner
gehoren Macht und Despotismus (al-istila wa-I-istibddd) zu den grossten
Vergniigen der Welt. Es ist nicht erstaunlich, dass er andere Vergniigen auf-
gegeben, diese jedoch beibehalten hat!”

Muhammad ist nach /bn Kammiina nicht, wie die Muslime behaupten, ein
Asket, sondern ein genussiichtiger Mensch. Dies zeigt sich gerade in Bezug auf
seine Liebe zur Macht. Ibn Kammiina hat fiir diese Argumente in den Hadithen
und Korankommentaren zwar gewisse Anhaltspunkte gefunden®, seine Ausfiih-
rungen zeichnen sich hier jedoch durch eine Schirfe aus, die bei der Diskussion
des Christentums fehlte und an gewisse Topoi der christlichen antiislamischen
Polemik erinnert, zu denen Muhammads schlechter Charakter, seine Machtlii-
sternheit und Fleischesgier gehoren®.

Wie Muhammads Person, so kritisiert /bn Kammiina auch das von ihm ein-
gefiihrte islamische Gesetz auf Seite 102/148f recht harsch:

“Ferner, wie kann man Muhammad den vollkommensten Menschen in Be-
zug auf die praktische Weisheit (hikma ‘amaliyya) nennen, wenn wir sehen,
dass die Herrscher des Islam bei der Ausiibung ihrer Regierungstitigkeit
und der Aufrechterhaltung von Ruhe und Ordnung im Staat gezwungen
sind, das Gesetz in Bezug auf die Korperstrafen (hudiid), das Talionsgesetz
(gissasat) und andere Bestimmungen zu missachten? Wenn sie dem
islamischen Gesetz gemiss handeln wiirden, ohne daran etwas zu dndern,
dann wiirde Unordnung herrschen, und das Blut und der Besitz der Men-
schen wiirden zu Unrecht vergeudet werden. Dies ist kein Geheimnis fiir
jemanden, der das muslimische Recht kennt und sieht, wie die Untertanen
Unrecht und Verderben erleiden.”

34 Vgl. Paret, Rudi, Muhammad und der Koran, Stuttgart 1980, 88.

35 Dieser Vorwurf gegen Muhammad wurde schon sehr friih erhoben, teils von seinen
mekkanischen Gegnern, teils jedoch auch von seinen Anhédngern. So ist ein Aus-
spruch Aishas iiber Muhammad tiberliefert, in welchem sie ihn wegen seiner Sonder-
rechte beziiglich der Frauen kritisiert (at-Tabari, Kommentar, 12,17).

36 Vgl. Watt, Montgomery W., Der Islam 1, Stuttgart 1980, 88.

19



Trotz der Schirfe ist Ibn Kammiinas Kritik auch hier nicht vollig aus der Luft
gegriffen, sondern orientiert sich an gewissen historischen Gegebenheiten: So ist
das islamische Gesetz tatsdchlich niemals vollstindig angewandt worden; sein
Giiltigkeitsbereich beschriinkte sich meist auf das Famlilien- und Erbrecht. Auch
die teilweise blutigen Strafen des islamischen Gesetzes sind hinreichend bekannt.

Der Islam erfiillt also in keiner Hinsicht /bn Kammiinas Forderungen an
eine wahre prophetische Religion: Die Uberlieferung des Koran ist liickenhaft,
der Wunderbeweis ungeniigend und das Gesetz unvollkommen. Selbst den An-
spruch des Islam auf einen reinen Monotheismus versucht /bn Kammiina her-
unterzuwiirdigen indem er einerseits darauf hinweist, dass der Islam den Mono-
theismus nicht erfunden hat (101/147f) und andererseits das Augenmerk auf die-
jenigen islamischen Stromungen richtet, die keinen reinen Monotheismus ver-
treten (100f/145f)*%. Anders als die meisten jiidischen Philosophen des Mittelal-
ters kann er den Monotheismus des Islam und des Christentums sogar auf diesel-
be Stufe stellen (vgl. oben). Ibn Kammiina kritisiert demnach den Islam insge-
samt schirfer als das Christentum. Doch auch hier bedient er sich im allgemeinen
nicht haltloser Verleumdungen, sondern versucht, seine Ansichten aus histori-
schen Tatsachen zu begriinden und der Vernunft nicht zu widersprechen.

Da der Islam in Ibn Kammiinas “Untersuchung” eindeutig am unvorteilhaf-
testen dargestellt ist, ist es ausgeschlossen, dass er zum Islam konvertiert ist. Im
Gegenteil, einiges weist darauf hin, dass Ibn Kammiina sein Werk nicht nur an
Muslime richtet, sondern sich zugleich gegen die jiidische Konversion zum Is-
lam wendet. Konversionen scheinen in den zahlenmissig geringen, philoso-
phisch gebildeten jiidischen Kreisen Bagdads*, denen Ibn Kammiina angehorte,
keine Seltenheit gewesen zu sein: Sowohl der rationalistisch-philosophisch den-
kende Samaual al-Maghribi als auch der jiidische Philosoph Abii-I-Barakat
(Ende 11. Jh. bis Anfang 12. Jh.) waren zum Islam iibergetreten*’. Dass bei die-
sen Konversionen die Vernunft eine Rolle spielte, zeigt Samauals Begriindung
fiir seinen Ubertritt:

“Es ist daher weder verniinftig noch weise, einen von ihnen (= den Prophe-

ten) als wahr zu akzeptieren und die andern als falsch abzulehnen. Vielmehr

ist es rational unumgénglich, entweder an alle zu glauben oder aber alle ab-
zulehnen ... Was die Zuriickweisung von allen betrifft, so befiehlt die Ver-
nunft dies auch nicht ... Daher iiberzeugte mich der durchschlagende Be-

37 Vgl. Euler, Walter A., Unitas et Pax, Religionsvergleiche bei Raimundus Lullus und
Nikolaus von Kues, Wiirzburg 1990, 17.

38 Ibn Kammiina bezieht sich wahrscheinlich auf die Karrdmiten, die jedoch fast nur
aus den Schriften ihrer Gegner bekannt sind; diese werfen ihnen krasse Anthropo-
morphismen vor.

39 Vajda, Georges, Sages et penseurs, aaO 99-101 meint, dass in Bagdad das rabbini-
sche Judentum dominierend gewesen sei und dass man von einer eigentlichen jiidi-
schen Philosophenklasse wie in Spanien nicht sprechen konne.

40 Zur Konversion von Juden unter islamischer Herrschaft vgl. Lewis, Bernard, Die Ju-
den in der islamischen Welt, Miinchen 1987, 90-97.

20



weis in Bezug auf die Prophetie von Jesus und Muhammad, und ich glaubte
an sie.”!

Ibn Kammiina versucht in seiner “Untersuchung” solchen Behauptungen
gegeniiber zu zeigen, dass der Islam von den drei Religionen in Bezug auf die
Vernunft am wenigsten zu iiberzeugen vermag. Eine Konversion lésst sich infol-
ge dessen nicht als verniinftige Handlung begriinden. So meint er auf Seite 102/
149 folgendes iiber den Ubertritt zum Islam:

“Deswegen sehen wir keinen bis auf den heutigen Tag, der zum Islam iiber-
tritt ausser aus Angst oder aus Machtgier oder um die Steuern zu umgehen
oder der Erniedrigung zu entflichen; oder wenn er in Kriegsgefangenschaft
fiel, eine muslimische Frau liebt oder aus einem #dhnlichen Grund. Noch
sehen wir einen angesehenen, begiiterten und frommen Nichtmuslim, der,
bewandert sowohl im eigenen Glauben als auch im Islam, zum Islam
konvertiert ausser aus einem der erwihnten Griinde.”

Ibn Kammiina behauptet also, dass es keine aus echter Uberzeugung erfolg-
ten Konversionen zum Islam gebe, ja nicht geben kénne, da der Islam rational
nicht iiberzeugen kann. Dadurch “degradiert” er Konvertiten wie Samaual zu
Heuchlern: Wenn diese auch ihren Ubertritt durch Argumente, die auf der Ver-
nunft basieren, begriinden, so handeln sie in Wahrheit doch nur aus materiellen
Griinden. Moglicherweise hat also Ibn Kammiina die Gefahr, die diese rationali-
stische Haltung, die er selber ja auch vertrat, fiir das Judentum darstellte, erkannt
und versucht, ihr durch seine “Untersuchung” entgegenzuwirken, indem er das
Judentum als einzige, rational befriedigend begriindete Religion darstellte; den
Islam hingegen kritisierte er am heftigsten, da er fiir ihn - anders als das Christen-
tum - eine ernsthafte Konkurrenz bedeutete.

7. Schlussbemerkungen

Es hat sich herausgestellt, dass /bn Kammiina - betrachtet man seine “Unter-
suchung der drei Religionen” im Gesamtzusammenhang - weder als religioser
Skeptiker, noch als Universalist oder Apostat zu betrachten ist. Ibn Kammiina
geht es vielmehr darum, zu zeigen, dass das Judentum allgemeinen, auf der Ver-
nunft griindenden Kriterien entspricht, wihrend das Christentum und der Islam
diese hochstens ansatzweise erfiillen. Dabei geht es ihm in erster Linie um die
Auseinandersetzung mit dem Islam: Einerseits antwortet er auf Argumente von
muslimischen Diskussionspartnern, andererseits warnt er vor oberflidchlich ra-
tional begriindeten Konversionen von Juden zum Islam. Durch diese Zielsetzung
ist die “Untersuchung” jedoch auch nicht der objektiv-darstellenden Literatur
zuzurechnen, obwohl sie derartige Passagen enthélt. /bn Kammiinas Werk kann
aber auch nicht ohne Vorbehalte zur polemischen Literatur gezéhlt werden: Ibn
Kammiina will das Christentum und den Islam nédmlich nicht einfach
diskreditieren, sondern sachlich und rational auf Widerspriiche hinweisen, die

41 Zitiert in Perlmann, Moshe, Samaual al-Magribi, in: Lewis/Niewohner, Religionge-
sprdche, aaO 354f.

21



diese Religionen in seinen Augen enthalten. Er benutzt zudem die Schriften und
Traditionen des Islams und des Christentums, ohne diese polemisch zu verdre-
hen.

Ibn Kammiinas Originalitét besteht nicht darin, dass er neue Gedanken, Ide-
en und Ansitze in die Diskussion mit dem Islam hineinbringt; seine Besonder-
heit liegt vielmehr darin, wie er die alten Argumente aufgreift und diese von ih-
ren emotionalen, partikularistisch-chauvinistischen Elementen befreit. In die-
sem Sinne stellt die “Untersuchung der drei Religionen” von /bn Kammiina ei-
nen Einzelfall in der polemischen Literatur dar: Sie verfolgt zwar einerseits ge-
wisse polemisch-apologetische Ziele, verzichtet jedoch andererseits weitgehend
auf eine fiir diese Gattung typische, verzerrend-verdrehende Argumentation. /bn
Kammiina hebt sich so durch sein Verstidndnis, das er in erster Linie dem Chri-
stentum, teilweise aber auch dem Islam entgegenbringt, von der tibrigen mittel-
alterlichen polemischen Literatur ab.

22



	Judentum, Christentum und Islam in der Sicht des Ibn Kammûna

