
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 52 (1996)

Artikel: Judentum, Christentum und Islam in der Sicht des Ibn Kammûna

Autor: Rosenkranz, Simone

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960711

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Judentum, Christentum und Islam
in der Sicht des Ibn Kammûna

von Simone Rosenkranz*

Die "Untersuchung der drei Religionen"1 des jüdischen Philosophen Sacd

Ibn Mansûr cIzz al-Daula Ibn Kammûna stellt in der mittelalterlichen Polemik
zwischen Judentum, Christentum und Islam einen Ausnahmefall dar. Während
diese Auseinandersetzungen oft durch ein mangelndes Verständnis und eine ver-
zerrend-tendenziöse Darstellung der jeweils anderen Religion geprägt sind,
zeichnet sich Ibn Kammûnas Werk durch eine verhältnismässig grosse
Aufgeschlossenheit dem Christentum und dem Islam gegenüber aus. Freilich gelingt
es auch ihm nicht, sich von jeglicher Polemik fernzuhalten.

Im folgenden soll anhand eines Überblickes über die "Untersuchung der
drei Religionen" aufgezeigt werden, worin sich Ibn Kammûna von anderen
Polemikern unterscheidet und unter welchen Umständen auch er sich zu
polemischtendenziösen Aussagen hinreissen lässt.

1. Leben
Über Ibn Kammûnas Leben ist wenig bekannt2. Er wurde um das Jahr 1215

in Bagdad geboren und war somit ein Zeuge der Eroberung der Stadt durch die
Mongolen unter Hülegii im Jahre 1258. Ibn Kammûna war ein angesehener Arzt
und Gelehrter. Er verfasste neben der "Untersuchung" mehrere Werke, die sich
in erster Linie mit der Philosophie befassen3. Sein Ehrentitel "cIzz al-Daula"

"Ehre des Reiches") weist darauf hin, dass er auch in muslimischen Kreisen

* Simone Rosenkranz, Kastanienbaumstr. 72, CH - 6048 Horw.
Die Umschrift der arabischen Namen und Begriffe lehnt sich wegen der vielen
differenzierten arabischen Laute in einer leicht vereinfachten Form der internationalen
phonetischen Schrift an. Die hebräische Sprache wird, wie wir es uns in der Judaica
gewohnt sind, zur Erleichterung des interdisziplinären Gesprächs in vereinfacht
isometrischer Umschrift umgesetzt (die Redaktion).

1 Vgl. Perlmann, Moshe (Hg), Sa'd b. Mansûr Ibn Kammûna 's Examination of the In¬

quiries into the Three Faiths, Berkeley 1967 und ders. (trad.), Ibn Kammûna's
Examination of the Three Faiths, London 1971.

2 Die Informationen über sein Leben stammen aus der Chronik des Historikers cAbd
al-Razzâq b. al-Fûwatî (1244-1323); die Ibn Kammûna betreffenden Stellen sind in
Fischel, Walter, Arabische Quellen zur Geschichte der babylonischen Judenheit im
13. Jahrhundert, in: MGWJ 79 (1935), 302-322 übersetzt.

3 Vgl. Nemoy, Leon (Übers.), Ibn Kammûna's Treatise on the Immortality of the Soul,
in: Ignace Goldziher Volume II, Jerusalem 1958, 83-99 sowie ders., Ibn Kammûna's
Treatise on the Differences between Rabbanites and Karaites, in: JQR 13 (1972-73),
97-135:222-246.

4



eine bekannte Persönlichkeit war. Seine "Untersuchung der drei Religionen"
entstand unter der Herrschaft der Ilkhâne, d.h. der Nachfolger Hülegü's, die
Buddhisten waren. Unter den Ilkhânen herrschte eine relativ freie religiöse
Atmospäre: Ein spanischer Muslim, der Bagdad Ende des 13. Jahrhunderts
besuchte, berichtet über Versammlungen, wo "Muslime von allen Sekten, Orthodoxe

und Heterodoxe, Parsen, Materialisten, Atheisten, Juden und Christen über
die verschiedenen Religionen disputieren", wobei "jeder von den Anwesenden
sich nur auf Gründe berufen soll, die aus der menschlichen Vernunft gewonnen
sind"4. Der Islam war wie das Juden- und Christentum nur noch eine geduldete
Religion. Dieses von rationalistisch-philosophischem Gedankengut geprägte
Klima hat wohl Ibn Kammünas offene Abhandlung inspiriert und auch ermöglicht.

Es ist wahrscheinlich, dass Ibn Kammûna selbst an solchen religiösen
Streitgesprächen teilgenommen hat5.

Im Jahre 1282 kam der mongolische Herrscher Nikudar an die Macht,
der zum Islam übertrat und als Ahmad regierte. Zwei Jahre später wurde er
vom Sohn seines Vorgängers gestürzt, der wiederum den Buddhismus
einführte. Die dadurch bewirkte Irritierung der muslimischen Bevölkerung war
wohl ein entscheidender Grund für die Attacke einer aufgebrachten Volksmenge

auf Ibn Kammünas Haus, der darauf aus Bagdad fliehen und bei
seinem Sohn in der Stadt Hilla Zuflucht suchen musste. Dort starb er
wahrscheinlich kurz darauf6.

Trotz dieses negativen Nachspiels wurde die "Untersuchung der drei
Religionen" von Muslimen, Juden und Christen oft gelesen. Dies zeigen
Handschriften, die sowohl in hebräischer als auch in arabischer Schrift erhalten
sind, sowie die Kommentare zu Ibn Kammünas Traktat von christlicher und
muslimischer Seite7.

4 Zitiert in Niewöhner, Friedrich, Die Wahrheit ist eine Tochter der Zeit, Ibn
Kammünas historisch-kritischer Religionsvergleich aus dem Jahre 1280, in: ders./
Lewis, Bernard (Hg), Religionsgespräche im Mittelalter, Wiesbaden 1992, 357-369,
358f.

5 So schreibt er in der Einleitung (1/11), dass "neuliche Diskussionen" ihn veranlasst
haben, die "Untersuchung der drei Religionen" zu schreiben. (Die erste Zahl bei den
Stellenangaben bezeichnet die Seitenzahl der arabischen Ausgabe, die zweite diejenige

der englischen Übersetzung.)

6 So Perlmann, Moshe, Ibn Kammûna, aaO x. Niewöhner, Friedrich, Wahrheit, aaO
367-369 meint dagegen, dass der Angriff auf Ibn Kammûna noch unter Ahmad
stattgefunden habe und mit dessen Übertritt zum Islam zusammenhange. In Niewöhners
Version bleibt allerdings unverständlich, warum die Reaktion der Muslime erst zwei
Jahre nach der Konversion von Nikudar zum Islam und nicht unmittelbar darauf
erfolgte.

7 Vgl. Steinschneider, Moritz, Polemische und apologetische Literatur in arabischer
Sprache zwischen Muslimen, Christen und Juden, Leipzig 1877 (Nachdr. Liechtenstein

1966), 107; Perlmann, Moshe, Ibn Mahrûma, A Christian Opponent of Ibn
Kammûna, in: Harry A. Wolfson Jubilee Volume, Jerusalem 1965, 641-665.

5



2. Aufbau und Quellen
Die "Untersuchung der drei Religionen" ist in vier Abschnitte geteilt, wobei

der erste als Einleitung zu den drei übrigen zu verstehen ist. In diesem ersten
Kapitel werden allgemeine Fragen der Prophétie erörtert, während die drei
folgenden Judentum, Christentum und Islam in chronologischer Reihenfolge
behandeln. Die Tatsache, dass dabei gut die Hälfte der Besprechung dem Islam
gewidmet ist, weist daraufhin, dass es Ibn Kammüna vornehmlich um eine
Auseinandersetzung mit den Muslimen geht. Am wenigsten interessiert ihn das
Christentum, das nur etwa einen Drittel des Raumes einnimmt, der dem Islam gewidmet

ist. Die mittlere Stellung nimmt das Judentum ein.

Die einzelnen Abschnitte zerfallen jeweils in eine kurze Exposition der
betreffenden Religion und in eine Diskussion mit Argumenten der Gegner sowie
Entgegnungen aus der Sicht der Anhänger. Während diese Entgegnungen im
Falle des Judentums Ibn Kammûnas eigene Ansicht widerspiegeln ("wa-djawâ-
buhu" "und die Antwort darauf ist"), sind sie im Falle des Christentums und
des Islam nur referierend ('"adjâbû" "man hat darauf geantwortet")8. Bei der
Besprechung von Christentum und Islam erscheinen Ibn Kammûnas eigene
Kommentare, Einwände usw. in Abschnitten, die durch aqülu" "ich sage"
eingeleitet sind. Die in dieser Diskussion erhobenen Einwände sowie die
Antworten darauf stammen zu einem grossen Teil aus der damals schon etwas
stereotypen islamisch-christlich-jüdischen Polemik, deren Ursprünge auf die anti-
mekkanische und teilweise antijüdische Polemik des Koran zurückgehen. Ihre
Hauptpunkte sind folgende: a) Das Wunder als Wahrhaftigkeitsbeweis des
Propheten und dessen Offenbarung (icdjâz), b) der Nachweis der lückenlosen
korrekten Überlieferung dieser Offenbarung (tawätur), c) damit zusammenhängend
der Vorwurf der Schriftfälschung (tahrij) bzw. Schriftänderung (tabdîl), d) die
Abrogation (naskh), d.h. die Ablösung einer früher geoffenbarten Schrift durch
eine spätere, sowie e) ein von Anthropomorphismus (tadjsîm) gereinigtes,
unverfälschtes monotheistisches Bekenntnis (tawhîd). Ibn Kammûnas Darstellung
der Religionen und die folgende Argumentation sind daher meist nicht originell,
sondern stützen sich auf verschiedene Quellen, deren wichtigste "Der Führer der
Unschlüssigen" von Maimonides, Jehuda Hailewis "Kuzari", verschiedene
Schriften von Ibn Sîna, al-Ghazâlî und dem islamischen Theologen Fakhr al-
Dîn al-Râzî sowie der antijüdische Traktat des konvertierten Juden Samaual al-
Maghrîbî (1125-1175) sind. Diese Vorlagen zitiert Ibn Kammüna teilweise
wörtlich, teilweise ändert er sie jedoch und interpretiert sie um.

Im folgenden soll in erster Linie auf solche Umformungen und Umdeutun-
gen eingegangen werden, da diese Ibn Kammûnas eigenen Standpunkt verraten.
Daneben sind natürlich auch die Aussagen, die Ibn Kammüna als seine eigenen
kennzeichnet, zu beachten. Anhand von solchen Textstellen soll versucht werden,

Ibn Kammûnas Einstellung zur Religion überhaupt sowie seine Haltung den
einzelnen Religionen gegenüber zu prüfen. Dabei können jedoch nur einige

8 Niewöhners Behauptung (Wahrheit, aaO 360), Ibn Kammûnas jüdischer Glaube
werde aus dem Text nicht ersichtlich, erscheint schon aufgrund dieser rein formalen
Beobachtung äusserst zweifelhaft.

6



Punkte herausgegriffen werden. Trotzdem soll versucht werden, den
Gesamtzusammenhang von Ibn Kammünas Argumentation nicht aus den Augen zu
verlieren. Die vorliegenden Ausführungen stellen jedoch nur einen Überblick dar.

3. Allgemeine Überlegungen zur Prophétie
Ibn Kammûna beginnt sein Werk mit einer Absichtserklärung, die drei

Religionen vollkommen objektiv darzulegen. "Ich liess mich dabei nicht durch
persönliche Neigungen führen, noch wagte ich es, eine Religion der anderen
vorzuziehen" (1/11). Dies scheint eine Zuordnung der "Untersuchung" unter die
historisch-darstellende, nicht unter die polemische Literatur nahezulegen®. Eine
sichere Entscheidung darüber wird jedoch erst möglich sein, nachdem geprüft
wurde, ob Ibn Kammûna diese Unvoreingenommenheit tatsächlich durchzieht.

Einen grossen Teil der Einleitung nehmen Theorien und Definitionen der
Prophétie ein, die sich teils auf Ibn Sîna, teils auf al-Ghazâlî und Maimonides
stützen. Während Ibn Kammûna hierbei die Ansichten dieser Philosophen und
Theologen referierend wiedergibt, ist vor allem seine Einteilung der verschiedenen

Stufen der prophetischen Offenbarung bemerkenswert, da er hier von seiner
Quelle, dem "Führer der Unschlüssigen", in einem wesentlichen Punkt
abweicht. Maimonides schliesst seine hierarchisch gegliederte Auflistung der Arten

der prophetischen Inspiration mit der Stufe, wo der Prophet die Vision eines
Engels in wachem Zustand sieht. Darüber, abgehoben von allen anderen Propheten,

steht nach Maimonides'' "Führer" (2,45/97ab) Moses, dem sich Gott als
einzigem Menschen ohne Mittler offenbart hat:

"Die elfte Stufe ist die, dass er der Prophet) in der Vision einen Engel
sieht, der mit ihm redet, wie Abraham in der Stunde, als er seinen Sohn
opfern wollte. Dies ist aber meiner Ansicht nach die höchste Stufe der
Prophétie, deren Zustände die Heiligen Bücher bezeugen, nachdem
dasjenige festgestellt ist, was als unbedingtes Ergebnis der Forschung
hinsichtlich der Vollkommenheit der Vernunft im Menschen feststeht und
nachdem wir ausdrücklich unseren Lehrer Mose davon ausgenommen
haben Ist denn nicht eine Grundlehre unserer Religion, dass jeder Prophet
in Wahrheit durch Vermittlung eines Engels hört, ausgenommen Moses,
von dem es heisst: 'Von Mund zu Mund rede ich mit dir' (Num 12,8)?"10

Maimonides unterscheidet also die Stufe der direkten Offenbarung an Moses

von allen anderen Stufen, wo Offenbarung nur indirekt vermittelt wird. Die
Stufe von Moses kann demnach laut Maimonides eigentlich nicht mehr zur
Aufzählung der prophetischen Inspirationgrade gerechnet werden, da die direkte
Offenbarung untrennbar mit Moses verknüpft und nur in Bezug auf ihn denkbar
ist. Im Gegensatz dazu integriert nun Ibn Kammûna diese exklusiv-mosaische
"Überstufe" in seine Aufreihung der prophetischen Grade und hebt dadurch
deren Ausschliesslichkeit auf:

9 So Niewöhner, Friedrich, Wahrheit, aaO 360.

10 Zitiert nach der Übersetzung von Weiss, Adolf, Hamburg 21972, 295f.

7



"In der zehnten" Stufe sieht er der Prophet) im wachen Zustand, dass
Gott zu ihm redet." (7/9)
Durch diese Eingliederung der direkten, exklusiv-mosaischen

Offenbarungsstufe in die Reihe der "gewöhnlichen" prophetischen Offenbarungen "ent-
judaisiert" Ibn Kammûna diese und löst den Alleinigkeitsanspruch des Mose auf.
Damit schafft er aber eine - zumindest theoretische - Basis, auch andere Propheten

als unmittelbare Offenbarungsträger und somit als wahrhafte Religionsstifter
anzuerkennen. Diese Tendenz, allgemeingültige Kriterien für die Beurteilung
eines wahren Propheten aufzustellen, die nicht von vornherein nur auf das Judentum

gemünzt sind, zeigt sich auch auf Seite 14f/29f:

"Es ist notwendig, dass das erste Prinzip (al- 'asl al- 'awwal) der Gesetzgebung

des wahren Propheten darin besteht, die Menschen zu lehren, dass sie
einen Schöpfer haben, der eins, lebendig und allmächtig (qadîr) ist; Dass Er
in seiner Machtausübung keinen Gefährten (sharîk) hat, und dass Ihm nichts
ähnlich oder gleich ist (wa-lâ shabîh wa-lâ nazîr); dass Er das Geheime und
Offenkundige weiss und nichts Seinem Wissen verborgen bleibt (wa-lâ
yaghrub 'an cilmihi shay), weder im Himmel noch auf der Erde; dass man
Ihm gehorchen muss und dass Er die Glückseligkeit denjenigen bereitet, die
Ihm gehorchen und die Qual denen, die sich Ihm widersetzen. Ferner ist es

notwendig, dass er der Prophet) unter ihnen den Glauben an ein
jenseitiges Leben einsetzt: Dass es eine ewige Freude gibt, die ein grosser
Erwerb ist, und dass es ein Leiden gibt, das eine ewige Qual ist.

Und da das Auftreten eines solchen Propheten nicht zu jeder Zeit vorkommt,
weil Materie, die eine solche Vollkommenheit aufnehmen kann, nur in
wenigen Körperkonstitutionen auftritt, ist es notwendig, dass er die Menschen
zu Handlungen und Taten verpflichtet, die sie wiederholt, in kurzen
Zeitabständen seinen Anweisungen gemäss ausführen sollen; diese sollen mit der
Erinnerung an Gott und das jenseitige Leben verbunden sein, damit sie jenes
nicht schon eine Generation nach dem Propheten vergessen. Diese Taten
und Handlungen sind die religiösen Pflichten (cibâdât), wie die Gebete
(salawât), das Fasten (siyyâm), die Wallfahrt (al-hadj), der heilige Kampf
(djihâd), die Opfer (qarabîn), die Almosen (zakawât)12 und andere Taten,
die der Prophet befohlen hat und durch die der Mensch Gewinn sowohl im
Diesseits als auch im Jenseits hat."

11 Ibn Kammûna fasst die ersten beiden Stufen des Maimonides in eine zusammen, die
er als "Zustand der Heiligen" von der prophetischen Reihe ausschliesst. Auch
Maimonides meint, dass diese beiden ersten Stufen nur eine Vorstufe zur Prophétie seien
(2,45/93a). Ibn Kammûna weicht hierin also nicht sehr von Maimonides ab. Durch
seine Umstellung entspricht aber die zehnte Stufe bei Ibn Kammûna der "zwölften"
bei Maimonides.

12 Salawât, siyyâm, hadj und zakât bilden vier der fünf "Grundpfeiler" (arkân) des Is¬

lam; auch djihâd ist ein spezifisch islamischer Begriff. Hier werden sie jedoch nicht
als termini technici aufgefasst. Wo Ibn Kammûna sie als solche gebraucht, definiert
er sie zusätzlich, vgl. aaO 67/100: "... die Wallfahrt (hadj) zum Heiligtum in Mekka
...". Ibn Kammûna "de-judaisiert" also nicht nur jüdische Glaubensvorstellungen,
sondern "de-islamisiert" auch islamische Begriffe.

8



Ibn Kammûna stellt in diesem Abschnitt Grundsätze auf, welche die
Offenbarung eines wahren Propheten ausmachen. Diese sind in erster Linie "dogmatischer"

und kultisch-liturgischer Art. Einige dieser Punkte erinnern an die
dreizehn Glaubensartikel des Maimonides: So die Lehre von der Existenz und Einheit

des Schöpfers (Art. 1 und 2), von dessen Allwissen (Art. 10), die
Gehorsamspflicht Ihm gegenüber (Art. 5) sowie die Lehre von der jenseitigen
Vergeltung (Art. 11). Ibn Kammûnas Ansicht, dass der Prophet ein Religionsgesetz

einführen müsse, lässt sich mit dem achten Artikel, der die Tora betrifft,
vergleichen. Gerade hier zeigt sich jedoch sehr deutlich Ibn Kammûnas Absicht,
diese Kriterien von ihrem spezifisch jüdischen Inhalt zu lösen: Die wahre
Offenbarung, das rechte Gesetz ist nicht notwendigerweise identisch mit der Tora vom
Himmel; sie muss vielmehr den wahren Monotheismus lehren und zu einem Kult
aufrufen, der sich auf diesen einen Gott bezieht. Zudem fehlen bei Ibn Kammûna
die speziell auf das Judentum zugeschnittenen Artikel des Maimonides, nämlich
Art. 12 und 13 über den Messias bzw. über die Auferstehung. Damit ist wiederum

grundsätzlich die Möglichkeit gegeben, auch andere Religionen anzuerkennen,

sofern sie den aufgestellten Forderungen entsprechen.

Neben seiner Funktion, eine wahre Gottesauffassung zu lehren sowie ein
rechtes Gesetz einzusetzen, hat der Prophet ferner nach Ibn Kammûna (und
anderen Philosophen) eine soziale und kulturelle Aufgabe: Der Prophet schafft
einerseits durch die Gesetze die Grundlage für eine funktionierende Gesellschaft
(13/28); andererseits werden dem Menschen durch die Offenbarung gewisse
wissenschaftliche Erkenntnisse vermittelt, die für ihn rein rational nicht
erfassbar sind, so beispielsweise über die Medizin und die Astronomie13. Eine
Voraussetzung für die Anerkennung eines prophetischen Anspruches bildet ferner

der Wunderbeweis (icdjâz) sowie die authentische Überlieferung (tawâtur)
(14/29; 20/37).

Diese Punkte, nämlich das monotheistische Gottesbild, der monotheistische
Kult, die Einsetzung eines gerechten Gesetzes sowie die Vermittlung wahren
Wissens stellen also zusammen mit dem Wunderbeweis und der korrekten
Überlieferung gemäss Ibn Kammûna die Grundkriterien für die Beurteilung einer
prophetischen Religion dar. Diese sind nicht so beschaffen, dass sie von vornherein
nur auf eine spezifische Religion passen. Dadurch legt Ibn Kammûna aber nicht
nur die theoretische Grundlage für die Anerkennung anderer Religionen; diese
"Abstrahierung" einer idealen Religion hat auch zur Folge, dass aus dem Vorwort

über die Prophétie nicht klar wird, ob in Ibn Kammûnas Augen überhaupt
eine der bestehenden Religionen diese aufgestellten Kriterien erfüllen kann. Es
wird also im folgenden zu prüfen sein, ob und wie sehr die drei Religionen in
ihrer Darstellung bei Ibn Kammûna diesen in der Einleitung erhobenen
Forderungen entsprechen. Es ist somit die Frage zu beantworten, ob Ibn Kammûna ein

13 Diese Ansicht, dass der Ursprung der Wissenschaften auf die Prophétie bzw. die Ur¬
väter zurückgeht, erinnert an die jüdisch-hellenistische Auffassung, dass die Patriarchen

die Wissenschaften gelehrt hätten und dass diese von den Juden zu den Griechen

gelangt seien (vgl. Philo, SpecLeg 4,61 ; All 1,108). Diese Idee wurde auch von
den jüdischen Philosophen des Mittelalters vertreten, vgl. Pines, Shlomo, The Guide
of the Perplexed, London 1974,1 lOOf.

9



religiöser Skeptiker ist, der von keiner Religion überzeugt ist (Niewöhner), oder
ein Universalist, dem alle Religionen gleich viel sind, oder ob er, falls er dem
Islam zuneigt, als Apostat14 zu betrachten ist (Steinschneider, Vajda15) oder ob er
nicht im Gegenteil ein Apologet des Judentums und ein Polemiker gegen den
Islam ist (Baneth16

Diese Meinungsverschiedenheit unter den modernen Forschern zeigt bereits
an, dass es in Ibn Kammünas Werk verschiedene Tendenzen gibt.

4. Die Darstellung des Judentums
Die einleitende Darstellung des Judentums ist zunächst - oft wörtlich - Jehu-

da Hailewis Kuzari entnommen (22-25/40-44, vgl. Kuzari 1,95; 83; 85; 109f)17.

Auf Seite 26/45 beschreibt Ibn Kammûna das Judentum in eigenen Worten fol-
gendermassen:

"Und alles, was Gott ihnen durch die Zunge Seines treuen Gesandten Moses,

der Segen sei über ihm, aufgetragen hat, ist an die Einheit Gottes zu
glauben, den Götzendienst aufzugeben, Gott nichts beizufügen (là yushrikû
bi-llâhi shayân), ihn von Vergleichen mit Gleichem und Ähnlichem (al-
shabîh wa-l-na.zîr) sowie von Helfern und Ratgebern fernzuhalten; Ihn
allein anzubeten und Ihn mit ganzem Herzen, mit ganzer Seele und ganzer
Kraft zu lieben zu glauben, dass Er der Wissende ist, dessen Wissen
nichts verborgen bleibt (lâ yaghrub can cilmihi shay), dass er allmächtig
(iqadir) und der Schöpfer von allem ist Er trug ihnen auf, die guten
Charaktereigenschaften zu pflegen, das Gebet (salawât), das Fasten (säum)
und die Almosenpflicht (sadaqât) einzuhalten, gerecht zu handeln, Verträge
und Gelübde einzuhalten, die Eltern und die Weisen zu ehren, den
Herrschern zu gehorchen und sie in Ehren zu halten sowie den anderen das Gute
zu wünschen, das man für sich selber erhofft... Die Juden glauben, dass der
Lohn für Gehorsam ewige Glückseligkeit im Paradies (djanna) und in der
zukünftigen Welt (al-câlim al-'âtâ) sei, die Strafe für Ungehorsam aber in
Höllenpein (djahannam) bestehe ..."

14 Die Ansicht, dass Ibn Kammûna zum Islam konvertiert sei, wird in erster Linie damit
begründet, dass das Werk in allen Handschriften mit der Segensformel über den
Propheten beginnt und dass diese Formel im Text stets auf die Nennung sowohl von Moses
als auch von Jesus und von Muhammad folgt. Es wäre allerdings auch möglich, dass
ein muslimischer Abschreiber diese in einer frühen Kopie, die den späteren als Original
gedient hat, eingefügt hat. Vgl. Perlmann, Moshe, Ibn Kammûna, aaO xii.

15 Vgl. Steinschneider, Moritz, Polemische Literatur, aaO und Vajda, Georges, Sages
et penseurs de Bagdad à Cordue, Paris 1989.

16 Vgl. Baneth, David H„ Ibn Kammûna, in: MGWJ 69 (1925), 295-311.

17 Allerdings unterscheidet sich Ibn Kammûna bisweilen von Hallewi: So teilt er des¬

sen Ansicht nicht, dass sich Israel "gattungsmässig" von den anderen Völkern
unterscheide und ein Proselyt daher niemals einem geborenen Juden gleich werden könne
(Kuzari 1,115). Ibn Kammûna ist vielmehr der Ansicht, dass "... ein Fremder, der die
spezifischen Pflichten Israels beachtet in dieselbe Kategorie fällt wie die Israeliten."

(25/45)

10



Die dem Mose geoffenbarte Botschaft besteht demnach in der Verkündigung

des reinen Monotheismus, der Einsetzung eines wahren Kultes und eines
Gesetzes, das die Grundlage für ein funktionierendes gesellschaftliches bzw.
staatliches Zusammenleben bildet, sowie in der Verheissung einer jenseitigen
Vergeltung. Die Offenbarung des Mose beinhaltet diejenigen Lehren, die nach
14f/29f den wahren Propheten ausmachen. Das Judentum entspricht daher der
wahren Religion, die Ibn Kammûna in der Einleitung entworfen hat. Der
Abschnitt über das Judentum scheint geradezu auf die allgemeine Darstellung der
wahren prophetischen Religion in 14f/29f abgestimmt zu sein: Dies zeigt neben
den inhaltlichen Übereinstimmungen auch die Tatsache, dass Ibn Kammûna auf
Seite 14f bzw. auf Seite 26 häufig dieselben sprachlichen Ausdrücke verwendet.

Nach dieser einleitenden Beschreibung des Judentums führt Ibn Kammûna
sieben Einwände an, die bis auf zwei Ausnahmen (Einwand 4 und 5) aus Sa-
maual al-Maghrîbîs polemischer Schrift gegen das Judentum18 stammen. Da diese

Einwände einen Überblick über die mittelalterliche jüdisch-islamische
Kontroverse darstellen, sollen sie hier stichwortartig zusammengefasst werden:

1. Die Überlieferung der Juden wurde durch die babylonische Gefangenschaft

und andere historische Katastrophen, die das Judentum trafen,
unterbrochen (27/47).
2. Die Überlieferung der Tora ist verdorben; Esra hat die Gestaltung der
Tora massgeblich beeinflusst (29/49f).
3. Die Tora enthält Anthropomorphismen (33/54).
4. Die Tora enthält Geschichten, die der Vernunft widersprechen (z.B. Lot,
Tamar usw.) (35/57).
5. Die Tora enthält keine Aussagen über das jenseitige Leben und die jenseitige

Vergeltung (40/63f).
6. Die Prophétie des Mose unterscheidet sich nicht von derjenigen von anderen

Propheten, z.B. von derjenigen Zarathustras (43/68).
7. Obwohl die Juden die Abrogation der Tora bestreiten, gibt es in der Tora
selber viele Fälle von Abrogation (45f/70f).
Diese Einwände werden von Ibn Kammûna sehr ausführlich beantwortet. Er

stützt sich dabei oft auf den "Führer der Unschlüssigen", bisweilen jedoch auch
auf den "Kuzari". Diese Repliken beinhalten folgende Aussagen:

1. Historisch ungünstige Situationen müssen die genaue Überlieferung nicht
unbedingt beeinträchtigen: Nicht alle Juden wurden von Nebukadnezar
vertrieben oder getötet (27f/47-49).
2. Die Juden bewahren den Bibeltext äusserst sorgfältig. Ein Beweis dafür
ist, dass der Text der Christen mit demjenigen der Juden fast überall
übereinstimmt; wo dies nicht der Fall ist, sind die Unstimmigkeiten auf
Übersetzungsfehler der Christen zurückzuführen (30-33/50-54).
3. Die Bibel ist in der Sprache der Menschen geschrieben und enthält daher
Ausdrücke, die bildlich, nicht wörtlich zu verstehen sind (33-35/55-57).

18 Vgl. Perlmann, Moshe (Hg/Übers.), Samaual al-Maghrîbî, Ifhâm al-Yahûd,
Silencing the Jews, New York 1964.

11



4. Wenn uns eine Stelle nicht klar ist, heisst das nicht, dass sie an sich
widervernünftig ist. Vielleicht hat Gott sie für eine frühere oder spätere Zeit
bestimmt, denn Konventionen ändern sich.
Gewisse Vorschriften sind als "erzieherische Konzession" auf den damals
verbreiteten Götzendienst der Sabier zurückzuführen (35-41/57-63)19.
5. Da die Juden schon seit jeher an eine jenseitige Vergeltung glauben, war
es nicht nötig, dass die Tora sie erwähnt (40-43/64-68).
6. Die Prophétie des Mose ist zuverlässiger als diejenige von anderen Propheten,

da das ganze Volk Zeuge von Gottes Rede und Wundem war (43-45/68-
70).
7. Die Fälle, für die Abrogation behauptet wurde, werden einzeln zurückgewiesen

(46-50/71-77).
Auf diese minutiös vorgebrachten Erwiderungen lässt Ihn Kammüna keinen

weiteren Kommentar und keine zusätzlichen Kritikpunkte folgen. Dies zeigt,
dass die Einwände gegen das Judentum in seinen Augen endgültig widerlegt und
entkräftet sind. Obwohl Ibn Kammüna dies nirgends ausdrücklich sagt, wird
dadurch klar, dass das Judentum alle erforderlichen Kriterien erfüllt und dass

zugleich keine stichhaltigen Einwände dagegen vorgebracht werden können. Wenn
Ibn Kammüna aber somit von der Wahrheit des Judentums überzeugt ist, kann er
kein religiöser Skeptiker sein. Dies wird noch deutlicher an seiner Darstellung
des Christentums und des Islam.

5. Die Darstellung des Christentums
Das Kapitel über das Christentum kann in folgende sechs Teilabschnitte

geteilt werden:

1. Ibn Kammüna stellt den christlichen Glauben vor, indem er zunächst
wörtlich die Rede des Christen aus dem "Kuzari" (1,4) zitiert20 und danach
das nizänische Glaubensbekenntnis anführt.
2. Ibn Kammüna erklärt die Unterschiede zwischen Nestorianern, Jakobiten
und Melkiten. Dabei hat er wahrscheinlich christliche theologische Traktate
benutzt. So zitiert er den jakobitischen Theologen Yahya b. cAdî (893-974)
auf Seite 56/85.
3. Ibn Kammüna führt die Einwände der Gegner des Christentums an, die in
erster Linie die Trinität und die Menschwerdung Gottes in Christus betreffen.

19 Ibn Kammüna scheut sich nicht, an dieser Stelle Maimonides zu kritisieren. Zu dessen
Theorie über die Sabier (Führer 3,32/69b-73a) meint er folgendes: "Obwohl seine
des Maimonides) Ansicht passend und nützlich ist, bin ich nicht sicher, dass diese
Vorschriften Opfer) auf eine solche Art zu begründen sind; es ist vielmehr
wahrscheinlich, dass Gottes Weisheit diesbezüglich grösser und geheimnisvoller ist als es

jener Gelehrte Maimonides) aufgezeigt hat. Dies ist wahrscheinlicher." (38/69)

20 Möglicherweise liegt hier eine versteckte Polemik gegen das Christentum vor: Im
"Kuzari" ist der Christ mit der Präsentation seines Glaubens ja nicht erfolgreich.
Vielleicht hat Ibn Kammüna den "Kuzari" jedoch auch nur der Einfachheit wegen benutzt.

12



4. Ibn Kammûna bekräftigt diese Einwände, indem er anhand der Evangelien
zu beweisen versucht, dass die gegenwärtige Doktrin und Praxis der

Christen mit der Lehre Christi nicht übereinstimmt21.
5. Die Entgegnungen der Christen werden angeführt, die jedoch sowohl in
Bezug auf die Quantität wie in Bezug auf die Qualität recht mager ausfallen
und kaum überzeugen. Dies fällt umso mehr ins Gewicht, wenn man sie mit
den ausführlichen Entgegnungen auf die Argumente gegen das Judentum im
vorhergehenden Kapitel vergleicht.
6. Ibn Kammûna selbst ergreift wieder das Wort, um zugunsten der Christen
einige Argumente beizufügen.
Das besondere Augenmerk soll im folgenden Punkt vier und sechs gelten,

da hier Ibn Kammûna seine eigenen Ansichten kundtut. Es handelt sich dabei um
zwei verschiedene Tendenzen: Einserseits kritisiert er das Christentum scharf,
andrerseits versucht er jedoch, es durch eigene Argumente zu unterstützen.

5.1 Ibn Kammûna's Kritik am Christentum
Ibn Kammûna geht es darum zu zeigen, dass die Christen in wesentlichen

Punkten vom Evangelium abgewichen sind. So schreibt er auf Seite 58/88:

"Und wie heisst es denn in den Evangelien: 'Siehe, ich bin nicht gekommen,
um die Tora zu zerstören, sondern um sie zu vollenden' (Mt 5,17). - Aber ihr
(Christen) habt viel von ihr zerstört!"
Diese Diskrepanzen zwischen der ursprünglichen Lehre Jesu und den jetzigen

Auffassungen der Christen betreffen nicht nur die Tora, sondern auch den
Anspruch auf die Göttlichkeit Jesu:

"Jesus stand auf und wusch die Füsse der Apostel mit Wasser, indem er
sprach: 'Der Menschensohn ist nicht gekommen, damit man ihm dient,
sondern damit er selber dient.'22 Jesus hatte sich selbst niemals als Gott bezeichnet."

(59/89)
Jesus hat also nach Ibn Kammûna nie den Anspruch auf Göttlichkeit erhoben.

Dies beweisen seiner Ansicht nach auch diejenigen Stellen in den Evangelien,

die Jesus eindeutig als einen mit Mangeln behafteten Menschen schildern:

21 Im Bericht des erwähnten spanischen Reisenden (vgl. oben 1. Abschnitt) findet sich
auch eine Beschreibung der Methode bei den von ihm besuchten
Religionsgesprächen: "Als der Saal nahezu voll war, ergriff einer der Ungläubigen das Wort
und sprach: 'Wir haben uns versammelt, um zu diskutieren. Ihr alle kennt die
Vorbedingungen: Ihr Muslime dürft uns nicht mit Beweisgründen bekämpfen, die aus eurer
Schrift geschöpft sind Denn wir glauben weder an dieses Buch noch an euren
Propheten'" (Niewöhner, Friedrich, Wahrheit, aaO 359). Ibn Kammûna argumentiert

diesen Regeln gemäss, wenn er das Christentum aus den Evangelien zu bekämpfen
sucht. Dies ist ein weiterer Hinweis, dass Ibn Kammûna an solchen Diskussionen

teilgenommen hat.

22 Es handelt sich um ein sehr freies, ungenaues Zitat aus Joh 13,5.16, das Ibn Kammûna

wahrscheinlich, wie die übrigen Zitate aus den Evangelien, seinen Vorlagen
entnommen hat.

13



So sei er gemäss Mt 8,23-25 und Mk 13,32 nicht allwissend gewesen (58/89);
laut Mt 4,1-11 habe sogar der Teufel über ihn Gewalt gehabt, indem er ihn
versuchte (59f/90f). All dies zeigt in Ibn Kammünas Augen deutlich, dass Jesus in
den Evangelien als Mensch dargestellt ist. Wenn Jesus aber gar nicht den
Anspruch erhob, Gott zu sein, erklären sich auch die Widersprüche, in die sich die
Christen mit ihrer Trinität und Inkarnation verstrickt haben: Diese sind darauf
zurückzuführen, dass die Christen aus Jesus etwas gemacht haben, was er gar
nicht war und sein wollte. Auch ist es nicht möglich, dass Jesus der Messias war,
da die für die messianische Zeit erwarteten Zeichen nicht mit ihm erschienen
sind (61/92f). Um die Ankündigung Jesu aus den Prophetenbüchern herauszulesen,

haben die Christen deshalb die Bibel verfälscht:

"Und vieles von den Worten der Propheten haben die Christen verfälscht
{harrafa), als sie es aus dem Hebräischen ins Griechische und Syrische,
dann ins Arabische übersetzt haben. Es handelt sich um eine Verfälschung
(,tahrîf)23, die den Sinn sehr verändert, die Worte jedoch nur wenig." (65/98)
Für diese Abweichungen und Fälschungen der Schrift und des Gesetzes ist

nach Ibn Kammûna in erster Linie der Apostel Paulus verantwortlich:
"Seine Jesu) Jünger setzten seinen Toragehorsam lange Zeit fort, bis sie

begannen, die Gesetze zu brechen und zu erklären, dass die Tora abrogiert
sei (naskh); und dass die Tora nur Gültigkeit gehabt habe bis zur Ankunft
von Jesus. Das meiste davon geht auf den Apostel Paulus zurück." (54/83)
Diese Überlegungen führen Ibn Kammûna zur Konsequenz, dass man

zwischen dem historischen Jesus, an dessen Dasein und Kreuzestod nicht gezweifelt
werden kann, sowie den historisch nicht verifizierbaren Jesusüberlieferungen
der Apostel unterscheiden muss:

"Fürwahr, wir sind nicht der Meinung, dass die Berichte der Apostel über
die Wunder Jesu Überlieferungen sind, die Gewissheit bringen, wie die
Überlieferungen über die Existenz von Christus und den Aposteln und seine
Kreuzigung gewiss sind. Vielmehr handelt es sich dabei um Gerüchte, die
sich verbreiten, bekannt werden und so einer echten Überlieferung gleichen,
ohne es in Wirklichkeit zu sein." (65/98)
Jesus erfüllt demnach weder den Wunderbeweis noch ist die Überlieferung

über ihn zuverlässig und authentisch. Das Christentum wird so den Erfordernissen

der wahren prophetischen Religion - anders als das Judentum - nicht gerecht.
Somit ist Ibn Kammûna jedoch auch kein Universalist, dem alle Religionen
gleich viel gelten.

Die Unterscheidung Ibn Kammünas des historischen Jesus und eines
"geglaubten Jesus" sowie die Rolle, die er Paulus bei der Ausformung des Christentums

zur Religion zuschreibt, haben Niewöhner dazu geführt, Ibn Kammûna als
einen "für seine Zeit erstaunlichen Vorläufer der hist.-krit.
Bibelwissenschaft"24 zu bezeichnen. Dieser Behauptung kann nur sehr begrenzt zuge-

23 Ibn Kammûna benutzt hier denselben Ausdruck, den die Muslime für ihren Vorwurf
der Schriftfälschung an Juden und Christen verwendeten.

24 Niewöhner, Friedrich, Wahrheit, aaO 361 f.

14



stimmt werden: Die Unterscheidung zwischen Jesus als dem gläubigen Juden
und Paulus als dem eigentlichen Begründer der christlichen Religion kann nämlich

als Topos der islamischen Polemik gegen das Christentum gelten25. So
beschreibt der islamische Apologet 'Abd al-Djabbär in seinem Buch über die
Beweise von Muhammad's Prophétie, wie Paulus sich aus Machtgier mit den
Römern verbündete und dadurch die Botschaft Jesu korrumpierte und sie dem
römischen Heidentum anpasste26. Im Gegensatz zu cAbd al-Djabbär, der mit Scheuss-
lichkeiten über Paulus nicht spart, enthält sich Ibn Kammûna aber solcher gehässiger

Äusserungen. Obwohl er das Christentum kritisiert und Jesus nicht als

Religionsstifter anerkennt, bleibt er sachlich: Er stellt Jesus bzw. Paulus nicht
einfach als Betrüger dar, sondern sucht nach rationalen Gründen für die
Veränderungen der Jesusüberlieferungen, wenn er meint, dass aus Gerüchten falsche
Gewissheiten entstehen können oder dass die Schriftfälschung auf
Übersetzungsfehler zurückgehe. Es geht Ibn Kammûna bei seinen Ausführungen
nicht um eine emotional geführte Polemik, sondern um eine historisch-rational
begründete und in diesem Sinne objektive Kritik.

5. 2 Ibn Kammûnas Argumente zugunsten des Christentums
Trotz seiner Einwände gegen das Christentum als wahre Offenbarungsreligion,

gesteht Ibn Kammûna den Christen eine gewisse göttliche Inspiration zu.
So schreibt er auf Seite 66/99:

"... so ist es klar, dass seine Jesu) Zeitgenossen davon überzeugt waren,
dass (bei den Wundern Christi) weder Einbildung noch Täuschung im Spiele

waren. Dies ist jedoch ein Argument für den (bereits) Überzeugten; es

überzeugt nicht durch seine Stichhaltigkeit. Es bestätigt jedoch vielleicht
eine weitverbreitete Meinung, nachdem man die Lückenlosigkeit seiner
Überlieferung akzeptiert hat. Wenn dieses Argument jedoch durch einen
Blick auf die Gesamtheit des Lebens von Christus unterstützt wird, sowie
auf dasjenige seiner Apostel in ihrer Askese, Frömmigkeit und Erduldung
von grossen Leiden bis zum äussersten bei der Durchführung ihrer Mission
(daLwa) und der Errichtung dieser (christlichen) Religion, dann erkennt man
aus der Gesamtheit dieser Zusammenhänge, dass ihre Sache an göttliche
Hilfe (tû 'îd ilâhî) und an die Fürsorge des Herrn C inâya rabbäniyya) gebunden

ist." (66/99)
Obwohl die Überlieferung und der Wunderbeweis von Jesus nicht zu

überzeugen vermögen, so wie das von den Christen abrogierte Gesetz und der trinita-
rische Glaube Zweifel aufwerfen, so ist für Ibn Kammûna die Frömmigkeit der
frühen Christen ein Zeichen dafür, dass Gott sich von ihnen nicht abgewandt hat.
Wenn auch auf dogmatisch-rationaler Ebene Unstimmigkeiten und Widersprü-

25 Der Streit um die Abrogation und die Schriftfälschung hat zwar Argumente hervor¬
gebracht, die Ergebnissen der modernen Bibelkritik manchmal ähnlich sind. Doch
den Disputanten ging es dabei nicht um objektive Wissenschaft, sondern um die
Widerlegung der anderen Religion.

26 Vgl. Stem, S. M., cAbd al-Jabbâr's Account of how Christ's Religion was falsified by
the Adoption of Roman Customs, in: JThS 19 (1968), 128-185.

15



che bestehen, die das Christentum - im Gegensatz zum Judentum - weit vom
postulierten Ideal entfernen, so bleibt doch noch die Möglichkeit, das Christentum

auf menschlich-ethischer Ebene anzuerkennen.

An einer einzelnen Stelle scheint Ibn Kammûna sogar das christliche
Gottesbild trotz seiner trinitarischen Lehre zu akzeptieren. Auf Seite 101/147
schreibt er:

"Und was die Lehre der Christen betrifft, dass Gott drei sei, so ist ihre Rede
über die Trinität wohlbekannt. Aber, obwohl sie diese vertreten, so sind sie
doch Monotheisten (muwahhidün) indem sie sagen: Gott ist einer, Er hat
keinen Beigesellen (sharîk). Ihre Lehre über die Trinität ist vergleichbar mit
der Lehre jener Muslime, die Gott, trotz der Einheit seines Wesens, ewige
hinzugefügte Attribute zuschreiben (sifât qadîma zâ 'îda)27. Die Lehre der
Christen über die Inkarnation (hulül) und die Einswerdung (ittihäd) legen
sie so aus, dass von ihrem Glauben Irrtum (dhalâl) und Unwissenheit (djahl)
ausgeschlossen sind; ebenso wie die Muslime diejenigen Stellen auslegen,
die auf Anthropomorphismus hinweisen. Sie haben diesbezüglich keinen
Vorrang über die Christen."

Ibn Kammûna bezeichnet hier das Christentum - trotz der Trinität -
ausdrücklich als monotheistische Religion, sowie - trotz der Inkarnation - als von
"Unwissenheit", d.h. Götzendienst28 freie Religion. Dies ist eine äusserst
bemerkenswerte Leststellung, wenn man bedenkt, dass das Christentum von anderen
jüdischen Philosophen des Mittelalters für "reinen Polytheismus" (shirk al-
sarh)29, die Trinität für eine "verkörperlichte Dreiheit"30 gehalten wurde. Es stellt
sich allerdings die Präge, ob Ibn Kammûna sich hier grundsätzlich von den eben
erwähnten Philosophen unterscheidet, oder ob er nicht doch im Christentum
auch einen "verwässerten Monotheismus" sah. Bei einer genaueren Prüfung fallen

nämlich folgende zwei Punkte auf: a) Die Passage erscheint in einem
Zusammenhang, wo es um die Zurückweisung der Behauptung der Muslime geht, dass
sich die Welt mit dem Erscheinen des Islam vom Götzendienst weg dem
Monotheismus zugewendet habe. Es geht also in erster Linie um die Disqualifizierung
des Anspruches des Islam, nicht um die Rehabilitierung der Trinität! In der
Besprechung des Christentums wurden die Inkonsistenzen der Trinität nämlich
nicht gelöst. Es scheint also eher, dass Ibn Kammünas Feststellung, die Christen
seien Monotheisten, zuallererst ein Mittel zum Zweck in der Polemik gegen den

27 Der Vergleich zwischen Attributenlehre und Trinität erscheint auch beim muslimi¬
schen Häresiologen ash-Shahrastânî, den Ibn Kammûna gekannt hat (vgl. Perlmann,
Moshe, Examination, aaO 79 Anm. 2). In seinem Buch über die verschiedenen Sekten

schreibt er (Cureton [Hg], 34): "Abu Hudayl's Bestätigung dieser Attribute als
Aspekte der Weisheit ist dasselbe wie die Hypostasen der Christen."

28 djahl/djâhilîya, eigentlich "Unwissenheit", bezeichnet die vorislamische, götzendie¬
nerische Zeit. Wenn Ibn Kammûna hier von djahl spricht, spielt er sicher auf
götzendienerische Handlungen an.

29 Vgl. Dâwûd b. Marwân al-Muqammiz, cIshrûn maqâla 9,11, in: Stroumsa, Sarah (Hg/
Übers.), Dâwûd b. Marwân al-Muqammis's Twenty Chapters, Leiden 1989, 192f.

30 Vgl. Sa'adja Gaon, Sefer Emunot we-De'ot, 2,5, in: Qafah, Joseph, D., (Hg/Übers.)
Sefer ha-nivchar be-Emunot we-De 'ot, Jerusalem 1970, 90.

16



Islam ist. b) Ibn Kammûna stellt die Christen mit den muslimischen
"Attributisten" (sifâtiyya) gleich. Diese vertraten die Ansicht, dass Gott ewige,
nicht wesensgleiche Attribute habe. Dies wurde sowohl von den muslimischen
Philosophen (zuerst von den Muctaliziten) als auch von den meisten Juden als
eine Auflösung des wahren Monotheismus verstanden31. Wenn Ibn Kammûna
den trinitarischen Gottesglauben also mit dieser höchst umstrittenen Attributenlehre

gleichsetzt, erscheint es doch sehr zweifelhaft, ob er in den Christen wirklich

wahre Monotheisten sah. Wahrscheinlicher ist, dass er sie für "im Ansatz
begriffene" Monotheisten hielt. Trotzdem ist es bemerkenswert, dass Ibn Kammûna

den christlichen und den islamischen Monotheismus miteinander vergleicht
und so auf dieselbe Stufe stellt.

Der deutliche Unterschied, den Ibn Kammûna zwischen dem Judentum und
dem Christentum macht, zeigt, dass er kein universalistischer Denker war, dem
alle Religionen gleich viel galten. Trotzdem unterscheidet er sich von den meisten

Polemikern dadurch, dass er auf emotionale Diskreditierungen verzichtet
und sich sogar bemüht, auch das Wahre an der anderen Religion zu würdigen.
Diese zwei Tendenzen, die "kritische" und die "wohlwollende", fielen auch dem
christlichen Kommentator der "Untersuchung" auf, der Ibn Kammûna einerseits

wegen seines Unverständnisses des Christentums heftig angreift, andererseits
jedoch meint, die Christen sollten für den jüdischen Philosophen beten, da dieser
zugunsten des Christentums argumentiert habe32.

6. Die Darstellung des Islam
Die kurze einleitende Darstellung des Islam zu Beginn des Kapitels stützt

sich im wesentlichen auf ein Handbuch der Theologie von Fakhr al-Dîn ar-Râzî.
Danach folgen, anders als in den beiden vorhergehenden Kapitel, keine Einwände,

sondern sechs Beweise für die Prophétie Muhammads, die dann widerlegt
werden. Diese sechs Beweise betreffen a) das Wunder des Koran und die authentische

Überlieferung desselben, b) Muhammads Ankündigungen von Wundern,
c) die Wunder, die Muhammad gemäss den Hadîthen vollbracht hat, d) die
Ankündigung Muhammads in der Tora und in den Evangelien, e) Muhammads
Vollkommenheit sowie f) seine prophetischen Eigenschaften.

Ibn Kammûna erweist sich bei der Diskussion dieser Beweise als sehr guter
Kenner der islamischen Literatur: Er zitiert nicht nur aus dem Koran, den
Hadîthen, den wichtigen Korankommentaren, sondern ist auch mit verschiedenen
islamischen Philosophen vertraut, etwa mit Fakhr al-Dîn ar-Razî, Ibn Hanbai,
dem zum Islam konvertierten jüdischen Philosophen Abû-1-Barakât u.a. Diese
seine Vorlagen nennt er - anders als seine Quellen in den beiden vorhergehenden
Kapiteln - meist mit Namen. Dies zeigt, dass das Werk - wenigstens teilweise -

für ein muslimisches Publikum geschrieben wurde: Da Ibn Kammûna vorausset-

31 Vgl. Lasker, Daniel J., Jewish Philosophical Polemics against Christianity in the
Middle Ages, New York 1977, 54 und Thoma, Clemens, Gott im Judentum, in: TRE
13, Berlin 1984, 639f.

32 Vgl. Niewöhner, Friedrich, Wahrheit, aaO 362f und Perlmann, Moshe, Ibn Mahrûma,
aaO 656/665.

17



zen konnte, dass ein muslimischer Leser diese Autoren kannte, zitierte er sie
namentlich33.

Ibn Kammûna kommentiert nun jeden dieser sechs Beweise samt Widerlegung,

indem er Schwachstellen der Argumentation kritisiert, auf Widersprüche
hinweist oder eigene Einwände erhebt. Im Gegensatz zur vorangehenden
Diskussion über das Christentum ergreift er für den Islam nicht Stellung. Sein
Kommentar beschränkt sich auf Kritik und Einwände. Zunächst beanstandet er ähnliche

Punkte am Islam, die er auch den Christen vorgeworfen hat:
1. Wie Ibn Kammûna anhand des Evangeliums auf die Inkonsistenz des
christlichen Glaubens hinweist, so versucht er das Wunder des Koran und
dessen Überlieferung aus diesem selbst sowie aus den islamischen Traditionen

zu widerlegen.
Dabei hält er an seiner sachlichen, emotionlosen Art fest. Um die
Lückenhaftigkeit der koranischen Überlieferungen zu beweisen, schreibt er
beispielsweise eine kurze Geschichte des Korantextes (71 f/106-108).
2. Wie er die Existenz von Jesus nicht bezweifelt, so hält er auch die
historische Persönlichkeit Muhammads für gewiss:

"Und die Gegner könnten auch sagen: Wenn die Einzelheiten des Koran
so lückenlos überliefert wären wie sein Grundtext Çasluhu), die
Existenz Muhammads und sein Anspruch auf Prophétie, würden wir sie als
wahr anerkennen, wie wir jene als wahr anerkennen." (76/114f)

Ibn Kammûna anerkennt also als geschichtlich denkender Mensch, dass es
Muhammad gegeben hat, und dass der Koran in seinen Ursprüngen auf ihn
zurückgeht. Aufgrund von rational begründeten Zweifeln lehnt er hingegen
die Genauigkeit der Überlieferung ab.
3. Ebenso wie die Beweise der Christen für Jesu Sohnschaft, hält er auch die
Beweise der Muslime für die Prophétie Muhammads für ungenügend:

"Aber dies ist ein intuitiver Zugang (wadjh hadsî), der demjenigen, der
ihn ablehnt, keinen Weg öffnet, (Muhammads Prophétie) als sicher
anzuerkennen: Denn er findet diese Art von Intuition bei sich selbst
nicht." (107/156fj

Die Beweise für die Prophétie Muhammads sind also nicht stichhaltig, sie

vermögen nur denjenigen einen zusätzlichen Hinweis zu geben, die ohnehin
schon davon überzeugt sind. Dieser Mangel an Gewissheit ist darauf
zurückzuführen, dass die Beweise auf individuellen Berichten oder subjektiven

Wertschätzungen beruhen (86/125; 107/156f). Das Judentum ist demnach

die einzige Religion, deren Offenbarung durch das Zeugnis eines ganzen

Volkes gesichert ist (43f/68-70).
4. Wie dem Christentum, so wirft Ibn Kammûna auch dem Islam vor, von
seinen Ursprüngen abgewichen zu sein. Doch wird hier seine Kritik dem
Islam gegenüber zunehmend schärfer: Auf Seite 105f/154 schreibt er
folgendes:

"Ursprünglich hatte er Muhammad) die Araber zur Religion
Abrahams, Friede sei über ihm, aufgerufen. Dann ging er jedoch stufenweise

dazu über, eine eigene Religion zu proklamieren, indem er zu ihr

33 Vgl. Perlmann, Moshe, Examination, aaO 7.

18



hinzufügte und von ihr wegnahm, in Übereinstimmung mit dem, was
das gegenwärtige Wohl (maslaha) verlangte."

lbn Kammüna greift hier zwar auf historische Tatsachen zurück, wenn er
meint, dass Muhammad die von ihm verkündete Religion im Laufe seines
Lebens verändert hat. So hatte Muhammad beispielsweise nach dem "Bruch" mit
den Juden von Medina die Gebetsrichtung geändert, das Fasten des cAshûra-Tages

aufgehoben und die täglichen drei Gebete durch fünf ersetzt34. Trotzdem fällt
hier auf, dass lbn Kammüna Muhammad härter kritisiert als Paulus. Während er
diesem keine weltlich-persönlichen Motive für die von ihm durchgeführten
Änderungen zuschreibt, erscheint Muhammad quasi als Oppurtunist, indem er von
seiner ursprünglichen Verkündigung abweicht, um sie den gegebenen Umständen

und Interessen anzupassen35. Diese im Vergleich zu Paulus schärfere
Verurteilung Muhammads durch lbn Kammüna wird auf Seite 106/155 noch deutlicher

ausgedrückt:

"Wie kann ein solcher Mann Muhammad) Asket genannt werden? Ferner
gehören Macht und Despotismus (al-istîlâ wa-l-istibdâd) zu den grössten
Vergnügen der Welt. Es ist nicht erstaunlich, dass er andere Vergnügen
aufgegeben, diese jedoch beibehalten hat!"

Muhammad ist nach lbn Kammüna nicht, wie die Muslime behaupten, ein
Asket, sondern ein genussüchtiger Mensch. Dies zeigt sich gerade in Bezug auf
seine Liebe zur Macht. lbn Kammüna hat für diese Argumente in den Hadîthen
und Korankommentaren zwar gewisse Anhaltspunkte gefunden36, seine Ausführungen

zeichnen sich hier jedoch durch eine Schärfe aus, die bei der Diskussion
des Christentums fehlte und an gewisse Topoi der christlichen antiislamischen
Polemik erinnert, zu denen Muhammads schlechter Charakter, seine Machtlüsternheit

und Fleischesgier gehören37.

Wie Muhammads Person, so kritisiert lbn Kammüna auch das von ihm
eingeführte islamische Gesetz auf Seite 102/148f recht harsch:

"Ferner, wie kann man Muhammad den vollkommensten Menschen in
Bezug auf die praktische Weisheit (hikma 'amalîyya) nennen, wenn wir sehen,
dass die Herrscher des Islam bei der Ausübung ihrer Regierungstätigkeit
und der Aufrechterhaltung von Ruhe und Ordnung im Staat gezwungen
sind, das Gesetz in Bezug auf die Körperstrafen (hudüd), das Talionsgesetz
(qissasât) und andere Bestimmungen zu missachten? Wenn sie dem
islamischen Gesetz gemäss handeln würden, ohne daran etwas zu ändern,
dann würde Unordnung herrschen, und das Blut und der Besitz der
Menschen würden zu Unrecht vergeudet werden. Dies ist kein Geheimnis für
jemanden, der das muslimische Recht kennt und sieht, wie die Untertanen
Unrecht und Verderben erleiden."

34 Vgl. Paret, Rudi, Muhammad und der Koran, Stuttgart 1980, 88.

35 Dieser Vorwurf gegen Muhammad wurde schon sehr früh erhoben, teils von seinen
mekkanischen Gegnern, teils jedoch auch von seinen Anhängern. So ist ein
Ausspruch Aishas über Muhammad überliefert, in welchem sie ihn wegen seiner Sonderrechte

bezüglich der Frauen kritisiert (at-Tabarî, Kommentar, 12,17).

36 Vgl. Watt, Montgomery W., Der Islam I, Stuttgart 1980, 88.

19



Trotz der Schärfe ist Ibn Kammûnas Kritik auch hier nicht völlig aus der Luft
gegriffen, sondern orientiert sich an gewissen historischen Gegebenheiten: So ist
das islamische Gesetz tatsächlich niemals vollständig angewandt worden; sein
Gültigkeitsbereich beschränkte sich meist auf das Famlilien- und Erbrecht. Auch
die teilweise blutigen Strafen des islamischen Gesetzes sind hinreichend bekannt.

Der Islam erfüllt also in keiner Hinsicht Ibn Kammûnas Forderungen an
eine wahre prophetische Religion: Die Überlieferung des Koran ist lückenhaft,
der Wunderbeweis ungenügend und das Gesetz unvollkommen. Selbst den
Anspruch des Islam auf einen reinen Monotheismus versucht Ibn Kammûna her-
unterzuwürdigen indem er einerseits darauf hinweist, dass der Islam den
Monotheismus nicht erfunden hat (101/147f) und andererseits das Augenmerk auf
diejenigen islamischen Strömungen richtet, die keinen reinen Monotheismus
vertreten 100f/145f)38. Anders als die meisten jüdischen Philosophen des Mittelalters

kann er den Monotheismus des Islam und des Christentums sogar auf dieselbe

Stufe stellen (vgl. oben). Ibn Kammûna kritisiert demnach den Islam insgesamt

schärfer als das Christentum. Doch auch hier bedient er sich im allgemeinen
nicht haltloser Verleumdungen, sondern versucht, seine Ansichten aus historischen

Tatsachen zu begründen und der Vernunft nicht zu widersprechen.
Da der Islam in Ibn Kammûnas "Untersuchung" eindeutig am unvorteilhaftesten

dargestellt ist, ist es ausgeschlossen, dass er zum Islam konvertiert ist. Im
Gegenteil, einiges weist darauf hin, dass Ibn Kammûna sein Werk nicht nur an
Muslime richtet, sondern sich zugleich gegen die jüdische Konversion zum
Islam wendet. Konversionen scheinen in den zahlenmässig geringen, philosophisch

gebildeten jüdischen Kreisen Bagdads39, denen Ibn Kammûna angehörte,
keine Seltenheit gewesen zu sein: Sowohl der rationalistisch-philosophisch
denkende Samaual al-Maghrîbî als auch der jüdische Philosoph Abû-1-Barakat
(Ende 11. Jh. bis Anfang 12. Jh.) waren zum Islam übergetreten40. Dass bei diesen

Konversionen die Vernunft eine Rolle spielte, zeigt Samauals Begründung
für seinen Übertritt:

"Es ist daher weder vernünftig noch weise, einen von ihnen den Propheten)

als wahr zu akzeptieren und die andern als falsch abzulehnen. Vielmehr
ist es rational unumgänglich, entweder an alle zu glauben oder aber alle
abzulehnen Was die Zurückweisung von allen betrifft, so befiehlt die
Vernunft dies auch nicht Daher überzeugte mich der durchschlagende Be-

37 Vgl. Euler, Walter A., Unitas et Pax, Religionsvergleiche bei Raimundus Lullus und
Nikolaus von Kues, Würzburg 1990, 17.

38 Ibn Kammûna bezieht sich wahrscheinlich auf die Karrâmiten, die jedoch fast nur
aus den Schriften ihrer Gegner bekannt sind; diese werfen ihnen krasse Anthropo-
morphismen vor.

39 Vajda, Georges, Sages et penseurs, aaO 99-101 meint, dass in Bagdad das rabbini-
sche Judentum dominierend gewesen sei und dass man von einer eigentlichen
jüdischen Philosophenklasse wie in Spanien nicht sprechen könne.

40 Zur Konversion von Juden unter islamischer Herrschaft vgl. Lewis, Bernard, Die Ju¬
den in der islamischen Welt, München 1987, 90-97.

20



weis in Bezug auf die Prophétie von Jesus und Muhammad, und ich glaubte
an sie."41

Ibn Kammûna versucht in seiner "Untersuchung" solchen Behauptungen
gegenüber zu zeigen, dass der Islam von den drei Religionen in Bezug auf die
Vernunft am wenigsten zu überzeugen vermag. Eine Konversion lässt sich infolge

dessen nicht als vernünftige Handlung begründen. So meint er auf Seite 102/
149 folgendes über den Übertritt zum Islam:

"Deswegen sehen wir keinen bis auf den heutigen Tag, der zum Islam übertritt

ausser aus Angst oder aus Machtgier oder um die Steuern zu umgehen
oder der Erniedrigung zu entfliehen; oder wenn er in Kriegsgefangenschaft
fiel, eine muslimische Frau liebt oder aus einem ähnlichen Grund. Noch
sehen wir einen angesehenen, begüterten und frommen Nichtmuslim, der,
bewandert sowohl im eigenen Glauben als auch im Islam, zum Islam
konvertiert ausser aus einem der erwähnten Gründe."

Ibn Kammûna behauptet also, dass es keine aus echter Überzeugung erfolgten

Konversionen zum Islam gebe, ja nicht geben könne, da der Islam rational
nicht überzeugen kann. Dadurch "degradiert" er Konvertiten wie Samaual zu
Heuchlern: Wenn diese auch ihren Übertritt durch Argumente, die auf der
Vernunft basieren, begründen, so handeln sie in Wahrheit doch nur aus materiellen
Gründen. Möglicherweise hat also Ibn Kammûna die Gefahr, die diese rationalistische

Haltung, die er selber ja auch vertrat, für das Judentum darstellte, erkannt
und versucht, ihr durch seine "Untersuchung" entgegenzuwirken, indem er das
Judentum als einzige, rational befriedigend begründete Religion darstellte; den
Islam hingegen kritisierte er am heftigsten, da er für ihn - anders als das Christentum

- eine ernsthafte Konkurrenz bedeutete.

7. Schlussbemerkungen
Es hat sich herausgestellt, dass Ibn Kammûna - betrachtet man seine

"Untersuchung der drei Religionen" im Gesamtzusammenhang - weder als religiöser
Skeptiker, noch als Universalist oder Apostat zu betrachten ist. Ibn Kammûna
geht es vielmehr darum, zu zeigen, dass das Judentum allgemeinen, auf der
Vernunft gründenden Kriterien entspricht, während das Christentum und der Islam
diese höchstens ansatzweise erfüllen. Dabei geht es ihm in erster Linie um die
Auseinandersetzung mit dem Islam: Einerseits antwortet er auf Argumente von
muslimischen Diskussionspartnern, andererseits warnt er vor oberflächlich
rational begründeten Konversionen von Juden zum Islam. Durch diese Zielsetzung
ist die "Untersuchung" jedoch auch nicht der objektiv-darstellenden Literatur
zuzurechnen, obwohl sie derartige Passagen enthält. Ibn Kammûnas Werk kann
aber auch nicht ohne Vorbehalte zur polemischen Literatur gezählt werden: Ibn
Kammûna will das Christentum und den Islam nämlich nicht einfach
diskreditieren, sondern sachlich und rational auf Widersprüche hinweisen, die

41 Zitiert in Perlmann, Moshe, Samaual al-Magrîbî, in: Lewis/Niewöhner, Religionge¬
spräche, aaO 354f.

21



diese Religionen in seinen Augen enthalten. Er benutzt zudem die Schriften und
Traditionen des Islams und des Christentums, ohne diese polemisch zu verdrehen.

Ibn Kammûnas Originalität besteht nicht darin, dass er neue Gedanken, Ideen

und Ansätze in die Diskussion mit dem Islam hineinbringt; seine Besonderheit

liegt vielmehr darin, wie er die alten Argumente aufgreift und diese von
ihren emotionalen, partikularistisch-chauvinistischen Elementen befreit. In
diesem Sinne stellt die "Untersuchung der drei Religionen" von Ibn Kammûna
einen Einzelfall in der polemischen Literatur dar: Sie verfolgt zwar einerseits
gewisse polemisch-apologetische Ziele, verzichtet jedoch andererseits weitgehend
auf eine für diese Gattung typische, verzerrend-verdrehende Argumentation. Ibn
Kammûna hebt sich so durch sein Verständnis, das er in erster Linie dem
Christentum, teilweise aber auch dem Islam entgegenbringt, von der übrigen
mittelalterlichen polemischen Literatur ab.

22


	Judentum, Christentum und Islam in der Sicht des Ibn Kammûna

